
        
            
                
            
        

    


Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

(Tăng Quảng Chánh Biên) 

Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa chuyển ngữ 

 (trọn bộ - giảo duyệt hoàn tất ngày 26 tháng 11 năm 2006) 

 

Ấn Quang Đại Sư 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http://www.niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 10-6-2009 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.  phatphaponline.org 

  

Mục Lục 

Lời Giãi Bày 

Quyển Thứ Nhất 

Phần 1 

I. Thư Từ 

1. Thư gởi Hòa Thượng Thể An chùa Đại Hưng Thiện 

2. Thư bàn luận cùng bạn hữu về cương yếu của việc giảo chánh kinh điển 

3. Thư gởi Dung Minh đại sư 

4. Thư gởi sư Ngộ Khai 

5. Thư trả lời sư Hải Thự 

6. Thư gởi sư Căn Kỳ chùa Tứ Minh Quán Tông 

7. Thư gởi tòa báo Phật Học 

8. Trả lời thư cư sĩ Bộc Đại Phàm 

9. Trả lời thư cư sĩ Tạ Dung Thoát ở Thái Thuận (thư thứ nhất) 

10. Trả lời thư cư sĩ Tạ Dung Thoát ở Thái Thuận (thư thứ hai) 

11. Thư trả lời cư sĩ Đặng Bá Thành (thư thứ nhất) 

12. Trả lời thư cư sĩ Đặng Bá Thành (thư thứ hai) 

13. Trả lời thư cư sĩ Đặng Tân An 

14. Thư gởi cư sĩ Lưu Đình Thành ở Phước Kiến 

15. Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ nhất) 

16. Trả lời thư cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ hai) 

17. Trả lời thư cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ ba) 

18. Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ tư) 

19. Thư gởi cư sĩ Trần Tích Châu 

Phần 2 

20. Thư gởi cư sĩ Tâm Nguyện 

21. Thư gởi cư sĩ Vệ Cẩm Châu 

22. Trả lời thư cư sĩ Lâm Giới Sanh ở Thái Thuận (thư thứ nhất) 

23. Trả lời thư cư sĩ Lâm Giới Sanh ở Thái Thuận (thư thứ hai) 

24. Thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận (thư thứ nhất) 

25. Thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận (thư thứ hai) 

26. Trả lời thư anh em cư sĩ X… ở Vĩnh Gia 

27. Trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất) 

28. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai) 

29. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba) 

30. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tư) 

31. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm) 

32. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu) 

33. Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền 

34. Thư gởi sư Khang Trạch 

35. Thư gởi pháp sư Đế Nhàn 

Phần 3 

36. Thư gởi sư Ngọc Trụ 

37. Thư gởi cư sĩ Hứa Khoát Nhiên ở Quảng Đông 

38. Trả lời thư cư sĩ Đinh Phước Bảo luận về chuyện tý hương 

39. Thư gởi hiếu liêm Tiêu Vĩnh Hoa ở Quảng Đông 

40. Thư gởi cư sĩ X… (viết thay sư Liễu Dư) 

41. Thư gởi phu nhân X… ở Hải Diêm 

42. Thư gởi Cố mẫu Từ phu nhân ở Hải Diêm 

43. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất) 

44. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai) 

45. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba) 

46. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tư) 

47. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm) 

48. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu) 

49. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ bảy) 

50. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tám) 

51. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ chín) 

52. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh ở Vĩnh Gia 

53. Trả lời thư sư Hoằng Nhất 

54. Trả lời thư cư sĩ Vưu Tích Âm ở Vô Tích 

55. Thư dự định trả lời vị cư sĩ X… 

56. Thư gởi cư sĩ Cao Hạc Niên 

57. Thư hỏi thăm bệnh pháp sư Đế Nhàn 

58. Trả lời thư thầy Hoằng Nhất (thư thứ nhất) 

59. Trả lời thư thầy Hoằng Nhất (thư thứ hai) 

60. Trả lời thư cư sĩ Uông Mộng Tùng 

61. Trả lời thư cư sĩ Trần Huệ Siêu 

62. Trả lời thư ông Ly Ẩn Tẩu 

63. Trả lời thư cư sĩ Vưu Hoằng Như 

Phần 4 

64. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ nhất) 

65. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ hai) 

66. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ ba) 

67. Trả lời thư cư sĩ Phạm Cổ Nông (thư thứ nhất) 

68. Trả lời thư cư sĩ Phạm Cổ Nông (thư thứ hai) 

69. Thư trả lời cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ nhất) 

70. Trả lời thư cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ hai) 

71. Trả lời thư cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ ba) 

72. Trả lời thư cư sĩ Lục Giá Hiên 

73. Thư trả lời cư sĩ Lưu Trí Không 

74. Trả lời thư cư sĩ Châu Trí Mậu 

75. Trả lời thư cư sĩ X… 

76. Trả lời thư cư sĩ Hoàng Trí Hải 

77. Trả lời thư cư sĩ Phan Đối Phù 

78. Thư gởi cư sĩ Nhiếp Vân Đài 

79. Trả lời thư cư sĩ Kiều Trí Như 

80. Trả lời thư cư sĩ Giang Dịch Viên 

82. Trả lời thư cư sĩ Uông Vũ Mộc 

83. Trả lời thư sư Thịnh Cơ 

84. Trả lời thư cư sĩ Phương Viễn Phàm 

85. Trả lời thư cư sĩ Huệ Lãng 

86. Trả lời thư Bàng Khế Trinh 

87. Trả lời thư cư sĩ Viên Văn Thuần 

88. Trả lời thư cư sĩ Viên Phước Cầu 

89. Thư gởi Châu Pháp Lợi đồng tử 

90. Thư gởi Mã Khế Tây 

Quyển Thứ Hai 

Phần 1 

91. Trả lời thư cư sĩ Bao Hữu Vũ (thư thứ nhất) 

92. Trả lời thư cư sĩ Bao Hữu Vũ (thư thứ hai) 

93. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất) 

94. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai) 

95. Trả lời thư vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba) 

96. Thư trả lời vị cư sĩ X... ở Vĩnh Gia (thư thứ tư) 

97. Trả lời thư vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm) 

98. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu) 

99. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ bảy) 

100. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tám) 

101. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ chín) 

102. Trả lời thư cư sĩ Hà Hòe Sanh 

103. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ nhất) 

104. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ hai) 

105. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ ba) 

106. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ tư) 

107. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ năm) 

108. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ sáu) 

109. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ bảy) 

110. Trả lời thư cư sĩ Hồng Quán Lạc 

111. Trả lời thư cư sĩ Uông Cốc Nhân 

112. Trả lời thư cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ nhất) 

113. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ hai) 

114. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ ba) 

115. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ tư) 

116. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ năm) 

117. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ sáu) 

118. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ bảy) 

119. Thư gởi cư sĩ Đinh Phước Bảo 

120. Trả lời thư cư sĩ X… ở Ninh Ba 

121. Thư gởi bạn 

122. Trả lời thư cư sĩ Nhạc Tiên Kiệu 

123. Thư gởi Tịch Sơn Hòa Thượng ở chùa Vạn Thọ, Dương Châu 

124. Trả lời thư cư sĩ Lê Đoan Phủ ở Giang Tây 

125. Thư gởi tổng nhung Trương Liên Thắng (viết thay cho bạn) 

126. Trả lời thư cư sĩ Trương Vân Lôi (thư thứ nhất) 

127. Trả lời thư cư sĩ Trương Vân Lôi (thư thứ hai) 

128. Trả lời thư cư sĩ Trương Bá Nham 

129. Thư gởi cư sĩ Tạ Dung Thoát 

Phần 2 

130. Trả lời thư cư sĩ Cố Hiển Vi 

131. Trả lời thư cư sĩ Tạ Thành Minh ở Tứ Xuyên 

132. Thư gởi cư sĩ Ngô Bích Hoa 

133. Trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ nhất) 

134. Trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ hai) 

135. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ ba) 

136. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ tư) 

137. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ năm) 

138. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ sáu) 

139. Thư trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ bảy) 

140. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ tám) 

141. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ chín) 

142. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười) 

143. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười một) 

144. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười hai) 

145. Thư gởi đốc quân Trần Bá Sanh ở Thiểm Tây 

146. Thư trả lời cư sĩ X… ở Dũng Giang 

147. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như 

148. Trả lời thư hai vị cư sĩ Từ Ngạn Như và Từ Dật Như 

149. Thư gởi cư sĩ Bao Sư Hiền 

150. Thư gởi Hoằng Nhất thượng nhân 

151. Thư trả lời đại sư Pháp Hải 

152. Thư trả lời cư sĩ Vương Dữ Tiếp 

153. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia 

154. Trả lời thư cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ nhất) 

155. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ hai) 

156. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ ba) 

157. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ tư) 

Phần 3 

158. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Ngọc Như ở Sùng Minh 

159. Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu 

160. Thư trả lời cư sĩ Thang Xương Hoằng 

161. Thư gởi hội Phóng Sanh ở Đại Đồng, Tuyền Châu 

162. Thư trả lời hiệu trưởng Vạn An ở An Huy 

163. Thư trả lời cư sĩ Úc Trí Lãng 

164. Thư trả lời cư sĩ X… 

165. Thư trả lời tiên sinh Trương Quý Trực 

166. Thư tuyên ngôn kết xã niệm Phật của chùa Thanh Liên ở Lô Sơn 

167. Thư trả lời ông Dương Minh Trai, Phó Tư Lệnh Đệ Ngũ Quân ở Hà Nam 

168. Trả lời thư anh em ông Châu Mạnh Do 

169. Thư trả lời cư sĩ Phùng Bất Cửu 

170. Thư trả lời cư sĩ Mã Thuấn Khanh 

171. Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh (thư thứ nhất) 

172. Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh (thư thứ hai) 

173. Thư gởi cư sĩ Phương Thánh Dận 

Phần 4 

II. LUẬN 

1. Tịnh Độ Quyết Nghi Luận 

2. Tịnh Độ pháp môn phổ bị tam căn luận 

3. Tông - Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận 

4. Phật Giáo Dĩ Hiếu Vi Bổn Luận 

5. Như Lai Tùy Cơ Lợi Sanh Thiển Cận Luận 

6. Trì Kinh Lợi Ích Tùy Tâm Luận 

7. Kiệt Thành Phương Hoạch Thật Ích Luận 

8. Vãn hồi kiếp vận hộ quốc cứu dân chánh bản thanh nguyên luận 

Phần 5 

III. Sớ 

1. Sớ trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm 

2. Bài sớ về ao phóng sanh chùa Pháp Vân ở sông Tam Xoa, Kim Lăng 

3. Bài sớ [kêu gọi đóng góp] xây dựng viện mồ côi Phật giáo chùa Pháp Vân ở 

sông Tam Xoa, Kim Lăng 

4. Sớ phổ khuyến thí tiền khắc in Đại Tạng 

5. Sớ sáng lập chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, tỉnh Cát Lâm 

6. Sớ duyên khởi thành lập liên xã chùa Di Đà tại Hàng Châu 

7. Sớ trùng tu bảo tháp của Vinh Quốc Thiền Tự ở Nam Cao Phong, Hàng Châu 

(viết thay cho thầy trụ trì Chấn Cơ) 

8. Sớ mộ duyên làm đàn thủy lục vạn niên ở Phật Đảnh Sơn 

9. Sớ quyên mộ tu bổ điện đường, tăng phòng và vét ao phóng sanh của chùa Di 

Đà, núi Thạch Kinh, Hàng Châu 

10. Sớ quyên mộ xây bến thuyền cho Phổ Đà Sơn 

11. Sớ quyên mộ tu bổ điện Tam Thánh chùa Thượng Phương Quảng núi Thiên 

Thai 

12. Sớ quyên mộ tu bổ đại điện Bán Sơn Am ở Phổ Đà Sơn (soạn giùm) 

13. Sớ quyên mộ thiết lập đại đạo tràng Phổ Môn Vô Giá Phổ Độ Thắng Hội (viết 

giùm) 

14. Sớ khuyên đóng góp cho viện tàn tật ở Thượng Hải 

15. Sớ quyên mộ tu bổ Cảnh Đức Thiền Tự núi La Hán, Vĩnh Gia 

16. Sớ thuật duyên khởi thành lập liên xã chùa Thanh Liên ở Lô Sơn 

17. Sớ quyên mộ tu bổ điện Thiên Vương và lầu trống chùa Pháp Vũ núi Phổ Đà 

18. Sớ thuật duyên khởi mở Niệm Phật Đường chuyên tu Tịnh nghiệp tại chùa 

Chân Như ở Gia Hưng 

19. Sớ quyên mộ đúc chuông U Minh chùa Pháp Vân sông Tam Xoa, Nam Kinh 

20. Sớ quyên mộ thiếp vàng tượng La Hán chùa Pháp Vũ (viết thay) 

21. Sớ quyên mộ xây dựng Như Ý Liêu chùa Pháp Vũ (viết thay) 

Quyển Thứ Ba 

Phần 1 

IV. Tự 

1. Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc (viết thay) 

2. Lời tựa in lại Phật Thuyết A Di Đà Kinh (viết thay) 

3. Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên Trung Sao, khuyên nên thọ trì 

4. Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội 

5. Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí 

6. Lời tựa cho bức khánh đồ (tranh diễn tả chuyện vui mừng) nhà ông Hà Lãng 

Tiên ở Thiệu Hưng 

7. Lời tựa quyên mộ làm chay cúng dường ngàn vị Tăng 

8. Lời tựa khắc in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công đời Minh 

9. Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn 

10. Tựa chung cho các sách Phật Học Chỉ Nam, Phật Học Khởi Tín Biên và Lục 

Đạo Luân Hồi Lục 

11. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ nhất) 

12. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ hai) 

13. Lời tựa đúc bản kẽm lưu thông sách Tứ Huấn của ông Viên Liễu Phàm 

14. Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích 

15. Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ 

16. Lời tựa cho tác phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt 

17. Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ 

18. Lời tựa cho bản đúc kẽm tác phẩm Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết 

19. Lời tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám Nguyện Nghi 

20. Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục 

Phần 2 

21. Lời tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục 

22. Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán 

23. Lời tựa sách Tịnh Nghiệp Lương Đạo 

24. Lời tựa sách Phật Học Sơ Giai 

25. Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh 

26. Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu Viên Chiếu 

27. Lời tựa cho bản đúc kẽm lưu thông cuốn Phật Học Thuật Yếu 

28. Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích 

29. Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục 

30. Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất Khả Lục 

31. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ bàn giao Phổ Tế Thiền Tự 

32. Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am 

33. Lời tựa cho Miên Vân Từ Đường 

34. Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư 

35. Lời tựa cho nhà từ đường của con cháu chi phái Lập Sơn lão nhân 

36. Lời tựa quyên mộ dựng thảo xá Dược Vương (viết thay) 

37. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ 

38. Lời tựa nhà từ đường Hóa Văn Lão Nhân 

39. Lời tựa cho cuốn pháp phổ am Bạch Hoa 

40. Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng Hội 

41. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông 

42. Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng 

43. Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam 

44. Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức 

45. Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu và văn cảo hộ giáo 

46. Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục của tiên sinh Giang Thận 

Tu 

47. Lời tựa trần thuật duyên khởi của Hạ Môn Phật Kinh Lưu Thông Xứ 

48. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ của am Pháp Như 

Phần 3 

49. Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục 

50. Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập 

51. Lời tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh 

52. Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo 

53. Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của Vân Cốc thiền sư 

54. Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ 

55. Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh 

56. Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải 

57. Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản 

58. Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục (dứt ăn thịt) của kinh Lăng Già để răn 

thần đừng hưởng đồ cúng mặn 

59. Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa Phổ Chiếu ở Dương Châu 

60. Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ 

61. Lời tựa quyên mộ tu bổ, xây dựng ao phóng sanh chùa Đại Phật ở Tân Xương 

62. Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự 

63. Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu Cống từ huyện Cận đến Khưu Ải 

Trấn 

64. Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi 

65. Lời tựa cho lần tái bản tác phẩm sớ giải kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật của 

ngài Thiện Đạo 

66. Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới tại nhà giam thứ nhất ở kinh 

đô trong ngày Nguyên Đán năm Giáp Tý 

67. Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá 

68. Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải 

69. Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải 

70. Lời tựa thuật duyên khởi sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 

71. Lời tựa in lại sách Giáo Quán Cương Tông Thích Nghĩa Kỷ 

72. Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư của Thế Giới Cư Sĩ Lâm tại 

Thượng Hải 

73. Lời tựa sách Kim Cang Công Đức Tụng 

Phần 4 

74. Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán 

75. Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện 

76. Lời tựa cho sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục 

77. Lời tựa sách Nhân Quả Lục 

78. Lời tựa cho sách Sanh Tây Kim Giám 

79. Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê Chân thường trụ 

80. Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông tinh xá 

81. Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo Đài Loan 

82. Lời tựa Phát Ẩn cho Ngô Tùng Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 

83. Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San 

84. Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên 

85. Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật 

86. Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận 

87. Lời tựa trình bày duyên khởi cho hội Thí Quan Tài Thể Nhân ở Phổ Đà 

88. Lời tựa cho Vạn Niên Bạ của Tam Thánh Đường 

89. Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ Sái Bá Luân 

90. Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết 

91. Lời tựa trình bày duyên khởi của Hoành Siêu Liên Xã 

92. Lời tựa khắc lại mộc bản sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng 

Tụng 

93. Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích 

94. Lời tựa phổ khuyến thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng 

95. Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám 

96. Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do kết hôn 

V. Bạt 

1. Lời bạt cho Quy Tâm Đường 

2. Lời bạt cho sách Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm Bồ Tát Giới Sớ Chú Tiết 

Yếu 

3. Lời bạt cho bản Thạch Ấn bài Tâm Kinh chép bằng lối chữ thảo của vị Tăng lạ 

lùng là Thủ Tùng 

4. Lời bạt cho bài văn bia ngự chế của Thanh Thế Tông ở chùa Pháp Vũ tại Phổ 

Đà 

5. Lời bạt cho Lục Độ Thất 

6. Lời bạt cho Tâm Quy Tịnh Xứ 

7. Lời bạt cho sách Định Hải Huyện Giám Ngục Giảng Kinh Tham Quan Ký của 

Hạng Bá Xuy 

8. Lời bạt cho sách Vãng Sanh Luận Chú 

9. Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu của Đại Tổng Thống 

10. Lời bạt cho bản in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện 

11. Lời bạt cho Văn Kinh Thất (Căn thất để nghe kinh) 

12. Lời bạt cho sách Tín Nguyện Niệm Phật Quyết Định Vãng Sanh Thiển Thuyết 

13. Lời bạt cho Liên Vinh Đường 

14. Lời bạt cho nghĩa trang của Đặng Bộc Quân 

Quyển Thứ Tư 

Phần 1 

VI. Ký 

1. Bài ký về việc nghênh đón chân thân Xá Lợi của Thích Ca Như Lai 

2. Bài ký lễ rước tượng Thích Ca Như Lai bằng ngọc về điện Tỳ Lô chùa Vạn 

Niên núi Nga Mi 

3. Bài ký về duyên khởi chuyên tu Tịnh nghiệp của Đại Giác Nham Tây Lâm thảo 

am tại Nam Ngũ Đài Sơn, tỉnh Thiểm Tây 

4. Bài ký tự trách lỗi trong việc chép kinh Hoa Nghiêm 

5. Bi ký về việc trùng tu tháp Thái Tử và xây lan can quanh hồ sen tại Phổ Đà 

(viết thay sư Liễu Dư) 

6. Bi ký sáng lập Bi Phường bằng xi-măng bên đường ven biển và trùng tu Hồi 

Lan Đình (đình ngăn sóng) tại Phổ Đà (viết thay sư Liễu Dư) 

7. Bi ký thuật duyên khởi Vô Trước Lão Nhân sáng lập Thường Minh Am (viết 

thay thầy Hóa Hoằng) 

8. Bi ký ghi công đức xây giếng Tiên Nhân ở Phổ Đà 

9. Bi ký của Trinh Tiết Tịnh Độ Viện thuộc Lưu Trang Trường tại Hưng Hóa, tỉnh 

Giang Tô 

10. Bài ký về tịnh nghiệp trinh hiếu của trinh nữ Trần Thánh Tánh 

11. Bi ký lễ phóng sanh nhằm ngày sinh nhật của bà phu nhân cư sĩ Châu Mộng 

Pha ở Ô Trình 

12. Bài ký nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của Tuần Cai Tiểu Trúc 

13. Bi ký về việc tạo lan can sắt bên đường lên Phật Đảnh Sơn 

14. Bi ký trùng hưng chùa Tịnh Cư ở Tế Nam 

15. Bi ký Vạn Niên Niệm Phật Hội ở Thường Minh Am 

16. Bài ký nơi tháp hóa thân của chùa Phổ Tế tại Phổ Đà 

17. Bài ký nơi tháp hóa thân chùa Pháp Vũ, Phổ Đà 

18. Bài ký về chuyện Lý Thái Phu Nhân ở Trấn Hải thắp đèn soi sáng biển 

19. Bài ký trùng tu tháp viện của ngài Bách Trượng Đại Trí Hoài Hải thiền sư 

20. Bi ký công đức xây lại Ngũ Phật Trấn Mãng Tháp tại Tiểu Bạch Lãnh 

21. Bài ký huấn dụ của Diệu Ngộ Luật Viện ở Kim Lăng 

22. Bi ký thuật duyên khởi của con đường Giáp Thọ 

23. Bi ký thuật duyên khởi Cư Sĩ Niệm Phật Lâm Liên Xã tại Cửu Giang 

Phần 2 

24. Bài ký về chuyện thếp vàng tượng Phật Tiếp Dẫn trong hang đá của Trung 

Am thuộc Bí Ma Nham núi Ngũ Đài 

25. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Nhạc Vận Sanh 

26. Bài ký về chuyện vãng sanh của phu nhân Uông Hàm Chương 

27. Bài ký về chuyện vãng sanh của Dương Thái Phu Nhân mẹ ông Từ 

28. Bài ký về chuyện cảm ứng của cư sĩ Lục Tây Lâm 

29. Bài ký về chuyện Ô Vưu Sơn Tự dựng Tàng Kinh Các 

30. Bài ký tháp Phổ Đồng ở Ô Vưu Sơn 

31. Bi ký thuật duyên khởi sáng lập Bồ Đề Tinh Xá 

32. Bi ký ghi công đức sáng lập Tây Phương Tam Thánh Điện 

33. Bi ký trùng tu miếu Địa Mẫu của chùa Đông Chiếu ở Loa Đầu Miếu 

34. Bài ký về chuyện vãng sanh của Kim Thái Đại Sư 

35. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Triệu Tôn Nhân 

36. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Sa Kiện Am 

37. Bài ký về chuyện thoát nạn của cư sĩ Trầm Dực Tiên 

38. Bài ký trùng tu [cầu và đình thờ tượng] Quán Âm và sự linh cảm của Quán 

Âm Bồ Tát ở Đông Quan thuộc Vĩnh Xuân 

VII. Tạp trước 

1. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 1 

2. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 2 

3. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 3 

4. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 4 

5. Nói về chuyện bột ngọt có thể vãn hồi kiếp vận 

6. Nói về chuyện ông Nhạc Bộ Vân vì cha mẹ lập Phật đường 

7. Phổ khuyến yêu tiếc sanh mạng loài vật và dùng xà-phòng Thanh Minh chế tạo 

từ dầu thực vật để giảm sát nghiệp 

8. Đề nghị biện pháp dự phòng để tiêu tai, bảo vệ sanh mạng 

9. Bàn về nhân quả là căn bản của thánh giáo Nho và Thích 

10. Phổ khuyến kiêng giết ăn chay để vãn hồi kiếp vận 

Phần 3 

11. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng về hành trạng của Phùng Bình Trai Nghi Nhân 

12. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Khang Mẫu Vãng Sanh Kỷ Niệm San 

(viết thay cho Khang Ký Dao) 

13. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Giang Mẫu Quách Thái Phu Nhân Tây 

Quy Sự Lược 

14. Sự tích vãng sanh của ưu-bà-di Trần Liễu Thường và nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín 

của Phật Tánh 

15. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng của Đại Từ Bi Thất 

16. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín về sự thực vãng sanh của Diêu Phu Nhân nhà họ Mã 

17. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của chuyện cư sĩ Liễu Nghĩa Tào Vân Tốn thí nhà để 

lập Niệm Phật Lâm 

18. Bày tỏ những ý nghĩa ẩn kín của lời tựa chúc thọ cho tiên sinh Cừu Trác Đình 

và phu nhân 

19. Nêu bày nghĩa lý ẩn kín về hành trạng của Lâm Phu Nhân mẹ ông Tôn 

20. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín trong chuyện vãng sanh của Tôn phu nhân mẹ ông 

Thôi 

21. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của bộ sách Từ Bi Kính 

22. Trình bày nghĩa lý ẩn kín của việc xây kèm tháp của ni sư Thanh Liên thuộc 

am Đại Thành vào phần mộ cha mẹ họ Đường 

23. Bày tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc lập trường học trong nhà thờ ông Đường Hiếu 

Tử 

24. Duyên khởi của Hội Nghiên Cứu Phật Học Cao Châu, tỉnh Quảng Đông 

25. Duyên khởi của Thượng Hải Phật Học Biên Tập Xã 

26. Đề từ và duyên khởi của Thường Trai Hội 

27. Duyên khởi quyên mộ xây dựng Tịnh Độ Đường tại Liễu Thị, Lạc Thanh 

28. Bài văn cung thỉnh pháp sư Tịnh Quyền giảng kinh Pháp Hoa 

29. Bài văn cung thỉnh pháp sư Tịnh Quyền giảng Di Đà Sớ Sao 

30. Quảng cáo khai trương tiệm bán đồ chay của Ninh Ba Công Đức Lâm 

31. Bài Tiểu Tham dành cho lễ cử hành pháp hội Thủy Lục 

(Khải kiến Thủy Lục thọ diên tiểu tham) 

32. Bài Tiểu Tham dành cho các vong linh 

33. Bài Tiểu Tham dành cho vong linh trong trai hội Thủy Lục 

34. Bài Tiểu Tham dành cho vong linh trong lễ cầu siêu cha mẹ ông Trương Tổng 

Nhung trấn Định Hải 

Phần 4 

35. Văn tế ông Thịnh Dần Hoài 

36. Văn tế cư sĩ Hàn Sơn Hy 

37. Văn tế bà nội ông Hồ Gia Khoa 

38. Tán dương tượng Phật A Di Đà 

39. Bài tán dương bức hình Quán Âm ở đầu cuốn sách Quán Âm Bồ Tát Bổn Tích 

Cảm Ứng Tụng 

40. Bài tán dương bức hình vị Tăng bị điên 

41. Tịnh Độ Vấn Đáp và Lời Tựa 

42. Vì tại gia đệ tử lược nói Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện 

43. Dạy bà tỳ-kheo-ni X… 

44. Giới Đường Tiểu Thực Bảng 

45. U Minh Giới Điệp 

46. Dạy Trần Sanh 

47. Dạy những nghĩa lý về pháp môn Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận 

48. Biện định về sự sai ngoa trong việc sát sanh tế lễ tại Chiêu Văn Cổ Hội 

49. Bài chúc tụng nhân việc khánh thành ngôi chùa mới của Thế Giới Phật Giáo 

Cư Sĩ Lâm 

50. Bài tụng phổ hồi hướng việc quyên mộ khắc kinh Hoa Nghiêm 

51. Đề từ cho tập sách Hám Sơn Đại Sư Lục Vịnh 

52. Đề tại Tâm Phật Các 

53. Đề Minh Tâm Kiến Tánh Trai 

54. Đề từ cho sách Tiên Phật Hợp Tông 

55. Vì chủ rạp hát X…. thượng đường 

56. Lời chúc dành cho dịp xuất bản Đại Vân nguyệt san 

57. Diễn từ hoan nghênh hội Phật giáo Đông Doanh (Nhật Bản) đến thăm núi 

58. Bài minh trên bia mộ của Hoàng Thái Phu Nhân mẹ ông Lý 

59. Bài ca ngợi nhân dịp mừng cư sĩ Phan Đối Phù sắp được bảy mươi tuổi 

60. Ca tụng hạnh cao đẹp của cư sĩ Vương Hân Phủ 

61. Ca ngợi chuyện quy Tây của Tưởng Thái Phu Nhân mẹ ông Vương 

62. Ca ngợi chuyện quy Tây của Uẩn Không Trương Phu Nhân 

63. Ca ngợi hạnh đẹp của Dương Thái Phu Nhân mẹ ông Vương 

64. Ca tụng điềm lành do chép kinh của phu nhân Cung Viên Thường 

65. Nêu bày ý nghĩa ẩn tàng của việc khuyên trì kinh Kim Cang 

66. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của ba mươi hai ứng thân Quán Thế Âm Bồ Tát 

67. Đề từ cho bộ Gia Ngôn Lục 

68. Đề từ cho sách Phật Thuyết Luân Chuyển Ngũ Đạo Tội Phước Báo Ứng Kinh 

Tập Giải 

69. Bài ca tụng việc nghiền vàng để vẽ những hình tượng thuộc phẩm Phổ Môn 

VIII. Phụ Lục 

1. Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại chùa Viên Quang, Nam Ngũ 

Đài Sơn 

2. Ghi lại lời sờ voi (nói mò) về Niệm Phật Tam Muội 

3. Khuyên thiêu hủy dâm thư 

4. Phương thuốc thần diệu để cai thuốc phiện 

5. Nguyên bạt 

6. Công đức in tạo kinh tượng 

7. Những điều cần chú ý để giảm thiểu tội lỗi khi lật giở xem đọc kinh sách (phụ 

chú) 

8. Bài thơ vịnh ngài Tam Tạng Nghĩa Tịnh đời Đường qua Tây Vực thỉnh kinh 

9. Nêu tỏ ý nghĩa in tạo kinh văn 

10. Bài văn cùng thệ nguyện trong Tây Tư Xã của Chứng Thông pháp sư 

11. Cách lưu thông kinh sách hữu ích cho thế đạo nhân tâm 





---o0o--- 

Lời Giãi Bày 

 Nếu là một liên hữu Việt Nam, có lẽ không ai không biết đến Ấn Quang 

 đại sư qua dịch phẩm Thiền Tịnh Quyết Nghi của hòa thượng Trí Tịnh và Lá 

 Thư Tịnh Độ của cố hòa thượng Thiền Tâm. Khi đọc Lá Thư Tịnh Độ, chúng 

 tôi vẫn luôn kỳ vọng sau này có thiện duyên sẽ được đọc toàn bộ Ấn Quang 

 Văn  Sao.  Khi  được  quen  biết  với  đạo  hữu  Vạn  Từ,  anh  nhiều  lần  khuyên 

 chúng tôi khi nào có dịp hãy cố dịch toàn  bộ tác phẩm này sang tiếng  Việt 

 bởi lẽ văn từ của Tổ càng đọc càng thấm, càng thấy có lợi ích. Những giáo 

 huấn của Tổ rất gần gũi, hữu ích cho thời đại chúng ta, nhất là những giáo 

 huấn về Tín - Hạnh - Nguyện, xử thế, tu trì... Khi được biết chúng tôi chưa 

 có nguyên bản Ấn Quang Văn Sao, anh đã sốt sắng lái xe đến khắp các chùa 

 người Hoa trong vùng Nam California để tìm cho được một bản, nhưng cơ 

 duyên  chưa  tới,  vẫn  không  sao  tìm  được.  Ngay  tại  một  đạo  tràng  lớn  như 

 Phật Quang Sơn Tây Lai Tự vẫn không còn một bản Ấn Quang Văn Sao nào. 

 Mãi đến mùa Hạ năm 2001, đạo hữu Minh Lập từ Seatle mới tìm được cho 

 mạt nhân bộ Ấn Quang Văn Sao (do chùa Từ Nguyện ấn tống, không rõ năm 

 in, và được thí tặng bởi chùa Địa Tạng  Viên Quang  Tự) và Ấn Quang Gia 

 Ngôn Lục (do Phật Quang Viện ở Bản Kiều, Đài Loan, 1982 ấn hành, cũng 

 do chùa Địa Tạng thí tặng). Khi nghe tin  đã tìm được  Ấn Quang  Văn Sao, 

 đạo hữu Vạn Từ mừng rỡ khôn xiết, anh khẩn khoản mạt nhân hãy ráng dịch 

 cho được dẫu chỉ vài phần trọng yếu của tác phẩm này, nhưng do tánh ngại 

 khó cũng như do nhiều chướng duyên, mạt nhân đành thoái thác, không đáp 

 ứng ý nguyện của người bạn đạo thân kính.  

 Mãi đến giữa Hè 2003, nhân đạo hữu Vinh Quyền yêu cầu lần nữa, mạt 

 nhân mới đánh bạo tạm dịch thử bản Gia Ngôn Lục. Khi đó, sau khi đọc và 

 sửa lỗi bản dịch, các đạo hữu Huệ Trang và Vạn Từ đã tha thiết yêu cầu hãy 

 dịch toàn bộ Ấn Quang Văn Sao, bởi lẽ nếu không đọc được toàn bộ một lá 

 thư, chỉ đọc một vài đoạn trích, khó thể cảm nhận trọn vẹn ý Tổ. Nhưng nhìn 

 vào  kích  thước  của  bộ  sách  này,  mạt  nhân  thật e  ngại  sức  mình  không  thể 

 kham nổi, đành khất lần: “Nếu ba năm sau không ai dịch tác phẩm này, tôi 

 sẽ  đánh  liều  dịch  thử”.  Rồi  như  một  nhân  duyên  ước  hẹn,  cuối  năm  2003, 

 đạo hữu Minh Tiến lại gởi tặng một bộ Ấn Quang Văn Tập hoàn chỉnh (gồm 

 Ấn  Quang  Văn  Sao,  Ấn  Quang  Văn  Sao  Tam  Biên  và  Ấn  Quang  Văn  Sao 

 Tục  Biên)  do  Cổ  Tấn  Báo  Ân  Niệm  Phật  Đường  ấn  hành  năm  2002  và  bộ 

 Linh  Phong  Tông  Luận  (do  liên  xã  Đài  Trung  ấn  hành).  Những  tác  phẩm 

 này do Tịnh Tông Học Hội Los Angeles lưu thông. Mỗi lần nhìn vào hai bộ 

 sách ấy đặt trên bàn, mạt nhân lại cảm thấy áy náy vì chưa đáp đền những 

 ân tình của các bạn đạo đã dành cho mình. Nay dẫu thời hạn ba năm chưa 

 đến, nhưng quang âm trôi qua vùn vụt, lúc này không làm, e vô thường chợt 

 đến, có muốn làm cũng không kịp nữa!  

 Đã biết mình không đủ sức mà vẫn cố gượng làm, quả thật là dối mình, 

 dối  người,  tội  ương  khó  tránh  khỏi.  Thế  nhưng,  ngẫm  lời  các  đạo  hữu  đã 

 khuyên: “Cứ cố hết sức mình ngõ hầu pháp nhũ của chư Tổ phần nào được 

 thể  hiện,  như  sữa  đem  pha  nước  dẫu  nhạt  vẫn  còn  đôi  chút  vị  sữa”,  mạt 

 nhân vẫn thầm mong được Tam Bảo gia hộ để không phạm lỗi xuyên tạc ý 

 Tổ, ý kinh quá đáng đến nỗi lương phương trở thành độc dược. Chỉ e nghiệp 

 chướng sâu dày, kiến văn quả lậu, kiến giải quá lệch lạc đến nỗi thâm ý, bản 

 hoài của Tổ bị diễn đạt sai lệch hoàn toàn, không đem  lại chút lợi ích cỏn 

 con nào cho các liên hữu.  

 Ngưỡng mong, bản dịch nháp này sẽ khiến những bậc đại tâm đại đức, 

 kiến văn quảng bác xót thương, rủ  lòng từ bi phủ chính hoặc dịch lại toàn 

 bộ cho chánh xác khiến cho hành nhân Tịnh Độ Việt Nam sẽ được lãnh hội 

 đúng đắn giáo huấn quý báu của Tổ Ấn Quang. Còn nếu như việc làm liều 

 lĩnh  này  có  chút  phần  công  đức  nào,  xin  hồi  hướng  đến  bổn  sư  Thượng 

 Tọathượng Giải hạ Thắng,  tọa  chủ  Bửu  Quang  Tự,  quận  7,  Sài  Gòn,  lịch  đại 

 phụ mẫu, sư trưởng, tông thân, cùng các đạo hữu Vạn Từ, Minh Lập, Minh 

 Tiến, Huệ Trang, các liên hữu thuộc Tịnh Tông Học Hội Đài Loan, cùng hết 

 thảy pháp giới chúng sanh đều được vãng sanh Cực Lạc. Còn như nếu việc 

 làm  liều  lĩnh  này  tạo  thành  tội  nghiệp,  xin  tự  mình  gánh  chịu  tội  ương, 

 không  dám  liên  lụy  ân  sư  những  liên  hữu  đã  hỗ  trợ,  khuyến  khích,  chịu 

 thương chịu khó cùng mình trong suốt thời gian qua.  

   

 Ngày 13 tháng 07, năm 2005,  

 Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa kính bạch 



---o0o--- 

Quyển Thứ Nhất 

 Phần 1 

I. Thư Từ 

1. Thư gởi Hòa Thượng Thể An chùa Đại Hưng Thiện 

(trong bản cảo năm Mậu Tuất, đối với Giáo – Hạnh – Lý, chỉ luận về Giáo, 

nay dùng Giáo  Lý để phân định Giáo, dùng  Hạnh Quả để ước định căn cơ, 

tức  là:  nương  vào Giáo  Lý để  khởi  Hạnh,  Hạnh  viên  mãn  mới chứng được 

Quả)   





Giáo,  Lý,  Hạnh, Quả  là cương tông1 của  Phật pháp. Nhớ Phật,  niệm 

Phật, thật là đường tắt để đắc đạo. Xưa kia, tu pháp nào cũng đều đủ cả bốn 

điều  này.  Nhưng  trong  hiện  thời,  nếu  bỏ  Tịnh  Độ  thì  chứng  quả  hoàn  toàn 

không có. Bởi  lẽ cách thánh2 đã xa, căn tánh con  người tệ kém, không cậy 

vào Phật lực, quyết khó được giải thoát. Như pháp môn Tịnh Độ vừa nói đó, 

nhiếp khắp các căn thượng, trung, hạ, cao vượt trội Giới, Giáo, Thiền Tông. 

Thật là chư Phật tâm bi triệt để, chỉ cho chúng sanh thể tánh vốn sẵn đủ, gộp 

tam  thừa  ngũ  tánh3  cùng  về  tịnh  vực4,  dạy  thượng  thánh  hạ  phàm  cùng 

chứng chân thường. Chúng sanh trong chín pháp giới lìa khỏi pháp này, trên 

thì chẳng thể viên thành Phật đạo. Mười phương chư Phật bỏ pháp này, dưới 

thì  chẳng  thể  lợi  ích  khắp  mọi  quần  sanh.  Do  vậy,  vãng  thánh  tiền  hiền  ai 

nấy đều hướng đến, ngàn kinh muôn luận chốn chốn chỉ quy. Kể từ sau Hoa 

Nghiêm dẫn  về  [pháp  này], các đại  Bồ  Tát trong tận  mười phương thế  giới 

hải  không  ai  chẳng  cầu  sanh.  Kể  từ  lúc  diễn  thuyết  tại  Kỳ  Viên  đến  nay, 

phàm  mọi  trước  thuật  dù  Tây  Thiên  hay  Đông  Độ,  cuối  cùng  đều  kết  quy 

Liên Bang. 

Kể từ khi đại giáo truyền sang Đông, Lô Sơn khởi đầu dựng liên xã, một 

tiếng  xướng,  trăm  giọng  hòa,  không  ai  chẳng  thuận  theo;  nhưng  những 

người  có  công  lớn  lao  rõ  ràng  nhất  thì  đời  Bắc  Ngụy  có  ngài  Đàm  Loan. 

Đàm  Loan  là  bậc  không  thể  suy  lường.  Do  có  việc  xuống  Nam  Triều  gặp 

Lương Võ Đế, sau lại trở về đất Bắc. Võ Đế hướng về phương Bắc, cúi lạy 

nói:  “Loan pháp sư là nhục thân Bồ Tát”.  Đời Trần - Tùy thì có Trí Giả, đời 

Đường  có  Đạo  Xước,  noi  theo  lời  dạy  của  ngài  Đàm  Loan  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp, suốt đời giảng ba kinh Tịnh Độ hai trăm mấy mươi lần. Từ cửa Đạo 

Xước,  nẩy  ra  ngài  Thiện  Đạo,  cho  đến  Thừa  Viễn,  Pháp  Chiếu,  Thiếu 

Khang,  Đại  Hạnh5  thì  liên  phong6  đã  thổi  khắp  trung  ngoại7.  Do  vậy,  tri 

thức các tông không ai chẳng lấy đạo này để mật tu hiển hóa8 ngõ hầu tự lợi, 

lợi  tha  vậy.  Ngay  như  Thiền  Tông,  nếu  chỉ  đề  khởi  hướng  thượng  thì  một 

pháp chẳng  lập, Phật còn không  kể đến, huống  gì  niệm  Phật cầu sanh  Tịnh 

Độ? Ấy là Chân Đế: Một đã không, hết thảy đều không. Như câu nói:  “Thật 

 Tế Lý địa chẳng nhiễm mảy trần” , hiển thị tánh thể. Nếu bàn luận đích xác 

về  mặt  tu  trì  thì  chẳng  bỏ  một  pháp  nào,  chẳng  làm  việc  bèn  không  ăn, 

huống chi niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ! Đấy tức là nơi Tục Đế, một đã lập 

thì hết thảy đều lập. Như câu nói:  “Trong cửa Phật sự, chẳng bỏ một pháp”,  

hiển thị tánh vốn đầy đủ. 

Muốn vứt bỏ Tục Đế để bàn Chân Đế, sẽ không có Chân Đế. Nếu muốn 

bỏ  Tứ  Đại,  Ngũ  Uẩn  để  tìm  tâm  tánh  thì  thân  đã  không  còn,  tâm  gởi  vào 

đâu? Nếu dùng Tục Đế để sáng tỏ Chân Đế thì thật có Chân Đế. Như tại mắt 

gọi  là thấy, nơi tai  gọi  là  nghe, dùng Tứ Đại, Ngũ Uẩn để  hiển  lộ tâm  tánh 

vậy.  Đấy  chính  là  ý  chỉ  lớn  lao  “ngầm  tu  Tịnh  Độ”  của  chư  Tổ  từ  trước, 

nhưng  chưa  truyền  thuật  rộng  rãi,  rõ  ràng;  nếu  không  hiểu  sâu  xa  ý  Tổ  sẽ 

chẳng thể biết được. Thế nhưng ngài Bách Trượng lập quy chế cầu đảo cho 

vị tăng mắc bệnh và hóa tống9 vị Tăng đã tịch, đều quy về Tịnh Độ. Lại nói: 

 “Tu  hành  thì  niệm  Phật  là  ổn  thỏa,  thích  đáng” .  Cho  đến  ngài  Chân  Hiết 

Liễu bảo:  “Một pháp Tịnh Độ nhắm thẳng vào chuyện tiếp dẫn hàng căn khí 

 thượng thượng, kiêm độ hàng căn tánh trung hạ”.  Lại nói:  “Trong tông Tào 

 Động  đều  chăm  chú  ngầm  tu,  bởi  sanh  về  Tịnh  Độ  thấy  Phật  giản  dị  hơn 

 Tông môn nhiều lắm” .  Lại  nói:  “Dù  Phật, dù Tổ, dẫu Giáo, hay Thiền đều 

 tu Tịnh Độ, cùng về một nguồn”.  Có thể thấy sơ lược như thế đó. 

Kịp  đến  Vĩnh  Minh  đại  sư,  mang  thân  Cổ  Phật,  thừa  nguyện  xuất  thế, 

mới  lưu  lại  ngôn  giáo  rõ  ràng,  viết  sách  truyền  dạy,  hoằng  dương,  lại  sợ 

người không hiểu rõ đường lối, lợi - hại hỗn loạn, bèn cực lực nói ra bài kệ 

Tứ Liệu Giản, có thể nói đã nêu được cương tông của Đại Tạng, làm bậc dẫn 

đường nơi ngõ rẽ, khiến cho kẻ học từ tám  mươi chữ ấy đốn ngộ đạo trọng 

yếu xuất sanh tử, chứng Niết Bàn. Tâm đau đáu cứu thế, thiên cổ chưa hề có. 

Sau  đấy,  các  tông  sư  đều  lưu  lại  ngôn  giáo  rõ  ràng,  riêng  khen  ngợi  pháp 

này,  như  ngài  Trường  Lô  Trách,  như  Thiên  Y  Hoài,  Viên  Chiếu  Bổn,  Đại 

Thông  Bổn,  Trung  Phong  Bổn,  Thiên  Như  Tắc,  Sở  Thạch  Kỳ,  Không  Cốc 

Long10 v.v…Chư đại tổ sư tuy hoằng Thiền Tông, lại riêng khen Tịnh Độ. 

Đến  Liên  Trì đại sư đến tham  học  với  ngài  Tiếu  Nham đại  ngộ  rồi, bèn bỏ 

pháp  kia,  giữ  lấy  pháp  này:   “Nếu  tịnh  nghiệp  mà  thành  thì  Thiền  Tông  tự 

 đắc. Ví như tắm trong biển cả, ắt đã dùng nước của cả trăm sông. Thân đã ở 

 trong điện Hàm Nguyên, còn hỏi Trường  An chi nữa!”   Sau đấy, Ngẫu Ích, 

Triệt  Lưu,  Tỉnh  Am,  Mộng  Đông  v.v…  chư  đại  tổ  sư  không  vị  nào  chẳng 

vậy. Ấy là bởi do thời thế mà đặt ra nghi tắc, pháp phải hợp với căn cơ. Nếu 

không như thế, chúng sanh chẳng thể đắc độ. 

Từ  đấy  về  sau,  Phật  pháp  suy  dần,  lại  thêm  giặc  tóc  dài11,  giặc  Hồi, 

pháp  luân  gần  như  ngừng  xoay.  Dẫu  có  trí  thức,  nhưng  ai  lo  nghiệp  nấy, 

không  rảnh  sức  lo  đến,  bỏ  qua  đạo  này  không  ai  hỏi  đến.  Nếu  ai  bàn  đến 

chuyện này, người nghe tợ hồ bị vấy bẩn. May có một hai vị tại gia, xuất gia 

có đại tâm, in khắc lưu truyền, khiến cho giáo huấn của chư Tổ không bị diệt 

mất, khiến đời sau được nghe một phần, thật không gì may mắn lớn lao hơn! 

Đệ12  là  kẻ  Xiển-đề13  xuất  gia,  tự  thẹn  căn  tánh  hèn  kém,  tội  nghiệp 

rộng  sâu,  nên  với  hai  nẻo  Tông  và  Giáo,  trọn  chẳng  dám  tu  bừa,  lạm  dự; 

nhưng chỉ khá tin tưởng nơi một pháp cậy vào Phật từ lực, đới nghiệp vãng 

sanh. Đã mười năm qua, sống uổng, sống phí, chẳng được lợi ích mảy may. 

Nhưng từ Tây qua Đông, từ Bắc xuống Nam, qua  lại  hơn  vạn  dặm,  gặp  gỡ 

nhiều  người.  Có  kẻ  bình  thời  tự cậy  thông  Tông,  thông  Giáo,  coi  Tịnh  Độ 

như đồ nhơ, sợ bẩn lây  mình. Lâm chung đa phần tay chân cuống quít, kêu 

cha  gọi  mẹ.  Có  kẻ  chất  phác  trì  giới  niệm  Phật,  dẫu  tín  -  nguyện  chưa  tột 

bậc, tướng lành chưa hiện, nhưng đều an nhiên mạng chung. Là vì lẽ gì vậy? 

Là  do  tâm  thủy  lặng  trong  vì  phân  biệt  mà  sôi  động,  sóng  thức  dâng  trào, 

nhờ  Phật  hiệu  mà  lặng  dừng.  Bởi  thế,  thượng  trí  không  bằng  hạ  ngu,  khéo 

quá hóa vụng. 

Lại  xin  Hòa  Thượng phát tâm  Bồ Đề  hoằng dương pháp  này;  ví phỏng 

kinh  luận  Tịnh  Độ  đều  thông  triệt  hết,  may  mắn  nào  hơn?  Nếu  chưa  thể 

nghiên  cứu  dùi  mài  cùng  tận,  hoặc  sợ  trái  với  tông  mình,  chẳng  dám  xứng 

tánh phát huy, hãy tạm ngừng tay công phu nơi hai môn Tông và Giáo tạm 

thời. Phàm có ai xiển dương Tịnh Độ, hãy bình tâm hòa khí đọc thử, ngõ hầu 

cái tâm “xiển dương Thiền, đè nén Tịnh Độ” chẳng bị tơ hào vướng mắc, ắt 

thấu  suốt  lý  do  Phật,  Tổ  riêng  khen  ngợi  pháp  này,  [thấu  suốt] sự  lợi  -  hại 

khi  tứ  chúng  tuân  thủ  hay  chống  trái  pháp  này,  chẳng  bị  môn  đình  gây  trở 

ngại, hòng có thể dám đối trước những người tu Thiền, Giáo, Luật xứng tánh 

phát huy không còn sợ hãi. 

Nhưng  sách  Tịnh  Độ  rất  nhiều,  quan  trọng  nhất  chỉ  có  sách  Tịnh  Độ 

Thập Yếu. Trong bộ  Thập Yếu, đoạn  nghi sanh tín thì các sách  Hoặc Vấn, 

Trực Chỉ,  Hợp  Luận  là  những công thần đột phá, tinh  nhuệ  nhất. Ngoài  ra, 

Tịnh Độ  Thánh  Hiền  Lục chép đủ sự tích  vãng sanh của các Bồ  Tát, tổ sư, 

cư  sĩ,  phụ  nữ  và  ác  nhân,  súc  sanh,  đọc  rồi  sẽ  biết  tứ  chúng  thuộc  Thiền, 

Giáo,  Luật  các  đời  cầu  sanh  Tịnh  Độ  như  mọi  ngôi  sao  chầu  về  Bắc  Đẩu, 

như  các  dòng  nước  chảy  về  Đông.  Sách  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn  ngôn  từ 

nông cạn, nhưng nghĩa lý hoàn bị, là sách trọng yếu bậc nhất để tiếp dẫn kẻ 

sơ cơ. Nếu muốn lợi lạc khắp chúng sanh, vạn phần chẳng được coi thường 

quyển sách này. 



Đệ trước kia gặp người giỏi Tử Bình14 phê rằng: “Thọ chẳng quá ba 

mươi tám tuổi”,  nay sắp  mãn số, sợ vô thường  xộc tới, nên chuyên trì  Phật 

hiệu,  đợi trước  lúc  lâm chung. Nếu  vô thường quả thật  xảy đến, không dịp 

gặp  gỡ  lần  nữa,  muốn  rửa  sạch  cái  tội  hủy  báng  Phật  pháp  khi  còn  tại  gia, 

nên chẳng nề kỵ húy, nhặt nhạnh sơ sài món rau dại, dâng dưới tòa bậc đại 

phú  trưởng  giả  no  đẫy  tiệc  vua15,  xin  thương  xót  nhận  lấy,  phước  cho  xứ 

Tần16  của  tôi,  nêu  chánh  lệnh  của  ngài  Vĩnh  Minh,  tuân  di  quy  của  ngài 

Liên  Trì,  khiến  cho  mình  lẫn  người  cùng  thoát  sanh  tử,  u  -  hiển  cùng  sanh 

Tây Phương, Tịnh Độ  hưng, nhưng  Tông  phong chẳng  đọa. Chúng sanh có 

phước, quốc vận thường tốt đẹp. Đúng là  “dời hoa quyến bướm tới, mua đá 

 được  mây  giăng” .  Viết  thư  này  lòng  thành  như  đại  hạn  mong  mưa,  mong 

mỏi  niềm  vui  cùng  về  Liên  Bang,  mong  rủ  lòng  khoan  dung  thì  may  mắn 

cho pháp môn, may mắn cho chúng sanh lắm. 



---o0o--- 

2. Thư bàn luận cùng bạn hữu về cương yếu của việc giảo chánh kinh 

điển 





Kinh  Phật  nghĩa  lý  vô  cùng,  tùy  theo  kiến  giải  của  mỗi  người  mà  tự 

trước  thuật,  chứ  chỉ  là  một  kinh  mà  thôi.  Phán  định  là  Biệt,  Viên,  Chung, 

Đốn khác nhau là do tâm duyên quán nên giải thích sai khác. Huống chi sau 

này bậc đại  hạnh  đạo  Thiền, ai  nấy đều thích  nghe  thuyết Trực Chỉ, cho  là 

thân  thiết,  thống  khoái,  dễ  được  lợi  ích.  Do  vậy,  đa  số  dùng  ý  Tổ  để  giải 

thích  ý  kinh, ép lời  Phật theo  lời  mình, phế sạch sự tướng, chuyên bàn bổn 

phận.  Hoặc  dùng  lời  cơ  phong17  để  phân  tích,  hoặc  giải  thích  là  biểu  thị 

pháp, chỉ có thể chẳng trái nghịch Tâm tông18 thì đều [xem là] đáng hỗ trợ 

lời Phật nói. Dẫu chẳng thể độ khắp ba căn, xứng Phật bổn hoài, cũng có thể 

lợi  ích  một  loại căn cơ khiến  họ theo đường trở  về  nhà,  lại  hiển  lộ  ý  nghĩa 

sâu thẳm, cao xa của kinh. Phật lý viên thông, pháp pháp quy chân, mỗi mỗi 

hợp  đạo.  Bởi  cái  tâm  ấy  như  thái  hư không,  không  ngằn  mé,  chẳng  vì  con 

người  sống  mỗi  nơi  khác  nhau  mà  chia  thành  Nam,  Bắc,  Đông,  Tây.  Như 

châu Ma Ni, chẳng phải màu xanh, vàng, đỏ, trắng… khi gặp xanh bèn hiện 

sắc xanh, gặp vàng hiện sắc vàng, nhưng xanh hay vàng không phải là màu 

sắc  vốn  có  của  nó.  Màu  sắc  vốn  có  của  nó  chẳng  lìa  xanh  hay  vàng;  nếu 

muốn lìa xanh hay vàng để tìm màu sắc vốn có của châu, nếu không phải là 

bậc đại sĩ “Ngũ Uẩn đều không” sẽ không thể làm được. 

Như Hoa Nghiêm Luận của Lý Trưởng Giả, như Pháp Hoa Kích Tiết của 

ngài Hám Sơn, như Tam Tông Thông của ông Tăng Phụng Nghi19 và Thiền 

Tông  lấy  niệm  Phật  làm  câu  thoại  đầu  để  khán,  và  thuyết  coi  y  báo,  chánh 

báo của Tịnh Độ như bổn phận v.v… chẳng được nhất loạt đánh giá những 

sách ấy theo cách thức thông thường bên Giáo, cho những sách đó là lầm lạc 

rồi  bèn  sửa  đổi  đôi  chút.  Bởi  lẽ  những  thuyết  ấy  thuộc  riêng  về  một  tông, 

gộp  hết thảy pháp để chỉ quy  hướng thượng. Nếu sửa đổi thì  mạch  văn của 

phần  trước  phần  sau  bản  chú  giải  sẽ  bị  đứt  đoạn,  và  ý  nghĩa  giáo  lý  phần 

trước, phần sau chẳng còn phù  hợp  nữa.  Vừa bị sửa đổi đôi chút thì cả  hai 

đàng đều mất. Khoét thịt thành vết thương, chỉ tổn hại vô ích. Cứ để cho bản 

lai diện mục của nó được lưu thông hậu thế. Ví như lan mùa Xuân, cúc mùa 

Thu,  mỗi  loại  riêng  phô  sắc,  tận  trung  hành  hiếu,  cùng  chấn  hưng  cương 

thường. Sư ở tại Hải Sơn, bảo lời chú giải kinh Pháp Hoa của ngài Hám Sơn 

có những chỗ chẳng hợp với ý chỉ kinh; đó là vì Hám Sơn đa phần ước theo 

bổn phận để bàn lẽ Trực Chỉ. 



Hơn  nữa,  chuyện  giảo  chánh  kinh  thật  không  dễ  dàng.  Chỉ  sợ  Sư 

không rảnh rỗi để làm, ủy cho người khác làm. [Người làm chuyện này] cần 

phải  có  kiến  thức  lỗi  lạc,  mười  phần  tinh  tế,  lại  phải  đôi  ba  lượt tra  xét  kỹ 

càng,  thêm  siêng  tra  cứu,  mới  hòng  sửa  đúng  những  sai  ngoa,  khiến  cho 

những  lỗi  tệ  được  sạch  hết,  thiên  chân  hiển  lộ  triệt  để.  Nếu  không,  thà  cứ 

theo đúng dạng  mà vẽ  hồ  lô,  mới khỏi đến nỗi  làm  mất đi sự chân  xác vốn 

có vậy. 





---o0o--- 

3. Thư gởi Dung Minh đại sư 

 



Cổ  nhân  nói:   “Thân  người  khó  được,  khó  sanh  vào  chính  giữa  đất 

 nước,  Phật  pháp  khó  nghe,  sanh  tử  khó  giải  quyết  xong”.   Chúng  ta  may 

được thân người, sanh chính giữa đất nước, được nghe Phật pháp. Điều bất 

hạnh là tự thẹn nghiệp chướng sâu nặng, không sức đoạn Hoặc để mau thoát 

tam giới, liễu sanh thoát tử. Nhưng lại may  mắn được nghe đức Như Lai ta 

tâm bi triệt để nói ra pháp môn Tịnh Độ đại quyền phương tiện khéo lạ khiến 

cho hàng phàm phu sát đất được đới nghiệp vãng sanh. Thật không còn may 

mắn nào lớn hơn được nữa! Nếu không phải là từ vô lượng kiếp đến nay đã 

trồng  thiện  căn  sâu  dầy,  há  nghe  được  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn  này  ư? 

Chẳng gấp sanh lòng tin chân thật, phát nguyện cầu sanh ư? 

Nay thấy tứ chúng xuất gia, tại gia hảo tâm, đa phần chuộng cao ưa xa, 

chẳng  chịu  nghiêm  túc  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp.  Toàn  là  do  thiện  căn  đời 

trước cạn mỏng, đời này chưa gặp người thông suốt, tuy ông hơi có niềm tin 

đối  với  Tịnh Độ,  nhưng chẳng  hiểu rõ  lý  Tịnh  Độ đến  nơi đến chốn.  Lại ở 

nơi vắng vẻ Phật pháp không lưu truyền đến, tôi thật ngại ông thường ngày 

cùng người đời thù tạc, lâu ngày chầy tháng, cũng bị đồng hóa,  “gần mực thì 

 đen, gần lửa thì cháy” , thế khó tránh khỏi! Phải luôn luôn nỗ lực, nếu có thể 

hãy niệm niệm nơi đạo, dù bận hay rảnh, chẳng lìa danh hiệu Di Đà. Thuận 

cảnh, nghịch cảnh, chẳng quên vãng sanh  Tây Phương thì có thể tùy duyên 

thường trụ nơi quê cha đất mẹ. Nếu không thể như thế, nên đến Tịnh nghiệp 

đạo tràng nơi khác và thân cận Tịnh nghiệp tri thức, mới chẳng phụ bạc mọi 

điều may mắn lớn lao vừa nói ở trên cũng như niềm may mắn không gì lớn 

lao hơn là được nghe pháp môn Tịnh Độ. 

Đế pháp sư (tức ngài Đế Nhàn) chuyên tu Tịnh nghiệp, tôi cho rằng ông 

ta ắt được lợi  ích  lớn  lao. Bởi  lẽ  những tâm  nắm  giữ đạo tràng đã đều chết 

sạch  không  sót,  cái  tâm  niệm  Phật  lại  càng  khẩn  thiết  đến  cùng  cực.  Chỉ  e 

ông ta đã đạt tam-muội sâu xa, tôi còn chưa thể nhất tâm, ngày sau mặt mũi 

nào gặp gỡ ông ta. Vì thế, với việc nhân chẳng nhường, tôi lại toan bế quan. 

Nói chung  vẫn ở Phổ Đà, không biết sẽ ở chắc chắn  nơi đâu. Sợ ông bỏ  lỡ 

pháp môn Tịnh Độ thì đáng tiếc một phen hộ quan20 ba năm nhọc nhằn, nên 

khôn ngăn đôi co như thế. Mong thấu hiểu sâu xa nỗi lòng thô lậu canh cánh 

thì may mắn lắm thay. 



---o0o--- 

4. Thư gởi sư Ngộ Khai 





Trộm nghe pháp môn Tịnh Độ là pháp phơi bày thông suốt rốt ráo bản 

hoài của chư Phật, vượt trỗi hết thảy Thiền, Giáo, Luật, thống nhiếp hết thảy 

Thiền, Giáo,  Luật.  Nói đại  lược thì  một chữ,  một câu,  một sách có thể  bao 

quát không còn sót. Nói rộng thì dù  những  lời  huyền diệu thuộc Tam  Tạng 

mười hai bộ kinh, diệu nghĩa của các tổ sư năm tông21 cũng không thể diễn 

tả trọn. Dẫu cho chúng sanh trọn khắp đại địa cùng thành Chánh Giác, hiện 

lưỡi rộng dài, dùng sức thần thông, sức trí huệ, vi trần nói, cõi nước nói, sôi 

nổi  nói,  nói  không  gián  đoạn,  há  có  thể  nói  hết  được  ư?  Ấy  là  vì  Tịnh  Độ 

vốn  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Thử  xem  bộ  kinh  lớn  Hoa  Nghiêm,  vua  toàn  Tam 

Tạng,  cuối  cùng  quy  trọng  nguyện  vương.  Áo  điển  Pháp  Hoa  mầu  nhiệm 

đứng  đầu  các  kinh,  nghe  đến  liền  được  vãng  sanh,  địa  vị  bằng  bậc  Đẳng 

Giác. 

Còn như ngàn kinh vạn luận, đâu đâu cũng chỉ quy là có lý do vậy. Văn 

Thù phát nguyện, Phổ Hiền khuyến tấn; Như Lai thọ ký trong kinh Đại Tập 

rằng:   “Trong  đời  Mạt  Pháp,  nếu  không  nhờ  pháp  này  không  thể  đắc  độ”. 

Trong luận Tỳ Bà Sa, ngài Long Thọ dạy giản dị là  “đạo dễ hành, mau thoát 

 sanh  tử”,  nên  vãng  thánh  tiền  hiền  ai  nấy  đều  hướng  về,  há  vô  ích  sao? 

Đúng  là  giáo  pháp  cả  một  đời  [đức  Phật]  đều  đặt  để  nơi  pháp  môn  Niệm 

Phật. Không chỉ như thế, phàm hết thảy cảnh giới được tiếp xúc bởi sáu căn 

như núi, sông, đại địa, sáng, tối, sắc, không, thấy, nghe, hay, biết, sắc, thanh, 

hương v.v… có pháp nào không phải là văn tự xiển dương Tịnh Độ? Lạnh - 

nóng đắp đổi, già - bệnh đưa đẩy, lụt, hạn, binh đao, dịch bệnh, bè lũ ma, tà 

kiến, có thứ gì chẳng phải là lời cảnh sách lay tỉnh con người sớm cầu vãng 

sanh? Nói rộng ra há có thể hết được hay chăng? 

Nói  một chữ thống  nhiếp trọn  hết thì chính  là chữ Tịnh.  Tịnh  đến cùng 

cực  ắt  sáng  suốt,  sao  không  đạt  đến  Diệu  Giác.  Một  chữ  này  há  dễ  đảm 

đương? Nghiên cứu bài tụng về Lục Tức Phật22 ắt sẽ biết! 

Một  câu  là  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh.  Không  có  Tín  sẽ  chẳng  thể  khởi 

Nguyện, không có Nguyện sẽ chẳng thể dẫn dắt Hạnh. Không có diệu hạnh 

trì danh sẽ không thể thỏa mãn sở nguyện hòng chứng được Tín ấy. Hết thảy 

kinh luận Tịnh Độ đều phát minh ý chỉ này. 

Một kệ là kệ tán Phật23, nêu chánh báo để nhiếp y báo; nêu lên hóa chủ 

để bao gồm đồ chúng. Tuy chỉ có tám câu nhưng đã nêu trọn đại cương của 

ba kinh Tịnh Độ. 

Một sách là Tịnh Độ Thập Yếu, mỗi chữ đều là lời hướng dẫn trong đời 

Mạt  Pháp,  mỗi  lời  đều  là  gương  báu  của  Liên  Tông.  Buồn  khóc  ứa  lệ,  mổ 

tim  vẩy  máu,  xứng tánh phát  huy,  tùy căn cơ  mà chỉ bày.  Dẫu có  ví  là  vớt 

người chết đuối, cứu kẻ đang bị  lửa thiêu  cũng không thể sánh  ví được  nỗi 

lòng thống thiết của bộ sách ấy. Bỏ cuốn sách này đi thì chánh tín không thể 

do  đâu  mà  sanh,  tà  kiến  không  do  đâu  mà  diệt!  Trong  cuốn  sách  ấy,  quan 

trọng  nhất  là  sách  Yếu  Giải.  Sách  này  chính  là  hướng  dẫn  tốt  lành  trên 

đường  hiểm  để  người  sơ  tâm  nhập  môn  đoạn  nghi  sanh  tín,  chỉ  bày  nẻo  ắt 

phải  theo  để  về  được  bảo  sở24.  Sách  Tịnh  Độ  Hoặc  Vấn  của  ngài  Thiên 

Như, sách Trực Chỉ của ngài Diệu Hiệp, thật là những bậc công thần đột phá 

kiên nhuệ nhất. 

Hãy nên biết pháp môn Tịnh Độ có đủ bốn pháp giới, tất cả sự tướng đều 

là pháp giới sự sự vô ngại, đọc rồi tu, chẳng thể chấp Lý phế Sự. Nếu chấp 

thì cả Lý lẫn Sự cùng mất. Giống như người biết Ý căn tối thắng nhưng phế 

bỏ năm căn thì Ý căn cũng không có chỗ nào để lập được. Chỉ có dùng Sự 

để rõ Lý, dùng Lý để dung Sự mới hòng không lầm lỗi. Như nói đến yếu chỉ 

Tịnh Độ  thì  toàn  Sự chính  là  Lý,  Lý - Sự  viên dung,  liền  khế  hợp bản  thể. 

Sớm biết Sư đã no đẫy cỗ vua, vẫn miệt mài hiến món rau cần, chẳng qua là 

để biểu thị tấc dạ đứa con cùng quẫn25 mong trở về nhà, đồng thời muốn tẩy 

sạch tội khiên báng pháp trước kia26. 



---o0o--- 

5. Thư trả lời sư Hải Thự 

 

 

Bạn  bè  gởi  cho  tôi  bài  văn  gợi  ý  đăng  trên  tờ  Thời  Sự  Tân  Báo, 

Quang tôi mong tọa hạ phát huy đạo Phật, Tổ nhiệm mầu để kết pháp duyên. 

Tọa hạ nêu lên bảy đề tài: 

1) Chấp tâm ở bên trong:  



2) Trực chỉ kiến tánh là tâm, không phải là nhãn. 



3) Sắc Ấm vốn là Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh. 



4) Nhãn Nhập vốn là Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh. 



5) Mười hai xứ vốn là Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh. 



6) Địa đại châu biến (trọn khắp)  



7) Nhất tâm nhị môn. 

sai  Quang  tôi  soạn  luận,  bảo  là  để  làm  khuôn  mẫu.  Quang  tôi  tuổi  nhỏ 

kém  học  vấn,  lớn  lên  vô  tri,  lại  thêm  túc  nghiệp  sâu  nặng.  Vừa  sanh  ra  đã 

mắc bệnh mắt, gần hơn mười năm qua, hết thảy kinh luận đều chẳng thể đọc, 

chỉ  chấp  trì  Phật  hiệu,  sám  trừ túc  nghiệp;  mong  cậy  vào  Phật  từ  lực,  mau 

sanh về Tây Phương mà thôi. Làm sao có thể soạn luận, huống gì làm khuôn 

mẫu  cho  được?  Khiêm  cung  tự  chăn  giữ  mình  quả  thật  còn  tốt  hơn,  chứ  ý 

kiến sai lầm, sao có thể trình bày tường tận cho được? Phàm muốn phát huy 

những chỗ sâu thẳm của kinh Lăng Nghiêm, của Luận Khởi Tín, sao không 

lấy ý Thích Ca Như Lai và Mã Minh Bồ Tát, cùng những chú giải kinh này, 

luận  này của  lịch đại cổ đức?  Trái  lại, còn toan  lấy  ý  Quang tôi  làm khuôn 

phép.  Khác  nào  nhà Nho  muốn  phát  huy  học  vấn truyền thừa27 của  nhị  đế 

tam  vương,  Khổng,  Mạnh,  nhưng  không  lấy  Tứ Thư Ngũ  Kinh,  Thập  Tam 

Kinh  làm  khuôn  mẫu,  lại  lấy  câu  ca  tiếng  hát  của  tiều  phu,  mục  đồng  làm 

khuôn mẫu; người dệt vải muốn dệt gấm cổ hồi văn chẳng lấy cách thức của 

người dệt gấm làm mẫu mực, lại lấy cách thức của người bện chiếu cói làm 

khuôn mẫu. Sao lại điên đảo đến nỗi như thế! 

Tuy vậy, con người giao tiếp với nhau, chỉ quý ở chỗ ai nấy tận hết sức 

mà thôi. Xưa có đứa bé trai ôm cát cúng Phật, Phật liền tán thán thâu nhận, 

bởi lẽ cát là thứ mà sức đứa trẻ có thể lo liệu được. Lòng thành cúng cát và 

sự cúng dường trân tu diệu vị bằng nhau chẳng khác. Nay Quang tôi đem cát 

là thứ mình dễ sắm sửa được dâng lên tọa hạ. Dẫu biết là vô dụng, giãi bày 

lòng  thành, cũng có thể dùng để trải đất,  mong diệt được tội cấu của  mình, 

tăng trưởng ruộng phước cho tôi. Do vậy, bèn đem bảy đề tài gộp cả lại, để 

bàn luận hàm hồ cho xong trách nhiệm, luận rằng:  



Chấp  tâm  ở  bên  trong,  bên  ngoài,  hay  trung  gian  v.v…  chính  là  tình 

kiến của phàm phu. Chấp tâm  nhất định chẳng ở  bên trong, bên  ngoài,  hay 

trung gian cũng là tình kiến của phàm phu. “Trực Chỉ Kiến Tánh là Tâm chứ 

không phải là Nhãn” không đúng, dùng ngọn để tỏ bày cái gốc, chỉ ra sóng 

chính là nước, đó là chân trí. Vì sao? Do Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, 

Thập  Bát Giới,  Thất Đại28,  mỗi  mỗi đều  là  Như Lai Tạng Diệu Chân  Như 

Tánh trọn khắp pháp  giới. Nếu có chỗ nào tồn tại  và chỗ  nào đó không tồn 

tại thì chẳng phải là Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh vì không trọn khắp. 

Bởi  lẽ  Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  Tánh  chứa  đựng,  nuôi  dưỡng  chúng 

sanh, bao quát có, không, thế gian, xuất thế gian, không một pháp nào có thể 

vượt  ra  ngoài,  không  ở  trong  đó  được!  Dùng  phàm  tình  để  nhìn  thì  chẳng 

những  Ngũ  Ấm,  Lục  Nhập,  Thập  Nhị  Xứ,  Thập  Bát  Giới,  Thất  Đại  đều 

thuộc  về  sanh  diệt,  đều  chẳng  phải  là  Chân  Như,  mà  ngay  cả  đoạn  Hoặc 

chứng  Chân,  thành  Đẳng  Chánh  Giác  cũng  chẳng  vượt  ra  ngoài  sanh  diệt 

được! 

Nhìn  bằng  Thánh  Trí  thì  chẳng  những  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  thành 

Đẳng Chánh  Giác cố  nhiên  thuộc  về Chân Như,  mà  ngay cả Ngũ  Ấm,  Lục 

Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại toàn thể là Chân Như. Vốn từ 

trước đến nay, chưa hề có được mảy may tướng sanh diệt nào. Luận cao hơn 

nữa thì Chân cũng chẳng  lập  vì Như vốn  vô danh. Nhất  tâm còn chẳng có, 

huống gì có hai môn để luận nữa ư! Đấy là Chân Như rốt ráo, Như Lai Tạng 

Diệu Tánh Chân Như rốt ráo. Tâm rốt ráo chính là cái được gọi là  “Ngũ Uẩn 

 đều không, độ các khổ ách; viên mãn Bồ Đề trở về cái không thể đạt được”  

vậy!  Một  phen  bàn  luận  như  trên  chính  là  hai  mươi  năm  trước  Quang  tôi 

ngẫu  nhiên  mộng  tưởng  viết  ra,  nay  vâng  theo  nhã  ý,  hiến  lên  tọa  hạ.  Còn 

như  nói  phải  luận  từng  phần,  tỏ  tường  văn  nghĩa,  ngữ  mạch,  chỉ  thú  thì 

không phải là chuyện Quang tôi [vốn là kẻ] tâm mục suy đồi, học vấn hoang 

đường có thể lo liệu được nổi. Thỉnh cầu chư cổ đức và các vị giảng sư hiện 

thời  thì  họ  sẽ  có  thể  trình  bày  thông  suốt  bản  hoài  của  tọa  hạ,  hợp  với  chí 

vốn có của tọa hạ vậy. 



---o0o--- 

6. Thư gởi sư Căn Kỳ chùa Tứ Minh Quán Tông 





Nhận được thư và sách  Hiển Cảm  Lợi Minh  Lục29, khôn  ngăn  hoan 

hỷ, biết Đế Công giảng kinh lần này, so với lần trước càng cảm thấy rạng rỡ 

hơn nữa. Nhân đó bèn đọc một lượt xong, liền đưa cho người khác. Có nhiều 

chỗ  thấy  nghe,  thật  quá  quái  lạ;  riêng  cho  rằng:  “Đế  Công  đã  chứng  thánh 

quả,  Quan  Đế  còn  chưa  minh  tâm”.  Quang  tôi  nghe  vậy,  bảo:  Chuyện  này 

phải nhìn từ chỗ dụng tâm của họ Bạch và họ Quan mà xét thì cả Sự lẫn Lý 

đều thỏa đáng, trọn không mắc lỗi lạm thánh khuất hiền. 

Bạch Công hãy để đó không bàn tới. Còn  Quan Đế  lúc còn sống  là bậc 

đại  trượng  phu  phú  quý  không  dâm,  khi  nghèo  hèn  không  thay  đổi,  oai  vũ 

không khuất phục được. Mất đi, quy y với ngài Trí Giả, nguyện vì Già Lam 

hộ  trì  Phật  pháp.  Từ  ngài  Trí  Giả  đến  nay  đã  hơn  một  ngàn  ba  trăm  năm, 

Quan Đế làm chủ nhân của mọi tùng lâm trong thiên hạ. Có nhiều bậc Pháp 

Thân đại sĩ nương nguyện hoằng pháp, Quan Đế đều thân cận hộ trì từng vị; 

có lẽ đến nay vẫn còn chưa hết, vậy  mà vẫn phải cầu Đế Công khai thị dứt 

khoát.  Chẳng  lẽ  người  thông  minh  như  Đế  Quân30  mà  lại  ngu  độn  chẳng 

được lợi ích nơi pháp như thế ư? 

Rất  có  thể  là  nay  nhằm  thời  Mạt  Pháp,  Tăng  đa  phần  thuộc  loại  tệ  hại, 

chỉ  biết  chuyện  lãnh  thọ  đại  giới  bèn  gọi  là  Tăng.  Chứ  còn  danh  nghĩa,  sự 

nghiệp  của  Tăng  đa  số  trọn  chẳng  biết  gì.  Người  tại  gia  có  tín  tâm,  nếu  có 

thể nghiên cứu Phật pháp, cuối cùng đều coi rẻ tăng lữ. Còn những kẻ không 

tin, thấy các ông Tăng du hành trong nhân gian, tạo đủ mọi nghiệp, bèn nói: 

“Tăng  đều  như  thế,  Phật  pháp  vô  ích  cho  nước,  có  hại  cho  đời”.  Do  có 

những thứ tri kiến ngã mạn, tà kiến, hèn kém như thế, Quan Đế tâm hộ pháp 

thiết tha, thấy kinh sư (kinh đô) là chỗ đất trọng yếu trong thiên hạ, cao nhân 

danh sĩ đều tụ về đó, bèn hiện thân thuyết pháp, thỉnh Đế Công khai thị hòng 

trấn áp phàm tình  ngã  mạn, tà kiến của  hàng tại  gia, chấn động  ý  niệm  xấu 

xa không hổ, không thẹn của những ông Tăng hèn kém. 

Cổ nhân  nói Như Lai chẳng bỏ phước  nhỏ nhặt  như mũi  kim đâm,  nói: 

“Như ông già tám mươi múa may để dạy con cháu’’. Quang tôi đối với Quan 

Đế  cũng  nghĩ  thế.  Tuy  là  suy  bậy  đoán  mò,  nếu  chất  vấn  Quan  Đế  và  Đế 

Công,  các  ngài  đều  gật  đầu  mỉm  cười,  chẳng  hé  môi:  “Không,  không  phải 

như  thế!”  Luận  như  trên  là  ước  theo  Tích  mà  luận.  Còn  bàn  về  Bổn  của 

Quan Đế và Đế Công thì chỉ có Quan Đế và Đế Công tự biết, Quang tôi làm 

sao suy lường bình luận cho được! 

Căn Mẫn tuy đạo tâm khẩn thiết, e là chưa thấu hiểu quy củ, không hiểu 

cách thức dụng công, xin hãy dạy hắn tu hành tùy sức, chớ nên gắng gượng 

quá  đáng  đến  nỗi  thân  tâm  đều  bệnh,  sẽ  khó  tự  đạt  được  lợi  ích  nơi  pháp. 

Nghe  ông  X…  chẳng  khéo  dụng  tâm,  đến  nỗi  thổ  huyết  không  ngừng.  Do 

vậy, trở thành bỏ phế, lơ là. Với những người sơ học đều nên bảo cho biết ý 

này. 



---o0o--- 

7. Thư gởi tòa báo Phật Học 

(lược trích) 





Đại Giác Thế Tôn trong vô lượng kiếp lột da làm giấy, chẻ xương làm 

bút,  trích  huyết  làm  mực,  lấy  tủy  làm  nước  để  lưu  thông  thường  trụ  Pháp 

Bảo hòng phổ độ hết thảy chúng sanh. Một cuốn Phật Học Tùng Báo khiến 

cho  Phật  pháp  được  lưu  thông  trong  nước  lẫn  ngoài  nước,  mọi  hàm  thức 

cùng  chứng  Nhất  Thừa.  Nhưng  thế  tục  đọc  sách  trọn  chẳng  kính  dè.  Sáng 

dậy chẳng súc miệng, vào nhà xí chẳng rửa ráy, hoặc bỏ sách nơi chỗ ngồi, 

giường chõng, hoặc dùng gối đầu, đêm nằm xem, bỏ chung với đồ lót. Sách 

để đọc  nơi bàn  thì  bỏ  lẫn  lộn cùng tạp  vật. Coi  lời  lẽ của  thánh  hiền  giống 

như giấy tờ cũ nát, trọn chẳng dè dặt, chẳng mảy may kính nể. Thậm chí phụ 

nữ nhà thư hương, sách để đọc trong khuê phòng toàn là kinh truyện; tôi tớ 

những nhà giàu có lau chùi đồ đạc toàn dùng [giấy in] văn chương. Đủ mọi 

nỗi khinh nhờn khó thể kể hết. Thói tệ tích tập lâu ngày, quen đi chẳng xét. 

Nếu  chẳng  riêng  nêu  họa  phước,  quyết  định  khó  tránh  khinh  nhờn,  chưa 

từng được ích, trước hết đã phải chuốc lấy đại tội. Thương kẻ vô tri nên phải 

chỉ bày ngăn ngừa trước. 

Theo  ngu kiến,  những  hình ảnh  ngoài bìa có thể không cần phải  in,  ghi 

tên bên cạnh như các sách in theo cách thức thông thường. Chính giữa trích 

mấy câu kệ, hoặc ghi mấy câu văn xuôi, ít thì  mấy câu, nhiều thì hơn mười 

câu,  nên  dùng  chữ  đơn  giản,  trong  sáng,  [kích  thước]  chữ  phải  thô  to,  răn 

nhắc cho người xem phải để tâm trân trọng, đừng làm bẩn. Đạo mầu độ sanh 

của Đại Giác pháp vương kính thì được phước, khinh ắt chuốc họa! 

Mặt  bìa  trong  nên  dùng  chữ  nhỏ,  trình  bày  rõ  cuốn  sách  này  tuy  gọi  là 

báo, nhưng thật ra giống như kinh Phật. Vả nữa, phần đầu có in tượng Phật, 

Bồ Tát, những bài văn bên trong hoặc là trích dẫn kinh văn, hoặc nêu bày ý 

nghĩa kinh, chẳng giống như ngôn ngữ cõi tục, đáng nên kính trọng tột bậc. 

Lại  dẫn  những  đoạn  kinh  luận,  truyện  ký  nêu  chứng  cớ  tội  phước  của  việc 

kính trọng hay khinh nhờn kinh điển, ngõ hầu kẻ biết tốt - xấu chẳng đến nỗi 

giữ nguyên thái độ cũ, lầm tạo ác nghiệp. Cứ hai số hoặc mỗi số lại thay đổi, 

hoặc  xen  kẽ  thay  đổi  một  lần,  hoặc  vĩnh  viễn  không  đổi  chỉ  dùng  một  loại 

văn  tự  đều  được.  Nếu  có  thay  đổi  thì  chỉ  được  đổi  văn,  không  được  đổi 

nghĩa, ngõ hầu do thầy nghiêm mà đạo được tôn trọng vậy. Bìa sau cuốn báo 

đừng in chữ để khỏi bị bôi dơ hòng tỏ lòng kính trọng. 

Vị tổ thứ hai mươi mốt ở Tây Thiên (Ấn Độ) là tôn giả Bà Tu Bàn Đầu 

(Vasubandhu) tự nói trong kiếp xưa khi sắp chứng Nhị Quả, nhân vì lầm lỗi 

dựa  mình  vào  hình  Phật  vẽ  trên  vách  nên  bị  thoái  thất  hết  sạch.  Tôi  nói: 

 “Bậc Nhị Quả còn mất quả vị. Nếu là phàm phu ắt vĩnh viễn mất thân người, 

 thường ở trong ác đạo chẳng còn ngờ chi”.  Ví như kẻ cự phú phạm phải đại 

tội, dốc sạch của cải trong nhà để chuộc tội chết, còn kẻ nghèo ắt lập tức bị 

chém  đầu.  Chuyện  này  được  chép  nơi  chương  ghi  về  vị  tổ  thứ hai  mươi  là 

Xà  Dạ  Đa  tôn  giả  trong  sách  Truyền  Đăng  Lục.  Vì  thế  biết  tội  khinh  mạn 

chẳng phải nhỏ. 

Càn  là  đại  phụ,  Khôn  là  đại  mẫu31,  trong  bốn  biển  cùng  là  đồng  bào, 

triều Thanh tuy thuộc giống Mãn Châu, rốt cuộc là cùng một cha mẹ. Huống 

nữa  thánh  đức  của  các  đời  đáng  sánh  cùng  trời  cao  đất  dầy;  dẫu  Nghiêu, 

Thuấn, Vũ, Thang cũng không hơn được thế! Gần đây, chiến tranh, đói kém 

liên miên, bị lân quốc hùng mạnh áp bức, hiến pháp, chánh trị dẫu đổi mới, 

vẫn có chút sai ngoa; nhưng xét đến lòng nhân của vua thì vẫn y như cũ. Chỉ 

vì  cảnh  duyên  không  tốt  đẹp  hơn,  đến  nỗi  bị  lật  đổ.  Nay  đã  thành  chế  độ 

cộng hòa, đúng là phải nên coi như cùng một thể. 

Luận về chánh thể thì nhiệt liệt khen ngợi chế độ cộng hòa, luận về triều 

Thanh trước kia thì tán dương  lòng  nhân của  hoàng  đế. Ví  như vị tân quan 

sau khi  nhậm chức, chẳng  ngại dựng bia  lập đền để phô bày cái đức của  vị 

quan cũ. Sau  khi chế độ cộng  hòa được thành  lập,  hơn  hai  trăm  năm  vỗ  về 

tài bồi [của triều Thanh] há có thể quên ngay? Tôi thấy trong số báo thứ ba, 

có những lời lẽ [lên án] như độc đoán, chuyên chế, nô lệ v.v… lòng rất ấm 

ức. Phàm đất nước ta từ khi mở cõi đến nay, bậc đại thánh nhân kế thừa ngôi 

trời cai quản thiên hạ cũng chưa chắc đã không lo nghĩ đến điều đó; có thể là 

vì  các  ngài  sợ  dân  hung  bạo,  chẳng  tuân  hành  hiệu  lệnh,  thành  ra  đến  nỗi 

loạn vong. Đấy là bản tâm của việc thánh nhân truyền ngôi lại cho con cháu; 

há phải đâu Phục Hy, Thần Nông, Thang, Vũ muốn hưởng lợi ích riêng! Nếu 

không  vậy  thì  chẳng  đủ  để  chấn  chỉnh  cương  thường,  dứt  bặt  mầm  mống 

tranh chấp, cũng là do thời thế khiến thành như vậy; chứ không phải là các 

bậc  thánh  như Phục  Hy,  Thần  Nông  không  có  đức  hổ  thẹn!  Ngày  nay  mọi 

người  là  của  chung,  cộng  hòa  rất  mực  bình  trị  cũng  là  do  thời  thế  khiến 

thành ra như vậy, phải đâu người đời nay tốt đẹp hơn các vị thánh Phục Hy, 

Thần Nông v.v…  

Hãy nên đề cao cộng hòa, bất tất phải chỉ trích triều Thanh đời trước thì 

mới  phù  hợp  với  bản  chất  của  cộng  hòa,  tránh  khỏi  cái  tội  khinh  miệt  cổ 

thánh. Nước Tỳ Da Ly thời Phật áp dụng cách này. Trong các kinh, Như Lai 

cũng  chưa  hề  chê  trách  Luân  Vương  đời  đời  truyền  nhau  là  sai.  Đúng  như 

Khổng tử đã nói:  “Quân tử truyền cho thiên hạ là vì không có con nối dõi, 

 không ai là không vậy”.  Ý nghĩa giống như ở đây. Nghĩa giống như ở đây là 

vì  thích  nghi  với  thời  thế.  Mùa  Hạ  mặc  áo  mỏng,  mùa  Đông  mặc  áo  cừu, 

khát uống, đói ăn, chẳng thể bảo là sai, cũng chẳng thể chấp chặt một pháp. 

Chỉ cầu sao cho thích nghi thì sẽ có đại lợi, không chút điều tệ nhỏ. Nhưng 

nhân tâm bất nhất, vẫn còn có những bài đăng chứa đựng ý tứ ấy, mong hãy 

sửa chữa cho  được  hoàn thiện,  ngõ  hầu đời sau đọc đến bội phục tấm  lòng 

đại công vô tư của các vị. 

Phật  pháp  giữ  chí  nguyện  bình  đẳng,  tất  cả  ngôn  luận  chỉ  nhằm  đề  cao 

Lý, trọn chẳng thiên vị. Do vậy, xưa nay những bậc đại thánh đại hiền không 

ai chẳng dốc lòng đề cao vậy. Lý thế gian lẫn xuất thế gian chẳng vượt ngoài 

hai chữ “tâm tánh”, chuyện thế  gian  hay  xuất thế  gian chẳng  ngoài  hai chữ 

“nhân  quả”.  Chúng  sanh  chìm  đắm  trong  chín  giới,  Như  Lai  chứng  Nhất 

Thừa,  nhưng tâm  tánh chẳng tăng  - giảm  mảy  may. Sở dĩ thăng  - trầm thật 

khác, khổ - vui khác biệt  vời  vợi  là do  tu  đức  nơi  nhân địa khác  nhau,  đến 

nỗi thọ dụng quả địa mỗi người mỗi khác. 

Xiển dương Phật pháp thật chẳng phải là chuyện dễ: Chỉ bàn về lý tánh 

thời hàng trung hạ căn chẳng thể được lợi ích. Chuyên luận nhân quả thì bậc 

thượng  thượng  thường  chán  nghe  đến.  Sách  này  phân  ra  mười  môn  cách 

thức khác biệt, tốt nhất  là cùng  nêu  lên cả Sự  lẫn  Lý, theo đuổi cả Đốn  lẫn 

Tiệm, ngõ hầu hợp cả ba căn, lợi căn lẫn độn căn đều được lợi ích. Nên đăng 

tải những chuyện do học Phật được đắc lực xưa nay, những sự tích đại trung, 

đại  hiếu, thuần  nhân, thuần  nghĩa,  và chuyện  họa phước do cung kính Tam 

Bảo hay hủy báng Tam Bảo, và những lời lẽ tốt lành yên đời dẫn dắt cõi tục 

của  bậc  cao  nhân,  những  lời  bàn  luận  chí  lý  về  kiêng  giết,  phóng  sanh. 

Những loại sau số báo nào cũng đăng tải thì ngu phu, ngu phụ cũng được lợi 

lạc, mà hạng thông thạo giỏi giang do ngộ lý cũng  muốn thực hiện. Từ đấy 

chẳng dám lắc đầu, bịt tai, lại còn gấp gáp ưa thích muốn nghe. Nhưng nhân 

quả và tâm tánh nếu tách rời nhau thì cả hai cùng bị tổn thất, gộp lại thì cả 

hai cùng tốt đẹp. Vì thế, ngài Mộng Đông nói:  “Kẻ khéo bàn tâm tánh chẳng 

 thể  bỏ  lìa  nhân  quả;  nhưng  kẻ  tin  sâu  nhân  quả  cuối  cùng  ắt  hiểu  rõ  tâm 

 tánh. Lý này thế tất nhiên phải như vậy”. 

Nhưng  chúng  sanh  Mạt  Pháp  căn  cơ  hèn  tệ,  các  pháp  Thiền,  Giáo  chỉ 

cậy vào tự lực, khế ngộ còn khó, huống hồ liễu thoát? Chỉ có pháp môn Tịnh 

Độ  cậy  vào  Phật  lực,  chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha, 

dẫu là Ngũ Nghịch, Thập Ác cũng có thể vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, cao 

dự hải hội. Đối với pháp tối thượng thừa chẳng thể nghĩ bàn này nên bàn cả 

Lý lẫn Sự, khuyên răn ăn chay, bố thí, rền tiếng hải triều, tưới mưa đại pháp, 

phá tà chấp của bọn Lỗ Xuyên, nối tiếp pháp mạch của các vị như Liên Trì 

v.v…  ngõ  hầu thiên  hạ đều cùng được  lợi  ích  nơi  Phật pháp, khiến cho đại 

địa cùng cảm đức của các vị, pháp tràn ngập hoàn vũ. Cõi đời lại trở về thời 

đại  Đường  Ngu32,  đạo  thông  đến  cả  những  loài  vô  hình  trong  trời  đất;  ân 

thấu tới những dị loại bay, lặn. 

Nếu  luận  về sự suy  vi của  Phật pháp  thì  thật ra  không phải  là  vào cuối 

đời Minh. Vào cuối triều Minh, các tông đều suy. Từ thời Vạn Lịch33 trở đi, 

đột nhiên hưng thạnh, tông Hiền Thủ thì có ngài Liên Trì, Tuyết Lãng chấn 

hưng mạnh mẽ Viên Tông. Tông Thiên Thai thì có ngài U Khê, Ngẫu Ích tận 

lực hoằng dương Quán đạo34, Thiền Tông thì ngài Huyễn Hữu35 có bốn vị 

đệ tử,  nhưng  Thiên Đồng,  Khánh Sơn pháp khắp thiên  hạ. Tông Tào Động 

thì có Thọ Xương, Bác Sơn, đời nào cũng có cao nhân. Luật Tông được ngài 

Huệ Vân trung hưng, thật đáng là Ưu Ba36, ngài Kiến Nguyệt nối gót, vốn 

là  Ca  Diếp.  Nhưng  Diệu  Phong,  Tử  Bách,  Liên  Trì,  Hám  Sơn,  Ngẫu  Ích 

đúng  là  những  bậc  siêu  quần  bạt  tụy,  đời  Mạt  Pháp  chẳng  dễ  thấy.  Tuy 

chẳng  bằng  thời  kỳ  hưng  thạnh  đời  Đường,  đời  Tống,  nhưng  có  thể  nói  là 

Phật nhật lại được sáng lòa. 

Kịp  đến  khi  nhà  Đại  Thanh  mở  nước,  tôn  sùng,  kính  trọng  càng  nhiều, 

những  bậc  ẩn  dật  chốn  lâm  tuyền  đa  số  được  lễ  kính  như  ngài  Ngọc  Lâm, 

Hám Phác, Mộc Trần v.v… Thanh Thế Tổ (Thuận Trị) tuân phụng Phật chế, 

mở  rộng  phương  tiện,  bỏ  lệ  thí  tăng37,  cho  được  tùy  ý  xuất  gia,  nhân  đó 

truyền hoàng giới, chế ra Hộ Giới Điệp, từ nay vĩnh viễn miễn độ điệp. Phật 

pháp bị suy thật sự bắt nguồn từ đây. Đương thời cũng có cao nhân đông đảo 

xuất  hiện,  tợ  hồ  hữu  ích.  Thanh  Thế  Tông  (Ung  Chánh)  dùng  phương  tiện 

đại  quyền  nương  nguyện,  kiến  trung  lập  cực38,  phát  huy  ngôn  luận  huệ 

mạng  của  Phật,  Tổ,  tinh  thâm  rộng  rãi,  nhập  tạng39,  lưu  thông  không  cần 

phải  nói  nữa.  Ngoài  ra,  vua  còn  soạn  Ngự  Chế  Giản  Ma  Biện  Dị  Lục,  tám 

quyển, bốn tập; bạn tôi là Nhậm Thị, khất thực ở kinh đô tìm được cuốn này 

ở  một chợ sách,  gởi cho ông Dương Nhân Sơn, bảo  gởi sang Đông Dương 

(Nhật Bản), in kèm vào trong bản Đại Tạng mới in. Tôi cho rằng khi sách ấy 

được phát hành, những người hiếu cổ thích lạ đọc thử sách ấy, chẳng những 

hữu ích cho tánh mạng, mà học thức văn chương đột nhiên cao lên gấp bội. 

Ôi! Hưng thạnh thay! 

Thanh  Thế  Tông  thật  sự  làm  cho  pháp  được  lưu  truyền  nơi  Chấn  Đán 

(Trung Hoa), là người độc nhất vô nhị trong các hoàng đế. Vua đã như vậy 

thì tể quan, tăng  lữ ắt biết được đại khái.  Từ đời Cao  Tông  (Càn  Long) trở 

đi, bậc triết nhân ngày càng hiếm hoi, ngu phu ngày càng lắm, lại thêm binh 

lửa  liên  miên,  khiến  nhiều  hạng  thô  bỉ,  bại  hoại,  vô  lại  xen  lộn  vào  pháp 

môn. Tự mình đã không biết gì về Phật pháp, làm sao có thể dạy đồ chúng tu 

hành! Từ đấy mỗi ngày mỗi tệ, đời sau chẳng bằng đời trước; đến nay Tăng 

tuy không ít, nhưng kẻ biết chữ mười người chưa được một, mong chi hoằng 

dương  đại  giáo,  lợi  khắp  quần  sanh  nữa  ư?  Do  vậy,  bậc  cao  thượng,  ngoại 

trừ những vị kiếp trước có đại căn, trông thấy Tăng chẳng biết đạo bèn chán 

ghét, chẳng dự vào Tăng chúng. 

Phàm lưu truyền Phật pháp chẳng phải là một sáng  một chiều  mà được; 

ắt phải thâm mưu viễn lự, tùy cơ đặt bày cách thức, những gì Phật chế định 

cố  nhiên  chẳng  thể  không  tuân,  nhưng  những  phương  cách  chế  định  theo 

thời cũng không thể không nghiên cứu cặn kẽ, nhằm dự phòng thời thế biến 

đổi, mới không đến nỗi nghiêng ngửa chẳng thể có sức như Phật pháp ngày 

nay vậy. Nếu các vị không thừa dịp nhìn nhận nhạy bén, tôi e lúc này, trong 

nước Chấn Đán không còn nghe tiếng tăm, dấu vết Phật pháp nữa! Ôi chao! 

Nguy hiểm thay! 

Phật  pháp  cao  sâu,  chẳng  phải  do  sự  thấy  biết  nông  cạn  mà  hòng  nhìn 

trộm được. Nếu muốn biết sâu xa, ắt phải từ Giáo mà vào, rồi mới đến Thiền 

Tông thì mới khỏi bị tệ hại. Bọn Tống Nho như Châu, Trình, Trương, Châu 

v.v… đời trước cố  nhiên có  linh căn,  nhưng thoạt đầu thân cận toàn  những 

bậc  tông  sư  Trực  Chỉ,  đối  với  một  buổi  giảng,  một  công  án  tợ  hồ  lãnh  hội 

được sự hư linh bất muội, nhưng đối với ý nghĩa “đầy đủ các lý ứng với vạn 

sự” thật sự chưa triệt ngộ tự tâm, bèn tự cho là đã đắc, vạch đất làm giới hạn, 

chẳng  chịu  tiến  lên.  Ấy  là  do  dậm  chân  tại  con  đường  nghĩa  lý,  trọn  chưa 

từng  thật  sự  tận  lực  tham  cứu.  Lại  thấy  nhà  Thiền  pháp  nào,  chuyện  nào 

cũng chỉ quy  hướng thượng. Do  vậy, dù có xem kinh  giáo cũng đem  ý  nhà 

Thiền ra để giải thích, để hiểu, bảo Phật pháp chỉ có vậy mà thôi. Với những 

lý thật, sự thật, nhân quả họa phước cũng dùng ý kiến chỉ quy hướng thượng 

để lãnh hội, đến nỗi mê muội tự tâm, bác không nhân quả. Cướp lấy vật của 

người ta cho là gia bảo; nhặt lấy những thứ sót thừa của Phật pháp để chống 

đỡ  môn  đình  Nho  Giáo.  Lại  sợ  hậu  sinh  đề  cao  họ  Thích,  bèn  khéo  bày 

phương  cách,  lập  kế  trộm  linh40,  ngang  ngược  bày  lời  phỉ  báng,  phô  bày 

họa hại, nhốt kín hậu sinh vĩnh viễn chẳng thoát ra được. Lại còn sợ hậu sinh 

chưa chết lòng trọn ý [tin theo], bèn lấy bản thân để giảng giải: “Ta trước kia 

cầu đạo, cũng từng thân cận Thích, Lão, nhưng đều không đạt được gì. Sau 

trở  về  cầu  nơi  sáu  kinh  bèn  được.  Từ  đấy,  phá  vòng  Thích,  Lão,  mỗi  mỗi 

thấy thấu suốt, theo thuyết thành ý chánh tâm của chư tử, dốc sức tu dưỡng, 

thật đáng làm bậc sư biểu cho cửa Nho!” 

Nhưng do  ý  niệm phù trì  môn phái  quá  nặng, đến  nỗi  từ chỗ  đáng biểu 

dương cảm phục, lại thành ra biến sở trường của người ta thành sở đoản, cái 

mình có được là từ người ta, lại nói ngược người ta không bằng mình, khiến 

cho  thành  ý  chánh  tâm  dù  dốc  lòng  thực  hiện  chẳng  thể  viên  mãn  hoàn  bị, 

cắt  đầu  xén  đuôi.  Ôi!  Đáng  buồn  đến  thế! Cư  sĩ  Nhất  Thừa  bảo  là   “khách 

 vào nhà quơ giáo, ồn ào lấn chủ” .  Lời ấy thật  xác đáng,  nhưng  nếu không 

nêu rõ căn nguyên, người trong ải (tức những kẻ chấp vào học thuyết Tống 

Nho) sẽ chẳng chịu phục. Nên đem chỗ “chư tử học Phật được lợi ích và do 

dùng ý nhà Thiền hiểu lầm giáo nghĩa, do vậy, không tin nhân quả, chẳng tin 

luân hồi, không những nghịch Phật mà còn trái nghịch cả kinh Nho; lại còn 

bảo là cầu đạo nơi Thích, Lão đều chẳng được, về sau từ sáu kinh được ích” 

trình bày, biện luận cặn kẽ, rõ ràng thì chứng cớ ăn cắp đầy đủ, chẳng những 

kẻ bế quan bội phục mà còn ngay lập tức ra khỏi cửa. Dẫu cho chư tử sống 

lại  cũng  sẽ  nhận  lỗi  tự  trách,  không  thể  già  hàm  cãi  bướng,  từ  đây,  huệ 

phong quét sạch mây chướng, Phật nhật lại sáng tỏa vũ trụ. 



---o0o--- 

8. Trả lời thư cư sĩ Bộc Đại Phàm 





Xa nhận tờ mây, thật hổ thẹn sâu xa. Bất Huệ41 tôi tuổi nhỏ kém học 

vấn, lớn lên vô tri, lênh đênh nẻo khách, ăn bám Phổ Đà. Không ngờ các hạ 

xưa đã vâng lời Phật phó chúc, thừa nguyện tái lai, lãnh hội được tâm tông 

cả Nho lẫn Phật, thấu hiểu tột cùng bí tạng Tánh - Tướng, tham học khắp kẻ 

Tăng người tục, là bậc hào kiệt lỗi lạc chuyên tu Tịnh nghiệp. Bậc đại nhân 

rộng lượng chẳng hiềm hạ mình hỏi đến. Hỏi tới kẻ cắt cỏ mà khiêm tốn quá 

sức  khiến  người  không  còn  chỗ  dung  thân.  Ví  thử  đại  địa  có  kẽ  nứt,  ắt  sẽ 

triệt  để  rúc  sâu  vào,  dám  đâu  ngửa  đáp.  Thường  nghĩ  các  hạ  học  vấn  rộng 

như thế,  kiến  giải  cao  như thế,  mấy  câu  Ngài  nêu  ra  đó  nghĩa  lý  thật  thiển 

cận,  há  lẽ  nào  thật  sự  hoài  nghi  chẳng  quyết  đoán  được  ư?  Chắc  có  lẽ  là 

muốn phát khởi đồng  nhân đó thôi. Các hạ liễu tri  làm  như vô tri, Bất  Huệ 

tôi cũng không ngại gì lấy không biết làm biết. Do vậy bèn căn cứ theo từng 

khoản  mà  phê  phán,  thuận  theo  lời  lẽ  mà  mổ  xẻ.  Chẳng  dám  bắt  chước  vị 

quan  già  đời  phán  án,  bất  quá  chỉ  như  khóa  sinh  nộp  quyển  đó  thôi.  Trình 

bày lời mọn giãi bày như trong phần sau có được hay chăng? Mong ngài rủ 

lòng sửa lại cho đúng. 

Niệm  Phật tuy quý  là tâm  niệm,  nhưng chẳng thể bỏ  miệng tụng. Vì ba 

thứ thân - khẩu - ý hỗ trợ cho nhau. Nếu tâm nghĩ nhớ, thân chẳng lễ kính, 

miệng chẳng trì tụng, cũng sẽ khó được lợi ích. Thế gian nâng vật nặng còn 

phải  hò  reo  để  giúp  sức,  huống  hồ  muốn  nhiếp  tâm  để  chứng  tam-muội  ư? 

Do  vậy,  kinh  Đại  Tập  dạy:   “Niệm  lớn  thấy  Phật  lớn,  niệm  nhỏ  thấy  Phật 

 nhỏ” .  Cổ  đức  nói  niệm  lớn  tiếng  thì  thấy  thân  Phật  lớn,  niệm  nhỏ  tiếng  sẽ 

thấy  thân  Phật  nhỏ.  Nhưng  phàm  phu  đầy  dẫy  phiền  não,  tâm  thường  hôn 

trầm,  tán  loạn,  nếu  chẳng  nhờ  vào  sức  lễ  tụng  của  thân  -  miệng,  mà  muốn 

đắc  nhất  tâm thì  không thể  được. Nơi Thật Tế  Lý Địa  mới  là  vô sanh  diệt. 

Trong cửa Phật sự, có pháp nào không phải là pháp sanh diệt? Đẳng Giác Bồ 

Tát  phá  bốn  mươi  mốt  phẩm  vô  minh,  chứng  bốn  mươi  mốt  phần  bí  tạng, 

cũng  không  ra  ngoài  lẽ  sanh  diệt.  Sanh  diệt  ấy  chính  là  gốc  rễ  sanh  tử,  mà 

cũng  là  gốc  của  Bồ  Đề,  tùy  thuộc  người  ta  sử  dụng  như  thế  nào  mà  thôi! 

Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối chính là đem cái sanh diệt “trái nghịch 

với giác, xuôi theo trần lao” chuyển thành sự sanh diệt “trái nghịch trần lao, 

hiệp  với  giác”  để  cầu  chứng  được  Chân  Như  Phật  Tánh  bất  sanh  bất  diệt, 

niệm niệm nơi Tịnh Độ mới có thể vãng sanh, mà cũng là thân phận Thượng 

Phẩm Vãng  Sanh. Nếu chấp chặt  nghĩa  này để  tự cầu  thượng phẩm, còn  gì 

lành  hơn?  Còn  nếu  chấp  chặt  vào  nghĩa  này  để  dạy  kẻ  trung,  hạ  căn  sẽ  trở 

ngại sự tiến lên của người khác không ít. Vì sao? Bởi họ ắt sẽ nghĩ pháp này 

quá cao, bèn cam phận hèn kém, chẳng chịu tu trì. 

Hơn  nữa,  việc  niệm  Phật  tuy  thuộc  về  ý  thức,  nhưng  các  thức  đều  đủ, 

chẳng thấy đoạn kinh văn đã nói  “nhiếp trọn sáu căn”  trên đây hay sao? Sáu 

căn đã nhiếp thì sáu thức sẽ làm gì? Những gì sáu thức đưa vào Hàm Tàng 

Thức (A Lại Da Thức) cũng chỉ là chuyện này mà thôi. Đoạn văn  “đao chém 

không vào ”  vốn không thể nghi, do các hạ chưa phân định giới hạn giữa Tự 

Lực và Tha Lực, giữa Thiền Tông và Tịnh Tông nên đến nỗi thành một khối 

nghi lớn. Một pháp Niệm Phật là nương Phật lực thoát ra tam giới, sanh về 

Tịnh  Độ.  Nay  đã  không  phát  nguyện,  cũng  không  có  lòng  tin  (có  lòng  tin 

chân  thật  ắt  có  nguyện  thiết  tha),  Tín  lẫn  Nguyện  hoàn  toàn  không  có,  chỉ 

niệm Phật trì danh thì vẫn thuộc Tự Lực. Do không Tín - Nguyện nên chẳng 

cảm ứng đạo giao với Di Đà hoằng thệ. Nếu đoạn hết Kiến Tư Hoặc, có thể 

được vãng sanh. Còn nếu hoàn toàn chưa đoạn và đoạn chưa hết thì nghiệp 

căn  vẫn  còn,  làm  sao  thoát  khỏi  luân  hồi  cho  được?  Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo 

Đường Thanh42 v.v… chính là những bằng chứng xác đáng. Phải biết: Nếu 

bỏ  tín  nguyện  mà  niệm  Phật  thì  chẳng  khác  gì  nhà  Thiền  tham  cứu.  Nếu 

được  vãng sanh thì  nhân quả chẳng khế  hợp nhau  vậy!  Ngài Ngẫu Ích  nói: 

 “Được vãng sanh hay không, hoàn toàn do tín nguyện có hay không? Phẩm 

 vị cao hay thấp hoàn toàn do trì danh sâu hay cạn” , ấy là lời phán định sắt 

đá. 

Như kinh nói  “nhất tâm bất loạn”  là tiếp ý đoạn kinh văn giảng về công 

đức  y báo, chánh báo ở tận phía trên,  nhằm dạy cho sanh tín; còn  nếu thừa 

tiếp ý của đoạn văn gần đó, tức đoạn  “chúng sanh nghe vậy, phải nên phát 

 nguyện, nguyện sanh cõi ấy”  thì chính là dạy phải phát nguyện. Đã thế, đoạn 

văn tiếp theo  đó  là khuyến tín, khuyến  nguyện,  không  gì chẳng đủ. Các  hạ 

cắt  xén  những  đoạn  văn  trước,  chỉ  chấp  một  câu,  nên  mới  có  mối  nghi 

“không  trọng  phát  nguyện”.  Lại  còn  xem  “không  tín  nguyện  nhất  tâm”  và 

“có  tín  nguyện  nhất  tâm”  bình  đẳng  như  nhau,  nên  mới  thấy  có  đoạn  kinh 

đao chém không vào, há phải đâu không thuần nhất; sao lại nghi ngờ chuyện 

 “không tín nguyện trì danh không được vãng sanh”? 

Hơn nữa, [luận về chuyện] ngoài việc niệm Phật có niệm thứ hai xen tạp 

thì  khó  thể  nêu  hết.  Chỉ  nêu  lên  những  cái  chánh  thì  như  cầu  đại  triệt  đại 

ngộ,  cầu  được  Đại  Tổng  Trì  v.v…  [chính  là  xen  tạp],  chứ không  phải  phát 

nguyện  là  niệm  thứ  hai.  Phải  biết  một  pháp  Tịnh  Độ  lấy  ba  pháp  Tín  - 

Nguyện  -  Hạnh  làm  tông.  Hạnh  như  bò  kéo  xe,  Nguyện  như  người  cầm 

cương, Tín  như người dẫn đường. Người  dẫn đường  và  người đánh  xe  mới 

là  chánh  yếu  để  quyết  định  sự  tiến  bước  của  con  bò  kéo  xe.  Vì  thế,  sáng 

chiều phải hướng về Phật phát nguyện. Hơn nữa, lúc không niệm Phật cũng 

chớ câu nệ. Dẫu cho mỗi lần niệm cả vạn năm cũng chẳng ngại có một ngày 

tạm  ngưng. Nếu bảo “có lúc không  niệm,  có lúc phát  nguyện sẽ thành  gián 

đoạn, xen tạp, sẽ khó thành tựu” thì thử hỏi một tâm niệm ấy cũng từng thấy 

sắc, nghe tiếng, mặc áo, ăn cơm, giở tay, động chân, có hay không? Nếu có, 

với  những  chuyện  ấy  đã  không  gián  đoạn,  xen  tạp,  sao  riêng  mình  chuyện 

này (tức chuyện phát nguyện) lại có gián đoạn, xen tạp? Nếu không, trừ phi 

là bậc Pháp Thân đại sĩ. Nhưng bậc Pháp Thân đại sĩ ở yên một chỗ mà hiện 

thân  khắp  trần  sát43;  những  gián  đoạn,  xen  tạp  ấy  còn  nhiều  không  xiết! 

Tâm có đủ các  lý ứng  với  vạn sự,  lẽ  nào chỉ tính đến phát  nguyện  và  niệm 

Phật cùng một lúc mà thôi! Ước theo sự tu trì thường ngày, nên phát nguyện 

vào lúc sáng tối, cũng có khi niệm Phật xong liền phát nguyện. 

Các  hạ  thông  đạt  Tánh  -  Tướng  sâu  xa,  bảo  niệm  Phật  và  ý  niệm  cầu 

sanh Tịnh  Độ chẳng  thể đầy đủ cả  hai thì  tợ hồ đối  với cái  lý tròn đầy “Sự 

Sự vô ngại” chưa thể tin triệt để. Lại có đoạn ngài viết niệm này có thể chia 

thành  hai,  một  nửa  quy  về  Phật,  một  nửa  quy  về  Nguyện.  Nếu  thế,  một 

người  lẽ  ra  phải  thành  hai  vị  Phật!  Trong  cuộc  sống  hằng  ngày,  lúc  các  hạ 

mắt thấy sắc thì tai,  mũi,  lưỡi,  ý chẳng thể nghe tiếng,  duyên  theo pháp ư? 

Nếu  chúng  cùng  hoạt  động  chẳng  mâu  thuẫn  nhau,  sao  lại  riêng  nghi  nơi 

chuyện này? Phải biết Thể của một niệm tâm, tác dụng vô lượng. Tám thức 

há chẳng phải là Dụng của một tâm thể ư? Chúng đã chẳng trở thành tám vị 

Phật  thì  sao  cái  niệm  này  lại  thành  ra  hai  vị  Phật  được?  Kẻ  bình  sinh  trọn 

không tín nguyện, lúc lâm chung chắc chắn khó thể nhờ vào Phật lực. Đã nói 

“thiện ác cùng một lúc nhanh chóng hiện ra”, đừng nói chi bốn chữ A Di Đà 

Phật  không  hiện  bèn  không  được  vãng  sanh,  dẫu  có  hiện  cũng  chẳng  được 

vãng  sanh.  Vì  sao?  Do  chẳng  nguyện  sanh  vậy.  Do  chẳng  cầu  Phật  nên 

chẳng được Phật tiếp dẫn. Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Giả sử ác nghiệp có thể 

 tướng  thì  mười  phương  hư  không  chẳng  thể  chứa  đựng  nổi”.   Cổ  đức  nói: 

 “Như người mắc nợ, chủ nợ nào mạnh sẽ lôi đi trước”.  Tâm tình lắm mối, 

đặt nặng nơi đâu sẽ rơi về đó. Nay thiện - ác đều hiện, do không tín nguyện, 

liền chẳng thể làm gì được ác nghiệp. Phải biết: Cậy vào Tự Lực thì dẫu có 

tí ti ác nghiệp cũng chẳng thể thoát khỏi sanh tử, huống gì là nhiều! Lại nữa, 

không Tín - Nguyện, niệm đến nhất tâm, trong vô lượng vô biên kẻ, họa may 

có  hai  ba  kẻ  được  vãng  sanh,  quyết  chẳng  thể  lấy  đó  làm  chuẩn  để  đoạn 

thiện căn vãng sanh Tịnh Độ của hết thảy thiên hạ và người đời sau. Vì sao? 

Cậy  vào  Tự  Lực,  niệm  đến  mức  nghiệp  tận  tình  không,  chứng  Vô  Sanh 

Nhẫn, cả thế gian ít có một, hai người. Nếu như ai nấy đều hành trì theo đó, 

bỏ Tín - Nguyện đi không theo đuổi nữa thì biết bao nhiêu chúng sanh vĩnh 

viễn ở trong biển khổ, không nhờ vào đâu để xuất ly được. Lời nói ấy toàn là 

ngây ngô, thế mà kẻ ấy còn dương dương đắc ý, cho là lời lẽ thật cao, chẳng 

biết  là đoạn Phật  huệ  mạng, là  lời cuồng  vọng khiến chúng sanh bị  lầm  lạc 

(thiện  nghiệp  thế  gian chẳng  ra khỏi  luân  hồi,  nếu sánh  với tín  nguyện đầy 

đủ vãng sanh tịnh nghiệp thì thiện nghiệp kia vẫn là ác nghiệp). 

Than  ôi!  Một  pháp  Tịnh  Độ,  phải  nhìn  bằng  con  mắt  riêng,  chớ  dùng 

giáo nghĩa thông thường để so đọ. Giả sử Như Lai chẳng mở ra pháp này thì 

chúng sanh đời  mạt không thể  nào thấy được cách  giải quyết sanh tử. Sách 

Di Đà Yếu Giải của Ngẫu Ích đại sư Lý - Sự đều đạt đến cùng cực, kể từ khi 

có kinh này đến nay, nó là bản chú giải bậc nhất. Hành theo sách ấy thì ngày 

sau phẩm vị vãng sanh của các hạ không ai sánh bằng. Cổ nhân tu hành đều 

chứng được đạo, người đời nay tu hành ít thấy ai minh tâm. Nào có phải là 

do  căn  tánh  con  người  chẳng  bình  đẳng  ư?  Cũng  chỉ  là  do  kính  trọng  hay 

khinh  mạn  mà  ra! Xem khắp  truyện ký của cao nhân, đều thấy  họ coi kinh 

tượng như Phật sống. Sự kính nể của họ dẫu trung thần thờ thánh chúa, hiếu 

tử đọc di chúc, há tương tự được một hai phần? Do cung kính đến cùng cực, 

nên có thể đoạn Hoặc chứng chân, siêu phàm nhập thánh. Xem Nhị Tổ đứng 

trong  tuyết44,  [Dương,  Du]  đứng  trong  tuyết  ngoài  cửa  họ  Trình45,  là  đủ 

thấy. Người đời nay coi tượng Phật như đất, gỗ, coi kinh Phật như giấy cũ. 

Dẫu  có  tín  tâm,  đọc  tụng,  thọ  trì,  cũng  chẳng  qua  là  để  nhanh  mồm  nhạy 

miệng  mà  thôi,  nào  có  lợi  ích  thật  sự  gì  để  bàn  được  nữa!  Tuy  gieo  được 

viễn nhân, nhưng cái tội khinh nhờn chẳng thể nghĩ tưởng được nổi. Nguyện 

các hạ dùng học vấn quảng bác, ngôn từ sâu rộng, lúc đề xướng Phật pháp, 

thường đem điều này lợi ích khắp hết thảy thì may mắn cho pháp môn lắm, 

may mắn cho chúng sanh lắm đấy. 



---o0o--- 

9. Trả lời thư cư sĩ Tạ Dung Thoát ở Thái Thuận (thư thứ nhất) 





 “Ngô hữu tri hồ tai! Vô tri dã! Hữu bỉ phu vấn vu ngã, không không 

 như dã. Ngã khấu kỳ lưỡng đoan nhi kiệt yên!”  (Tạm dịch: “Ta biết gì đâu! 

Không biết gì! Có bỉ phu hỏi ta thì là rỗng không như thế; chuyện được hỏi 

và  căn  cơ  người  hỏi  phù  hợp  với  nhau  vậy46”).  Đấy  là  thánh  nhân  do  tâm 

chính mình không có niệm lự nên tùy cơ thuyết pháp dạy người, trọn chẳng 

thể  coi  đó  là  lời  nói  khiêm.  Tâm  thánh  nhân  giống  như  gương  sáng  rỗng 

rang, trọn chẳng có một vật, nào có biết gì?  “Bỉ phu đến hỏi”  là như Hồ đến, 

Hán  đến47,  “khấu  lưỡng  đoan  nhi  kiệt”   là  như  Hồ  hiện,  Hán  hiện.  Chữ 

 “khấu”  có nghĩa là  “tức”  (chính là),  “lưỡng đoan”  (hai bên) là chuyện được 

hỏi và căn cơ của người hỏi,  “nhi kiệt yên”  là vừa vặn phù hợp, không thái 

quá, không bất cập, tức là như nhà Phật gọi là  “khế lý, khế cơ”.  Nếu chỉ khế 

lý  mà không khế cơ sẽ không có ích gì cho người ấy, trở thành lời nói thừa 

thãi. Như ông hỏi về nhân, về hiếu, về chánh v.v… thì câu hỏi giống nhau, 

nhưng lời đáp khác nhau, tức là thuận theo căn cơ của người hỏi mà đáp cho, 

như nhìn lỗ tra chốt, đối bệnh phát thuốc vừa vặn thích nghi, trọn chẳng mảy 

may  có  lỗi  dạy  chẳng  phù  hợp  căn  cơ.  Nếu  tâm  chẳng  trống  không  như 

gương, sao có thể được như vậy? 

Giải  thích  “không  không”  có  nghĩa  là  “bỉ  phu”  thì  có  thể  nói  là  uổng 

công đọc sách thánh hiền. Tâm Khổng Tử chí thành không vọng, nên bảo là 

 “không không như dã”.  Nhan Tử kém hơn đức Thánh một bậc, tuy chưa thể 

rốt ráo không vọng, mà vọng cũng chẳng còn mấy, nên cũng đã mấy lần đạt 

được cái không.  “Ba tháng không trái nghịch”  chính là chuyện này. Vì thế, 

phu tử bảo Nhan Tử  “gần như đạt được”.  Nếu cho rằng do Nhan Tử dẫu giỏ 

cơm, bầu nước mấy lần trống rỗng vẫn vui vẻ không thay đổi nên được coi 

là  “gần như đạt”  thì là bỏ gốc theo ngọn, đánh mất lời bàn luận chí lý dựa 

trên  căn  cơ  để  phê  bình  của  thánh  nhân  vậy.  Còn  như  luận  về  chuyện  Tử 

Cống buôn bán là tùy loại mà luận, há có thể đem hai người ấy sánh đôi với 

nhau  ư?  Thánh  nhân  do  người  mà  luận  người,  há  nên  bắt  chước  người  đời 

sau làm thơ cử nghiệp, phải đối nhau thật chặt chẽ mới là hợp cách ư! 

Thế nhưng các hạ chí mộ Phật pháp, nên chẳng ngại đem tâm thánh nhân 

ra tùy cơ chỉ điểm. Nếu các hạ đến dạy trẻ học vỡ lòng ở Tam Gia Thôn hãy 

nên tuân  theo  lời chú  giải của Châu  Hy. Nếu không bọn chấp chặt  vào  văn 

chương  sẽ  gièm  báng  tứ  tung;  chẳng  những  không  thể  biết  cái  tâm  thánh 

nhân,  mà trái lại còn hủy báng Phật pháp. Do vậy, họ vĩnh viễn chìm trong 

biển khổ, đánh mất ý chỉ sâu xa  “khấu lưỡng đoan nhi kiệt yên”  vậy! 



---o0o--- 

10. Trả lời thư cư sĩ Tạ Dung Thoát ở Thái Thuận (thư thứ hai) 





Nhận  được  thư,  biết  các  hạ  chưa  thọ  giới  Cụ  Túc  và  tình  hình  Phật 

pháp lưu thông tại quê hương ông, vui khôn ngăn nổi. Tuy nhiên, trong lúc 

vui, tôi không thể không hết sức lo lắng, vì sao nói vậy? Phàm Phật pháp là 

pháp chung của cả chín pháp giới, không ai không nên tu mà cũng không ai 

chẳng thể tu. Người trì trai niệm Phật nhiều, xét đến hiệu quả thì người hưng 

long  pháp  đạo,  phong  tục  thuần  thiện  chỉ  sợ  không  nhiều,  chứ  càng  nhiều 

càng tốt. Còn như kẻ xuất gia làm Tăng hòng giữ gìn đạo pháp Như Lai và 

lập  bày  cách  để  lưu  thông  đạo  pháp;  nếu  người  ấy  lập  chí  hướng  thượng, 

phát  đại  Bồ  Đề,  nghiên  cứu  Phật  pháp,  triệt  ngộ  tự  tánh,  rộng  học  Tam 

Học48 nhưng riêng khen ngợi Tịnh Độ thì trong một đời sẽ mau thoát khỏi 

khổ luân, người như vậy chỉ sợ không nhiều, chứ càng nhiều càng tốt. 

Nếu là kẻ hơi có tín tâm, không có đại chí, muốn dựa vào cái danh làm 

Tăng  để  ăn  không  ngồi  rồi,  sống  bám  Phật  pháp,  mang  danh  Phật  tử,  chứ 

thật sự chỉ là gã trọc đầu. Dẫu không tạo ác nghiệp nhưng đã là hạt giống hư 

hoại nơi pháp, là phế nhân của đất nước. Nếu còn phá giới tạo nghiệp, nhục 

lây  Phật  pháp,  dẫu  sống  trốn  được  phép  nước,  lúc  chết  quyết  định  đọa  địa 

ngục.  Đối  với  pháp,  đối  với  bản  thân,  cả  hai  vô  ích.  Một  kẻ  như  thế  còn 

chẳng được, huống chi là nhiều! 

Cổ nhân nói:  “Xuất gia là chuyện của bậc đại trượng phu, kẻ quan cao 

 lộc cả không thể làm được”  49, không phải là ức chế kẻ quan cao lộc cả đề 

cao  Tăng  Già  đâu!  Là  vì  gánh  vác  gia  nghiệp  của  Phật,  nối  tiếp  Phật  huệ 

mạng, không phải là kẻ phá vô minh hòng khôi phục bản tánh, hoằng dương 

đạo pháp hòng lợi lạc chúng sanh sẽ không thể làm được. Nay kẻ làm Tăng 

đa số là hạng bỉ lậu, bại hoại, vô lại, mong sống thảnh thơi, nhàn nhã, những 

kẻ chỉ trì trai niệm Phật còn chưa được mấy, huống gì là những người có thể 

gánh vác gia nghiệp, nối tiếp huệ mạng? 

Phật  pháp  ngày  nay  lụn  bại  sát  đất  là  vì  Thanh  Thế  Tổ  (Thuận  Trị) 

không xét thời cơ, ngửa tuân theo quy chế nhà Phật, bỏ lệ Thí Tăng của triều 

đại  trước,  vĩnh  viễn  miễn  độ  điệp50,  cho  tùy  ý  xuất  gia,  gây  nên  sai  lầm. 

Phàm  tùy  ý  xuất  gia  đối  với  người  thượng  thượng  căn  thì  có  lợi  ích  lớn, 

nhưng  với kẻ  hạ căn  lại có  hại  lớn. Nếu  như đời toàn  là thượng sĩ thì cách 

thức ấy cố nhiên hữu ích cho đạo pháp. Nhưng bậc thượng sĩ như vẩy lân, kẻ 

hạ căn như lông bò, lợi ích tạm thời khi ấy (trong khoảng đầu nhà Thanh đến 

thời  Càn  Long,  thiện  tri  thức  như  rừng,  nên  có  ích),  họa  lan  rộng  đến  hậu 

thế.  Tới  nay,  sự  lạm  dụng,  xô  bồ  đến  mức  cùng  cực,  dẫu  có  tri  thức  chỉnh 

đốn một phen, cũng chẳng biết bắt đầu từ đâu, chẳng đáng buồn ư? 

Từ rày  về sau  người cầu  xuất  gia, thứ nhất phải  là thật sự  phát tâm đại 

Bồ  Đề  lợi  mình,  lợi  người,  thứ  hai  là  phải  có  thiên  tư  hơn  người  thì  mới 

được  xuống  tóc.  Nếu  không,  không  được!  Nếu  là  nữ  nhân  có  tín  tâm,  nên 

bảo họ tu  hành tại  gia,  muôn  vàn chẳng cho  xuất  gia. E rằng có chuyện sai 

xẩy đến nỗi ô bại Phật môn chẳng nhẹ vậy! Người nam nếu là chân tu, xuất 

gia càng dễ,  vì có thể tham  phỏng  tri  thức, y chỉ  tùng  lâm. Nữ dẫu chân tu 

xuất  gia  vẫn  khó,  bởi  hành  động  dễ  chuốc  lấy  miệng  đời  gièm  báng,  mọi 

việc  thường  khó  lòng  tùy  ý  được.  Chọn  lựa  thế  độ  như  trên,  chẳng  độ  ni 

chúng  chính  là  hộ  trì  Phật  pháp  trong  đời  Mạt,  là  yếu  nghĩa  bậc  nhất  để 

chỉnh lý pháp môn. Mong hãy tha thiết nói với lệnh sư51 và hết thảy những 

vị  Tăng quen biết thì công đức sẽ vô  lượng  vô biên. Mong  lắm thay,  mong 

lắm thay! 



---o0o--- 

11. Thư trả lời cư sĩ Đặng Bá Thành (thư thứ nhất) 





Kể từ khi quen biết đến nay, chớp mắt đã sáu năm, chẳng những tinh 

sương  đã  mấy  lượt  thay  đổi,  mà  quốc  lịch  cũng  chẳng  còn  y  như  cũ52. 

Tướng  thế  gian  vô  thường,  thật  đáng  than  thở.  Nhận  được  thư,  biết  ông 

không  phế  Tịnh  nghiệp,  thật  quá  tốt  đẹp,  nhưng  ông  nói  thân  tâm  đến  nỗi 

chẳng an. Vì cảnh ngộ không tốt mà đến nỗi bất an hay sao? Hay là bệnh tật 

triền miên, nên đến nỗi bất an vậy? 

Nếu do cảnh ngộ không tốt thì hãy lùi một bước, suy nghĩ, thử nghĩ coi 

trong  đời  kẻ  hơn  được  mình  cố  nhiên  là  nhiều,  nhưng  những  người  không 

được  như mình cũng chẳng  ít!  Chỉ cần không đói, không  rét,  mong chi đại 

phú, đại quý? Vui theo mạng trời, tùy ngộ nhi an (an vui theo cảnh duyên). 

Như  thế  sẽ  chuyển  được  phiền  não  thành  Bồ  Đề,  há  chẳng  thể  chuyển  ưu 

khổ thành an lạc ư? 

Nếu bị tật bệnh dây dưa thì hãy đau đáu nghĩ thân này là gốc khổ, sanh 

lòng nhàm lìa hết mức, ra sức tu Tịnh nghiệp, thề cầu vãng sanh. Chư Phật 

lấy khổ làm thầy, nên thành Phật đạo. Chúng ta nên lấy bệnh làm thuốc, mau 

cầu  xuất  ly.  Phải  biết  phàm  phu  đầy  dẫy  phiền  não,  nếu  không  khổ  vì  bần 

cùng,  tật  bệnh  v.v...  ai  có  thể  sẽ  không  suốt  ngày  rong  ruổi  trong  trường 

thanh sắc, danh lợi, ai chịu trong lúc đắc ý lừng lẫy, quay đầu nghĩ đến lúc 

chìm  đắm  trong  tương  lai?  Mạnh  Tử  nói:   “Trời  vì  muốn  giao  phó  trách 

 nhiệm lớn lao cho người nào thì trước hết phải làm khổ tâm chí, nhọc nhằn 

 gân cốt người ấy, khiến thân người ấy  đói khát, thân thể trống thiếu, gây nên 

 những  điều  trái  ngược  với  những  gì  người  ấy  làm.  Do  vậy,  nẩy  sanh  tánh 

 Nhẫn, tăng thêm [khả năng làm được] những điều người ấy không thể làm”.  

Do  vậy,  biết  rằng:  Trời  muốn  thành  tựu  người  thường  hay  tạo  ra  nghịch 

cảnh, con người chỉ nên thuận theo mạng trời là được. 

Cái  gọi  là  “trách  nhiệm lớn”   như Mạnh  Tử đã  nói chính  là  tước  vị thế 

gian,  vậy  mà  còn  phải  lo  âu,  nhọc  nhằn  như  thế  mới  chẳng  phụ  lòng  trời. 

Huống chi chúng ta là phàm phu sát đất, muốn trên thì gánh vác gia nghiệp 

của  đấng  Pháp  Vương,  dưới  hóa  độ  pháp  giới  hữu  tình,  nếu  không  bị  chút 

nghèo  - bệnh  vùi  dập  thì  phàm  Hoặc  ngày  càng  lẫy  lừng,  Tịnh  nghiệp  khó 

thành,  mê  muội  bản  tâm,  vĩnh  viễn  đắm  trong  ác  đạo  đến  tận  đời  vị  lai, 

không  mong  có  lúc  thoát  ra.  Cổ  đức  từng  nói:   “Chẳng  trải  một  phen  lạnh 

 buốt xương, há được hoa mai thơm ngát mũi”,  chính là nói về điều này vậy. 

Hãy nên chí tâm niệm Phật để tiêu nghiệp cũ, trọn chẳng nên khởi lòng bực 

bội, lo nghĩ, oán trời hận người, cho là nhân quả hư huyễn, Phật pháp không 

linh. 

Phải biết: Chúng ta từ vô thỉ đến nay, ác nghiệp đã tạo vô lượng vô biên. 

Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Giả sử ác nghiệp có thể tướng thì mười phương hư 

 không  chẳng  thể  chứa  đựng  nổi”,  huống  gì  tu  trì  lơ  là,  hờ  hững,  há  có  thể 

tiêu  hết được  nổi ư? Do  vậy,  Thích Ca, Di Đà, hai  vị  giáo chủ  hai cõi, đau 

đáu  nghĩ chúng sanh không sức đoạn  Hoặc, riêng  mở ra pháp  môn cậy  vào 

Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh này. Lòng từ, đại bi sâu thẳm, dẫu trời đất, 

cha mẹ cũng chẳng thể ví bằng một phần Hằng hà sa. Chỉ nên phát lòng hổ 

thẹn, phát tâm sám hối, sẽ được Phật gia bị, nghiệp tiêu, thân an. Nếu bệnh 

khổ đến mức dữ dội, chẳng thể nhẫn chịu được, thì ngoài lúc niệm Phật hồi 

hướng sáng tối ra, hãy chuyên tâm dốc ý, niệm Nam Mô Quán Thế Âm Bồ 

Tát. Quán  Âm  hiện  thân trong sát-na, tầm thanh cứu khổ. Người  nào trong 

lúc  nguy  cấp,  nếu  có  thể  trì  tụng,  lễ  bái,  không  khi  nào  không  thuận  theo 

lòng cảm  mà ứng,  Bồ Tát  liền rủ  lòng từ  che chở khiến cho thoát khỏi khổ 

não, được an vui. 

Một pháp Niệm  Phật  là pháp  giản dị  nhất, dễ dàng  nhất, rộng  nhất,  lớn 

nhất, nhưng phải khẩn thiết, chí thành đến cùng cực mới có thể cảm ứng đạo 

giao,  được  lợi  ích  thật  sự  ngay  trong  đời  này.  Nếu  biếng  trễ,  lười  nhác, 

không mảy may kính sợ, dẫu gieo được viễn nhân, nhưng cái tội khinh nhờn 

khó thể tưởng được nổi. Dẫu cho được làm người, sanh lên trời, trọn khó thể 

dự vào hải hội. Đối với tượng Phật nên coi như là Phật thật, chẳng thể xem 

như đất, gỗ, đồng, sắt v.v... Kinh điển là thầy của tam thế chư Phật, như xá-

lợi  của  Pháp  Thân  Như  Lai,  cũng  nên  xem  như  Phật  thật,  chẳng  được  coi 

như giấy, mực v.v... Lúc đối trước kinh tượng, nên như trung thần thờ thánh 

vương,  như  con  hiếu  đọc  di  chúc.  Làm  được  như  thế  thì  không  nghiệp 

chướng  nào  chẳng  tiêu,  không  phước  huệ  nào  chẳng  đủ.  Nay  những  sĩ  đại 

phu học Phật thì nhiều, nhưng thảy đều là đọc kinh văn, hiểu ý nghĩa, lấy đó 

để ăn nói, hòng được tiếng là một tay thông gia mà thôi. Còn như cung kính 

chí thành, y giáo tu trì, thật khó được mấy kẻ! 

Tôi  thường  nói:   “Muốn  được  lợi  ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp  thì  phải 

 hướng về cung kính mà cầu. Có một phần cung kính thì tiêu tội nghiệp một 

 phần, tăng phước huệ một phần. Có cung kính mười phần, thì tiêu tội nghiệp 

 mười phần, tăng phước huệ mười phần. Nếu không cung kính đến nỗi khinh 

 nhờn thì tội nghiệp càng tăng, phước huệ càng giảm”.  Than ôi! Hễ gặp bạn 

tri giao, hãy nên ra rả đem lời này bảo cho họ biết, không còn pháp thí nào 

lớn hơn. 

Pháp môn Tịnh Độ nếu tin đến nơi, còn tốt chi bằng! Nếu trí mình chưa 

tỏ, hãy  nên  ngửa tin  lời thành thật của chư Phật, chư Tổ, trọn đừng có  một 

niệm  nghi  tâm.  Hễ  nghi  ắt  trái  nghịch  Phật,  lâm  chung  chắc  chắn  khó  thể 

cảm thông. Cổ  nhân  nói:  “Pháp môn Tịnh Độ chỉ có  Phật với  Phật mới có 

 thể  thấu  suốt  rốt  ráo.  Đăng  Địa  Bồ  Tát53  còn  chẳng  thể  biết  được  chút 

 phần”.  Ôi! Đăng Địa  Bồ Tát còn chẳng thể biết trọn  vẹn, nữa  là phàm phu 

sát đất vọng sanh ức đoán ư? 

Nếu muốn nghiên cứu, nên xem sách Tịnh Độ Thập Yếu. Cuốn sách này 

do  Ngẫu  Ích  đại  sư  chọn  lấy  những  tinh  hoa  trong  các  sách  Tịnh  Độ,  khéo 

léo khế  hợp  với  thời tiết  và căn cơ, thật  là bậc nhất. Mở đầu sách  là Di Đà 

Yếu Giải, kể từ khi đức Phật  nói kinh  này đến  nay, trong  Tây Thiên, Đông 

Độ,  là  bản  chú  giải  có  một  không  hai,  nên  khéo  tuân  thủ,  chớ  nên  xem 

thường.  Nay  người  thông  minh  tuy  học  Phật  pháp,  do  chưa  thân  cận  bậc 

thiện tri thức có đủ hai mắt, thảy đều chuyên trọng Lý Tánh, bác bỏ Sự Tu54 

và nhân quả. Đã bác Sự Tu, nhân quả thì Lý Tánh cũng mất. Do vậy thường 

có  những  kẻ  tài  cao,  ngôn  từ  kinh  khiếp  quỷ  thần,  xét  đến  hành  vi  chẳng 

khác gì gã vô tri vô thức đầu đường xó chợ. Gốc bệnh đều là do phế Sự Tu, 

nhân quả  mà  nên  nỗi, khiến bậc thượng trí  nẩy  lòng  xót thương, kẻ  hạ  ngu 

dựa theo đó làm xằng. Đấy đúng là dùng thân báng pháp, tội lỗi vô lượng. 

Sách  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  (một  trăm  quyển.  Chùa  Thiên  Ninh  ở 

Thường Châu phân thành ba mươi tập. Mã Não Kinh Phòng ở Tô Châu chia 

thành hai mươi bốn tập. Bản của Mã Não Kinh Phòng hư nát,  mờ mịt. Bản 

của  chùa  Thiên  Ninh  là  khắc  mới)  bàn  luận  chi  tiết  về  nhân  quả,  Lý  -  Sự 

cùng  nêu,  rành  mạch  phân  minh.  Đọc  đến  khiến  người  không  lạnh  mà  rét 

buốt; dẫu ở trong nhà tối, phòng kín thường như đối trước Phật, trời, chẳng 

dám  chớm  một  tí  ác  niệm.  Thượng,  trung,  hạ  căn  trọn  chẳng  đến  nỗi  nhận 

lầm đường nẻo, chấp Lý phế Sự, xuôi theo cái tệ thiên tà cuồng vọng. Ngài 

Mộng  Đông  nói:   “Người  khéo  bàn  tâm  tánh  ắt  chẳng  lìa nhân  quả.  Người 

 tin sâu nhân quả, cuối cùng ắt hiểu được thấu suốt tâm tánh. Lẽ tất nhiên là 

 phải như vậy”.  Mấy lời này của ngài Mộng Đông đúng là lời bàn luận chí lý 

ngàn  đời  chẳng  thay  đổi  được,  mà  cũng  là  nhát  kim  đâm  xuống  đảnh  đầu 

bọn  rông  rỡ  cuồng  huệ  vậy.  Sách  này  các  chỗ  phát  hành  kinh  sách  đều  có, 

hãy nên thỉnh về xem. Lợi ích nên tự biết, cũng nên làm cho hết thảy tri giao 

đều đọc sách ấy. Lệnh đệ55 mùa Thu năm ngoái lên núi, tôi cũng từng đem 

thuyết cung kính khuyên lơn, nhưng không biết anh ta có coi lời tôi là đúng 

hay không? 



---o0o--- 

12. Trả lời thư cư sĩ Đặng Bá Thành (thư thứ hai) 

 

 

Nhận được thư, đọc thư thấy tinh thần vui sướng. Cừ Bá Ngọc56 khi 

năm  mươi  tuổi,  biết  bốn  mươi  chín  năm  trước  sai  trái.  Khổng  Tử  tuổi  gần 

bảy mươi còn muốn trời cho sống thêm vài năm để học xong kinh Dịch ngõ 

hầu khỏi mắc lỗi lớn. Cái học của thánh nhân chưa bao giờ chẳng đặt rốt ráo 

nơi  khởi  tâm  động  niệm.  Vào  thời  gần  đây,  Nho  gia  chỉ  học  từ  chương, 

chánh tâm thành ý gác lại chẳng giảng. Tuy hằng ngày đọc sách thánh hiền, 

trọn chẳng hiểu cái ý để lại sách răn đời của thánh hiền. Những gì miệng họ 

nói,  những  gì thân  họ  làm cùng  với  ngôn  ngữ, hành  vi của  hiền thánh khác 

nào tối - sáng chẳng hòa, tròn - vuông chẳng khớp vậy. Hiếm hoi thay những 

ai rảnh rang học hỏi cho thấu suốt những lẽ ẩn vi! 

Kinh Phật dạy người thường hành sám hối ngõ hầu đoạn sạch vô  minh, 

viên thành Phật đạo. Tuy địa vị đến bậc Đẳng Giác như Di Lặc Bồ Tát vẫn 

trong  mười  hai  thời  lễ  mười  phương  chư  Phật  để  mong  hết  sạch  vô  minh, 

viên chứng Pháp Thân,  huống  gì  những kẻ thấp  hơn!  Thế  nhưng phàm phu 

sát  đất  khắp  thân  là  nghiệp  lực,  chẳng  sanh  hổ  thẹn,  chẳng  tu  sám  hối; tuy 

nhất  niệm tâm  tánh bình  đẳng  với chư Phật, nhưng do phiền  não ác  nghiệp 

chướng lấp nguồn tâm, chẳng thể hiển hiện. Ví như tấm gương báu tròn lớn 

bao kiếp bụi phủ, chẳng  những trọn không có ánh sáng  mà chất đồng cũng 

không  hiển  hiện  được.  Nếu  biết  bản  thể  cái  gương  bị  bụi  lấp  ấy  có  đủ  ánh 

sáng  soi  trời  chiếu  đất,  ra  sức  chùi  mài,  ngày  lại  qua  ngày,  đổ  công  chẳng 

thôi,  chất  đồng  tự  lộ,  lại  càng  gia  công,  quang  minh  dần  dần  lộ  ra.  Quang 

minh tuy đã phát, chùi mài càng thêm sốt sắng, lực cực công thuần, chất dơ 

hết, ánh sáng hiện, soi trời chiếu đất, là vật quý nhất trong thế gian. Phải biết 

quang minh ấy gương vốn sẵn đủ, chẳng phải do mài mà có. Nếu không sẵn 

có, do mài mà có thì mài gạch mài đá lẽ ra cũng phải tỏa ánh sáng. 



Thêm nữa, phải biết: Quang  minh ấy gương tuy sẵn có, nhưng không 

chùi sẽ vĩnh viễn chẳng có ngày tỏa sáng. Tâm tánh chúng sanh cũng giống 

như thế, dẫu bình đẳng với Phật. Nếu chẳng cải ác tu thiện, trái nghịch trần 

lao, hiệp theo giác thì tánh có đủ công đức sẽ trọn chẳng thể phát hiện. Dùng 

tâm thức sẵn đủ Phật tánh để tạo nghiệp khổ trầm luân bao kiếp dài lâu, khác 

nào chạm phải  vật báu trong  nhà tối, chẳng  những không  thể thọ dụng, trái 

lại còn đến nỗi bị tổn thương, đáng buồn làm sao! 

Một pháp Niệm Phật chính là trái nghịch trần lao, hiệp với tánh giác, là 

diệu pháp bậc nhất để phản bổn quy nguyên; đối với thân phận người tại gia 

lại càng thân thiết. Do người tại gia thân  vướng  lưới thế  gian, công  việc đa 

đoan,  nhiếp  tâm  tham  thiền  và  tịnh  thất  tụng  kinh  v.v…thì  hoặc  là  do  tình 

thế  chẳng  thể  làm,  hoặc  sức  không  làm  xuể.  Chỉ  một  pháp  Niệm  Phật  là 

thuận tiện nhất. Sáng tối đối trước Phật tùy phận, tùy lực, lễ bái trì niệm, hồi 

hướng phát nguyện. Ngoài ra, đi, đứng, nằm, ngồi, nói năng, im lặng, động, 

tịnh, mặc áo, ăn cơm, hết thảy thời, hết thảy chỗ đều khéo niệm. Nhưng nếu 

ở  nơi  sạch  sẽ,  lúc  cung  kính  thì  hoặc  niệm  ra  tiếng,  hoặc  niệm  thầm  đều 

được.  Nếu  đến  nơi  không  sạch  sẽ  (như  vào  nhà  xí  v.v…)  hoặc  lúc  không 

cung  kính  (như  ngủ  nghỉ,  tắm  rửa  v.v…)  thì  nên  niệm  thầm,  đừng  niệm  ra 

tiếng.  Không  đúng  thời,  không  đúng  chỗ  chớ  nên  niệm  [ra  tiếng].  Lúc  ngủ 

niệm ra tiếng thì chẳng những không cung kính mà lại còn tổn khí, lâu ngày 

thành bệnh. Công đức niệm thầm cũng giống như lúc bình thường. Đó gọi là 

niệm đâu tâm đó, gấp rút cũng như thế, lúc khốn khổ cũng như thế. 

Cư  sĩ  đã  có  thể  phát  lộ  sám  hối,  dễ  tương  ứng  nhất  đối  với  pháp  môn 

Tịnh Độ. Đấy chính là  “tâm tịnh cõi nước tịnh”.  Nhưng đã biết lỗi, lại chịu 

phát lộ sám hối, ắt phải cải ác hướng thiện. Nếu chẳng đổi ác hướng thiện thì 

nói đến sám  hối chỉ  là bàn  xuông, chẳng  được  lợi  ích thật sự. Còn  như nói 

muốn  cho  tâm  chẳng  tham  sự  bên  ngoài,  chuyên  niệm  Phật,  nhưng  không 

thể chuyên, cứ muốn chuyên chuyện khác, chẳng thể niệm, cứ niệm chuyện 

khác, chẳng thể  nhất tâm, cứ muốn  nhất tâm  nơi  khác  v.v…thì cũng không 

có  pháp  tắc  áo  diệu  chi  khác:  Chỉ  đem  một  chữ  Chết  dán  trên  trán  cho  rủ 

xuống tận mày, tâm thường niệm rằng:  

- Tôi tên là… từ vô thỉ mãi cho đến đời này đã tạo ác nghiệp vô lượng vô 

biên. Nếu như ác nghiệp có thể tướng thì mười phương hư không chẳng thể 

chứa đựng. Đời trước do  may  mắn  nào  nay được thân  người,  lại  nghe  Phật 

pháp. Nếu không nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây Phương, một khi hơi thở 

ra không hít vào, chắc chắn hướng vào trong địa ngục, vạc sôi, lò than, rừng 

gươm, núi đao mà thọ khổ chẳng biết bao nhiêu kiếp. Dẫu ra khỏi địa ngục, 

lại đọa vào ngạ quỷ, bụng to như biển, họng bé như kim, bao kiếp dài lâu đói 

khát, trong họng lửa cháy, chẳng nghe đến tên nước, nước trái ép, khó được 

tạm  no.  Dẫu  thoát  khỏi  ngạ  quỷ,  lại  làm  súc  sanh  để  cho  người  cưỡi,  hoặc 

gieo thân vào nhà bếp của người. Dẫu được thân người, ngu si vô tri, lấy tạo 

nghiệp làm đức năng, coi tu thiện như gông cùm, không biết mấy mươi năm, 

rồi  lại  đọa  lạc  không  biết  bao  nhiêu  trần  điểm  kiếp  luân  hồi  lục  đạo.  Tuy 

muốn xuất ly chẳng có cách nào. 

Niệm  được  như thế  thì  những  sở  cầu  như  trên  sẽ  được  thành  tựu  ngay. 

Do vậy, Trương Thiện  Hòa, Trương Chung Quỳ  lâm chung tướng địa ngục 

hiện,  niệm  Phật  mấy tiếng  liền đích  thân thấy  Phật đến tiếp dẫn  vãng sanh. 

Trong trăm ngàn vạn ức pháp môn khác của giáo pháp suốt một đời đức Phật 

không  hề  thấy có  lợi  ích  như thế.  Tôi  thường  nói:  “Chúng sanh trong chín 

 pháp giới lìa pháp này thì trên chẳng thể viên thành đạo. Mười phương chư 

 Phật  bỏ  pháp  này  thì  dưới  chẳng  thể  lợi  khắp  quần  manh” ,  là  nói  về  điều 

này.  Nếu  tâm  sanh  tử  quả  thật  khẩn  thiết,  tin  đến  nơi,  tâm  chẳng  sanh  một 

niệm nghi hoặc, thì tuy chưa ra khỏi Sa Bà, đã không còn là khách lâu ngày 

của  Sa  Bà  nữa.  Chưa  sanh  về  Cực  Lạc,  nhưng  đã  là  khách  quý  chốn  Cực 

Lạc. Thấy người hiền  mong được bằng, gặp việc nhân chẳng nhường ai, há 

chịu  lần  chần,  biếng  trễ,  coi  thường  để  đến  nỗi  lầm  lỡ  một  phen  trở  thành 

lầm lỡ vĩnh viễn ư! Trượng phu có huyết tánh trọn chẳng chịu sống làm thịt 

đi thây chạy, chết mục nát cùng cỏ cây. Gắng lên, gắng lên! 

Thêm  nữa,  niệm  Phật  cố  nhiên  quý  ở  chuyên  nhất;  nhưng  cư  sĩ  trên  có 

cha  mẹ,  dưới  có  vợ  con,  những  chuyện  lo  toan  ngoài  bổn  phận  vọng  động 

mong được giàu vui, quả thật không nên. Còn những chuyện thuộc bổn phận 

phải  làm, càng  nên  gắng sức  làm, đừng  vứt bỏ  hết thảy thì  mới  là  tu  hành. 

Nếu vứt bỏ hết thảy mà chẳng khuyết chuyện nuôi nấng cha mẹ, vợ con thì 

được.  Nếu  không,  liền  thành  trái  nghịch  với  hiếu  đạo;  tuy  nói  là  tu  hành, 

nhưng thật sự trái nghịch lời Phật dạy, điều này lại chẳng thể không biết! Lại 

phải đem lợi ích của pháp môn Tịnh Độ khuyên cha mẹ, khiến cho họ niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương. Nếu họ tin nhận vâng làm, lúc lâm chung quyết 

định  vãng  sanh.  Hễ  được  vãng  sanh  thì  ngay  lúc  ấy  siêu  phàm  nhập  thánh, 

liễu  sanh  thoát  tử,  cao  dự  hải  hội,  thân  cận  Di  Đà,  mãi  cho  đến  khi  thành 

Phật mới thôi. Cái hiếu của thế gian làm sao sánh bằng được! Nếu lại có thể 

đem  chuyện  này  bảo  khắp  đồng  nhân,  khiến  cho  cha  mẹ  của  họ  đều  được 

vãng  sanh  thì  công  đức  giáo  hóa  ấy  quy  về  mình,  khiến  cho  phẩm  vị  của 

mình và của cha mẹ càng cao hơn. Kinh Thi có câu:  “Hiếu tử chẳng nghèo, 

 vĩnh viễn ban cho ngươi”.  Muốn hiếu với cha  mẹ hãy nên suy nghĩ sâu xa, 

tận lực thực hành. 



---o0o--- 

13. Trả lời thư cư sĩ Đặng Tân An 





Mùa Xuân  năm  nay  lệnh  huynh  gởi thư đến,  xem  ý khẩn khoản thiết 

tha. Do vậy, Quang tôi chẳng nề mình bỉ lậu, trình bày đại lược. Đến khoảng 

tháng  Tư  lại  gởi  một  lá  thư,  nêu  lỗi  tự trách,  xin  chỉ  cho  những  điều  trọng 

yếu,  khá  phù  hợp  hạnh  khắc  kỷ,  giữ  lễ,  thân  cận  thầy  bạn.  Quang  tôi  đọc 

xong, vui mừng khôn xiết. Nhân đấy, cũng phân tích trình bày cặn kẽ để trả 

lời. Nay nhận được thư của cư sĩ, tuy ngôn từ không nhiều, nhưng ý tứ cũng 

chẳng  kém  gì  thư  lệnh  huynh  cho  mấy.  Có  thể  nói  là  “anh  lẫn  em  đều  hy 

hữu”.  Thiên  luân,  Phật  pháp  đều  là  đồng  khí  liền  cành,  nếu  không  phải  là 

nhiều kiếp cùng trồng thiện căn, đồng tu tịnh hạnh, há được như thế! 

Nay cư sĩ có những câu hỏi về lợi ích, Quang tôi thật khó phúc đáp. Vì 

sao? Do cư sĩ chí lớn, cái biết của Quang tôi lại nhỏ nhoi. Lớn - nhỏ chẳng 

phù  hợp  nhau,  căn  cơ  -  giáo  pháp  chẳng  khế  hợp!  Tuy  nhiên,  trong  Nhất 

Thừa Thật Tướng, tìm tướng lớn hay nhỏ trọn chẳng thể được! Trong cái bất 

khả đắc ấy,  nếu  nêu ra cái  lớn thì  lớn  là pháp  giới,  hết thảy pháp  hướng  về 

cái  lớn,  không  vượt  qua  được.  Nói  đến  nhỏ  thì  nhỏ  là  pháp  giới,  hết  thảy 

pháp  đi  về  cái  nhỏ,  không  lọt  ra  được.  Quang  tôi  biết  pháp  nhỏ,  chính  là 

pháp bao gồm pháp của hết thảy chư Phật trong mười pháp giới. 

Thiện Đạo hòa thượng nói:  “Nếu muốn học Giải thì từ địa vị phàm phu 

 cho đến địa vị Phật, hết thảy các pháp không pháp nào chẳng nên học. Nếu 

 muốn học Hạnh thì nên chọn lấy một pháp khế lý, khế cơ, tinh chuyên ra sức 

 mới mau chứng được lợi ích thật sự. Nếu không, dầu trải kiếp này sang kiếp 

 khác vẫn khó được xuất ly” . Nói đến pháp khế lý khế cơ thì không gì bằng 

tín  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Pháp  ấy  được  giảng 

đầy  đủ  trong  sách  Di  Đà  Yếu  Giải  và  các  sách  Tịnh  Độ.  Hãy  tìm  lấy  đầu 

mối, pháp này không quá rườm rà. Phải biết Phật pháp chính là pháp chung 

của  mười  pháp  giới,  không  một  ai  chẳng  nên  tu,  cũng  không  một  ai  chẳng 

thể tu. 

Ai nói Phật giáo vứt bỏ nhân luân, hại thánh đạo thì đều là kẻ chưa thấy 

màu  sắc  mà  bàn  luận  mù  quáng.  Do  đâu  mà  nói  như thế?  Phật  đối  với  cha 

dạy từ, đối với con dạy hiếu, đối với vua dạy nhân, đối với bầy tôi dạy trung, 

phu  xướng  phụ  tùy,  anh  nhường  em  kính,  mọi  lời  lẽ  tốt  đẹp,  mọi  hạnh  tốt 

lành  trong  Thế  Đế  kinh  Phật  không  gì  không  trình  bày  rõ  ràng  nhân  đời 

trước, quả đời này, nhân đời này, quả đời sau. Những lời dạy về từ, về hiếu 

v.v…  giống  với  Nho  Gia,  nhưng  giảng  tường  tận  về  nhân  quả  ba  đời  thì 

trong  Nho  Giáo  còn  chưa  nghe  đến,  huống  chi  chuyện  đoạn  Hoặc  chứng 

chân,  viên  mãn  Bồ  Đề,  quy  về  pháp  vô  sở  đắc!  Tiếc  cho  kẻ  ấy  chưa  thấy, 

nếu đọc kỹ, nghĩ sâu, ắt sẽ đau buồn trào lệ, tiếng rền cả đại thiên thế giới, 

buồn tiếc cho tội lỗi báng Phật. 

Tuy nhiên, dùng lời lẽ để báng bổ, tội ấy còn nhỏ; dùng thân để báng tội 

ấy lớn lắm. Nay miệng bàn Đại Thừa, tự cho mình ngộ đạo, ta chính là Phật, 

cần gì phải niệm Phật nữa! Phiền não chính là Bồ Đề, cần gì phải đoạn phiền 

não! Dâm - nộ - si chính là Giới - Định - Huệ, cần gì phải đoạn dâm - nộ - 

si? Do vậy, lời nói cao vót chín tầng mây, hạnh thấp tệ xuống tuốt chín tầng 

đất.  Những  hạng  như  vậy  gọi  là  oán  gia  của  nhà  Phật;  so  với  những  kẻ 

không biết gì về Phật pháp mà hủy báng tội càng sâu hơn vạn phần. [Kẻ ấy] 

từng  nghiên  cứu  Phật  pháp  không  phải  là  hoàn  toàn  vô  ích,  nhưng  chỉ  tạo 

thành cái nhân đắc độ trong tương lai. Cái tội dùng thân để báng pháp không 

biết trải bao kiếp, trong tam đồ chịu các tội khổ. 

Cư sĩ nên lấy việc nghiên cứu kinh luận Đại Thừa khai viên đốn giải để 

dẫn đường, lấy tín nguyện trì danh cầu sanh Tây Phương làm Chánh Hạnh. 

Còn nếu chú tâm nơi hành sự, e làm quá mức không biết, phước tiêu không 

hay.  Nên  đọc  kỹ  bộ  An  Sĩ  Toàn  Thư  và  bộ  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  sẽ  tự 

nhiên  với  mỗi  pháp,  mỗi  sự  biết  được  pháp  tắc,  tâm  tâm  niệm  niệm  không 

đến  nỗi  trái  vượt.  Nếu  như  sợ  mình  xem  xét  không  đến  nơi,  hãy  nên  thực 

hành theo Công Quá Cách của Phù Hựu Đế Quân sẽ siêu phàm nhập thánh, 

đoạn  Hoặc chứng Chân. Tại Chấn Đán Trung  Quốc sẽ tôn ông  là bậc  nhất. 

Công Quá Cách là do Vân Cốc thiền sư đời Minh truyền cho ông Viên Liễu 

Phàm.  Chớ  cho  sách  ấy  vụn  vặt  rồi  coi  thường.  Lệnh  huynh  nhiều  lần  viết 

thư cho biết sách ấy đối với thân tâm tánh mạng có lợi ích lớn lao. Không tự 

oán, tự đoạn như thế, trọn khó thể khắc kỷ, giảm lỗi. Nay gởi kèm theo thư 

này,  chỉ  mong  cư  sĩ  cũng  giống  như  lệnh  huynh  tự  mình  oán  thì  tự  mình 

đoạn, ngõ hầu sau này đoạn Hoặc chứng chân, viên mãn Bồ Đề mà thôi. 



---o0o--- 

14. Thư gởi cư sĩ Lưu Đình Thành ở Phước Kiến 





Chư Phật vốn do một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong đời. Đại 

sự  nhân  duyên  vừa  nói  đó  không  có  gì  khác  hơn  là  muốn  cho  chúng  sanh 

khai thị ngộ nhập tri kiến Phật, ngay đó thành Phật mà thôi! Do vì căn tánh 

chúng sanh bất nhất, nên giáo pháp của Như Lai muôn vàn sai khác. Do vậy, 

giáo pháp cả  một đời tùy cơ diễn sướng.  Pháp  môn tuy rộng  nhiều  như cát 

bụi,  nhưng  hành  nhân  y  giáo  tu  trì,  rốt  ráo  quy  nguyên,  đều  chứng  tự  tánh 

chính nơi tâm  mình. Nhưng trong trần sa pháp môn, tìm lấy pháp chẳng lìa 

Sự  tu,  phô  bày  trọn  vẹn  tâm  tánh,  trùm  khắp  ba  căn,  lợi  độn  cùng  thâu, 

thượng thượng căn chẳng vượt được ải này, hạ hạ căn cũng đến được nơi ấy, 

cao trỗi hết thảy Thiền, Giáo, Luật, thống nhiếp hết thảy Thiền, Giáo, Luật, 

hạ  thủ  dễ,  thành  công  cao,  dùng  sức  ít  mà  được  hiệu  quả  nhanh,  thuận  lợi 

nhất  trong  đời  Mạt  Pháp,  vượt thẳng  ngũ  trược  thì  không  gì  thù  thắng  siêu 

tuyệt như pháp trì danh Niệm Phật của Tịnh Độ. 

Quả thật có thể nói là chúng sanh trong chín pháp giới lìa pháp này trên 

chẳng  thể  viên  thành  Phật  đạo;  mười  phương  chư  Phật  bỏ  pháp  này  dưới 

chẳng thể lợi khắp quần sanh. Do vậy, ngàn kinh muôn luận nơi nơi chỉ quy, 

vãng thánh tiền hiền ai nấy đều hướng về như các ngôi sao chầu về Bắc Đẩu, 

vạn  dòng  nước chảy  về Đông. Cư sĩ đã tin sâu  niệm  Phật,  nhưng  nếu chưa 

tham  học  với  Tịnh  nghiệp  thiện  tri  thức,  lại  không  đọc  rộng  các  kinh  luận 

Tịnh Độ  thì  lòng tin chân  thành,  nguyện  thiết  tha do đâu  mà phát sanh cho 

được? Dẫu có thể chấp trì danh hiệu, nhưng vì chẳng cầu xuất ly, liền thành 

cái quả nhân thiên, thọ hưởng si phước. Do phước tạo nghiệp, lại chìm trong 

ác  đạo.  Nếu  đường  nẻo  vẫn  không  đúng,  lạc  vào  tà  kiến  thì  thiện  nhân  lại 

chiêu ác quả, phước báo nhân - thiên còn chưa thể được, bao kiếp khó thoát 

khỏi sự khổ cùng cực trong A Tỳ. Ví như vào biển đã không có hoa tiêu, lại 

thiếu  la  bàn,  trôi  nổi  trong  sóng  cuồng,  sóng  lớn,  mịt  mờ  chẳng  biết  đi  về 

đâu! Dẫu có thể chèo chống, lèo lái, khó khỏi bị chìm đắm. 

Quang thuở nhỏ ít học, lớn lên vô tri, chỉ với pháp Tịnh Độ còn hơi rành 

rẽ, cảm lòng thành của ông, nay đem những điều thiết yếu nhất của kinh luận 

Tịnh Độ giới thiệu sơ lược một hai điều, mỗi điều chỉ nêu đại ý. Nếu có thể 

quay về mà cầu, tâm lãnh hội, tinh thần thể hội, ắt sẽ múa tay giậm chân mà 

không biết, vượt xa kẻ ngu cứ nói lem lém. 



---o0o--- 

15. Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ nhất) 







Ông  Tạ  Ân Quang  lên  núi cầm theo  thư của các  hạ. Mở ra xem thấy 

tâm  mộ  đạo  khẩn  thiết,  nguyện  lực  rộng  lớn,  thề  mong  thâm  nhập,  nhưng 

chẳng cho chút ít là đủ, tôi mừng vui vô lượng. Còn như quá khen ngợi Bất 

Huệ khiến người hổ thẹn khôn cùng. Các hạ muốn liễu sanh tử đại sự, nhưng 

tuổi tác đã gần tri mạng57, tháng ngày còn lại không nhiều, lại không có tri 

thức, bạn bè hữu ích để thân cận. Nhưng không chuyên tu Tịnh nghiệp, nhất 

tâm niệm Phật, lại muốn nghiên cứu rộng rãi nghĩa lý áo diệu và điển cú của 

các kinh, dường như là vì chưa biết sâu xa duyên do của Tịnh Độ vậy. Hãy 

nên  đến  chùa  Hoa  Nghiêm  mượn  đọc  bộ  Tịnh  Độ  Thập  Yếu  và  Tịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục, lắng lòng đọc kỹ, ắt tự biết chỗ hướng về. 

Hết thảy chúng sanh đều  là cha  mẹ quá khứ, là  vị  lai chư Phật. Giết để 

ăn  sao  nuốt  cho  trôi?  Nếu  biết  nghĩa  này,  dẫu  táng  thân  mất  mạng  cũng 

chẳng thể ăn hết thảy loại thịt. Nhưng Phật dạy người khéo dẫn dụ dần dần, 

với bậc thượng căn liền dạy đoạn hoàn toàn. Với trung hạ căn bèn dạy giảm 

dần cho đến khi hoàn toàn đoạn được. 



Bài văn Phát Nguyện tuy văn từ rộng sâu, nhưng phải chân thật từ tâm 

mà phát, vậy mới gọi là Nguyện. Nếu không, tâm và miệng trái nghịch nhau, 

sao gọi là Nguyện cho được? Với cái nguyện trong đời này tuy cũng không 

trở ngại, nhưng muốn sanh con cháu phước huệ, phải cầu nơi tích tụ âm đức 

lớn lao, rộng hành phương tiện. Huống chi các hạ năm nay tuổi đã bốn mươi 

tám, đã cưới ba vợ, nhưng chỉ sanh con gái, cho thấy đời trước đời này đều 

kém  tài  bồi.  Nay  muốn  chuyển  hồi  lòng  trời,  ắt  phải  chân  thật  sửa  lỗi  làm 

lành như tiên sinh Viên Liễu Phàm cuối đời Minh đã dốc sức thực hiện vậy, 

trọn chưa có ai  không được cảm  ứng, thỏa  mãn điều  nguyện.  Lại đừng  nói 

nhà mình bần hàn, chẳng thể rộng tích âm đức, rộng hành phương tiện. Phải 

biết: Ba nghiệp thân - miệng - ý đều ác thì không gì ác lớn hơn. Nếu như ba 

nghiệp đều thiện thì không gì tốt lành lớn lao hơn. 

Đối  với kẻ  ngu không tin  nhân quả, chẳng tin  tội phước báo ứng,  ương 

bướng cứng  đầu,  hãy theo  những  gì  An Sĩ Toàn  Thư đã  giảng  mà diễn  nói 

khiến cho họ bắt đầu tin nhân quả dần dần, lần hồi sẽ tin sâu Phật pháp, cuối 

cùng  được  vãng  sanh  Tây  Phương,  liễu  sanh  thoát  tử.  Một  người  như  thế 

công đức còn vô lượng vô biên, huống chi nhiều người. Nhưng chính  mình 

tận  lực thực  hành không sai sót  mới  hòng  cảm  hóa  người chung quanh. Vợ 

con mình nếu tin nhận, phụng hành, người khác nhìn vào thấy là thiện, há có 

phải vì nhiều của cải ư? Chỉ cầu không đói, không rét, mong chi phát tài cự 

vạn?  Để  cho  con  một  rương  vàng  đầy  không  bằng  dạy  cho  con  một  quyển 

kinh.  Tổ  đức  bị  khuyết,  bèn  thẹn  đến  chết;  tổ  nghiệp  dù  bị  khuyết,  nào 

thương tổn gì? 

Nhưng đến  giờ đây, thân không còn  nhiều  ngày tháng  nữa,  nghĩ  muốn 

nhanh chóng khôi phục [tổ nghiệp], uổng sanh vọng tưởng, trọn không có lợi 

ích thật sự gì. Hãy nên tùy duyên qua ngày chính là tri mạng, vui theo lẽ trời. 

Sống  vừa  thọ  vừa  khỏe  trong  đời,  chỉ  thuận  không  nghịch,  người  đời  ai 

không mong được vậy, nhưng người được như thế rất ít, người không được 

thật nhiều. Do đời trước, đời này, không vun bồi lớn lao, không nhân chẳng 

thể có được quả  vậy. Nay các  hạ  muốn sanh Tây Phương  liễu sanh tử,  hãy 

nên nguyện thần thức của cao, tằng tổ phụ mẫu58 v.v… nương vào sức tu trì 

tịnh  nghiệp  tự  hành,  dạy  người  của  chính  mình  liền  được  Phật  từ  tiếp  dẫn 

vãng sanh. Như vậy mới đáng gọi là “đại hiếu tôn thân” vậy. Còn như cúng 

tế tổ tiên chẳng dứt và khôi phục tổ nghiệp v.v… đều là cảnh giới thấy biết 

thiển cận của khắp phàm tình thế gian. 



Hơn  nữa,  cầu  sanh  Tây  Phương  không  được  sợ  chết.  Nếu  chết  ngay 

ngày  hôm  nay  thì  hôm  nay  bèn  sanh  về  Tây  Phương,  như  câu  nói :  “Triêu 

 văn đạo, tịch tử khả hỹ”   (Buổi sáng  nghe  đạo, tối chết cũng được);  há đâu 

hôm nay phải chết lại chẳng muốn chết. Đã tham luyến trần cảnh, chẳng thể 

buông  xuống,  bèn  do  tham  thành  chướng,  cảnh  Tịnh  Độ  không  hiện,  cảnh 

giới theo nghiệp thọ sanh trong đường thiện, nẻo ác bèn hiện. Cảnh hiện sẽ 

theo nghiệp thọ sanh trong đường thiện, nẻo ác vậy. Chuyện vãng sanh Tây 

Phương bèn thành bánh vẽ! Vì thế, người tu Tây Phương hôm nay chết cũng 

được,  dẫu  phải  sống  tới  một  trăm  hai  mươi  tuổi  mới  chết  cũng  xong.  Hết 

thảy  phó  mặc  nghiệp  trước,  chẳng  vọng  sanh  so  đo.  Nếu  tín  nguyện  chân 

thành,  thiết  tha,  khi  báo  hết  mạng  tận,  thần  thức  bèn  siêu  nơi  tịnh  vực, 

nghiệp trả  lại trần  lao, sen  nở  hoa chín phẩm,  trong  một đời được Phật thọ 

ký. 



Lại nữa, người đời không con thường lấy thêm nhiều vợ lẽ, chẳng biết 

vun quén đức, tiết dục. Làm như vậy chính là cách để chết cho  mau, chẳng 

phải  là  phương  cách  cầu  con.  Chuyện  này  liên  quan  đến  phong  hóa  và  thờ 

cúng  tổ  tiên,  ai  nấy  đều  mạo  muội  mà  làm.  Chuyện  liên  quan  mối  luân 

thường lớn lao của con người nên tôi cũng chẳng thẹn mà bàn bạc. Bất Huệ 

tôi  người  kém  đức  mỏng,  trăm  điều  chẳng  làm  được  một,  ăn  bám  Phổ  Đà, 

tạm kéo dài hơi tàn, không dám làm thầy cho người. Vì thế, trước kia ông Tạ 

Ân Quang cũng nói lời ấy, nhưng đều từ tạ chẳng nhận. 

Các hạ quy  y  Tam  Bảo  thì  hãy chọn  lấy  người phẩm  hạnh  đoan chánh, 

đàng hoàng ở chỗ mình, bái người ấy làm thầy bèn trở thành đệ tử của Như 

Lai. Từ đây  về sau, trong  thư từ chớ  nhắc đến chữ quy  y  nữa. Quê  ngài  đã 

không có người thông minh, Quang tôi tự thẹn đạo nghiệp chưa thành, chẳng 

dám làm thầy, nhưng vẫn tùy duyên khai thị. Ví như người không chân, một 

bước  khó  dời,  ngồi  yên  giữa  ngã  ba,  có  người  muốn  về  thẳng  quê  nhà, 

nhưng không biết đường lối, bèn chỉ cho người ấy đường đúng, mau về quê 

nhà.  Người  muốn  về  nhà  ấy  trọn  chẳng  vì  người  chỉ  đường  kia  không  đi 

được mà vứt bỏ lời ấy vậy. 



---o0o--- 

16. Trả lời thư cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ hai) 







Ông gởi thư cho biết đang lễ kinh Pháp Hoa, nhiếp tâm niệm Phật, và 

muốn bớt lỗi nhưng chưa thể, toan dựa theo Công Quá Cách để thường ngày 

kiểm điểm. Đủ thấy gần đây ông siêng năng tu, đáng cho tôi học theo, chẳng 

như  người  đời  nay  chỉ  muốn  mua  danh  chuốc  dự,  dối  mình  lừa  người  mới 

cam. May mắn thay, may mắn thay! 

Lễ  tụng  trì  niệm,  các  thứ  tu  trì  đều  phải  lấy  thành  kính  làm  chủ.  Nếu 

thành kính cùng cực thì công đức sẽ như trong kinh nói:  “Dẫu thuộc địa vị 

 phàm  phu,  tuy  chưa  thể  viên  đắc,  nhưng  sở  đắc  của  người  ấy  đã  khó  thể 

 nghĩ  bàn” .  Nếu  không  thành  kính  sẽ  giống  như  diễn  tuồng,  khổ,  sướng, 

buồn,  vui  đều  là  giả  vờ,  chẳng  do  nội  tâm  phát  ra.  Dẫu  có  công  đức  cũng 

chẳng thể vượt khỏi si phước trong nhân thiên mà thôi; nhưng ắt sẽ lại ỷ vào 

si  phước ấy tạo ác  nghiệp, cái  khổ  tương  lai khi  nào  hết được?  Hãy đem  ý 

này bảo khắp bè bạn, ngõ hầu tu thì phải chân tu, hành thì phải thật hành, lợi 

ấy  rộng  khắp!  Quy  củ  bái  kinh  [như  ông]  đã  lập  về  Lý  cố  nhiên  vô  ngại, 

nhưng nếu luận về sự tướng, nếu lễ bái chung chung thì nên niệm Nam Mô 

Đại Thừa Diệu Pháp Liên Hoa Kinh, Pháp Hoa Hội Thượng Phật Bồ Tát, lễ 

xuống, tưởng bài kệ lễ kinh như sau:  



 Chân không pháp tánh như hư không, 

  

 Thường trụ pháp bảo nan tư nghị, 

  

 Ngã thân ảnh hiện pháp bảo tiền. 

  

 Nhất tâm như pháp quy mạng lễ  



(Tạm dịch:  



Chân không pháp tánh như hư không, 



Pháp bảo thường trụ khó nghĩ bàn, 



Thân con hiện bóng trước pháp bảo, 



Nhất tâm như pháp quy mạng lễ)  



Tưởng  toàn  bộ  kinh  văn  phóng  quang,  và  những  vị  Phật,  Bồ  Tát  đã 

nói trong kinh đều phóng quang chiếu đến thân mình và pháp giới hữu tình. 

Nếu lễ từng chữ hãy niệm  “nhất tâm đảnh lễ Đại Thừa Diệu Pháp Liên Hoa 

 Kinh chữ…. Pháp Bảo”, lễ chữ nào niệm chữ đó, từ  “như thị ngã văn”  cho 

đến hết kinh đều niệm như vậy. Nhưng pháp quán tưởng thật chẳng phải là 

chuyện  dễ.  Nếu  chẳng  rõ  thấu  Lý  và  tâm  thức  rối  loạn,  rất  có  thể  khởi  lên 

các  ma  sự.  Chỉ  lấy  chí  thành  cung  kính  làm  chủ,  quán  được  thì  quán.  Nếu 

không,  cứ dốc  cạn  lòng  thành  đến  cùng  cực,  cứ  lễ  thẳng  ngay  vào  kinh  thì 

cũng được công đức vô lượng. 

Như ông  lập chương trình  [lễ kinh] là đối trước kinh  mà  lạy, lạy  xuống 

tưởng  bài  kệ,  ngẩng  lên  lại  niệm  Phật,  quán  Phật  thì  chẳng  bằng  thờ  kinh 

trước tượng Phật, chuyên lễ một đức A Di Đà Phật cho chuyên tinh nhất trí. 

Chớ  bảo  duyên  tưởng  một  vị  Phật  công  đức  chẳng  lớn  bằng  duyên  tưởng 

nhiều  vị  Phật.  Phải  biết  A  Di  Đà  Phật  là  Pháp  Giới  Tạng  Thân,  một  mình 

Phật A Di Đà có đủ toàn thể công đức của tất cả mười phương pháp giới chư 

Phật, như những hạt châu nơi cái lưới của Thiên Đế, ngàn hạt châu in bóng 

trong  một  hạt châu,  một  hạt châu trọn khắp ngàn  hạt châu, nêu  lên  một  mà 

thâu trọn tất cả, chẳng thiếu, chẳng thừa. Nếu là bậc đại sĩ tu hành đã lâu thì 

cảnh duyên rộng lớn chẳng ngại, cảnh càng rộng tâm càng chuyên nhất. Nếu 

là  kẻ  sơ  tâm  mạt  học  mà  duyên  cảnh  rộng  thì  tâm  thức  phân  tán,  nhưng 

chướng sâu huệ cạn rất có thể khiến cho các ma sự khởi lên. Vì thế, đức Phật 

Thế Tôn ta và chư Tổ các đời đều dạy nhất tâm chuyên niệm A Di Đà Phật 

là  vì  lý  do  này.  Đợi  đến  khi  nào  niệm  Phật  chứng  được  tam-muội  thì  trăm 

ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  diệu  nghĩa,  thảy  đều  đầy  đủ.  Cổ  nhân  nói:   “Đã 

 tắm trong biển cả ắt dùng nước trăm sông. Thân đã đến điện Hàm Nguyên, 

 cần gì hỏi Trường An chi nữa!”  có thể nói là hình dung [ý này] khéo nhất. 

Còn như việc dứt ác tu thiện, cật lực kiểm điểm, xét mình thì tuy không 

gì  hay  hơn  Công  Quá  Cách,  nhưng  nếu  tâm  chẳng  lấy  thành  kính  làm  chủ, 

dẫu hằng ngày ghi công, chép tội cũng chỉ là viết xuông. Ở nơi đây, chưa có 

sách Công Quá Cách.  Theo  như tôi thấy,  chỉ  nên trọng  lòng kính,  giữ  lòng 

thành, trong mười hai thời, chẳng có một niệm hư phù lười nhác, coi thường. 

Ứng  xử  với  người  đời  chỉ  giữ  lòng  trung  hậu,  khoan  thứ thì  trong  hết  thảy 

thời,  hết thảy chỗ, ác  niệm chẳng thể  khởi từ đâu được!  Ví  như túc  nghiệp 

xui khiến, ngẫu nhiên phát sanh, nhưng luôn giữ lòng thành kính, trung hậu, 

khoan thứ, sẽ tự có thể vừa khởi niệm liền nhận biết, biết rồi liền mất, quyết 

chẳng đến nỗi phát sanh, nẩy nở khiến cả ba nghiệp phải xuôi theo nó. 

Sở dĩ tiểu nhân giả vờ làm thiện mà thật ra làm ác là vì nghĩ rằng người 

khác  không  biết  mà  mình  biết,  chẳng  biết  rằng  những  kẻ  không  biết  chỉ  là 

phàm phu thế gian đó thôi. Nếu là thánh nhân đắc đạo cố nhiên biết rành rẽ; 

chư thiên, quỷ thần tuy chưa đắc đạo nhưng do quả báo đắc Tha Tâm Thông 

cũng đều biết rõ ràng. Huống hồ Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, chư Phật: 

Tha  Tâm  đạo  nhãn  thấy  trọn  ba  đời  như  nhìn  lòng  bàn  tay  ư!  Muốn  người 

khác không biết, chỉ có chính mình không làm mà thôi! Nếu tự mình biết thì 

thiên địa, quỷ thần, Phật, Bồ Tát v.v… không vị nào không biết, không thấy 

tất cả. Nếu biết nghĩa này thì dẫu ở trong nhà tối phòng kín cũng chẳng dám 

coi thường, biếng nhác. Dẫu nơi người ta không biết cũng chẳng dám manh 

nha ác  niệm  bởi thiên địa, quỷ  thần, chư Phật,  Bồ Tát  v.v… đều cùng biết. 

Dẫu là kẻ không biết hổ thẹn, biết được nghĩa này, cũng sẽ hổ thẹn vô ngần, 

huống gì bậc chân tu thực tiễn! 

Vì thế, muốn giảm bớt lỗi, trước hết phải khởi đầu từ chỗ sợ chư thánh 

phàm  đều  biết  đều  thấy.  “Thấy  tiên  triết  nơi  canh,  nơi  tường,  cẩn  thận,  dè 

 dặt ngay cả với bóng áo”  59, vẫn chỉ là lời nói thiển cận ước theo tình kiến 

thế gian. Thật ra, tâm ta cùng mười phương pháp giới bản thể hợp nhau khít 

khao.  Do  ta  mê  nên  cái  biết  bị  hạn  cuộc  nơi  một  thân.  Mười  phương  pháp 

giới  thánh  nhân  triệt  chứng  Pháp  Giới  Tạng  Tâm  sẵn  có  nơi  tự  tâm,  phàm 

hết thảy hữu tình trong pháp giới khởi tâm động niệm thì các ngài không gì 

chẳng  tự  biết,  tự  thấy.  Vì  cớ  sao?  Vì  cùng  bẩm  thọ  Chân  Như,  ta  -  người 

không  hai. Nếu biết  nghĩa  này, ắt sẽ run sợ, kiêng dè, chú trọng  lòng kính, 

gìn giữ lòng thành, thoạt đầu phải ra sức dứt vọng, lâu ngày không vọng nào 

có thể khởi được! (Ác niệm vốn thuộc vọng tưởng, nếu không giác chiếu sẽ 

thành ác thật sự. Nếu có thể giác chiếu thì vọng tưởng giảm, chân tâm hiện)  



---o0o--- 

17. Trả lời thư cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ ba) 





Mỗi lời trong thư đều chân thật, muốn được lợi ích nơi Phật pháp, chỉ 

vì  chưa  biết  duyên  do  Tịnh  Độ,  tâm  nguyện  bèn  thành  trái  nghịch  Phật 

nguyện. Trong thế gian, người tu trì cầu liễu sanh tử thì nhiều, nhưng thường 

là dùng ngu kiến của chính mình để suy lường đại pháp chẳng thể nghĩ bàn 

của  Như  Lai,  đến  nỗi  xoay  xe  sai  hướng60,  không  thể  liễu  thoát.  Đời  này 

còn chưa chánh kiến, huống chi đời mai sau! Vạn nhất lại được thân người, 

lại  bị  si  phước  đã  tu  trong  đời  này  làm  mê,  mong  chi  lại  càng  tinh  tấn  cầu 

xuất ly nữa ư? 

Phật  nói  hết  thảy  pháp  môn  Đại,  Tiểu,  Quyền,  Thật  đều  phải  cậy  vào 

công lực của chính mình để đoạn Hoặc chứng chân mới thoát được sanh tử. 

Nếu  còn  sót  mảy  may  Hoặc  nghiệp,  sanh  tử  quyết  định  khó  ra.  Do  vậy,  từ 

đời này sang đời khác, từ kiếp này qua kiếp khác, xoay vần tu trì, nếu có sức 

lực  đầy  đủ,  tiến  thẳng  chẳng  lùi,  ắt  được  liễu  thoát.  Đa  phần  là  đang  giác 

chợt mê, tiến ít lùi nhiều trải kiếp số như bụi trần, chẳng thể xuất ly. Do vậy, 

ông  lẫn  tôi  đến  nay  vẫn  là  phàm  phu,  đều  là  vì  không  biết  đến  pháp  môn 

Tịnh Độ độ khắp ba căn, chí cực viên đốn của Như Lai vậy. Dẫu ông chưa 

thân cận tri thức nhưng đã từng tụng kinh Di Đà, kinh Vô Lượng Thọ, Thập 

Lục  Quán  kinh,  và  các  bài  Tịnh  Độ  Phát  Nguyện  Văn,  Long  Thư  Tịnh  Độ 

Văn,  Quy  Nguyên  Trực  Chỉ,  những  sách  ấy  thảy  đều  dạy  vãng  sanh  ngay 

trong đời này, riêng ông lại muốn chuyển sang đời sau. 

Phật thương chúng sanh  không sức đoạn  Hoặc, khó  liễu sanh tử;  vì thế 

riêng mở pháp môn hoành siêu61 cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. 

Bất luận đoạn Hoặc hay không, nếu đầy đủ lòng tin chân thành, nguyện thiết 

tha  trì  danh  hiệu  Phật  (đây  là  Chánh  Hạnh)  và  tu  trì  các  điều  thiện,  hồi 

hướng  vãng  sanh  (đây  là  Trợ  Hạnh),  không  một  ai  chẳng  được  vãng  sanh. 

Dẫu kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác, lâm chung tướng địa ngục hiện, nếu tâm thức 

không  mê,  nghe  thiện  tri  thức  dạy  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Nếu 

niệm  được  mười  tiếng,  hoặc  chỉ  một  tiếng,  ngay  khi  đó  mạng  chung  cũng 

được  vãng  sanh  (điều  này  chép  trong  Thập  Lục  Quán  Kinh,  Hạ  Phẩm  Hạ 

Sanh Chương là lời chân thành từ kim khẩu). Đã vãng sanh liền được cao dự 

hải  hội,  vĩnh  viễn  thoát  luân  hồi;  dần  dần  tấn  tu  viên  thành  Phật  Quả.  Tội 

nhân nghịch ác như thế nếu chẳng được nghe pháp chẳng thể nghĩ bàn này, 

trải  kiếp  số  nhiều  như  vi  trần,  khó  thoát  khỏi  địa  ngục.  Ngạ  quỷ,  súc  sanh 

còn  khó  được  sanh  vào,  huống  gì  lại  được  làm  thân  người  để  tu  hành  liễu 

sanh tử? 

Hãy  nên  phát  tâm  quyết  định,  lâm  chung  nhất  định  muốn  sanh  về  Tây 

Phương. Đừng nói chi thân người tầm thường kém cỏi chẳng muốn thọ nữa, 

ngay cả làm vua trời - người và xuất gia làm Tăng, nghe một hiểu ngàn, đắc 

Đại  Tổng  Trì,  làm  thân  cao  tăng  đại  hoằng  pháp  hóa,  lợi  khắp  chúng  sanh 

cũng xem như cỏ độc, rừng tội, quyết định chẳng sanh một niệm tâm muốn 

hưởng. Quyết định như thế thì Tín - Nguyện - Hạnh của chính mình mới có 

thể cảm được Phật; thệ nguyện của Phật mới nhiếp thọ được mình, cảm ứng 

đạo giao được Phật tiếp dẫn, lên thẳng chín phẩm, vĩnh viễn thoát khỏi luân 

hồi. Tam Quy, Ngũ Giới là cửa ban đầu để vào Phật pháp, tu các pháp môn 

khác đều nương vào đây để nhập, huống chi pháp  môn Tịnh Độ giản dị, dễ 

dàng nhất, chí viên, chí đốn chẳng thể nghĩ bàn? Chẳng soi xét tam nghiệp, 

chẳng  trì  Ngũ  Giới  sẽ  không  có  phần  được  thân  người  lần  nữa,  huống  gì 

muốn được thân liên hoa hóa sanh, đầy đủ quang minh tướng hảo ư? 

Ông nói chiều tà đường xa, nên theo đường thẳng tắt thì hãy chuyên đọc 

tụng ba kinh Tịnh Độ và Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, nghiên cứu chú sớ 

của các kinh Tịnh Độ, còn các Ngữ Lục, Kim Cang, Pháp Hoa hãy nên để ra 

ngoài, vì việc nào cần gấp thì phải làm trước, không chia tâm làm hai vậy. 

Còn như chuyện giảm bớt lỗi, quả thật là công phu thiết yếu của cả Nho 

lẫn Phật. Cừ Bá Ngọc lúc năm  mươi tuổi biết bốn  mươi chín năm trước sai 

trái, bảo với người khác:  “Muốn giảm bớt lỗi nhưng chưa thể”.  Chuyện này 

quả thật là dụng công nơi ý, chứ không phải là thân - miệng có lỗi! Tại gia 

cư  sĩ  hằng  ngày  cùng  người  đời  thù  tạc,  phải  nên  khăng  khắng  đề  phòng. 

Nếu không, chẳng những ý nghiệp không tịnh, mà thân - miệng cũng có thể 

ô uế không tịnh. Muốn cho cả mình lẫn người cùng được lợi, không gì bằng 

biết nhiều về những lời lẽ hành vi [của cổ nhân] để làm khuôn phép. An Sĩ 

Toàn Thư quả là kỳ thư bậc nhất xưa nay dung thông tâm pháp cả Phật lẫn 

Nho, trình bày rõ nhân quả báo ứng và phương pháp tu trì cho cả đạo lẫn tục, 

nên thường mở ra xem, ngõ hầu không mối nghi nào chẳng được gỡ, không 

hạnh nào chẳng cẩn thận. Pháp Uyển Châu Lâm lại càng rộng lớn, tuy không 

phải là kinh điển thậm thâm, nhưng [sách ấy giúp] kẻ sơ tâm từ cạn vào sâu, 

không bị phạm  lỗi  hiểu  lầm. Nếu trước  hết chẳng  hiểu tội  phước  nhân quả, 

lại toan dò ngay vào diệu lý Đệ Nhất Nghĩa Đế Thật Tướng, chỉ e kiến giải 

không  rõ  ràng,  hiểu  nhầm  ý  nghĩa,  coi  mê  là  ngộ,  cầu  thăng  lên  trái  lại  bị 

đọa! 

Ông  đã  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  nên  lấy  bài  Tân  Định  Tịnh  Độ  Phát 

Nguyện Văn của đại sư Liên Trì làm chánh (Tỉnh Am Ngữ Lục quyển Hạ có 

chú giải bài phát nguyện này, tự đọc sẽ biết được chỗ hay khéo của nó). Ông 

tự lập bốn nguyện, hoặc dùng kèm hoặc không dùng đều được. Bài nguyện 

văn ấy Sự lẫn Lý chu đáo, trọn không sót một pháp, một nghĩa nào. Ngài nói 

bao  quát  pháp  giới  không  sót;  ông  nói  là  đại  thiên,  đem  so  với  lượng  của 

pháp giới khác gì đem một hạt bụi sánh với đại địa, đem một giọt nước sánh 

với biển cả. 

Xem khắp thư ông, tợ hồ chân thật dụng công nơi tâm địa, nhưng kẻ học 

ngày  nay  thường  hay  chuyên  nói  lời  giả,  chẳng  tu  thật  hạnh.  Ý  muốn  mua 

danh chuốc dự để cầu thể diện, trọn chẳng phải là chân thật tự xét, giảm lỗi 

mà nói lời ấy. Đấy gọi là tự hại, là tự vứt bỏ, là đại vọng ngữ, là không biết 

hổ thẹn. Nếu không phải vậy thì là bậc thánh hiền. Nếu mang cái thói ấy thì 

là phường hạ lưu, là tội nhân nơi pháp, là nghịch tử của Phật. Có thì hãy sửa, 

không thì càng cố gắng, trực tâm trực hạnh mới hợp với Phật. Lại tự mình đã 

tu trì Tịnh  nghiệp (tức  là sửa  lỗi  hướng  thiện  và  niệm  Phật,  ngay  trong đời 

này  liền  nguyện  vãng  sanh  Tây  Phương)  thì  cũng  nên  dạy  hết  thảy  những 

người  quen  biết  cũng  tu  Tịnh  nghiệp.  Hãy  nên  dựa  theo  phần  Phổ  Khuyến 

trong  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn  khiến  họ  tùy  phận  tùy  lực  gieo  thiện  căn 

chẳng thể nghĩ bàn này. 

Nay đã muốn dạy người thì phải từ thân đến sơ, nỡ để thê thiếp con cái 

chẳng được lợi ích này ư? Văn Vương nêu gương cho vợ mình, [gương ấy] 

lan đến anh em, rồi lan ra khắp đất nước khiến nước nhà yên ổn62. Tự hành, 

hóa  tha  trong  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  không  ai  chẳng  vậy.  Ông  chuyên 

cầu vãng sanh, sáng sớm ngoài mười niệm ra, phàm đi, đứng, nằm, ngồi, nói 

năng, im lặng, động, tịnh, mặc áo, ăn cơm, đại tiện, tiểu tiện, trong hết thảy 

lúc, hết thảy chỗ, đều nên lấy sáu chữ hồng danh đặt nơi tâm - miệng. Nhưng 

ở  chỗ  đúng  pháp,  đúng  thời  thì  niệm  ra  tiếng  hay  niệm  thầm  đều  tùy  nghi. 

Nếu nhằm lúc đại tiểu tiện, ngủ nghỉ, chỉ nên niệm thầm, chớ niệm ra tiếng. 

Niệm  thầm  công  đức  vẫn  bằng  như  niệm  ra  tiếng.  Niệm  ra  tiếng  thì  không 

cung kính, nếu nằm niệm lại còn bị tổn khí, không thể không biết! 

Phải  biết  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  đừng  nói  là  phàm  phu  không 

hiểu, ngay cả thánh nhân Tiểu Thừa cũng không thể hiểu nổi, bởi pháp này 

thuộc  về  cảnh  giới  Đại  Thừa  chẳng  thể  nghĩ  bàn  vậy.  Tiểu  thánh  hồi  tâm 

hướng Đại mới hòng đạt tới. Phàm phu nếu không dùng tín - nguyện để cảm 

Phật, dẫu có tu hết thảy các hạnh thù thắng khác cùng với hạnh trì danh thù 

thắng vẫn chẳng thể vãng sanh. Do vậy, tín - nguyện là khẩn yếu nhất. Ngài 

Ngẫu  Ích  nói:   “Được  vãng  sanh  hay  không  toàn  là  do  có  tín  nguyện  hay 

 không? Phẩm vị cao hay thấp toàn là do trì danh sâu hay cạn”,  đấy chính là 

lời  phán  định  đanh  thép  dẫu  ngàn  đức  Phật  xuất  thế  cũng  không  thay  đổi 

được.  Tin  cho  tới  nơi,  đảm  bảo  ông  sẽ  có  phần  nơi  Tây  Phương  (A  Di  Đà 

Kinh,  Vô  Lượng  Thọ  Kinh,  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  –  còn  gọi  là  Thập 

Lục  Quán  Kinh,  gọi  là  Tịnh  Độ  Tam  Kinh.  Thêm  vào  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện Phẩm gọi là Tịnh Độ Tứ Kinh, hình như chỉ có một bản Tịnh Độ Tứ 

Kinh.  Còn  như bản  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  do  ông  Ngụy  Thừa  Quán  khắc  in 

thì lại y theo những kinh khác để tăng bổ thêm. Về lý tuy là hữu ích, nhưng 

sự thật lại sai lầm nhiều, không thể noi theo đó được)  



---o0o--- 

18. Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ tư) 







Nhận  được  thư,  biết  gần  đây  cư  sĩ  tu  trì  thân  thiết,  tự  trách,  bớt  lỗi, 

mong thành thánh thành hiền, chẳng phải là uổng mang hư danh tu hành mà 

thôi, mừng vui vô lượng. Phàm muốn học Phật, Tổ liễu sanh tử, phải bắt đầu 

từ hổ thẹn, sám hối, dứt ác tu thiện (hổ thẹn, sám hối, dứt ác tu thiện chính là 

tự trách, giảm lỗi, khắc kỷ, giữ lễ. Nếu có thể tự trách sẽ tự nhiên ít lỗi, ít lỗi 

chính là thực hành chuyện khắc kỷ. Đã khắc kỷ sẽ tự nhiên giữ được lễ). Ăn 

chay, răn nhắc, ý thật chân thành, thiết tha. Nhưng phải thật sự thực hiện, tận 

lực mà làm. Nếu không sẽ trở thành vọng ngữ bậc nhất trong các vọng ngữ. 

Biết không khó, làm được mới khó. Thế gian bao kẻ thông minh, đều chỉ nói 

chứ  không  làm,  hết  cả  đời  này,  uổng  công  đến  núi  báu  trở  về  tay  không. 

Đáng đau tiếc thay! Đáng đau tiếc lắm! 

Còn như vọng niệm đầy dạ, thấp thoáng qua lại quấn quýt nơi ý tưởng là 

vì  chưa  thật  sự  đề  khởi  chánh  niệm  vậy.  Nếu  như  chánh  niệm  chân  thành, 

khẩn  thiết,  ắt  ý  tưởng  sẽ  xuôi  theo  chuyên  chú  chánh  niệm  một  cảnh  vậy. 

Đấy gọi là kiềm chế đúng pháp khiến cho giặc cướp đều thành con đỏ. Kiềm 

chế  sai  đường,  dẫu  chân  tay  cũng  trở  thành  oán  gia.  Còn  là  phàm  phu,  ai 

không phiền não? Phải đề phòng trước trong lúc bình thời; tự nhiên gặp cảnh 

chạm duyên, phiền não chẳng đến nỗi bộc phát. Dẫu có phát cũng sẽ nhanh 

chóng giác chiếu khiến phiền não bị tiêu diệt. 

Cảnh khởi phiền não, nào phải chỉ  một, nhưng gây nên phiền não nhiều 

nhất chỉ có mấy cảnh như tài sắc và thuận - nghịch mà thôi. Nếu biết của cải 

vô  nghĩa,  hại quá rắn độc, sẽ chẳng  lâm  vào cảnh  phiền  não  vì  lấy của cẩu 

thả. [Biết] tạo phương tiện cho người, rốt cuộc vẫn là tạo tiền trình cho chính 

mình, sẽ không bị phiền não khi gặp kẻ cùng quẫn, cấp bách, hoạn nạn cầu 

cứu mà do tiếc của chẳng chịu giúp cho. Về sắc thì dẫu đối trước dung mạo 

như hoa, như ngọc, thường giữ ý tưởng coi như chị, như em. Dẫu nhìn thấy 

kỹ nữ, vẫn nghĩ như thế, sanh lòng thương xót, sanh tâm độ thoát, sẽ không 

bị phiền não thấy sắc đẹp động lòng ham  muốn. Vợ chồng kính trọng nhau 

như khách, coi thê thiếp như ân nhân giúp mình có con nối dõi, chẳng dám 

coi họ như món đồ thỏa dục hành lạc thì không bị phiền não do ham sắc dục 

đến nỗi diệt thân, vợ không thể sanh, con không thể thành lập. Dạy dỗ, uốn 

nắn  con  cái  từ  nhỏ  sẽ  không  có  phiền  não  con  cái  ngỗ  nghịch  cha  mẹ,  bại 

hoại  môn  phong.  Còn  như  gặp  cảnh  ngang  trái  phải  sanh  lòng  thương  xót, 

thương  nó  vô  tri,  không  biết  suy  xét.  Lại  nên  nghĩ  do  mình  đời  trước  từng 

não hại nó nên nay mới gặp cảnh này hòng trả nợ xưa, tâm sanh hoan hỷ sẽ 

không có phiền não ngang trái báo thù. Nhưng những điều vừa nói trên đây 

là dành dạy cho kẻ sơ cơ. 

Nếu  là bậc  đại sĩ  tu  lâu đã  rõ Ngã  Không  thì vô tận  phiền  não đều  hóa 

thành đại quang minh tạng. Ví như đao do mài mà bén, vàng do luyện được 

thuần, sen do bùn lầy bón tưới  mới được thanh tịnh sáng sạch. Cảnh không 

tự tánh, tổn  hại  hay  ích  lợi  là do người. Tam  nghiệp, tứ nghi  (tứ nghi  là đi, 

đứng,  nằm,  ngồi)  thường  giữ  như  “bốn  điều  không”  của  Nhan  Uyên.  Ngũ 

Giới, Thập Thiện phải học theo “ba lần phản tỉnh” của Tăng Tử. Dẫu nhà tối 

không ai thấy, nhưng thiên địa, quỷ thần đều biết. Niệm vừa mới manh nha, 

ẩn kín, vi tế, tội - phước đã phân định rạch ròi một trời, một vực! Nếu có thể 

tu tỉnh như vậy, sẽ thấy mọi cử động đều lành, ác chẳng thể sanh từ đâu cho 

được! Đây chính là quy củ rộng lớn của việc chánh tâm thành ý, chớ cho là 

đạo Thích vụn vặt, chẳng giản dị, nhanh chóng như đạo Nho. 

Nếu  luận  về  pháp  môn  Niệm  Phật  thì  chỉ  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  - 

Hạnh  làm  tông  yếu,  đầy  đủ  ba  pháp  quyết  định  vãng  sanh.  Nếu  không  tin 

thật, nguyện thiết, dẫu có chân hạnh cũng chẳng thể vãng sanh, huống gì tu 

hành hời hợt, hờ hững ư? Ngài Ngẫu Ích đã nói:  “Được sanh hay không toàn 

 là do có tín nguyện hay không. Phẩm vị cao hay thấp là do trì danh sâu hay 

 cạn”.  Đấy chính là lời bàn luận thường hằng ba đời chẳng đổi được, là đạo 

mầu  độ  khắp  ba  căn  vậy,  phải  dốc  toàn  thân  dựa  theo  đó  mới  hòng  chứng 

được ích lợi thật sự. Ba điều Tín - Nguyện - Hạnh đều được giải thích tường 

tận trong sách Thập Yếu, nhưng trọng yếu nhất là phần thứ ba là phần Minh 

Tông (minh định tông chỉ của một bản kinh) thuộc đoạn Ngũ Trùng Huyền 

Nghĩa của sách Yếu Giải đã phát huy ba pháp này đến  mức tinh xác, tường 

tận  nhất.  Trong  những  phần  sau,  đoạn  nào,  tiết  nào  cũng  đều  chỉ  bày,  hãy 

nên đọc kỹ, không thể viết đầy đủ hết. 

Còn  như  niệm  Phật,  tâm  khó  quy  nhất,  hãy  nên  nhiếp  tâm  khẩn  thiết 

niệm, sẽ tự có thể quy nhất. Pháp nhiếp tâm không pháp nào chẳng trước hết 

phải  chí  thành  khẩn  thiết.  Tâm  không  chí  thành  mà  muốn  nhiếp  tâm  thì 

không  có  cách  nào  cả!  Nếu  đã  chí  thành  mà  vẫn  chưa  thuần  nhất,  hãy  nên 

lắng tai nghe kỹ, bất luận niệm ra tiếng hay niệm thầm, đều phải niệm từ tâm 

khởi,  tiếng  từ  miệng  lọt  ra,  âm  thanh  lọt  vào  tai  (niệm  thầm  dẫu  miệng 

không  động,  nhưng  trong  ý  vẫn  có  tướng  miệng  niệm),  tâm  -  miệng  niệm 

cho rõ ràng, rành mạch, tai nghe cho rõ ràng, rành mạch. Nhiếp tâm như thế, 

vọng niệm tự dứt. 

Nếu vọng niệm vẫn còn nổi sóng, thì dùng pháp Thập Niệm Ký Số, tức 

là  đem  sức  lực  toàn  tâm  đặt  nơi  một  tiếng  Phật  hiệu,  dẫu  muốn  khởi  vọng 

cũng không có sức. Diệu pháp nhiếp tâm niệm Phật rốt ráo này xưa kia các 

vị hoằng truyền Tịnh Độ chưa đề cập đến là vì căn tánh con người [khi ấy] 

còn  thông  lợi,  chẳng  cần  phải  làm  như  thế  mới  có  thể  quy  nhất  được!  Ấn 

Quang do tâm khó chế phục, mới biết cái hay của pháp này. Càng thử càng 

thấy hay, chẳng phải là nói mò đâu nhé. Nguyện khắp thiên hạ những kẻ độn 

căn đời sau đều cùng sử dụng khiến cho vạn người tu vạn người về. 

Pháp Thập Niệm Ký Số vừa nói đó chính là trong lúc niệm Phật, từ một 

câu  đến  mười  câu  phải  niệm  cho  phân  minh,  lại  phải  nhớ  phân  minh,  đến 

mười câu là thôi. Lại phải niệm từ một câu đến mười câu, chẳng được niệm 

hai  mươi,  ba  mươi.  Niệm  đâu  nhớ  đấy,  không  được  lần  chuỗi,  chỉ  dựa  vào 

tâm để nhớ. Nếu nhớ thẳng vào mười câu thấy khó thì chia thành hai hơi, tức 

là từ câu thứ nhất đến câu thứ năm và từ câu thứ sáu đến câu thứ mười. Nếu 

vẫn thấy mệt, nên từ câu một đến câu ba, từ câu bốn đến câu sáu, từ câu bảy 

đến câu mười, chia làm ba hơi để niệm. Niệm cho rõ ràng, nhớ cho rõ ràng, 

nghe cho rõ ràng, vọng niệm không chỗ chen chân, nhất tâm bất loạn, niệm 

lâu ngày sẽ tự được. 

Phải  biết  mười  niệm  này  giống  như  cách  nhiếp  vọng  bằng  pháp  Thập 

Niệm  buổi  sáng,  nhưng  công  dụng  khác  xa.  Buổi  sáng  mười  niệm  thì  hết 

một  hơi  là  một  niệm, chẳng  luận số câu  niệm  Phật  nhiều - ít. Cách  này  lấy 

một câu Phật hiệu làm một niệm, còn cách kia chỉ có thể niệm mười hơi vào 

buổi  sáng.  Nếu  niệm  hai  mươi,  ba  mươi  hơi  sẽ  tổn  khí  thành  bệnh.  Cách 

niệm này một niệm là  một câu Phật hiệu, tâm biết một câu, niệm  mười câu 

Phật hiệu, tâm biết mười câu. Từ một đến mười, rồi lại từ một đến mười, dẫu 

cả ngày  niệm  mấy  vạn tiếng cũng đều  nhớ như thế. Chẳng  những  trừ vọng 

lại  còn  dưỡng  thần  tốt  nhất.  Niệm  mau  hay  chậm  trọn  không  trở  ngại,  từ 

sáng đến tối, không gì không thích hợp. 

So với cách lần chuỗi nhớ số, lợi ích khác nhau một trời một vực. Cách 

kia (tức cách niệm bằng lần chuỗi) thân mệt, thần động, cách này thân nhàn 

tâm  an.  Nhưng  lúc  làm  việc  nếu  khó  nhớ  số  thì  cứ  khẩn  thiết  niệm  thẳng. 

Làm việc xong, lại nhiếp tâm nhớ số như cũ. Dẫu ý niệm loang loáng đến đi, 

cũng vẫn quẩn quanh chuyên chú nơi một cảnh Phật hiệu. Đại Thế Chí nói: 

 “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam Ma Địa, ấy là bậc nhất”.  

Kẻ lợi căn chẳng cần phải nói nữa, nếu là hạng độn căn như bọn ta, bỏ pháp 

Thập Niệm Ký Số này, muốn nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, thật khó 

khăn lắm! 

Lại phải biết pháp nhiếp tâm niệm Phật này tuy cạn mà sâu, tuy nhỏ mà 

lớn,  là  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Chỉ  nên  thường  ngửa  tin  lời  Phật,  chớ  vì 

mình  thấy  không  đến  nơi  đến  chốn  bèn  sanh  nghi  hoặc,  đến  nỗi  thiện  căn 

nhiều kiếp do đây bị mất, chẳng thể rốt ráo tự đạt được lợi ích thật sự, đáng 

buồn  lắm!  Lần  chuỗi  niệm  Phật  chỉ  nên  làm  trong  hai  lúc  đi  và  đứng.  Nếu 

tịnh  tọa  dưỡng  thần,  do  tay  động  nên  thần  chẳng  an,  lâu  ngày  thành  bệnh. 

Pháp Thập Niệm Ký Số này đi, đứng, nằm, ngồi, không gì chẳng thích hợp. 

Lúc  nằm  chỉ  nên  niệm  thầm,  không  được  niệm  ra  tiếng.  Nếu  niệm  ra  tiếng 

thì một là bất kính, hai là tổn khí, hãy nhớ kỹ, nhớ kỹ! 

Cư sĩ nay đã gần năm mươi, thân bị ràng buộc, chưa tham tầm tri thức, 

muốn  liễu  thoát  trong  đời  này  hãy  chỉ  nên  chuyên  chú  một  môn  Tịnh  Độ. 

Kim Cang, Pháp Hoa hãy gác ra ngoài, đợi đến khi thông suốt Tịnh Độ, đã 

đắc nhất tâm rồi mới lại nghiên cứu cũng không muộn. Nếu theo đuổi ngay 

trong  lúc  này, e trí  lực không đủ, được cái kia  mất cái  này. Một pháp chưa 

tinh,  hai  điều  lợi  đều  mất!  Sách  Giản  Ma  Biện  Dị  Lục  thuộc  Thiền  Tông, 

dẫu bậc thông  đạt  giáo  lý sâu  xa còn chưa dễ  gì biết được,  huống  là cư sĩ! 

Phàm  những  sách  vở  của  Thiền  Tông,  nhất  loạt  chớ  nghiên  cứu,  bởi  Thiền 

Tông   “ý  tại ngôn  ngoại”,   nếu  dựa  theo  mặt  chữ để  hiểu  nghĩa  sẽ  hiểu  lầm 

Phật pháp, do nhân lành chuốc lấy quả ác! Thích Thị Kê Cổ Lược là sách sử 

truyện, lấy Thiền Tông làm chánh. Phàm những sách như thế hãy gác lại chớ 

nghiên cứu thì mới nên. 

Tôi thường nói: “Muốn được lợi ích thật sự nơi Phật pháp, phải cầu nơi 

 cung  kính.  Có  một  phần  cung  kính  thì diệt  được  một  phần  tội nghiệp,  tăng 

 một  phần  phước  huệ.  Có  mười  phần  cung  kính,  diệt  mười  phần  tội nghiệp, 

 tăng mười phần phước huệ. Nếu trọn chẳng cung kính, dẫu gieo được viễn 

 nhân, nhưng cái tội khinh nhờn chẳng thể tưởng được nổi!”  Phàm thấy hết 

thảy  những  người  tín  tâm,  đều  đem  ý  này  bảo  họ.  Đây  chính  là  thật  nghĩa 

quyết  định  từ sơ  tâm  cho  đến  rốt  ráo.  Nếu  coi  đó  là  lời  bàn  cổ  hủ  của  ông 

Tăng hủ bại thì chính là tự hại, tự vứt bỏ, nào phải là cô phụ Ấn Quang, mà 

là cô phụ chính mình đó thôi! 



---o0o--- 

19. Thư gởi cư sĩ Trần Tích Châu 





Như Lai xuất thế, thuyết pháp độ sanh, vốn muốn cho hết thảy chúng 

sanh ngay đây được liễu sanh thoát tử, tự chứng vô thượng giác đạo mà thôi. 

Nhưng do căn cơ không bình đẳng, chẳng thể rốt ráo diễn giảng thông suốt 

bản hoài của Phật, chỉ đành tùy thuận cơ nghi, khéo dẫn dụ dần dần. Với kẻ 

đại căn bàn thẳng lẽ xứng tánh, giảng cho Phật thừa khiến họ ngay trong đời 

này viên chứng Phật quả, như Thiện Tài trong kinh Hoa Nghiêm, như Long 

Nữ trong kinh Pháp Hoa v.v…  

Hạng kém hơn thì giảng Bồ Tát thừa, Thanh Văn thừa khiến họ dần dần 

tu  tập,  dần  dần  chứng  quả.  Thấp  hơn  nữa  thì  giảng  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện, 

khiến  cho  họ  chẳng  đọa  ác  đạo,  được  thân  trời,  người,  dần  dần  gieo  thiện 

căn, tùy thiện căn đã gieo lớn hay nhỏ, trong tương lai sẽ nơi pháp tam thừa, 

tùy thiện lực đời trước phát  hiện  mà hoặc là  nương  vào  Bồ Tát thừa, tu  lục 

độ  vạn  hạnh,  tự  chứng  được  Pháp  Thân,  hoặc  nương  theo  Duyên  Giác  - 

Thanh Văn thừa, ngộ Thập Nhị Nhân Duyên  và pháp  Tứ Đế để đoạn  Hoặc 

chứng chân hòng có thể siêu xuất luân hồi, liễu sanh thoát tử. 

Những pháp môn này tuy lớn - nhỏ bất đồng, tiệm - đốn đều khác, nhưng 

mỗi một pháp đều phải do sức chính mình tu tập sâu xa mới hòng đoạn Hoặc 

chứng  chân,  mới  có  thể  vượt  thoát  luân  hồi,  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  trong 

tam giới, hai thứ Kiến Hoặc, Tư Hoặc dẫu còn sót lại mảy  may chẳng đoạn 

thì căn bản sanh tử chưa thể cắt đứt, dẫu có sức Định Huệ sâu, vẫn cứ y như 

cũ không nhờ đâu được giải thoát. Ngay như Tam Quả thánh nhân còn phải 

sanh trong Ngũ  Bất  Hoàn thiên63, phải qua nhiều kiếp  mới chứng Tứ Quả. 

Nếu  chứng  Tứ Quả  thì  căn  bản  sanh  tử đoạn  sạch  không  sót;  nhưng  chỉ  là 

Tiểu Quả Thanh Văn, vẫn phải đem Tiểu Quả mình đã chứng hướng về đại 

đạo  của  Như  Lai,  thừa  nguyện  thọ  sanh  trong  mười  phương  thế  giới,  rộng 

hành lục độ vạn hạnh. Trên cầu Phật đạo, dưới độ chúng sanh, tùy theo công 

hạnh của chính  mình sâu  hay cạn,  là Tiệm hay Đốn sẽ dần dần dự  vào các 

địa vị Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Đẳng Giác. Đến Đẳng Giác 

lại  phá  một  phẩm  vô  minh,  chứng  một  phần  tam  đức64,  liền  nhập  địa  vị 

Diệu Giác thành Phật. 

Trong  giáo  pháp  cả  một  đời  Như  Lai,  những  pháp  môn  đã  nói  tuy  vô 

lượng vô biên, nhưng địa vị chứng nhập rốt ráo chẳng thể vượt ngoài những 

địa vị như vậy. Tuy Thiền Tông chỉ thẳng tâm người, kiến tánh thành Phật, 

thật  là  viên  đốn  thẳng  chóng,  nhưng  kiến  tánh  thành  Phật  là  ước  trên  Pháp 

Thân  vốn có, chứ chẳng  luận trên  nhân quả tu chứng của phàm thánh. Nếu 

luận  theo  địa  vị  tu  chứng  thì  cũng  trọn  chẳng  khác  gì  đường  lối  của  bên 

Giáo. Nhưng trong đời mạt, căn tánh con người hèn kém, tri thức hiếm hoi, 

còn khó tìm được người ngộ, huống hồ bậc thật chứng! 

Như  Lai  biết  các  chúng  sanh  chỉ  cậy  vào  tự  lực  khó  thể  liễu  thoát,  nên 

ngoài  hết thảy các pháp  môn,  riêng  mở  một môn Niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ: Chỉ cần chân tín, nguyện thiết tha, dẫu kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác tội lỗi 

cực  nặng,  lúc  mạng sắp dứt, tướng địa  ngục  hiện, có  thiện tri thức dạy cho 

niệm  Phật.  Nếu  niệm  Phật  được  mười  tiếng,  hoặc  chỉ  mấy  tiếng,  hoặc  chỉ 

một tiếng, cũng được Phật từ lực tiếp dẫn vãng sanh. Huống hồ những ai tu 

hành  sự  thiện  thế  gian,  chẳng  tạo  các  điều  ác?  Nếu  là  người  tinh  tu  phạm 

hạnh,  sức  thiền  định  sâu  thì  phẩm  vị  vãng  sanh  càng  cao,  thấy  Phật  nghe 

pháp thật chóng. Dẫu là người đại triệt đại ngộ, đoạn Hoặc chứng chân cũng 

cần  hồi  hướng  vãng  sanh  để  mong  viên  chứng  Pháp  Thân,  mau  thành  Phật 

quả. 

Các pháp môn khác pháp nhỏ thì đại căn chẳng cần tu, pháp lớn thì tiểu 

căn chẳng thể tu nổi! Chỉ có một môn Tịnh Độ này, độ khắp ba căn, lợi - độn 

gồm  thâu.  Trên  thì  như Quán  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  chẳng  thể 

vượt ra ngoài pháp này, dưới thì Ngũ Nghịch, Thập Ác, chủng tánh A Tỳ địa 

ngục cũng có thể dự vào. Nếu Như Lai chẳng mở ra pháp này thì chúng sanh 

đời mạt muốn trong đời này liễu sanh thoát tử trọn chẳng có hy vọng gì! Tuy 

pháp môn này rộng lớn như thế, nhưng cách tu lại cực giản dị. Do vậy, nếu 

không phải  là kẻ đời trước có thiện căn  Tịnh Độ sẽ khó thể tin chắc không 

nghi.  Chẳng  những  phàm  phu  không  tin,  Nhị  Thừa  còn  đa  nghi.  Chẳng 

những Nhị Thừa không tin, quyền vị Bồ Tát rất có thể còn ngờ. Chỉ có Đại 

Thừa  Bồ  Tát  thuộc  những  địa  vị  sâu  xa  mới  có  thể  triệt  để  thỏa  đáng  tin 

tưởng không nghi. 

Có thể sanh lòng tin sâu xa đối với pháp này, dẫu là phàm phu đầy dẫy 

triền phược thì chủng tánh ấy đã trội vượt bậc Nhị Thừa. Ví như thái tử rớt 

xuống đất, vẫn cao quý hơn quần thần. Tuy tài đức chưa lập, nhưng cậy vào 

sức vua, cảm được báo như thế. Người tu Tịnh Độ cũng giống như vậy. Do 

dùng  tín  nguyện  trì danh  hiệu  Phật, bèn có thể đem cái tâm phàm phu  gieo 

vào  biển  giác  của  Phật,  cho  nên  ngầm  thông  Phật  trí,  thầm  hợp  đạo  mầu. 

Muốn nói pháp tu Tịnh Độ mà không nêu đại lược sự khó khăn của các pháp 

cậy vào tự lực để liễu thoát, và sự dễ dàng của pháp cậy vào Phật lực vãng 

sanh  này  thì  nếu  không  nghi  pháp  cũng  sẽ  nghi  chính  mình.  Nếu  có  mảy 

may tâm nghi sẽ do nghi mà thành chướng. Đừng nói gì không tu, dẫu có tu 

cũng chẳng thể được lợi ích thật sự rốt ráo. Do vậy phải nói: Một pháp Tín 

phải gấp gáp suy cầu, ngõ hầu tạo lòng tin sâu xa đến cùng cực vậy! 

Nói đến Tín thì phải tin Sa Bà quả thật là khổ, Cực Lạc quả thật là vui. 

Sa Bà khổ vô lượng vô biên, nói tóm lại chẳng ngoài tám khổ, tức là: sanh, 

già,  bệnh,  chết,  thương  yêu  phải  xa  lìa,  oán  ghét  phải  gặp  gỡ,  cầu  không 

được, Ngũ Ấm hừng hực. Tám nỗi khổ này dù sang đến cực phẩm hay hèn 

như  ăn  mày,  ai  nấy  đều  có.  Bảy  nỗi  khổ  đầu  là  quả  do  đời  quá  khứ  cảm 

thành.  Suy  nghĩ kỹ ắt tự biết, không cần phải  viết tường tận,  nói  nhiều quá 

tốn  bút  mực.  Cái  khổ  thứ  tám  là  Ngũ  Ấm  hừng  hực  chính  là  hiện  tại  khởi 

tâm  động  niệm  và  những  hành  động,  nói  năng,  chính  là  nhân  của  cái  khổ 

trong vị lai. Nhân quả kéo dắt nhau, nối tiếp không ngừng từ kiếp này sang 

kiếp khác, không thể giải thoát! 

Ngũ Ấm chính là Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức. Sắc chính là cái thân do 

nghiệp báo cảm thành. Thọ, Tưởng, Hành, Thức chính là cái tâm khởi huyễn 

vọng khi tiếp xúc cảnh. Do những pháp “thân tâm huyễn vọng” này bèn khởi 


Hoặc tạo nghiệp nơi sáu trần cảnh như lửa cháy hừng hực chẳng thể ngưng 

tắt nên gọi là  “xí thạnh”  (cháy hừng hực) vậy. Ngoài ra, Ấm 陰(bộ Phụ) có 

nghĩa  là  che  kín,  đồng  nghĩa  với  chữ  Ấm  蔭  (cũng  có  nghĩa  là  che  lấp,  bộ 

Thảo), do năm pháp này che lấp chân tánh chẳng thể hiển hiện, như mây dầy 

che  khuất  mặt  trời.  Tuy  mặt  trời  tỏa  sáng  rực  rỡ,  trọn  chẳng  bị  tổn  giảm, 

nhưng  vì  mây che,  nên chẳng chiếu sáng  được. Phàm  phu chưa đoạn  Hoặc 

nghiệp, bị năm Ấm này chướng ngăn, mặt trời trí huệ nơi bầu trời chân tánh 

chẳng thể hiển hiện, cũng giống như thế. Sự khổ thứ tám này là gốc của hết 

thảy các khổ. 

Người tu đạo sức Thiền Định sâu, đối với cảnh giới sáu trần, trọn chẳng 

chấp  trước,  chẳng  khởi  yêu  -  ghét.  Từ  đây  gia  công  dụng  hạnh,  tiến  lên 

chứng Vô Sanh,  Hoặc  nghiệp sạch  hết, cắt đứt  gốc rễ sanh tử. Nhưng công 

phu  này  thật  chẳng  dễ  dàng,  trong  đời  Mạt  đạt  được  thật  khó.  Vì  thế  nên 

chuyên tu Tịnh nghiệp, cầu sanh Cực Lạc, nương Phật từ lực, vãng sanh Tây 

Phương. Đã được vãng sanh thì liên hoa hóa sanh, không có các khổ. Thuần 

là tướng đồng nam (bé trai), thọ như hư không, thân không tai biến. Những 

cái tên như già, bệnh, chết v.v… chẳng còn nghe đến, huống gì thật có. Theo 

chân  thánh  chúng,  thân  cận  Di  Đà,  nước,  chim,  cây  cối  đều  diễn  pháp  âm, 

tùy căn tánh  mình do nghe pháp bèn chứng. Thân còn trọn chẳng thể được, 

huống  gì  có  oán!  Nghĩ  đến  áo  bèn  có  áo,  nghĩ  ăn  bèn  có  ăn;  lầu,  gác,  nhà, 

viện  đều  do  bảy  báu  hợp  thành,  chẳng  nhọc  sức  người,  chỉ  là  hóa  ra.  Biến 

bảy sự khổ nơi Sa Bà thành bảy niềm vui. Lại thêm thân có đại thần thông, 

có đại oai  lực, chẳng  lìa chỗ  mình  liền có  thể trong  một  niệm ở khắp trong 

mười phương thế giới chư Phật làm các Phật sự, thượng cầu hạ hóa. Tâm có 

đại trí huệ, có đại biện tài, từ một pháp biết Thật Tướng của các pháp. Tùy 

cơ  thuyết  pháp  không  lầm  lạc,  dẫu  nói  bằng  ngôn  ngữ  Thế  Đế  nhưng  đều 

khế  hợp  diệu  lý  Thật  Tướng,  không  có  nỗi  khổ  Ngũ  Ấm  hừng  hực,  hưởng 

niềm vui thân tâm tịch diệt. Vì thế kinh nói:  “Không có các khổ, chỉ hưởng 

 các sự vui, nên gọi là Cực Lạc”.  

Sa Bà khổ, khổ không nói nổi; Cực Lạc vui, vui chẳng ví tầy. Tin sâu lời 

Phật, trọn chẳng nghi hoặc mới gọi là chân tín. Chớ nên dùng tri kiến phàm 

phu ngoại đạo lầm sanh suy lường, bảo các thứ thù thắng trang nghiêm mầu 

nhiệm  trong  Tịnh  Độ  đều  là  ngụ  ngôn,  tỷ  dụ  tâm  pháp,  chẳng  phải  là  cảnh 

thật! Nếu có sự thấy biết tà vạy, sai lầm như thế sẽ mất lợi ích thật sự được 

vãng sanh Tịnh Độ, tai hại quá lớn! Không thể không biết! 

Đã biết Sa Bà là khổ, Cực Lạc là vui, hãy nên phát tín nguyện thiết thực, 

nguyện  lìa  Sa  Bà  khổ,  nguyện  được  Cực  Lạc  vui.  Nguyện  khẩn  thiết  như 

đang  té  trong  hầm  xí  mong  gấp  được  thoát  ra.  Lại  như  đang  bị  trói  buộc 

trong lao ngục, tha thiết nhớ đến quê nhà. Sức mình chẳng thể tự ra, ắt phải 

cầu người có đại thế lực kéo ra. Hết thảy chúng sanh trong thế giới Sa Bà đối 

với cảnh thuận hay nghịch, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, ô uế 

diệu  giác  minh  tâm  sẵn  có,  khác  nào  hầm  xí  không  đáy.  Đã  tạo  ác  nghiệp 

phải chịu ác báo, trải kiếp dài lâu, luân hồi lục đạo, không được tha khỏi lao 

ngục. 

A  Di  Đà  Phật  trong  kiếp  xưa,  phát  ra  bốn  mươi  tám  nguyện  độ  thoát 

chúng sanh, có một nguyện là:  “Nếu có chúng sanh nghe danh hiệu ta, cầu 

 sanh  nước  ta,  dẫu  chỉ  mười  niệm,  nếu  như  chẳng  sanh,  chẳng  lấy  Chánh 

 Giác” .  A  Di  Đà  Phật  thệ  nguyện  độ  sanh.  Nếu  chúng  sanh  chẳng  cầu  tiếp 

dẫn, Phật cũng chẳng làm gì được! Nếu chí tâm xưng danh, thệ cầu xuất ly 

Sa Bà, không ai chẳng được Phật rủ lòng từ nhiếp thọ. A Di Đà Phật có đại 

thế lực, cứu được người trong hầm xí không đáy, trong lao ngục không tha, 

ngay đó được xuất ly, đều được đặt yên nơi quê nhà Cực Lạc vốn có, khiến 

được nhập Phật cảnh giới, thọ dụng giống như Phật. 

Muốn  sanh  Tây  Phương,  trước  hết  phải  có  lòng  tin  chân  thật,  nguyện 

thiết tha. Nếu không có lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, dẫu có tu hành, 

chẳng  thể  cảm  ứng  đạo  giao  cùng  Phật,  chỉ  được  phước  báo  nhân  thiên  và 

thành cái nhân đắc độ trong tương lai mà thôi. Nếu tín nguyện đầy đủ thì vạn 

người tu vạn người về, không sót một ai. Tổ Vĩnh Minh nói:  “Vạn người tu, 

 vạn người về”  là chỉ những người có đủ tín nguyện. Đã có đủ lòng tin chân 

thành,  nguyện  thiết  tha,  nên  lấy  niệm  Phật  làm  Chánh  Hạnh.  Dùng  Tín  - 

Nguyện  để  dẫn  đường,  Niệm  Phật  là  Chánh  Hạnh.  Ba  thứ  Tín  -  Nguyện  - 

Hạnh  là  tông  yếu  của  pháp  môn  Niệm  Phật.  Có  Hạnh  nhưng  không  Tín  -

Nguyện, chẳng thể vãng sanh. Có Tín - Nguyện không Hạnh cũng chẳng thể 

vãng  sanh.  Ba  thứ  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  đầy  đủ  không  khuyết,  quyết  định 

vãng  sanh.  Được  vãng  sanh  hay  không  hoàn  toàn  do  Tín  -  Nguyện  có  hay 

không; phẩm vị cao hay thấp hoàn toàn do trì danh sâu hay cạn. 

Nói  đến  Chánh  Hạnh  Niệm  Phật  thì  tùy  theo  sức  mình  mà  lập,  chẳng 

được chấp cố định một pháp. Nếu như thân không bận việc, cố nhiên phải từ 

sáng đến tối, từ tối đến sáng, đi, đứng, nằm,  ngồi,  nói  năng,  im  lặng, động, 

tịnh, mặc áo, ăn cơm, đại tiện, tiểu tiện, trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, giữ 

cho một câu hồng danh thánh hiệu này chẳng lìa tâm - miệng. Nếu khi tắm 

táp, súc miệng thanh tịnh xong, mũ áo tề chỉnh, và ở nơi thanh khiết thì niệm 

ra tiếng hoặc niệm thầm đều được. Nếu lúc ngủ nghỉ, lõa lồ, tắm rửa, đại tiểu 

tiện và lúc đến những nơi ô uế không sạch, chỉ nên thầm niệm, chớ nên niệm 

ra tiếng. Công đức niệm thầm cũng giống vậy. Niệm ra tiếng là không cung 

kính, chứ không phải là ở những nơi, những lúc ấy, không được niệm Phật! 

Phải biết: Trong những nơi, những lúc ấy, không được niệm ra tiếng. Thêm 

nữa, lúc  nằm  nếu niệm  ra tiếng, chẳng  những không cung kính  mà còn đến 

nỗi bị tổn khí, không thể không biết! 

Tuy  là trường thời  niệm Phật không  gián  đoạn,  nhưng cần phải  vào  lúc 

sáng sớm hướng về Phật lễ bái xong, trước hết niệm kinh A Di Đà một biến, 

niệm chú Vãng Sanh ba biến, liền niệm bài kệ tán Phật:  “A Di Đà Phật thân 

 kim sắc...”  Niệm xong, niệm Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ 

đại bi A Di Đà Phật, tiếp đó chỉ niệm sáu chữ nam mô A Di Đà Phật, hoặc là 

một  ngàn  tiếng,  hoặc  năm  trăm  tiếng.  Nên  vừa  đi  nhiễu  vừa  niệm.  Nếu 

không tiện nhiễu thì quỳ hoặc ngồi, hoặc đứng niệm đều được. Lúc niệm sắp 

xong, trở về chỗ quỳ, niệm Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh Đại Hải Chúng 

Bồ Tát mỗi danh hiệu ba lần. Rồi mới niệm bài Tịnh Độ Văn để phát nguyện 

hồi hướng vãng sanh. Niệm bài Tịnh Độ văn thì phải theo văn nghĩa mà phát 

tâm.  Nếu  chẳng  y  theo  văn  nghĩa  mà  phát  sẽ  trở  thành  uổng  công  đọc  văn 

xuông, chẳng được lợi  ích thật sự. Đọc Tịnh Độ Văn  xong,  niệm Tam Quy 

Y, lễ bái lui ra. Đấy là công khóa buổi sáng; buổi tối cũng giống như vậy. 

Nếu  muốn  lễ  bái  nhiều  hơn  thì  trong  lúc  niệm  Phật,  lúc  trở  về  chỗ  thì 

ngoài việc lễ Phật bao nhiêu đó, lúc xưng danh hiệu Bồ Tát chín lần, bèn lễ 

chín lạy. Lễ xong bèn phát nguyện hồi hướng, hoặc sau khi niệm xong công 

khóa  bèn  lễ bái,  miễn sao thuận tiện cho  mình đều được. Nhưng phải khẩn 

thiết chí thành, chẳng được láo nháo qua loa. Bồ đoàn không được quá cao, 

nếu cao sẽ thành ra không cung kính. 

Nếu công việc đa đoan, hầu như không rảnh rỗi, nên vào lúc sáng sớm, 

súc miệng xong, nếu có tượng Phật bèn lạy ba lạy, đứng ngay ngắn chắp tay, 

niệm nam  mô A Di Đà Phật, hết một hơi là một niệm. Niệm đến  mười hơi, 

bèn  niệm  bài  Tiểu  Tịnh  Độ  Văn,  hoặc  chỉ  niệm  bốn  câu  kệ   “nguyện  sanh 

 Tây Phương Tịnh Độ trung…”  Niệm xong lễ Phật ba lạy, rồi lui. Nếu không 

có  tượng  Phật  thì  hướng  về  Tây  xá  bái,  chiếu  theo  cách  trên  để  niệm.  Đây 

gọi là pháp môn Thập Niệm do ngài Từ Vân Sám Chủ đời Tống vì hàng vua 

quan quá bận rộn chánh sự không rảnh rỗi tu trì mà lập ra. 

Vì sao phải niệm hết một hơi? Do chúng sanh tâm tán, lại không rảnh rỗi 

để chuyên  niệm.  Lúc  niệm  như thế,  mượn hơi thở  nhiếp tâm, tâm tự chẳng 

tán.  Nhưng  phải  tùy  theo  hơi  thở  dài  -  ngắn,  chẳng  được  cưỡng  niệm  cho 

nhiều,  hễ  cưỡng  niệm  sẽ  bị  tổn  khí.  Lại  chỉ  được  niệm  mười  niệm,  chẳng 

được  niệm  hai  mươi,  ba  mươi  hơi.  Niệm  nhiều  cũng  tổn  khí.  Do  tán  tâm 

niệm  Phật  khó  được  vãng  sanh  nên  pháp  này  có  thể  làm  cho  tâm  quy  một 

chỗ,  nhất  tâm  niệm  Phật  quyết  định  vãng  sanh.  Số  câu  niệm  tuy  ít,  nhưng 

công đức khá sâu. Kẻ cực nhàn hay cực bận đều có pháp riêng, còn kẻ nửa 

nhàn nửa bận hãy tự châm chước thời gian để định pháp tắc tu trì. 

Lại nữa, người niệm Phật đối với mỗi sự phải giữ lòng trung hậu, khoan 

thứ, tâm luôn đề phòng lỗi hại. Biết lỗi liền sửa, thấy điều nghĩa ắt làm, mới 

hợp  với  Phật.  Người  như  thế  quyết  định  vãng  sanh.  Nếu  không  như  thế  là 

trái  nghịch  Phật, quyết khó cảm thông.  Lại phàm  lễ bái  đọc tụng kinh điển 

Đại Thừa, và làm hết thảy những chuyện có ích cho đời cho người, đều đem 

chuyện  đó  hồi  hướng  Tây  Phương,  chẳng  nên  chỉ  đem  việc  niệm  Phật  hồi 

hướng Tây Phương, còn những công đức khác hồi hướng cho phước báo thế 

gian. Làm vậy, niệm chẳng quy nhất sẽ khó vãng sanh. Phải biết người thật 

sự niệm Phật chẳng cầu phước báo thế gian, mà tự được phước báo thế gian 

(như trường thọ, không bệnh, gia đình yên vui, con cháu phát đạt, các duyên 

như ý, vạn sự cát tường v.v…) Nếu cầu phước báo thế gian, chẳng chịu hồi 

hướng vãng sanh thì phước báo thế gian đạt được lại thành hèn kém, do tâm 

không  chuyên  nhất,  vãng  sanh  lại  càng  khó  quyết  định!  Pháp  môn  Niệm 

Phật này kinh điển Đại Thừa trong cả một đời giáo hóa [của đức Phật] thảy 

đều  tán  dương.  Trong  kinh  Tiểu  Thừa  tuyệt  chẳng  nhắc  đến.  Có  kẻ  không 

thông  giáo  lý,  chê  pháp  này  là  Tiểu  Thừa,  thật  là  vô  tri  tà  thuyết,  chớ  nên 

nghe theo! 

Lại  những  lời  nói  trong  những  đàn  cầu  cơ,  đa  phần  là  những  linh  quỷ 

dựa theo kiến thức của  người cầu cơ  mà  nói  ra. Nếu  nói  về đạo  lý  thế  gian 

may  ra  chúng  còn  biết  nhiều,  chứ bàn  về  Phật  pháp  thì  không  phải  là  điều 

chúng  tự  biết,  bèn  đặt  ra  lời  đồn  đãi  xằng  bậy.  Như  cuối  sách  Kim  Cang 

Trực  Giải,  in  kèm  bảo  hiệu  của  tiên  thiên  cổ  Phật,  chính  là  diệt  huệ  mạng, 

làm  mù con  mắt chánh pháp của người khác, là lời tồi tệ cực ác khôn sánh. 

Đem sách ấy thí cho người thì tội lỗi vô lượng! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển Thứ Nhất 

(Phần 1 hết) 



---o0o--- 

 Phần 2 

20. Thư gởi cư sĩ Tâm Nguyện 

(viết thay cho bạn) 

 



Tâm là chủ của thân, là tông của muôn pháp. Thuận theo sẽ mau thành 

Bồ Đề, trái nghịch ắt phải chìm  mãi trong sanh tử. Hết thảy chúng sanh mê 

trái bổn tâm, đuổi theo vọng cảnh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, 

luân  hồi  trong  lục đạo,  ngụp  lặn trong tam giới,  trải  kiếp dài  lâu không thể 

xuất  ly. Ông đã phát tâm  quy  y Tam  Bảo, làm đệ tử Phật,  hãy  nên phát Tứ 

Hoằng Thệ Nguyện của Bồ Tát, tự lợi, lợi tha. 



Tứ  Hoằng Thệ Nguyện  là  “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, phiền 

 não vô tận thệ nguyện đoạn, pháp môn vô lượng thệ nguyện học,  Phật đạo 

 vô thượng thệ nguyện thành”.  Phải biết Tứ Hoằng Thệ Nguyện này chính là 

thệ  nguyện  gốc  của  hết  thảy  tam  thế  chư  Phật.  Hằng  ngày,  ông  khởi  tâm 

động  niệm phải  hợp  với  nguyện  này. Nếu  hợp,  hãy  mở rộng cho  viên  mãn. 

Nếu  chẳng  hợp,  hãy  đoạn  trừ  cho  sạch  hết.  Muốn  lợi  tha  trước  hết  phải  tự 

lợi.  Nếu  chính  mình  không  xuất  sanh  tử  trước,  sao  có  thể  độ  chúng  sanh 

thoát sanh tử? Ví như người đang chết chìm trong biển, chẳng thể cứu người 

khác bị chết đuối trong biển. Như Lai nói ra vô lượng vô biên pháp môn liễu 

sanh thoát tử, chỉ có mỗi một pháp Tịnh Độ hạ thủ dễ dàng, thành công cao, 

dùng sức ít, đạt hiệu quả nhanh. Nếu muốn thành tựu ngay trong đời này mà 

bỏ pháp này sẽ chẳng có cách nào cả! 

Nói  đến  pháp  Tịnh  Độ  thì  phải  sanh  tín,  phát  nguyện,  niệm  A  Di  Đà 

Phật, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nếu quả thật tín nguyện chân 

thành,  khẩn  thiết,  nhất  tâm  niệm  Phật,  đến  lúc  lâm  chung  quyết  định  được 

Phật tiếp dẫn vãng sanh cõi ấy. Đã được vãng sanh liền tạ từ xác phàm, cao 

dự dòng thánh, thấy  Phật,  nghe pháp, chứng Vô  Sanh Nhẫn, thần thông, trí 

huệ chẳng thể nghĩ bàn! Rồi lại nương theo bổn nguyện trở vào Sa Bà, dùng 

đủ  mọi  phương  tiện  độ  thoát  chúng  sanh,  như  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát:  Nên 

dùng thân nào để độ được bèn hiện thân ấy mà thuyết pháp, khiến cho khắp 

hết thảy chúng sanh đồng thoát sanh tử, cùng thành Phật đạo, rồi  mới  viên 

chứng  tâm  diệu  Chân  Như  chính  mình  sẵn  đủ.  Như  thế  mới  là  rốt  ráo  khế 

hợp Tứ Hoằng Thệ Nguyện của Bồ Tát, với bốn mươi tám nguyện của A Di 

Đà Phật và mười đại nguyện vương của Phổ Hiền Bồ Tát. Ý nghĩa của Tâm 

Nguyện là như vậy. Nếu có thể nhìn vào danh nghĩ đến ý nghĩa, ra sức thực 

hành thì có thể gọi là bậc trượng phu lỗi lạc, sen mọc trong lửa, là con thật 

sự của đức Như Lai, là đích tôn của Đại Sĩ, hãy gắng lên, hãy cố lên! 



---o0o--- 

21. Thư gởi cư sĩ Vệ Cẩm Châu 

(ông này do nhà hàng xóm cháy lan qua, nên nhà cửa, của cải mất sạch, vợ 

kinh hãi thành bệnh, vì thế tâm thần mê loạn, như say, như cuồng)  





Kinh Pháp Hoa dạy:  “Ba cõi không yên, ví như nhà lửa. Các khổ dẫy 

 đầy, rất đáng kinh sợ” . Do trời muốn thành tựu người nên có khổ, có vui, có 

nghịch,  có  thuận,  có  họa,  có  phước,  vốn  không  nhất  định.  Chỉ  cần  người 

trong cuộc có con mắt thông suốt, khéo hiểu ý trời thì không khổ, không vui, 

không nghịch, không thuận, không họa, không phước vậy! Do vậy, quân tử 

vui theo  mạng trời, trên chẳng oán  trời, dưới chẳng  hận  người, tùy  ngộ  nhi 

an,  không  lúc  nào  không  tự tại  tiêu  dao.  Do  vậy,  “tố  phú  quý  hành  hồ  phú 

quý” (Tố có nghĩa là hiện tại, Hành có nghĩa là thong dong, nhàn hưởng. Hễ 

giàu thời chu cấp kẻ bần cùng, hễ quý hiển bèn tận trung với vua, yêu dân, 

tận  bổn  phận  phú  quý.  Ấy  gọi  là   “tố  phú  quý  hành  hồ  phú  quý” ),  “tố  bần 

tiện hành hồ bần tiện” (nếu nhà không dư dật, thân chưa làm quan thì giữ khí 

tiết  thanh  bần,  chẳng  dám  làm  bậy),  “tố  di  địch  hành  hồ  di  địch”  (nếu  tận 

trung mà bị sàm tấu, bị biếm ra nơi xa, như các vùng Vân Nam, Quý Châu, 

Lưỡng Quảng, Hắc Long Giang v.v… thì tâm bình khí hòa, chẳng oán vua, 

chẳng hận kẻ sàm báng, tự sống như người ở nơi ấy), “tố hoạn nạn hành hồ 

hoạn nạn” (hoặc có thể chẳng những bị biếm truất, lại còn bị xử tội, nhẹ thì 

đánh đập, giam cầm, nặng thì chém đầu, phân thây, hoặc đến nỗi diệt  môn, 

vẫn chẳng oán vua, chẳng hận gian đảng, cũng như chính mình đáng bị như 

thế. Đối  với  hoạn  nạn  do  người  gây ra còn  như thế,  huống chi  những  hoạn 

nạn  do  trời  giáng  xuống,  há  oán  hận  ư?  Người  như  vậy  được  người  yêu 

thương,  trời  hộ  trì,  trong  đời  này  hoặc  trong  đời  sau  hoặc  là  đời  con  cháu 

quyết định  được  hưởng phước báo  vô cùng để  xứng  với đức ấy). Cư sĩ  tuy 

có tư chất ham làm lành, nhưng chưa rõ lý tột cùng của Nho và Phật; vì thế, 

vừa  gặp  nghịch  cảnh  bèn  đâm  ra  cuồng  loạn.  Nay  tôi  khuyên  rằng:  Rộng 

dày, cao minh nhất trong thế gian không gì hơn thiên địa, nhật, nguyệt. Mặt 

trời đứng bóng rồi chênh; trăng tròn rồi khuyết, bờ cao thành hang, hang sâu 

thành  vách  núi, biển  xanh biến thành ruộng dâu, ruộng dâu biến thành biển 

xanh. 

Xưa nay người đạo cao đức trọn vẹn nhất không ai bằng Khổng Tử, thế 

mà còn bị tuyệt lương nơi đất Trần, bị vây nơi đất Khuông, chu du liệt quốc, 

rốt  cuộc  không  gặp  được  minh  quân,  chỉ  có  một  người  con,  tuổi  mới  năm 

mươi  liền bị chết  mất;  may còn  một cháu  nối  dõi. Tính  trở  xuống thì Nhan 

Uyên đoản  mạng, Nhiễm  Bá Ngưu65 cũng đoản  mạng, Tử Hạ  66bị  mù, Tả 

Khâu Minh67 cũng bị mù, Khuất Nguyên tự trầm dưới sông (Khuất Nguyên 

tận  trung  bị  gièm,  sau  Sở  Hoài  Vương  bị  vua  Tần  bắt  giữ,  khôn  ngăn  ưu 

phẫn,  không  làm  gì  được,  ngày  mồng  Năm  tháng  Năm  tự  trầm  nơi  sông 

Mịch  La),  Tử  Lộ68  bị  bằm  vụn  (chữ  醢  đọc  là  Hải,  có  nghĩa  là  thịt  làm 

thành  mắm.  Tử  Lộ  làm  quan  nước  Vệ,  Vệ  Khoái  Quý  và  con  toan  chiếm 

nước. Tử Lộ bị chết trong nạn ấy, bị quân địch băm vụn ra). 

Thiên địa, nhật nguyệt còn chẳng thể thường hằng bất biến, đại thánh đại 

hiền  cũng  chẳng  thể  chỉ  có  thuận  không  nghịch;  chỉ  vui  theo  mạng  trời  thì 

không  chuyện  gì  chẳng  an  vui,  lại  được  trăm  ngàn  đời  sau,  từ  thiên  tử cho 

đến thứ dân, không ai không ngưỡng mộ. Nếu luận theo tình cảnh khi ấy, tợ 

hồ  họ  vô phước;  nhưng  nếu  luận trên  mức độ được truyền tụng  hậu thế thì 

không  ai  phước  bằng  được  họ!  Người  sống  trong  thế  gian,  nghĩ  ngàn  lối, 

tính  muôn  bề,  đặt  bày  mọi  cách,  xét  đến  rốt  ráo  chẳng  qua  là  để  nuôi  thân 

miệng, để lại của cải cho con cháu mà thôi. Nhưng thân thì vải thô cũng đủ 

che  mình,  cần  gì  phải  lụa,  là,  the,  đoạn?  Miệng  thì  canh  rau  đủ  nuốt  trôi 

cơm,  cần  gì  phải  cá  thịt,  hải  sản?  Con  cháu  thì  hoặc  là  đọc  sách,  hoặc  cày 

ruộng, hoặc buôn bán tự nuôi được thân, cần chi phải giàu có trăm vạn? 

Vả  nữa,  từ  cổ  đến  nay,  những  kẻ  mưu  cầu  phú  quý  muôn  đời  cho  con 

cháu  ai  bằng  Tần  Thủy  Hoàng,  thôn  tính  lục  quốc,  đốt  sách,  chôn  học  trò, 

thâu binh khí thiên  hạ đúc thành chuông  lớn, không chuyện  gì chẳng  nhằm 

làm cho nhân dân ngu yếu chẳng thể nổi dậy. Nào biết Trần Thiệp vừa khởi, 

quần  hùng  đua  nhau,  sau  khi  nhất  thống  chưa  đầy  mười  hai  mười  ba  năm 

bèn đến nỗi thân chết nước tan, con cháu bị giết sạch hết, khác nào cắt cỏ trừ 

rễ, nào còn sót gì? Đấy là muốn cho con cháu yên vui, lại đến nỗi làm chúng 

mau chết sạch! 

Thời  Hán  Hiến Đế, Tào  Tháo  làm Thừa  Tướng, chuyên đoạt  uy quyền, 

những  việc  hắn  làm  không  gì  chẳng  nhằm  làm  suy  yếu  quyền  thế  nhà  vua, 

tăng thêm quyền lực cho bản thân; muốn khi mình chết đi, con mình sẽ làm 

vua. Kịp đến khi chết đi, Tào Phi bèn soán ngôi, xác cha chưa liệm, Tào Phi 

đã dời  hết cả phi tần đưa sang cung  mình. Tháo chết đi,  mãi  mãi đọa trong 

ác  đạo,  đến  hơn  một  ngàn  bốn  trăm  năm  sau,  nhằm  đời  Càn  Long  nhà 

Thanh, tại Tô Châu có người giết heo, moi gan phổi ra, thấy đề hai chữ Tào 

Tháo. Xóm giềng có kẻ trông thấy sợ hãi vô cùng, liền lập tức xuất gia, pháp 

danh  là  Phật  An,  nhất  tâm  niệm  Phật  liền  được  vãng  sanh  Tây  Phương. 

Chuyện này được ghi trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. 

Ôi! Tào Tháo phí sạch tâm cơ, vì con bày mưu, dù làm hoàng đế nhưng 

chỉ  được  bốn  mươi  lăm  năm,  nước  liền  diệt  vong.  Nhưng  hằng  ngày  cùng 

Tây Thục, Đông Ngô tranh chấp, có ngày nào được an lạc đâu? Sau đó, như 

hai  nhà  Tấn69,  Tống,  Tề,  Lương,  Trần,  Tùy  và  Lương,  Đường,  Tấn,  Hán, 

Châu thời Ngũ Đại đều chẳng dài  lâu. Tựu trung, chỉ có  nhà Đông  Tấn dài 

nhất,  cũng  chỉ  được  103  năm,  những  triều  đại  khác  hoặc  hai  ba  năm,  hoặc 

tám  chín  năm,  mười,  hai  mươi  năm,  bốn  mươi,  năm  mươi  năm  liền  bị  diệt 

vong. Đấy chỉ mới kể những triều đại chánh thống, chứ còn những kẻ chiếm 

cứ bừa bãi, tiếm xưng ngụy quốc, số lượng càng nhiều, thời gian tồn tại càng 

ngắn hơn nữa. Xét đến cái tâm ban đầu, không ai không muốn cho con cháu 

được  phú  quý,  tôn  vinh;  nhìn  vào  hiệu  quả  thật  sự,  trái  lại  khiến  cho  con 

cháu gặp phải kiếp nạn tru lục, diệt môn tuyệt hộ! Dù quý như thiên tử, giàu 

khắp  bốn  biển,  còn  chẳng  thể  khiến  cho  con  cháu  đời  đời  hưởng  phước, 

huống hồ kẻ phàm phu hèn mọn. Từ vô lượng kiếp đến nay đã tạo ác nghiệp 

dầy  hơn  đại  địa,  sâu  quá  biển  cả,  há  có  thể  giữ  cho  gia  đạo  thường  hưng 

thạnh, có phước không tai ương được ư? 

Phải  biết  vạn  pháp  trong  thế  gian  đều  là  hư  giả,  trọn  không  chân  thật, 

như  mộng,  như  huyễn,  như  bọt,  như  bóng,  như  sương,  như  chớp,  như  ánh 

trăng  trong  nước,  như  hoa  đốm  trên  hư  không,  như  ánh  nước  gợn  khi  trời 

nắng,  như  thành  Càn  Thát  Bà  (Phạn  ngữ  Càn  Thát  Bà,  Hán  dịch  là  Tầm 

Hương,  chính  là  nhạc  thần  của  Thiên  Đế,  thành  của  họ  huyễn  hiện,  không 

thật. Thế tục thường gọi là  “thẩn lâu hải thị” (lầu sò chợ biển) chính là nó 

đấy). Chỉ một niệm tâm tánh của chính mình hằng cổ hằng kim, chẳng biến, 

chẳng  hoại.  Dẫu  không  biến  hoại  nhưng  thường  tùy  duyên.  Hễ  ngộ  tịnh 

duyên  bèn  thành  Thanh  Văn,  thành  Duyên  Giác,  thành  Bồ  Tát,  thành  Phật. 

Do công đức có cạn - sâu nên quả vị có cao - thấp. Hễ mê nhiễm duyên bèn 

sanh lên trời, sanh trong nhân gian, đọa vào Tu La, đọa trong súc sanh, đọa 

vào ngạ quỷ, đọa xuống địa ngục. Do tội - phước có nặng - nhẹ nên khổ - vui 

có  dài  -  ngắn.  Nếu  là  người  không  biết  Phật  pháp  thì  không  biết  phải  nên 

làm như thế nào. 

Ông đã sùng tín Phật pháp, sao chẳng do nghịch cảnh này, thấy thấu suốt 

tướng  thế  gian,  bỏ  duyên  mê  nhiễm,  ngộ  theo  tịnh  duyên,  nhất  tâm  niệm 

Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương?  Từ đây  vĩnh  viễn  thoát  khỏi  luân  hồi  lục  đạo, 

cao chứng quả vị Tứ Thánh. Há chẳng phải là nhân họa nhỏ này mà thường 

hưởng  phước  to  ư?  Lại  mịt  mờ  chẳng  rõ,  như say,  như cuồng.  Nếu  như  lo 

nghĩ quá độ, đến nỗi táng thân mất mạng sẽ bao kiếp dài lâu khó thoát khỏi 

luân hồi, lại còn vợ yếu con côi lấy gì tự lập? Vốn muốn tự lợi, lợi người, lại 

trở  thành  tự  hại,  hại  người  (chữ  “người”  ở  đây  chỉ  vợ  con).  Sao  lại  ngu  si 

đến nỗi như thế? 

Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”.  Bồ Tát sợ gặp ác quả 

nên đoạn trừ sẵn ác nhân. Do vậy, tội chướng tiêu diệt, công đức viên mãn, 

mãi cho đến khi thành Phật mới thôi. Chúng sanh thường gây nhân ác, muốn 

tránh quả ác,  như dưới  mặt trời  toan trốn  bóng,  uổng công  nhọc  nhằn  rong 

ruổi! Thường thấy kẻ ngu vô tri vừa làm chút điều lành nhỏ nhoi bèn mong 

phước  to,  vừa  gặp  nghịch  cảnh  bèn  nói  làm  thiện  mắc  họa,  không  có  nhân 

quả. Từ đó, lui hối cái tâm ban đầu, quay ngược lại phỉ báng Phật pháp, nào 

biết ý chỉ sâu huyền  “báo thông ba đời, chuyển biến do tâm”! 

 “Báo thông ba đời”  có nghĩa là đời này làm thiện, làm ác; ngay đời này 

được phước, mắc họa, đó gọi là Hiện Báo. Đời này làm thiện, làm ác, ngay 

trong đời sau hưởng phước, mắc họa, đó gọi là Sanh Báo. Đời này làm thiện, 

làm ác, đến đời thứ ba, hoặc đời thứ tư, hoặc mười, trăm, ngàn vạn đời, hoặc 

đến  vô  lượng  vô  biên  kiếp  sau  mới  hưởng  phước,  mắc  họa,  đó  gọi  là  Hậu 

Báo.  Hậu  Báo sớm  - trễ  không  nhất định.  Hễ  gây  nghiệp quyết  định không 

thể không thọ báo. 

 “Chuyển  biến  do  tâm”   là  ví  như  có  người  tạo  ác  nghiệp,  sẽ  vĩnh  viễn 

đọa địa ngục, chịu khổ bao kiếp dài lâu. Về sau, người ấy sanh lòng hổ thẹn 

lớn  lao,  phát  đại  Bồ  Đề  tâm,  cải  ác  tu  thiện,  tụng  kinh  niệm  Phật,  tự  hành 

dạy người, cầu sanh Tây Phương. Do vậy, đời này hoặc bị người khác khinh 

rẻ,  hoặc  bị  chút  bệnh  khổ,  hoặc  bị  bần  cùng  đôi  chút,  hoặc  gặp  hết  thảy 

chuyện  chẳng  như  ý,  cái  nghiệp  vĩnh  viễn  đọa  địa  ngục  bao  kiếp  chịu  khổ 

dài lâu đã trót tạo trước kia nay liền tiêu diệt, lại còn có thể liễu sanh thoát 

tử, siêu phàm  nhập  thánh.  Kinh  Kim Cang dạy: “Nếu có người thọ trì kinh 

 này, bị người khác khinh rẻ là do tội nghiệp đời trước của người ấy đáng lẽ 

 đọa ác đạo, vì đời này bị người khác khinh rẻ nên tội nghiệp đời trước bèn 

 tiêu  diệt,  sẽ  đắc  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác”.   Đấy  chính  là  ý 

nghĩa “chuyển biến do tâm” vậy. 

Người  đời  vừa  gặp  chút  tai  ương,  nếu  không  oán  trời  thì  cũng  trách 

người, trọn chẳng có ý tưởng trả nợ, sanh lòng hối tội. Phải biết:  “Trồng dưa 

 được dưa, trồng đậu được đậu” . Trồng cỏ dại chẳng thể được hạt thóc ngon, 

trồng gai góc mong chi thóc nếp! Làm ác mà được phước là do đời trước tài 

bồi sâu xa. Nếu không làm ác, phước còn lớn hơn nữa! Ví như con cháu nhà 

giàu có, ăn uống phung phí, xài vàng như đất, nhưng không đến nỗi đói rét 

là  do  vàng  nhiều.  Nếu  cứ  ngày  ngày  như  thế,  dẫu  giàu  có  đến  trăm  vạn, 

chẳng  mấy  năm  sẽ  nhà  tan  người  chết,  hết  sạch  sành  sanh!  Làm  lành  mắc 

họa  là do  tội  nghiệp đời trước sâu dày. Nếu không  làm  lành, tai  ương càng 

lớn  hơn.  Ví  như  kẻ  phạm  tội  nặng,  chưa  kịp  xử  phạt,  lại  lập  công  nhỏ;  do 

công  nhỏ  nên  chưa  được  tha  hoàn  toàn,  đổi  tội  nặng  thành  tội  nhẹ.  Nếu  có 

thể ngày ngày lập công, do công nhiều thành lớn nên tội hết, được tha miễn. 

Lại  còn  được  phong  hầu  bái  tướng,  thế  tập  tước  vị70,  tồn  tại  mãi  cùng  đất 

nước. 

Đại trượng phu sống trong thế  gian,  nên có tri kiến  vượt trội,  há để  vật 

ngoài thân phiền lụy, hủy hoại thân mình. Ví như vàng ngọc đầy nhà, cường 

đạo lại cướp, chỉ nên bỏ đó trốn lẹ, há nên giữ của đợi chết ư? Bởi lẽ vàng 

ngọc tuy quý, nhưng so với thân mạng vẫn hèn kém hơn! Đã chẳng thể toàn 

vẹn đôi bề, chỉ có thể bỏ  vàng  ngọc để toàn thân  mạng. Tài  vật của ông đã 

cháy hết, buồn xuông ích gì? Chỉ nên tùy duyên sống qua ngày, dốc hết sức 

niệm  Phật, cầu sanh Tây  Phương thì trong đời  vị  lai,  vĩnh  viễn  lìa khỏi các 

khổ,  chỉ  hưởng  các  sự  vui.  Như  thế  thì  do  nạn  lửa  này,  bèn  thành  đạo  vô 

thượng.  Phải  cảm  ân,  báo  đức  còn  không  xuể;  há  lại  oán  hận,  buồn  phiền 

như thế chăng? 

Xin hãy đem lời tôi suy nghĩ cặn kẽ, ắt sẽ được gỡ rối giải thoát. Như vẹt 

mây mù thấy được mặt trời, từ đây tai ương biến thành người dẫn đường tốt 

lành, chuyển ngay nóng bức thành mát mẻ. Nếu cứ chấp mê không ngộ, ắt sẽ 

phát  điên  phát  cuồng,  bổn  tâm  bị  mất,  tà  ma  dựa  thân,  dẫu  ngàn  đức  Phật 

xuất thế cũng không cách nào giúp được ông! 



---o0o--- 

22. Trả lời thư cư sĩ Lâm Giới Sanh ở Thái Thuận (thư thứ nhất) 





Bất  Huệ  học  Nho  không  xong,  học  Phật  chẳng  thành,  lìa  quê  cũ  đã 

lâu, muốn quay về nhưng chưa được. Mỗi phen tự xét, thẹn thùng không biết 

ẩn vào đâu. Chợt tiếp được thư ông, khác nào gặp lại cố nhân, nhưng trong 

thư khen ngợi quá lẽ, khiến người như phải chịu búa rìu. Sau này có viết thư, 

xin chớ dùng lời khách sáo ấy nữa! Được gặp mặt lệnh huynh Chi Phân hôm 

mười bốn tháng Bảy, nhân đấy hỏi thăm chuyện tu trì, gia cảnh cư sĩ. Ông ta 

cho biết cư sĩ cật lực làm lành, đạo niệm  ngày càng tăng trưởng, nhưng gia 

đình bất hạnh, lệnh lang71 mất sớm, hai cháu còn thơ, khá đáng ưu tư. 

Tôi  nghe  xong  khôn  ngăn  thở  dài,  phải  biết:  Cảnh  nghịch  xảy  đến  hãy 

thuận theo  mới  gọi  là  “vui theo mạng trời”.  Tu thân trồng đức  mới  là “tận 

tánh”. Đời có kẻ  ngu, chẳng  biết thiện  - ác đời trước, chỉ  nhìn chuyện tốt - 

xấu trước mắt, thấy làm lành mắc họa bèn bảo “chẳng nên làm lành, làm ác 

được phước”. Còn nói: “Ác chẳng đáng kiêng”; chẳng biết thiện báo, ác báo 

chẳng phải một sớm một chiều mà thành, phải do dần dần mà ra. Ví như ba 

thước  băng  há  do  một  ngày  lạnh  bèn  có  thể  ngưng  đọng,  nước  trăm  sông 

ngập tràn  há  vì trời  nóng  một bữa  liền tiêu được ư? Chớ  nên oán trời  trách 

người, do dự,  ngã  lòng,  hối  hận. Hãy  nên  học theo Du  Tịnh Ý  tu thân,  học 

theo  Viên  Liễu  Phàm  lập  mạng,  sẽ  thấy  hai  cháu  thành  đạt,  sẽ  thấy  sanh 

nhiều con quý72. 

Còn  như việc trùng  tu chùa  Hoa Nghiêm,  thật không công đức  nào  lớn 

bằng, nhưng ở chốn núi sâu, quyên mộ khó lắm, chỉ nên tùy duyên, chớ nên 

miễn cưỡng. Có chánh điện để thờ Phật, có liêu phòng để an thân, có chỗ để 

hành  đạo,  cư  ngụ  là  đủ  rồi,  cần  gì  phải  dựng  nhiều  điện  vũ,  xây  nhiều  nhà 

ngang, chẳng lợi ích gì cho mình lẫn người, chỉ nhằm sướng con mắt tục ư? 

Tạ Hữu tài chí tuy cao, đáng tiếc là chưa gặp được người thông hiểu, tự 

nói đáng tiếc thời đã qua khó học, chuyên theo cử nghiệp. Nào biết chuyện 

học thánh, học hiền chẳng có thời mà cũng chẳng có chuyện lỡ thời, mà học 

[theo thánh hiền] cũng chẳng khó, chẳng dễ. Vì sao nói vậy? Khổng Tử bảy 

mươi  tuổi  còn  muốn  sống  thêm  vài  năm  để  học  Dịch,  hòng  tránh  được  lỗi 

lầm lớn. Há vì từ nghĩa tinh thông bèn vùng vẫy bút mực để hòng được tước 

vị cao ư? Năm mươi tuổi dốc chí nơi học, bảy mươi tuổi vẫn còn học. Ông ta 

tuổi gần bốn mươi, há phải đâu là đã quá thời chẳng thể học ư? 

Đạo Nghiêu Thuấn chỉ là hiếu đễ mà thôi! Cả ngày khắc kỷ, giữ lễ, thiên 

hạ  quy  về  nhân.  Thánh  nếu  mất  niệm  sẽ  thành  cuồng,  cuồng  mà  khắc  chế 

được niệm ắt thành thánh. Trong ấy, há có khó - dễ gì để luận được ư? Tôi 

nói: Tạ Hữu mà học thì không gì tốt hơn lúc này, có cha mẹ để tận hiếu, có 

anh  em  để  hết  dạ  thương  yêu,  có  con  cái  để  giáo  huấn,  có  thi  thư  để  bắt 

chước theo, thật hợp với đạo “ở nhà mà tham dự quyền chánh trị”73 của Phu 

Tử. Lúc này không học thì đúng là lỡ thời khó học vậy. Dẫu cho văn chương 

quán thế, quan cao nhất phẩm, rốt cuộc vẫn chỉ là người tài khéo cùng cực vi 

diệu,  há  nào phải kẻ sĩ  hợp thời tận  lực  học! Do  nghe  lời Phật bèn ăn chay 

trường,  đủ  biết  túc  căn  sâu  dầy,  nhưng  vứt  bỏ  công  sức  trước  kia,  ý  muốn 

xuất gia, đủ thấy đạo nhãn còn mê muội. 

Như Lai thuyết pháp hằng thuận chúng sanh. Gặp cha nói về Từ, gặp con 

nói đến Hiếu, ngoài tận hết nhân luân, trong tiêu tịnh lự, ngõ hầu khôi phục 

chân tâm vốn có. Đấy gọi là đệ tử Phật, nào phải luận trên đầu tóc? Huống 

chi  quê  ông  ở  sâu  trong  núi  thẳm,  người  biết  pháp  thì  ít,  kẻ  cao  minh  vì 

không  thông  ngôn  ngữ không  đến  nơi  ấy.  Nương  theo  tâm  lành  ấy  dốc  tận 

sức học đạo, tu hiếu đễ để cảm hóa xóm giềng, lập trai giới hòng giết - trộm 

dần tiêu, nghiên cứu kinh luận Tịnh Độ hòng biết yếu đạo xuất khổ. Thọ trì 

An  Sĩ  Toàn  Thư sẽ  biết  khuôn  mẫu  tốt  lành  để  an  cõi  đời.  Đem  pháp  môn 

Tịnh Độ khuyến dụ cha mẹ, đem pháp  môn Tịnh Độ dạy cho con và những 

người thân quen. 

Phải nên vì sanh tử đại sự mà đau đáu xót thương thân sau. Bất tất phải 

chọn riêng một chỗ, gia đình chính là đạo tràng, lấy toàn bộ cha mẹ, anh em, 

vợ  con,  bằng  hữu,  thân  thích  làm  pháp  quyến,  tự  hành,  dạy  người,  miệng 

khuyên,  thân  làm  gương,  khiến  họ  cùng  về  cõi  Tịnh,  cùng  thoát  vòng  khổ, 

đáng gọi là bậc cao tăng để tóc, là Phật tử tại gia vậy! Nên dùng ý thô tệ này 

để  bảo  với  ông  ta.  Nếu  nghe  lời  này  không  phỉ  báng,  vẫn  muốn  tiến  bước, 

nhưng đường nẻo chưa dứt khoát được, mà nếu rảnh rang thì chẳng ngại gì 

đích thân đến Phổ Đà gặp gỡ một phen. Nếu không, chỉ xem Tịnh Độ Thập 

Yếu và Tịnh Độ Thánh Hiền Lục sẽ tự biết đường lối, chẳng cần phải nhọc 

công hỏi ai khác nữa! 

Lệnh  huynh  trung  hậu  có  thừa,  dường  như  có  duyên  với  đạo  này,  hãy 

khuyên ông ta thọ trì An Sĩ Toàn Thư ngõ hầu chẳng uổng một phen gặp gỡ. 

Di Đà Sớ Sao, An Sĩ Toàn Thư mỗi thứ một bộ gởi kèm theo thư để kết tịnh 

duyên. 



---o0o--- 

23. Trả lời thư cư sĩ Lâm Giới Sanh ở Thái Thuận (thư thứ hai) 





Mấy  phen  chưa  gặp  gỡ,  lòng  luôn  nghĩ  nhớ.  Mùa  Thu  năm  nay  lệnh 

huynh Chi Phần đi thi Hương, mang thư lên núi, mới rõ sự tu trì gần đây của 

cư sĩ,  lại  nói  gia đình  bất  hạnh, phải chôn  con  yêu, sáng tối  lo buồn, chẳng 

thể  yên  dạ.  Tôi  muốn  trình  bày  rõ  sự  lý  nhân  quả,  nhưng  [lệnh  huynh]  kẹt 

khóa thi Lục Di74 buổi sáng, không thể ở lại đêm, cho nên phải nói đại lược. 

Nay  ngày  Rằm  thanh  nhàn,  thầy  Triệt  Quyền  đến  thăm  cho  biết  tình  trạng 

oán hận của cư sĩ, bảo với vô tri tục nhân rằng: “Làm lành mắc họa, tu hành 

vô  ích”  v.v…  đủ  mọi  tà  thuyết.  Tôi  nghe  xong,  đau  xót,  sợ  bậc  thượng  trí 

nhân đó biếng nhác tu hành, kẻ hạ ngu dám làm chuyện ác. 

Vì thế chẳng nề bỉ lậu, đem lời nói thẳng trình bày. Như Lai giảng kinh 

báo thông ba đời. Phàm sanh con đại  lược có bốn  nhân. Báo thông tam thế 

là:  



1) Thứ nhất  là  Hiện  Báo,  nghĩa  là  hiện  tại  làm  lành,  làm  ác,  đời  này 

được  phước,  mắc  họa.  Như  sĩ  tử  tập  tành  cử  nghiệp,  đời  này  được  công 

danh. Đây là điều mắt phàm thấy được. 



2) Thứ hai là Sanh Báo, nghĩa là đời này làm thiện, làm ác, ngay đời 

sau được phước, chịu tội, như tổ phụ trọng học vấn, cháu con mới phát đạt. 

Mắt phàm chẳng thấy được điều này, thiên nhãn vẫn có thể thấy được (Đời 

này,  đời  sau  là  ước  theo  người  ấy  mà  nói,  nhưng  chuyện  cách  đời  khó  thể 

dùng thí dụ để chỉ  rõ nên  mới  đành tạm thời dựa  vào con cháu, tổ phụ cho 

người khác dễ hiểu, chẳng được chấp vào từ ngữ, khiến ý nghĩa bị trở ngại). 



3) Thứ ba là Hậu Báo, nghĩa là đời này làm lành, làm ác, đến đời thứ 

ba,  hoặc  thứ tư,  năm,  sáu,  bảy,  hoặc  mười,  trăm,  ngàn,  vạn  đời,  hoặc  một, 

mười, trăm, ngàn, vạn kiếp, hoặc đến vô lượng vô biên Hằng hà sa kiếp mới 

chịu báo thiện hay ác. Như vương nghiệp nhà Thương, nhà Châu, thật ra bắt 

đầu nền  móng từ lúc ông Tắc, ông Khiết75 phù tá vua Thuấn, vua Vũ. Nếu 

là  chuyện  ba  đời,  thiên  nhãn  có  thể  thấy  được.  Nếu  như  trăm  ngàn  kiếp, 

thiên  nhãn  chẳng  thể  thấy  được,  nhưng  đạo  nhãn  của  Thanh  Văn  còn  thấy 

được. Nếu là vô lượng vô biên Hằng hà sa kiếp, chỉ có ngũ nhãn viên minh 

của  Như  Lai  mới  thấy  được,  còn  chẳng  phải  là  cảnh  giới  của  đạo  nhãn 

Thanh Văn, huống gì thiên nhãn, nhục nhãn! 



Biết được ý nghĩa ba thứ báo này thì làm lành sẽ được điều lành giáng 

xuống, làm điều chẳng lành phải vướng tai ương, thánh ngôn vốn chẳng sai 

lầm!  Giàu  -  sang,  nghèo  -  hèn,  thọ  -  yểu,  cùng,  thông,  mạng  trời  chưa  hề 

thiên  vị. Cảnh duyên  xảy tới  như gương  hiện bóng. Người  trí biết sửa  hình 

dung ngoài gương, kẻ ngu uổng công ghét hình ảnh hiện trong gương. Cảnh 

nghịch xảy đến bèn thuận chịu mới là vui theo mạng trời. Chẳng oán chẳng 

hờn mới hòng lập mạng. Con có bốn nhân: Một là báo ân, hai là báo oán, ba 

là trả nợ, bốn là đòi nợ. 



1) Báo ân là cha mẹ sanh con, đời trước có ân với nó, nên để báo ân 

bèn sanh vào làm con hòng hầu hạ, phụng dưỡng, sống thờ chết chôn, khiến 

cho lúc sống thì cha mẹ vui vẻ, lúc mất bèn thờ cúng. Thậm chí tận trung với 

vua, yêu dân, danh lưu sử xanh, khiến thiên hạ hậu thế do kính người ấy bèn 

kính trọng cả cha mẹ. Như ông Tăng Lỗ Công, Trần Trung Tú, Vương Quy 

Linh,  Sử Đại  Thành (Ba  vị  Tăng,  Trần, Vương đều  là  danh thần đời Tống, 

ông  Sử  là  trạng  nguyên  đầu  đời  Thanh.  Bốn  vị  đều  tin  Phật,  chỉ  mình  ông 

Trung Tú ngộ nhập rất sâu, bởi đời trước từng là cao tăng, nên dẫu có địa vị 

cao vẫn không quên nhân gốc). Con hiếu cháu hiền đời này đều thuộc về loại 

này. 



2) Báo oán là cha mẹ đời trước phụ ơn. Để báo oán bèn sanh vào làm 

con. Nhỏ thì ngỗ nghịch mẹ cha, lớn lên gây họa vạ lây cha mẹ. Sống chẳng 

phụng  dưỡng  ngọt  bùi,  chết  đi  mang  nhục  nơi  chín  suối.  Lại  quá  mức  đến 

nỗi  con  giữ  ngôi  vị  oai  quyền,  mưu  mô  trái  lẽ,  diệt  môn  sát  tộc,  quật  mồ 

cuốc  mả,  khiến  thiên  hạ  hậu  thế  thóa  mạ  kẻ  ấy  lẫn  cha  mẹ.  Như  Vương 

Mãng, Tào Tháo, Đổng Trác, Tần Cối v.v… là loại này. 



3) Trả  nợ  là con đời trước đoạt của cha  mẹ, nay để đền  nợ bèn sanh 

vào làm con. Nếu mắc nợ nhiều thì có thể sống với cha mẹ suốt đời. Nếu nợ 

ít, chẳng tránh khỏi giữa đường chết mất. Như học sắp thành danh bèn táng 

mạng, buôn bán vừa có lời bèn mất thân. 



4) Đòi nợ là cha mẹ đời trước mắc nợ tiền tài của con; để đòi nợ ấy nó 

bèn sanh vào làm con. Nợ nhỏ uổng phí lễ vật76, tiền sính lễ mời thầy, cưới 

vợ  cùng  răn  dạy  đủ  cách,  mong  con  thành  tài,  nhưng  đại  hạn  đã  tới,  chợt 

chết mất đi. Nợ nhiều thì chẳng phải chỉ vậy, ắt phải táng gia bại sản, nhà tan 

người chết mới thôi. 



Xét  kỹ  con  ông,  e  rằng  là  hạng  đến  để  đòi  nợ.  May  là  nợ  ít  nên  vừa 

qua tuổi nhược quan (20 tuổi) liền mất. Hãy nên sám hối túc nghiệp, nỗ lực 

siêng  tu,  trời  ắt  ban  cho  ông  đứa  con  tốt  lành,  rỡ  ràng  nhà  cửa.  Huống  chi 

Khổng Tử là bậc thánh nhân, tuổi trung niên chôn con, Nhan Uyên là bậc đại 

hiền, đang tuổi tráng niên chết yểu. Nguyên Hiến nghèo rớt, Tử Lộ tuẫn nạn, 

Di  Tề chết đói  nơi Thủ Dương77, Bá Ngọc  cùng  quẫn  nơi  nước Vệ. Há có 

thể nói là thánh nhân do tu đức mà bị trời khiển trách ư? Hay là sanh tử hữu 

mạng, phú quý tại trời ư? Chỉ trách đức mình chẳng chân thành, chớ hỏi trời 

báo  họa  phước!  Làm  được  như  thế,  tự  nhiên  ngũ  phước  lâm  môn78,  lục 

cực79 quyết định tránh khỏi nhà mình. Cho lời tôi nói không đáng tin thì kìa 

như  vầng  dương  sáng  chói:  Phải  biết  người  sống  trong  thế  gian  có  đủ  tám 

khổ, dẫu sanh lên trời chưa khỏi ngũ suy80. Chỉ riêng Tây Phương Cực Lạc 

thế giới không có các sự khổ, chỉ hưởng những sự vui. 

Chẳng phải là do ông đề xướng, chỉ dạy Tịnh Độ mà trời bèn dùng đứa 

con  vô  phước,  vô  thọ  làm  một  nhát  kim  đâm  vào  đảnh  đầu  ông  khiến  cho 

ông biết ba cõi không yên, khác nào nhà lửa, các khổ dẫy đầy, thật đáng kinh 

sợ hay sao? Mạng người vô thường, nhanh như ánh chớp, đại hạn xảy tới, ai 

lo  phận  nấy.  Hết  thảy  pháp  hữu  vi,  như  mộng,  huyễn,  bọt,  bóng.  Với  điều 

này  còn  không  tỉnh  ngộ,  dốc  sức  tu  tịnh  nghiệp  thì  khác  gì  gỗ  đá  vô  tình 

cùng sanh trưởng trong vòng trời đất. Là trang nam tử có huyết tánh, há chịu 

sống  làm  thây  đi  thịt  chạy,  chết  mục  nát  cùng  cỏ  cây,  đề  cao  thánh  cảnh 

nhưng tự mình lại chịu phận phàm ngu, gặp lời cảnh sách lớn lao chẳng phát 

phẫn, nghe đạo của thánh hiền, Phật, Tổ lại chẳng chịu hành, ấy là trời phụ 

người hay người phụ trời vậy? Xin hãy rủ lòng dùng trí huệ quán sát. 



---o0o--- 

24. Thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận (thư thứ nhất) 





Lý Cương81 là một tác gia thông đạt, ông ta đem kinh Dịch đối chiếu 

với Hoa Nghiêm để bàn luận, bảo chúng hoàn toàn phù hợp nhau. Ông ta là 

bậc  thiện  tri  thức  không  cự  tuyệt  người  đến  học,  dẫn  người  vào  chỗ  thù 

thắng, mở rộng tầm hiểu biết. Như Mạnh Tử do thấy vua Tề bất nhẫn trước 

cái chết của một con trâu; suy lòng trắc ẩn ấy, biết vua có thể bảo bọc dân, 

làm vua thiên hạ, chứ không phải là do yêu thương xuông  một con trâu mà 

hòng  làm  vua  thiên  hạ.  Đấy  là  dẫn  dụ,  chứ  không  phải  là  luận  khít  khao; 

phàm đọc văn tự của cổ nhân quý ở chỗ lãnh hội được ý. Nếu không chỉ là 

nhai bã hèm mà thôi! 

Ôi! Hoa Nghiêm là pháp tự chứng của Như Lai; tất cả các độ, các địa vị 

đều là sự thật, đều có thể biểu thị pháp. Tứ Quả Thanh Văn tuy dự pháp hội, 

còn  như câm  điếc,  nhân  thiên  thuộc  địa  vị  phàm  phu  há  thấy  biết  được  ư? 

Dẫu có thiên long bát bộ [tham dự pháp hội] nhưng đều là những bậc đã đích 

thân chứng được Pháp Thân, nhằm thượng cầu hạ hóa lợi ích hữu tình, nên 

đặc biệt  hiện thân tám bộ  đó thôi, chứ không phải  là phàm phu  nghiệp báo 

thật sự vậy! Còn kinh Dịch lập ra những hình tượng hư giả để đoán định cát 

hung, thuận thiên lý để hướng dẫn tình cảm con người, là thường pháp để trị 

thế, không phải là đại đạo xuất thế, là nghi tắc, tiêu chuẩn luân thường, chứ 

không  phải  là  chuẩn  mực  của  Phật  đạo.  Nhưng  với  người  thông  đạt  Phật 

pháp, không pháp gì, chuyện gì chẳng phải là đạo. Nói dọc, nói ngang, nào 

có dấu  vết? Nếu chẳng thể  hiểu rõ triệt  để tự tâm, cũng  bắt chước  nói theo 

như gã thầy thuốc dốt chưa biết chẩn mạch đã bắt chước róc xương. Lông vũ 

yếu ớt, đậu trên cành còn khó đã toan bay cao, chẳng khiến cho cả mình lẫn 

người cùng mất mạng là chuyện hiếm lắm! 

Nay tôi dùng thí dụ để nói rõ: Kinh Dịch gọi cha mẹ là “nghiêm quân”, 

cổ  nhân  cũng  gọi  ấp  lệnh82  là  Quân,  há  có  phải  cha  mẹ,  ấp  lệnh  bằng  vai 

phải lứa với thánh thiên tử, chẳng có cao - thấp hay chăng? Lại như gọi một 

bọt nước là biển, nêu một hạt bụi là cõi đất; biết bọt nước và hạt bụi là chút 

phần của biển và đất thì được, chứ nói bọt nước và biển cùng sâu rộng như 

biển cả, cùng rộng dầy như cõi đất thì chẳng được. Một tia nắng qua kẽ hở 

chính là mặt trời chiếu trời, soi đất; mảnh trời nhìn qua ống hẹp cũng là cõi 

trời không  ngằn, không  mé;  nhưng phải ra khỏi cửa  ngắm  mặt trời, bỏ ống 

hẹp  để  ngửa  trông  bầu  trời.  Há  có  nên  nói  ngoài  kẽ  hở  không  có  mặt  trời, 

ngoài ống chẳng có bầu trời hay chăng? 

Cổ  nhân  gọi  Nho  là  Đạo,  đa  phần  nói  như thế.  Nếu  bảo  nói  như thế  là 

thật, ắt có  lẽ thánh thiên  tử  và ấp  lệnh cùng tôn quý  như nhau, biển cả, cõi 

đất  cùng  bọt  nước,  hạt  bụi  sâu  rộng,  rộng  dầy  như  nhau  hay  sao?  Mặt  trời 

nơi kẽ hở và bầu trời trong ống cùng mặt trời, bầu trời rộng lớn không ngằn 

mé cùng trọn khắp như nhau hay sao? Ấy là lời luận bàn tệ hại của những kẻ 

nhà  quê  vùng Tề  Đông83, chẳng  phải  là  pháp  ngôn của  bậc  minh  tâm  kiến 

tánh. Các hạ nên tự trì giới niệm Phật, lấy sự tu trì của Nho gia làm thường 

pháp,  lấy  sự  tu  trì  của  Phật  giáo  làm  gia  hạnh.  Bàn  sâu  vào  lý  ắt  mất  mấy 

năm, muốn học Phật, Tổ, trước hết phải noi theo thánh hiền. Nếu chính mình 

thực hiện còn có tỳ vết, trái nghịch luân thường thì đáng gọi là tội nhân danh 

giáo, sao xứng là đệ tử Phật? 

Phật giáo tuy là pháp xuất thế, nhưng gặp vua nói đến Nhân, gặp bầy tôi 

nói  Trung,  gặp  cha  nói  Từ,  gặp  con  nói  Hiếu,  do  cạn  mà  vào  sâu,  học  cái 

thấp  thỏi  nhưng  đạt được điều cao cả. Hãy đọc  kỹ  An Sĩ Toàn  Thư, ắt biết 

được đại khái. Phàm phu sửa lỗi hướng thiện và tu Tịnh nghiệp chỉ quý nơi 

chân  thành,  kỵ  nhất  hư  giả,  chẳng  được  phô  trương  cái  danh  hành  thiện  tu 

hành bề ngoài, bên trong ôm lòng bất trung, không khoan dung. Cừ Bá Ngọc 

lúc  năm  mươi  tuổi  biết  bốn  mươi  chín  năm  trước  là  sai.  Có  như  thế  mới 

mong thành thánh, thành hiền, học Phật, học Tổ là công thần danh giáo, làm 

con  đích  thật  của  Như  Lai.  Vì  thế,  chẳng  phải  do  kẻ  Tăng,  người  tục  cùng 

quẫn hay thông đạt mà luận vậy. 

Điều Bất Huệ mong mỏi nơi các hạ cũng chính là điều mong mỏi nơi hết 

thảy những người thân quen, có vậy mới khỏi bõ công một phen đến Phổ Đà 

triều bái Đại Sĩ, gặp gỡ Bất Huệ, như thế chính là nghe Phật thừa vậy. 



---o0o--- 

25. Thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận (thư thứ hai) 



Phật  pháp  đến  nay  suy  tàn  quá  đỗi.  Chúng  sanh  mờ  mịt  như  kẻ  mù 

không ai dẫn đường. Dẫu có một hai thiện tri thức khai thị, nhưng do nghiệp 

sâu chướng nặng, chánh trí chẳng khai, tuy nghe chánh pháp, chẳng sanh tin 

tưởng. Dẫu sanh tin tưởng cũng vẫn là phù phiếm, như say, như mộng, trọn 

chẳng  có  định  kiến.  Vừa  gặp  tà  ma,  ngoại  đạo  bèn  như  nhặng  bu  theo  mùi 

thối, như thiêu thân đâm đầu vào lửa. Kiến bu, chim tụ, xúm xít muôn ngàn. 

Vì thế năm đầu niên hiệu Quang Tự (1875), ở Quan Đông84 có tà phái gọi 

là  Hỗn  Nguyên85,  mỗi  năm  người  quy  y  hơn  mười  vạn  người,  đến  năm 

Quang  Tự  mười  một,  mười  hai,  do  thói  tệ  đã  bộc  lộ,  người  ta  thường  ghét 

thấy. Trong vòng một năm, [kẻ theo tà phái ấy vẫn] còn được mấy vạn. 

Gần đây có kẻ xuất  gia  là con cái  ma, toan  muốn được đại danh  lợi; ba 

mươi năm trước gã đã cắt xén ngữ lục của cổ nhân hòng lập ngôn, thay đầu 

đổi mặt, bảo là ngữ lục của chính  mình. Nhưng gã ma con ấy một là không 

thông  Tông,  hai  là  chẳng  thông  Giáo,  ba  là  không  học  vấn,  sợ  người  khác 

nói mình không học vấn, làm sao có thể nói được như thế, bèn đặc biệt dùng 

rất  nhiều  chữ  sai  cho  giống  thật86,  khiến  người  khác  bảo  hắn  đúng  là  đại 

triệt  đại  ngộ,  thuận  miệng  nói  ra,  từ  ngữ  lẫn  lý  lẽ  cao  siêu,  mầu  nhiệm! 

Chuyện  không  thích  đáng  nhất  là  do  gã  chưa  từng  đọc  sách,  chẳng  thông 

hiểu  nghĩa  chữ  nên  bợ  nguyên  xi  Vạn  Pháp  Quy  Tâm  Lục,  Lục  Tổ  Đàn 

Kinh,  thi  kệ  của  Hàn  Sơn  chỉ  đổi  dăm  ba  chữ  mà  thôi.  Tất cả  câu  chữ đều 

như thế, bèn lưu truyền gần xa, nhưng cũng không quyến dụ được nhiều! 

Gần  đây,  gã  lại  khoe  đắc  “diệu  pháp”  khiến  cho  thiện  nam,  tín  nữ  bắt 

chước nhau quy  y,  lại bảo  muốn đắc diệu  pháp  nào ắt sẽ được như thế. Do 

gã ma con ấy thoạt đầu vờ xưng ngộ đạo, người ta chưa quy phục. Gần đây, 

hắn bèn dối xưng đắc đạo, nên xa gần tranh nhau theo về, tự nói: “Pháp của 

ta nói khiến  người dễ  đắc đạo!” Vì thế cả  một  vùng  như cuồng, cùng  nhau 

sùng phụng. Dối  xưng đắc đạo thì phải có sự thật  người ta  mới chịu  tin;  vì 

thế,  hắn  phóng  túng  không  e  dè,  thuận  miệng  nói  càn,  thường  bảo  cùng 

người: “Ta có thể nhập định siêu độ cho vong hồn được sanh lên trời, hoặc 

sanh  về Tịnh Độ! Có thể biết  hết thảy  người đã  mất sanh  lên trên trời hoặc 

sanh  trong  nhân  gian  và  ba  ác  đạo.  Lại  biết  người  này  thượng  phẩm  vãng 

sanh  Tây  Phương,  người  kia  trung  phẩm  vãng  sanh,  người  nọ  sanh  vào  hạ 

phẩm”. Do vậy, chẳng những ngu phu, ngu phụ cố nhiên ngả theo chiều gió, 

ngay  cả  những  bậc  sĩ  đại  phu  không  thông  Phật  lý  cũng  tưởng  hắn  thật  sự 

đắc đạo, bèn quy y tin thờ. 

Chuyện  như  vậy  nay  thấy  nhiều  lắm.  Dẫu  có  người  trí  chê  là  cuồng 

vọng,  nhưng  vì tà  thuyết  đó đã ăn sâu  vào lòng  người  nên chẳng ai tin [lời 

bậc trí giả]. Từ xưa, cao tăng hoặc Phật tái lai hoặc Bồ Tát thị hiện đều giữ 

phận  phàm  phu,  trọn  chẳng  nói  ta  là  Phật,  ta  là  Bồ  Tát.  Vì  thế,  kinh  Lăng 

Nghiêm  nói:   “Sau khi  ta  diệt  độ,  truyền  cho  các  Bồ  Tát  và  A  La Hán  ứng 

 thân  sanh  trong  thời  Mạt  Pháp,  hiện  đủ  mọi  hình,  độ  những  kẻ  đang  luân 

 chuyển, trọn chẳng được tự nói mình thật là Bồ Tát, thật là A La Hán, tiết lộ 

 mật nhân của  Phật, dễ dãi nói cùng kẻ chưa học. Chỉ trừ khi mạng chung, 

 ngầm để lại dặn dò”. 

Như Trí  Giả  đại  sư  thật  sự  là  hóa  thân  của  Phật  Thích  Ca,  đến  lúc  lâm 

chung,  có  người  hỏi  đến  địa  vị  chứng  nhập,  bèn  đáp:   “Nếu  ta  không  lãnh 

 chúng, ắt tịnh sáu căn. Do tổn mình lợi người nên chỉ dự vào Ngũ  Phẩm”,  

tức là vẫn còn thuộc địa vị phàm phu. Ngũ Phẩm chính là địa vị Quán Hạnh 

trong  Viên  Giáo,  sở  ngộ  ngang  với  Phật,  đã  khuất  phục  trọn  vẹn  Ngũ  Trụ 

Phiền Não, nhưng chưa thể đoạn Kiến Hoặc. Ngài Trí Giả lúc lâm chung còn 

chẳng hiển Bổn, ý muốn cho hàng hậu học dốc chí tu hành tinh ròng, chẳng 

đến nỗi được chút ít đã cho là đủ, cũng như chẳng lấy phàm lạm thánh vậy! 

Nay lũ ma kia bịp xằng đắc đạo chính là hoại loạn Phật pháp, là kẻ đại vọng 

ngữ lầm lạc chúng sanh. Cái tội đại vọng ngữ ấy thậm chí còn nặng gấp trăm 

ngàn  lần  tội Ngũ Nghịch, Thập  Ác! Thầy  đó, trò đó sẽ vĩnh  viễn đọa trong 

địa  ngục  A  Tỳ  trải  Phật  sát  vi  trần  kiếp  số87  luôn  chịu  cực  khổ  còn  chưa 

được  xuất  ly.  Sao  lại  khổ  vì  danh  lợi  hư  phù  một  lúc,  cam  chịu  hình  phạt 

thảm khốc bao kiếp? Danh lợi mê hoặc người đến nỗi như thế ấy! 

Gã  ma con kia bảo pháp  hắn đã  nói khiến người dễ đắc đạo tức  là  hiểu 

cái tâm sanh diệt là thường trụ, tưởng  “không làm thiện, không đoạn ác”  là 

bất  sanh  bất  diệt,  bác  không  nhân  quả,  sụp  hầm  tà  kiến.  Đấy  chính  thực  tế 

của chuyện gã ma con chèo kéo đồ chúng, khiến họ [lầm tưởng] đều đã đắc 

đạo.  Vì  thế,  có  kẻ  thường  ngày  trì  trai  niệm  Phật,  vừa  thân  cận  bọn  chúng 

liền không trì trai, không niệm Phật nữa! Kỳ dư, hết thảy những chuyện cải 

ác hướng thiện, biết nhân hiểu quả, vun đức trồng phước v.v… thảy đều bỏ 

hết. 

Chúng chỉ dạy người ta khán một câu thoại đầu, nhưng thật ra chẳng biết 

khán như thế nào, thế nào là thoại đầu? Bèn đem những lời đối ứng căn cơ 

của  cổ  nhân  bảo  người  khác  y  văn  giải  nghĩa,  suy  lường,  dò  đoán.  Như 

những câu  “con chó không có  Phật  tánh,  cây bách trước sân, que cứt khô, 

 ba cân  gai, cái áo vải nặng bảy cân”  v.v… thảy đều bóc trần từng chữ để 

giảng  nghĩa, cho  là tu  tham  Thiền,  là thấu triệt công án. Vừa  mới  ngồi  yên 

được  một chút  và có thể  giải  nghĩa dựa theo văn tự, bèn ấn chứng: “Người 

này túc căn sâu dầy, người kia hiện đang tu hành tinh thuần, nên dụng công 

chưa  lâu  đã  thấu  triệt”.  Chuyện  tham  Thiền  nói  dễ  dàng  sao?  Cổ  nhân  như 

ngài Triệu Châu Thẩm thiền sư, xuất gia từ nhỏ, đến lúc ngoài tám mươi vẫn 

còn hành cước88. Vì thế có bài tụng rằng:  



 Triệu Châu bát thập do hành cước, 

  

 Chỉ vị tâm đầu vị tiêu nhiên. 



 (Triệu Châu tám chục còn hành cước, 

  

 Do bởi trong tâm chửa rỗng rang) 

Ngài  Trường  Khánh  ngồi  rách  bảy  cái  bồ  đoàn  rồi  mới  khai  ngộ;  ngài 

Dũng Tuyền đến năm bốn mươi vẫn còn nhọc nhằn, Tuyết Phong ba lần lên 

gặp  ngài  Đầu  Tử,  chín  lượt  lên  Động  Sơn.  Những  vị  đại  tổ  sư  đại  triệt  đại 

ngộ còn khó khăn như thế. Bọn ma con kia vừa mới nghe ma thuyết đều khai 

ngộ  ngay,  những  vị  tổ  sư  vừa  nói  ấy  có  xách  giày  cho  chúng  cũng  chẳng 

đáng hay sao? 

Phải biết tổ sư ngộ là từ mê đến ngộ, hễ ngộ rồi sẽ ngộ vĩnh viễn, còn cái 

“ngộ” của bọn ma là do mê bèn lầm, hễ lầm rồi bèn vĩnh viễn lầm. Tuy đồng 

âm với Ngộ89, nhưng sự thật trái nghịch với Ngộ. Do bọn ma kia từ lúc mới 

phát tâm, một là không giới hạnh, hai là không có chánh trí, ba là chẳng biết 

thoại đầu là phương tiện để đánh động, tham thấu tự tâm, cứ tưởng dựa theo 

văn  nghĩa  suy  đoán  chính  là  tham  [thoại  đầu].  “Tham  Thiền”  kiểu  đó  thì 

người thông minh trong thế gian sẽ đều là bậc đại triệt đại ngộ hết. 

Như  kẻ  chẳng  biết  ma-ni  bảo  châu  thấy  mắt  cá,  quý  trọng  cất  đi,  khoe 

khoang cùng  người: “Tôi đã có được châu ấy”. Mọi  người cũng chẳng  biết 

thế nào là châu, thế nào là mắt cá, bèn xúm xít tìm cầu, ai nấy đều được châu 

ấy.  Từ  đó,  phát  đại  thệ  nguyện  khiến  cho  khắp  đồng  bào  nghèo  khổ  đều 

được châu ấy. Một mai gặp được khách thương người Hồ90, muốn đổi châu 

lấy  nhiều  vàng.  Khách  thương  người  Hồ  ném  đi,  mắng  rằng:  “Sao  lại  đem 

mắt cá làm bẩn mắt ta?” mới biết mình đã phí sạch tâm cơ, chỉ đành hổ thẹn 

muốn chết mà thôi! 

Nhưng thói thường con  người buông  lung  thì dễ, câu thúc thì  khó. Dạy 

trì trai niệm Phật bèn cảm thấy miệng ăn mất ngon, thân tâm thường khổ sở, 

nhọc  nhằn.  Gã  ma  kia  bảo  chỉ  cần  giữ  cái  tâm  tốt,  cần  gì  phải  ăn  chay? 

Ngươi vốn là Phật, cần gì phải niệm Phật? Do vậy, thật là hợp với cái tánh 

lười  nhác,  biếng  trễ  của  mình,  chẳng  muốn  bó  buộc,  mặc  tình  phóng  túng 

như tù được lệnh tha, vui mừng khôn xiết! Nếu hỏi đến duyên do, bèn nói: 

- Đạt  Ma  từ  trời  Tây  sang  đây,  không  lập  văn  tự,  chỉ  thẳng  tâm  người, 

kiến tánh thành Phật. Ngươi chỉ khán  một câu  thoại đầu ắt thấy được tánh. 

Thấy  được  tánh  rồi  liền  gọi  là  thành  Phật.  Đã  thành  Phật  rồi,  hết  thảy  đều 

không: không nhân, không quả, không tu, không chứng, một pháp chẳng lập, 

gọi  là  chân  giải  thoát.  Ai  dạy  người  trì  trai  niệm  Phật,  cải  ác  tu  thiện,  sợ 

nhân quả, vun bồi phước đức, đều là chẳng biết trong Tự Tánh không pháp 

nào chẳng đủ, cũng như không thể lập được một pháp nào. Ngươi chấp trước 

pháp  tướng,  chẳng  chịu  lìa  bỏ.  Bỏ  gốc  đuổi  theo  ngọn,  không  dây  mà  tự 

buộc.  Người  như  thế  gọi  là  Tiểu  Thừa.  Sao  có  thể  coi  là  thiện  tri  thức  để 

thân cận được ư? Phải biết  những pháp Như Lai  nói  về nhân quả, tu chứng 

v.v… đều là lấy lá vàng giả làm vàng để dỗ trẻ nín khóc; bọn họ lại chấp là 

thật, vậy là trí bọn họ có khác gì trẻ nít đâu! Nếu là đại trượng phu, Phật còn 

chẳng  thể  được,  há  còn  có  những  pháp  nhân  quả,  tu  chứng  v.v…  Nếu  lập 

một mảy trần, sẽ chẳng phải là Phật pháp. Ông chỉ tự biết mình đã là Phật thì 

dù cho ăn thịt, uống rượu, trộm cắp, hành dâm, không pháp nào chẳng phải 

là Phật pháp! Trên thiên đường, dưới địa ngục, áo trời, thức ăn trời, vạc dầu, 

lò than, có cảnh nào chẳng phải là Phật cảnh? Tự ta chính là Di Đà, ngay nơi 

đây chính  là Cực  Lạc;  há  nên khuấy động  cái tâm  vọng tưởng  nghiệp thức, 

quang quác cái miệng do cha mẹ sanh ra để cả đời niệm Phật suốt ngày, chịu 

nhiều oan uổng ư? Cầu đến lúc lâm chung vãng sanh Tây Phương, bỏ mình 

cầu  nơi  người, bỏ  nhà  lang thang,  há chẳng phải  là tri kiến điên đảo, tu tập 

lầm loạn hay sao? 

Các thứ ma thuyết đại để là như thế. Nay thử luận xem:  

- Nếu “chỉ cần tâm tốt cần gì phải trì trai” thì giết thân mạng chúng sanh 

để sướng cái  miệng  là  hảo tâm  hay không hảo tâm? Vả  nữa, khi binh  kiếp, 

giặc đến giết người cũng nên coi đó là hảo tâm. Ví như lúc ngươi bị nó giết 

bèn  sẽ  cảm  ơn  hay  oán  hận  vậy?  Ngươi  vốn  là  Phật,  chẳng  chịu  niệm  đức 

Phật  nào  khác,  sao  lại  chịu  giết  chúng  sanh  để  ăn?  Những  chúng  sanh  ấy 

chẳng  phải  đều  là  cha  mẹ  quá  khứ,  chư  Phật  vị  lai  hay  sao?  Như  vậy,  tâm 

tánh của ngươi vốn đã là Phật, nhưng hành vi của ngươi vốn là chúng sanh, 

sao chưa đắc bảo là đắc, đem phàm xen lộn thánh, coi niệm đức Phật khác là 

nhục, coi sát sanh là vinh hiển như vậy? 

Đạt  Ma  từ  trời  Tây  qua,  không  lập  văn  tự  là  vì  muốn  cho  con  người 

chứng ngộ triệt để bản thể, chẳng chú trọng đọc tụng ngôn ngữ xuông. Nếu 

khế nhập bổn thể thì văn tự chính là bản thể, chính là tướng giải thoát. Suốt 

ngày đọc tụng, y giáo tu hành, rốt ráo chẳng có được tướng văn tự. Như các 

bậc  đại  lão  Vĩnh  Minh  Diên  Thọ,  Thủ  Sơn  Niệm,  Thê  Hiền  Thực,  Dục 

Vương  Vi  v.v…  đều  suốt  đời  đọc  tụng,  há  các  Ngài  đều  không  biết  ý  chỉ 

 “chẳng lập văn tự”  hay sao? Chỉ do ngươi hiểu lầm ý nghĩa “bất lập” là phế 

bỏ, bèn nói hết thảy kinh điển Tiểu, Đại Thừa, vô lượng pháp môn do Như 

Lai đã nói đều là dùng lá vàng giả làm vàng để phỉnh phờ trẻ nhỏ. Nếu như 

vậy, Ca Diếp, A Nan, Mã Minh, Long Thọ, Vĩnh Minh, Thủ Sơn v.v… đều 

là những gã chơi với lá vàng. Ngươi đã cho là họ đều sai sao còn truyền thừa 

pháp  của  họ,  bảo  mình  là  Thiền  Tông.  Nếu  họ  đúng  thì  “Thiền  Tông”  của 

nhà ngươi chẳng phải là Thiền Tông của họ! Ngươi chỉ  mạo danh họ, là ác 

tặc phá hoại pháp của họ mà thôi! 

Hơn nữa, ngươi chấp trước vứt bỏ văn tự mới là “không lập văn tự” thì 

Lục Tổ nói:  “Chỉ một câu ‘chẳng lập’ ấy đã là văn tự, huống gì còn có tám 

 chữ  chỉ  thẳng  tâm  người,  thấy  tánh  thành  Phật!”   Mười  sáu  chữ  ấy  của  tổ 

Đạt Ma từ trời Tây qua là văn tự hay không phải là văn tự? Lại nữa, hết thảy 

đều không, không nhân, không quả, không tu, không chứng, một pháp chẳng 

lập gọi là chân giải thoát, thế sao lại lập phá trai, báng Phật? Sao chẳng chịu 

để  cho  các  pháp  nương  vào  ác,  phế  thiện,  mê  muội  nhân  quả,  chiết  phước 

tổn đức v.v… đều không? Thượng trí biết Không càng tăng tấn đức, hạ ngu 

biết  Không  bèn  bỏ  thiện.  Ngàn  trăm  năm  trước,  Phật,  Tổ  sớm  đã  vì  ngươi 

phán định, ngăn ngừa. 

Ngươi gièm báng người khác chấp vào thiện pháp là “bỏ gốc theo ngọn, 

là không dây tự trói, là Tiểu Thừa”, còn ngươi chấp vào ác pháp, chẳng chịu 

vứt bỏ, đời này sẽ chịu phép nước, chết đi đọa mãi trong A Tỳ, ấy có phải là 

bỏ ngọn theo  gốc, ấy có phải  là trói  mà không  trói, ấy có phải  là Đại  Thừa 

hay chăng? Ngươi nói: “Đại trượng phu Phật còn chẳng thể được, huống hồ 

có  nhân  quả  tu  chứng.  Nếu  lập  một  mảy  trần  thì  không  phải  là  Phật  pháp; 

cho  nên  Phật,  nhân  quả,  tu  chứng  đều  là  mảy  trần,  đều  chẳng  được  lập”, 

nhưng  ăn  thịt,  uống  rượu,  trộm  cắp,  hành  dâm,  há  chẳng  phải  là  mảy  trần 

đều lập được hay sao? 

Lại hỏi: Cái tâm ăn thịt, uống rượu, trộm cắp, hành dâm là tâm Phật hay 

tâm chúng sanh? Nếu bảo là tâm Phật, há Phật giữ cái tâm ấy ư? Làm những 

chuyện ấy  ư? Nếu bảo  là tâm chúng sanh  thì há có còn  là  vượt ngoài  nhân 

quả, có còn chẳng phải là trần, có còn là Phật pháp nữa hay chăng? Địa ngục 

vẫn  là  cảnh  Phật,  ngay  nơi  đây  chính  là  Tây  Phương  thì  khổ  cũng  chẳng 

chán, vui cũng chẳng cầu, không lấy, không bỏ, quên ghét, quên yêu, sao lại 

tham cầu danh lợi đời này, hư vọng mong chết đi để lại tiếng tốt? Xén trộm 

lời cổ nhân, thay đầu đổi  mặt, cho là ngữ lục của chính  mình, chưa đắc bảo 

là  đắc,  chưa  chứng  bảo  đã  chứng,  đem  phàm  xen  lộn  thánh,  dối  xưng  tri 

thức, dạy  nhiều  nam  nữ thiện tâm đọa  hầm  tà kiến, chôn  mất  huệ  mạng, từ 

đây  đọa  mãi  trong  ác  đạo,  muốn  thoát  ra  không  có  cách  nào!  Xét  đến  bổn 

nhân  của  gã  ma  con  ấy  chẳng  qua  là  muốn  được  danh  lợi  hư  phù,  mong 

người khác gọi mình là bậc đại thiện tri thức mà thôi. Biết rõ hậu báo thì tình 

trạng  đau  đớn  thê  thảm  dẫu  hết  sạch  trúc91  khó  chép  hết  được  nổi,  chẳng 

đáng buồn sao? 

Ông  đã  phát  tâm  niệm  Phật,  nên  dựa  theo  những  gì  đã  nói  trong  kinh 

luận Tịnh Độ mà tu. Những lời gã ma con nói chỉ là ăn cắp từ lời lẽ của các 

tổ sư  Tông Môn, do bản  thân  gã  hiểu  lầm  ý  nhà Thiền,  nên  gã  nói  gì cũng 

đều  dường  như  là  đúng  nhưng  thật  ra  là  sai,  thật  sự trái  nghịch  đạo  lý  nhà 

Thiền, thật sự là kẻ oán của Phật pháp. Nếu bị hắn dụ, theo bè đảng hắn sẽ 

khó tránh khỏi  vì  hảo tâm  mà chuốc  lấy quả ác, trọn chẳng thể thân cận  gã 

ma con ấy! Nên khăng khăng  giữ  lấy quy  củ của liệt tổ Tịnh tông đã thành 

lập,  trì  trai  niệm  Phật,  cải  ác  hướng  thiện,  biết  nhân  hiểu  quả,  vun  phước 

trồng đức, để  mong đời này tiêu trừ nghiệp chướng, lâm chung chánh niệm 

vãng  sanh  mới  hòng  khỏi  uổng  một  đời  này,  đích  thân  làm  đệ  tử  Như  Lai! 

Phải biết một pháp Thiền Tông gọi là  “giáo ngoại biệt truyền”  (truyền riêng 

ngoài  giáo),  phàm  những  gì  đề  xướng  đều  là   “ý  tại  ngôn  ngoại” ,  ngàn  lời 

vạn lẽ đều nhằm chỉ về Pháp Thân Lý Thể chẳng dính dáng gì đến nhân quả, 

tu chứng, phàm, thánh, chúng sanh, Phật,  để con  người  trước  hết  ngộ được 

Thể  này, rồi  mới bắt đầu tu  nhân, chứng quả, siêu  phàm  nhập thánh, tức  là 

chúng sanh thành Phật đạo về mặt Sự. 

Thế  nhưng  những  lời  ứng  với  căn  cơ  gọi  là  “cơ  phong”,  hoặc  gọi  là 

“chuyển ngữ” ấy đều là muốn cho người ta tham thấu tự hiểu, nên không có 

nghĩa lý  gì. Nếu  hiểu được thì  là  may  mắn lớn. Nếu không  hiểu thì  lấy câu 

nói ấy làm bổn mạng nguyên thần, quên ăn bỏ ngủ, suốt ngày thâu đêm như 

một  người chống  lại  vạn  người, chẳng dám có chút  gián  đoạn, phóng  túng. 

Một năm chẳng  ngộ bèn tham  hai  năm,  mười  năm chẳng  ngộ bèn tham  hai 

mươi năm. Một đời chẳng ngộ bèn đời đời tham. Nếu quả thật dốc trọn thâm 

tâm này mà tham cứu câu ấy, quyết chẳng có lẽ nào không ngộ! Ngộ rồi, bèn 

gọi là “ngộ đạo”, vẫn phải trải qua các cảnh duyên để rèn giũa tập khí, ngõ 

hầu phiền hoặc hết sạch  mới gọi là chứng đạo. Gã ma con kia tưởng lầm là 

ngộ,  ngộ  của  hắn  xét  về  toàn  thể  là  ngộ  nhận,  nói  chi  đến  chứng,  nhưng 

chẳng biết hổ thẹn, chẳng sợ nhân quả, đến nỗi vô lượng nam nữ hảo tâm bị 

gã dụ dỗ cùng đoạn thiện căn. Ông dốc lòng tin  vào  lời  này sẽ chẳng bị  gã 

đó hãm hại. Hãy nhớ lấy, nhớ lấy! 



---o0o--- 

26. Trả lời thư anh em cư sĩ X… ở Vĩnh Gia 





Giữa Xuân vừa hết, đã sang tiết Hè, quang âm vùn vụt, thật đáng kinh 

người. Thường nhớ hai vị tín tâm chân thành, khẩn thiết, pháp nhãn chưa tỏ, 

nên đến  nỗi bỏ chỗ cao  minh  chọn  lấy chỗ tối  tăm,  hèn  tệ.  Khác  nào  bỏ  vị 

Phật sống trong nhà đi thờ pho tượng đất ngoài đồng; chẳng những tự đánh 

mất chánh kiến còn để tiếng chê cười cho thiên hạ. Tuy Quang tôi tiến thoái 

lưỡng  nan,  thẹn  thùng  sâu  xa,  vẫn  gởi  thư  để  sau  này  quý  vị  có  dịp  sẽ  tùy 

thời  xem  đến.  Quang  tôi  mắt  mờ,  sức  yếu,  nếu  không  có  chuyện  gì  bèn 

chẳng  gần  gũi  bút  mực;  ví  như  có  chuyện  phải  đụng  đến  thì  khác  gì  gom 

chữ, chồng giấy, nào có khả quan gì? Nhưng sợ cô phụ lòng mong mỏi, nay 

bèn đem những cơm thừa, canh cặn trước đây tạm gom thành một hai món. 

Nếu chẳng hiềm chua hôi cũng có thể coi như là thứ khác thường để nếm vị 

diệu tuyệt của tự tánh. 

Bài  Tịnh  Độ  Quyết  Nghi  Luận  là  do  vào  năm  Dân  Quốc  thứ  ba,  cư  sĩ 

Địch Sở  Thanh  vì ông Đoan  Phủ trở  về quê, số báo  thứ  mười ba không đủ 

bài nên mới bảo tôi viết một hai bài cho xôm tụ. Sau này, không người chủ 

trì  bèn  ngừng  không  xuất  bản.  Bài  luận  văn  ấy  tuy  dở  vụng,  nhưng  giúp 

đoạn nghi sanh tín không ít. Phần giải thích về bài Tứ Liệu Giản của tổ Vĩnh 

Minh nên xem kỹ càng. Nếu không tin tưởng như thế bèn thành hư văn. Đấy 

là những điều Bất Huệ tôi đau lòng nhức óc phát huy trong mấy mươi năm, 

muôn vàn chớ vì người đời nay nói này nói nọ mà cô phụ tâm đại từ bi của 

tổ Vĩnh Minh. Bài luận  “Lợi ích của việc trì kinh phải do tâm mà luận” là vì 

người đời nay thọ trì kinh điển trọn chẳng sanh khởi lòng kiêng dè mà viết. 

Muốn  được  lợi  ích thật sự nơi  Phật pháp,  phải cầu  nơi kính sợ. Có thể  dốc 

kiệt  lòng  thành,  dốc  cạn  lòng  kính  thì  dẫu  là  quả  đức  rốt  ráo  còn  có  thể 

chứng được, huống chi những thứ kém hơn ư? 

Các bài khác đều là tùy sự mà viết, đấy chính là lấy đá nơi núi khác chế 

biến thành ngọc, chỉ xét đến phần lợi ích – đừng so sánh về hình tích – thì sẽ 

được  lợi  ích  nhỏ  nhoi,  nếu  đem  sánh  với  trước  tác  của  cổ  đức  ắt  phải  đem 

đốt ngay không chần chừ, huống hồ còn có thể để lọt vào mắt được ư? 

Sách Giản Ma Biện Dị Lục văn lý cao sâu, Thiền Giáo dung quán, soạn 

từ  mùa  Hạ  năm Ung Chánh  thứ  mười  một (1733) đến  năm  mười  ba (1735) 

mới xong, chưa kịp khắc in, xe rồng đã lên làm khách cõi trời. Đến sau này 

lúc in, do nguyên bản dùng nhiều chữ Thảo để thay thế92, kẻ chép lại không 

xem  xét  kỹ  bèn  thay  nhiều  [chữ  Thảo]  bằng  chữ  đủ  nét  [nhưng  không  xét 

đến văn cảnh] khiến tác phẩm bị sai ngoa nhiều không kể xiết. Giả sử Thanh 

Thế  Tông  (Ung  Chánh)  còn  sống,  chắc  chắn  chẳng  đến  nỗi  như  thế.  Mùa 

Xuân năm nay, tôi giảo chánh tường tận hai lượt, mong hoàn lại bản lai diện 

mục  [của  sách],  đợi  sau  này  đầy  đủ  nhân  duyên,  ngõ  hầu  chẳng  phụ  Thế 

Tông một phen dốc cạn tâm ý. 



Thiện Đạo hòa thượng là Di Đà hóa thân, có đại thần thông, có đại trí 

huệ, xiển dương Tịnh Độ rộng rãi, không chuộng huyền diệu, chỉ trọng chỗ 

chân thật, thiết thực, bình phàm, thực tiễn dạy người tu trì. Lời dạy của Ngài 

về hai cách Chuyên Tu và Tạp Tu lợi ích vô cùng. 

1) Chuyên Tu nghĩa là thân nghiệp chuyên lễ (phàm những khi đi nhiễu 

và  hết  thảy  những  khi  thân  chẳng  buông  lung  thì  chính  là  thân  nghiệp 

chuyên  lễ),  khẩu  nghiệp  chuyên  xưng  (phàm  tụng  kinh  chú,  có  thể  chí  tâm 

hồi hướng thì cũng có thể gọi là chuyên xưng), ý nghiệp chuyên niệm. Như 

thế thì vãng sanh Tây Phương vạn người chẳng sót một. 

2) Tạp Tu là kiêm tu các pháp môn, hồi hướng vãng sanh. Do tâm chẳng 

thuần nhất khó được lợi ích, trong trăm người khó được một, hai; trong ngàn 

kẻ hiếm được ba bốn người vãng sanh. 

Đấy  là  lời  thành  thật  từ kim  khẩu,  là  lời  phán  định  đanh  thép  ngàn  đời 

chẳng đổi được. Hai vị nên dùng lời này để tự lợi, lại nên dùng lời này để lợi 

khắp  hết  thảy.  Còn  như pháp  trì  chú  chỉ  có  thể  dùng  làm  Trợ  Hạnh,  chẳng 

được coi pháp Niệm  Phật  là hạnh  tu kèm,  coi  Trì Chú  là Chánh  Hạnh. Tuy 

pháp  môn  Trì  Chú  cũng  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  phàm  phu  vãng  sanh 

hoàn toàn do tín nguyện chân thành, khẩn thiết, cảm ứng đạo giao với hoằng 

thệ đại nguyện của Phật A Di Đà, nên được tiếp dẫn. Nếu chẳng biết ý này, 

thì pháp nào, hạnh nào cũng đều chẳng thể nghĩ bàn, tùy ý tu pháp nào cũng 

đều  thấy  là  pháp  nào  cũng  được,  bèn  thành   “không  Thiền,  không  Tịnh Độ; 

 giường sắt và cột đồng, vạn kiếp lẫn ngàn đời, không một ai nương tựa!” . 

Nếu  tự biết  mình  là phàm  phu  đầy dẫy  phiền  não,  nghiệp  lực đầy thân, 

không  dựa  vào  hoằng thệ  nguyện  lực của Như Lai, quyết khó thể trong đời 

này  thoát  khỏi  luân  hồi,  mới  biết  lực  dụng  của  giáo  pháp  cả  một  đời  [đức 

Phật] đều chẳng thể sánh với một pháp Tịnh Độ. Trì chú, tụng kinh để trồng 

phước  huệ,  tiêu tội  nghiệp  thì  được!  Nếu  sanh  tâm  lầm  lạc,  muốn cầu thần 

thông thì có thể nói là bỏ gốc theo ngọn, chẳng khéo dụng tâm. Nếu tâm ấy 

cố kết, lại còn chẳng thông mặt Lý, giới lực không vững, tâm Bồ Đề chẳng 

sanh, tâm ta - người càng thạnh, ắt sẽ có ngày bị  ma dựa phát cuồng. Phàm 

muốn đắc thần thông, trước hết phải đắc đạo; hễ đắc đạo sẽ tự có thần thông. 

Nếu  chẳng  dốc  sức  nơi  đạo,  chỉ  cầu  thần  thông,  đừng  nói  chi  thần  thông 

chẳng đắc, dẫu có đắc cũng trở thành chướng đạo. Vì thế, chư Phật, chư Tổ 

đều nghiêm cấm chẳng cho người tu học vậy. Do trong đời thường có hạng 

người kiến giải như vậy nên phải thuật tỉ mỉ nhiều lượt. 

Lệnh thân93 của hai vị còn tại thế, hãy nên đem pháp môn Tịnh Độ, sự 

tích, cảm ứng thường giảng giải cho, ngõ hầu họ sanh tâm hoan hỷ, tin nhận, 

phụng hành. Nếu chẳng coi đó là hiếu, dẫu có thực hiện trọn những điều thế 

gian  gọi  là  Hiếu  rốt cuộc  có  lợi  ích  gì  cho  cha  mẹ  đâu?  Đại  Vũ  là  bậc  đại 

thánh nhân chẳng cứu nổi hồn ông Cổn hóa thành con hoàng nãi94 chui vào 

vực Vũ Uyên. Thấy điều đó chẳng đáng kinh sợ ư? Nếu đã tỉnh ngộ, hãy cầu 

sao dẫn dắt được thần thức của cha mẹ cao dự hải hội, thân cận Di Đà, hòng 

chứng được vô lượng quang thọ sẵn có nơi tự tâm. 

Cư sĩ Chí Liên tuy siêng khổ hạnh, chỉ e tông chỉ Tịnh Độ còn chưa biết, 

rất có thể lòng bà ta sẽ cầu chuyển được thân nữ, hoặc cầu sanh vào chốn an 

vui trong cõi trời  người, chẳng thể  triệt để buông  xuống,  đến  nỗi đánh  mất 

vô  biên  lợi  ích  nơi  những  chuyện  vui  nhỏ  nhặt  của  thế  gian.  Cũng  nên 

thường  giảng  nói  cho  bà  ta  biết  khiến  chí  hướng  được  quyết  định.  Phàm 

khuyên một người sanh Tịnh Độ chính là thành tựu cho một chúng sanh làm 

Phật. Phàm thành  Phật ắt độ  vô  lượng chúng sanh, công ấy do ta khởi đầu, 

công đức lợi ích há thể nghĩ bàn được ư? 

Lại  nữa,  tự  mình  đã  tu  Tịnh  Độ,  phải  nên  đem  pháp  môn  này  khuyên 

khắp hết thảy, huống hồ với thê thiếp, con cái há chẳng nên khuyên phát tâm 

khiến họ bị mất lợi ích lớn lao hay sao? Nếu họ do thiên tánh thân cận pháp 

này  thì  còn  gì  thiện  bằng;  nếu  họ  hơi  trái  nghịch  cũng  sẽ  dần  dần  tiêm 

nhiễm, ắt sẽ từ xa thành gần. Đấy mới là yêu thương sâu xa, mới là lòng từ 

rộng lớn. Bỏ đi điều này mà bảo là từ ái thì chỉ là hữu danh vô thực mà thôi! 

Nói  xuông  chẳng  đủ  để  thuyết  phục,  tạm  chép  một  hai  điều  để  hai  vị 

thấy  đại  lược,  muốn  xem  tường  tận  hãy  đọc  Tịnh  Độ  Thập  Yếu,  Tịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục, Lạc Bang Văn Loại95 v.v… ắt sẽ có căn cứ để bắt chước 

theo, không còn hoài nghi được nữa. Một bộ Pháp Uyển Châu Lâm96 thuật 

rõ nhân quả, lý sự đều cao, có thể đối trị cố tật mù quáng bài bác nhân quả, 

phóng  túng,  không  e  dè  gần  đây.  Phàm  ai  có  tín  tâm  đọc  sách  nên  thường 

khuyên  họ  đọc  sách  ấy,  chẳng  những  hữu  ích  cho  thân  tâm  tánh  mạng,  lại 

còn thật sự có ích cho chuyện cách vật trí tri97, văn chương, học vấn. An Sĩ 

Toàn Thư cũng có tác dụng tương tự, kẻ văn nhân đều chẳng thể không biết. 

Nỗi khổ Sa Bà nói chẳng thể hết, dẫu nhằm thời thanh bình vẫn thường ngày 

khổ não, do chúng sanh tiếp xúc lâu ngày thành quen nên chẳng tự biết. 

Gần đây, Trung Quốc trải mấy lượt binh biến, đúng là khổ chẳng thể nói. 

Nhưng các nước bên Âu Tây đại chiến ba năm, người chết gần ngàn vạn, mở 

đầu cuộc binh kiếp lần thứ nhất, nhưng tình hình chiến tranh vẫn còn dữ dội, 

chẳng biết rốt cuộc thế nào? Lặng im suy nghĩ, quả thật đáng sợ hãi, bên kia 

họ đang tận lực tìm cách tàn diệt nước khác. Ác báo do ác nghiệp của chúng 

sanh  trong  quá  khứ  chiêu  cảm  cũng  chưa  lúc  nào  đến  nỗi  cực  độ  như  thế. 

Nay nghe lời này, hãy nên phát phẫn đại tâm, mau cầu vãng sanh. Sau đấy, 

trở vào Sa Bà, phổ độ hết thảy. Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ 

 quả”.  Bồ Tát sợ chuốc lấy quả ác nên đoạn nhân ác. Nhân ác đã đoạn thì quả 

ác không sanh từ đâu được. Chúng sanh đua nhau gây nhân ác, đến nỗi thọ 

quả ác.  Khi  hứng chịu quả ác, chẳng biết tự sám  hối  nghiệp cũ,  lại  gây tạo 

pháp ác nghiệp để đối trị nên oan oan tương báo bao kiếp chẳng ngơi. Chẳng 

đáng  buồn  ư? Chẳng đáng sợ sao?  Biết  rồi  mà chẳng cầu sanh  Tịnh Độ  thì 

chẳng phải là người nữa! 



---o0o--- 

27. Trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất) 





Nhìn  chung,  ông  chọn  lựa  học  vấn  trong  hai  mươi  năm,  trải  đủ  nạn 

hiểm rồi mới có thể từ Nho học Phật, từ Tục tu Chân, bỏ tự lực, chuyên đề 

cao  Tịnh  Độ.  Có  thể  nói  là   “tam  sanh  hữu  hạnh”,   đồng  về  một  đạo  vậy. 

May mắn lắm! An ủi lắm! Phàm con người trong đời trước quả thật đã trồng 

thiện căn thì đừng  nói  là  vì  học cầu đạo  nên có thể  tạo thành cơ sở tốt đẹp 

cho  đại sự  xuất thế,  mà  ngay cả phiền  não Hoặc  nghiệp  tham  - sân - si, tật 

bệnh dây dưa, đủ mọi ác báo vẫn đều có thể tạo thành nhân duyên xuất sanh 

tử nhập Phật pháp, tùy thuộc người ấy có thể tự tỉnh ngộ hay không! 

Không  thể  tự  phản  tỉnh  thì  đừng  nói  chi  kẻ  tầm  thường  bị  cái  học  thế 

gian câu thúc, ngay cả  Hối  Am, Dương Minh,  Tĩnh  Tiết, Phóng Ông  v.v… 

tuy học vấn, tu dưỡng, kiến giải thảy đều kỳ đặc, trác tuyệt, nhưng rốt cuộc 

cũng chẳng thể triệt ngộ tự tâm, liễu thoát sanh tử. Học vấn, tu dưỡng, kiến 

giải của họ có thể dùng làm cơ sở cho vô thượng diệu đạo, nhưng họ không 

biết  tự  phản  tỉnh,  rốt  cuộc  thành  chướng  ngại  cho  việc  nhập  đạo.  Đủ  biết 

nhập đạo khó khăn, đúng là khó hơn lên trời vậy! 

Những câu như “chớ chấp trước” về Lý thì đúng, nhưng về Sự lại chẳng 

phải  là chuyện  hàng phàm phu sát đất có thể  làm  được!  Suốt  ngày  mặc áo, 

ăn cơm, bèn nói khơi khơi chẳng chấp đói lạnh, bảo với kẻ bụng rỗng, suốt 

ngày chẳng được chén nước hạt cơm, sắp chết đói rằng: “Ta xem gan rồng, 

tủy  phượng  giống  như  vật  nhơ,  nghĩ  đến  muốn  ói,  huống  gì  nuốt  xuống 

được!” Cùng là một loại nói xuông như vậy thôi. Hiện thời người không rõ 

giáo  lý,  ngay  những  kẻ  tham  Thiền  thường  đa  phần  mắc  bệnh  giải  thoát 

xuông này. Còn như khi tịnh tọa lắng lòng, không cảnh hiện tiền, bất quá là 

do ngưng lặng khuất phục vọng tưởng nên ngẫu nhiên huyễn cảnh phát hiện. 

Nếu tưởng lầm đó là dấu hiệu [chứng tỏ  mình chứng ngộ] rồi sanh hoan hỷ 

lớn  ắt  sẽ  mất  trí  thành  cuồng,  Phật  cũng  khó  lòng  trị  được!  Nếu  may  mắn 

quan sát kỹ, không chấp trước, vứt bỏ huyễn vọng, chợt quán thông các pháp 

môn, có thể nói là:  “Đi trong gai góc đã lâu, chợt đến chỗ quang đãng”. 

Con  người đời Mạt căn tánh  hèn kém, tri thức hiếm  hoi, nếu chẳng cậy 

vào Phật từ lực, chuyên tu Tịnh nghiệp, chỉ cậy vào tự lực, tham khấu Thiền 

Tông thì những người đạt được minh tâm kiến tánh, đoạn Hoặc chứng chân, 

hiếm có một ai; kẻ tưởng huyễn là chân, coi mê là ngộ, ma dựa phát cuồng, 

thật nhiều vô kể! Do vậy, các vị Vĩnh Minh, Liên Trì v.v… quán xét căn cơ 

đương thời, cực lực chủ trương pháp môn Tịnh Độ. Nếu như sánh ví thì đấy 

chính  là  lý  luận  xác  đáng  ngàn  phần  đúng,  vạn  phần  đúng  trong  hiện  tại. 

Hưng điều lợi, trừ thói tệ, ắt phải xét đến kết quả rốt ráo trong tương lai thì 

mới hợp thời. Nếu không lại noi theo vết xe đổ: Chặt bỏ đầu, chân hòng để 

trị  bệnh  nơi  đầu  và  chân,  há  chẳng  khiến  người  khác  đau  buồn  ứa  lệ,  thở 

than dài ư? 

Còn  đối  với  câu  hỏi  lời  đáp  về  chuyện  tín  tâm  chân  thành,  khẩn  thiết, 

hạnh nguyện chuyên nhất, xét về Lý tuy đích xác, nhưng chưa thể khai phát 

tín tâm cho  người, trình bày chủ kiến của  chính  mình,  nay  tôi  xin đáp thay 

rằng:  

-  Tôi  đã  nghiên  cứu  khắp  giáo  lý,  xem  khắp  các  thánh,  nên  mới  được 

như thế, há nào phải là nghiên cứu, thân cận tầm thường ư? Vì sao nói thế? 

Pháp  môn  Tịnh Độ do Thích Ca  và Di Đà kiến  lập, do Văn  Thù, Phổ  Hiền 

chỉ  bày,  hướng  dẫn  về,  do  Mã  Minh,  Long  Thọ  hoằng  dương,  do  các  vị 

Khuông  Lô98,  Thiên  Thai,  Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh,  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích 

phát  huy,  đề  xướng,  hướng  dẫn  hòng  khuyên  khắp  dù  thánh  hay  phàm,  dù 

ngu  hay trí. Các  vị  Bồ Tát đại sĩ ấy từ ngàn  trăm  năm trước, sớm đã  vì tôi 

nghiên cứu khắp Tạng Giáo, đặc biệt chọn ra diệu pháp  “chẳng đoạn Hoặc 

 nghiệp mà được dự vào Bổ Xứ, ngay trong một đời này quyết định xổ lồng”  

chí  viên,  chí  đốn,  hết  sức  giản  dị,  thống  nhiếp  Thiền,  Giáo,  Luật,  vượt trỗi 

Thiền, Giáo, Luật, vừa cạn, vừa sâu, vừa Quyền, vừa Thật, đặc biệt, siêu việt 

thiên nhiên này. Tôi tin tưởng Phật, Tổ, lấy cổ đức làm thầy, há chẳng bằng 

thân  cận  thiện  tri  thức  đời  nay  hay  sao?  Kinh  Hoa  Nghiêm  vua  trong  Tam 

Tạng,  cuối  cùng  quy  trọng  nguyện  vương.  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  chứng 

Pháp Thân, đều cầu vãng sanh hòng viên thành Phật quả. Tôi là hạng người 

nào dám chẳng tuân theo?  Hãy bỏ cái tâm cuồng ấy, tận  lực  hành theo đạo 

ấy,  công  đức  lợi  ích  sẽ  tự  chứng  biết,  nào  phải  đợi  đến  khi  tham  học  rộng 

khắp mới là biết pháp ư! 



---o0o--- 

28. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai) 





Sách  Di  Đà  Trung  Luận,  dù  kinh  hay  luận  đều  có  công  với  Tịnh 

nghiệp  hành  nhân,  mà  cũng  là  đầu  mối  để  người  đời  sau  bài  bác  cổ  nhân 

xằng bậy; lỗi ấy thật chẳng phải cạn cợt! Như sách ấy viết: Hãy nên chọn lấy 

pháp bế quan chuyên tu, hoặc kể từ khi ngài Khuông Lô sáng lập Liên Tông 

đến nay, không ai hiểu nghĩa lý kinh, tự chứng tam-muội, chỉ một mình Tỉnh 

Nhất đại sư. Đấy là lời bàn luận thiên kiến, hạn hẹp, khinh miệt cổ đức thậm 

tệ,  mở  ra  đầu  mối  ngã  mạn,  mưu  toan  ngang  hàng  với  bậc  thông  triết,  há 

chẳng phải  là  vì báng Pháp,  báng  Tăng  nên  mới  lập  ra thuyết ấy, thật  ra  là 

muốn phô mình tự được chân truyền của bậc thánh sư, đúng là công thần bậc 

nhất  của  Tịnh  tông  mà  thôi.  Còn  như  tác  giả  chỉ  trích  các  vị  Tử  Các,  Vân 

Thê, Ngẫu Ích v.v… càng lộ rõ sự ít thấy ít nghe, chẳng thông đạt các pháp 

môn Quyền - Thật của Như Lai, muốn lấy căn cơ của mỗi  một mình ông ta 

làm chuẩn! 

Như cổ  đức  nói:   “Một mắt  lưới  bắt  được  chim,  chẳng  thể  nói  mắt  lưới 

 ấy chính là toàn thể cái lưới. Một người có công trị quốc, chẳng thể coi một 

 người là cả đất nước” . Ông Vương Canh Tâm quyết muốn coi một mắt lưới 

là cái lưới, coi một người là đất nước, nên lập ra luận ấy, khá là kiêu căng. 

Vẫn là tuổi trẻ bụng rỗng tâm cao, nhưng chớ nên giữ thái độ ngông cuồng 

ấy suốt đời. [Ông ta] khoe mình bế quan hai kỳ, cũng có sở chứng, thật khó 

tin  tưởng!  Vì  sao  nói  thế?  Người  chứng  tam-muội  chẳng  lập  ra  nghị  luận 

biện  bác  như  thế,  chỉ  tâm  bình  khí  hòa,  chỉ  đề  cao  Lý.  Nếu  cuốn  luận  của 

ông ta có nhiều chỗ hợm mình chê người, ấy chính là lời lẽ của kẻ biện bác: 

 “kiên  bạch  đồng  dị”   99,  không  phải  là  bộ  luận  khế  lý,  khế  cơ  quyết  định! 

Dẫu  có  công  đi  nữa,  tôi  chẳng  dám  hướng  về  người  khác  tán  thán,  bảo  họ 

thọ trì, lưu thông. 

Lưu  thông  Phật  pháp  thật  chẳng  phải  chuyện  dễ;  phiên  dịch  kinh  luận 

chẳng phải là chuyện chơi. Do vậy, trong dịch trường phải có vị chủ dịch, vị 

dịch ngữ, vị chứng nghĩa, nhuận văn, nào dám tùy tiện tự tâm cắt xén, truyền 

bá  kinh  Phật!  Bản  kinh  Đại  Di  Đà100  của  ông  Vương  Long  Thư  từ  triều 

Tống đến cuối đời Minh được nhiều  người thọ trì; do  ngài Vân Thê chê có 

những chỗ không  hợp  lý thích đáng  nên từ đó  về sau dần dần ẩn  mất. Ông 

Ngụy Thừa Quán học thức không bằng Vương Long Thư, tự cho mình hơn 

hẳn Long Thư, noi theo dấu vết của người khác mà ra công nên dễ đắc lực, 

phải đâu Thừa Quán vượt trội Long Thư? Tổ Liên Trì còn không lưu thông 

bản của họ Vương, bọn ta dám đâu lưu truyền bản của họ Ngụy, bởi lẽ sẽ tạo 

đầu  mối  cho  hậu  nhân  lầm  lạc  sửa  đổi  kinh  Phật  và  tạo  thành  nạn  bài  xích 

Phật,  chê:  “Kinh  Phật  toàn  do  người  đời  sau  biên  soạn,  chứ  chẳng  phải  từ 

ban đầu kinh quả thật được dịch từ nước Phật ra!” 

Nhưng nếu bậc chân tu thượng sĩ xem đến kinh101 ấy, luận ấy ắt có lợi 

ích lớn, chỉ chọn lấy những gì ích lợi mà chẳng bị nhiễm những điều tệ. Nếu 

kẻ hạ căn xem đến, chẳng được ích lợi gì, trước hết còn bị tổn hại, bắt chước 

thói tệ sửa kinh, chê cổ đức, chẳng  học đòi  hạnh thẳng chóng, chuyên tinh. 

Quán sát căn cơ mà dạy cho thích hợp, đối chứng bệnh  mà phát thuốc. Dạy 

chẳng khế hợp căn cơ, cho thuốc chẳng đúng bệnh vậy! Dám vì một hai điều 

chấp nhận được bèn cho lưu thông rộng khắp hầu tạo tội khiên cho kẻ hạ căn 

ư?  Bộ  Thích  Quần  Nghi  Luận,  Quang  tôi  trước  kia  chưa  từng  thỉnh  được, 

cũng  đã  từng  được  xem  qua  một  lần.  Do  mục  lực  chẳng  đủ,  đành  chịu  lỗi 

chẳng thể đọc nhiều lượt. 

Nếu luận về sách phù hợp căn cơ hay nhất thì nên lấy Tịnh Độ Thập Yếu 

làm  đầu, sách Di Đà Yếu Giải  là  lời chú  giải tinh diệu  nhất của  ngài  Ngẫu 

Ích,  trong  những  bản  chú  giải  kể  từ  khi  đức  Phật  nói  ra  kinh  này  đến  nay, 

nên tôn sách này là bậc nhất. Dẫu cho cổ Phật tái xuất trong đời, hiện tướng 

lưỡi  rộng  dài,  chú  giải  lại  kinh  này,  cũng  chẳng  thể  hay  hơn  được  nữa! 

Huống hồ kẻ hậu sinh nghe hiểu nông cạn, lại toan chê trách, mong trỗi vượt 

hơn ư? Đem lửa đom đóm sánh với mặt trời, thật chẳng biết lượng sức! Tiếc 

cho  họ  Vương  sao  lại  khổ  sở  như  thế!  Chú  Am  hỏi  đến  sách  nào  đều  đọc 

được, đấy chính  là  Tha Tâm  Thông! Tôi  muốn trình bày rõ ý chỉ ấy  nhưng 

cần phải tu bổ [lầu] Tàng Kinh nên không rảnh, đành đợi khi khác. 

 

---o0o--- 

29. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba) 

 

 

[Để  hiểu]  kinh  A  Di  Đà  nên  dựa  theo  sách  Yếu  Giải  của  ngài  Ngẫu 

Ích, những lời giải thích trong sách Di Đà Trung Luận phần nhiều là ý kiến 

tùy  tiện  của  chính  tác  giả,  trái  nghịch  ý  chỉ  kinh,  không  thể  tin  cậy  được! 

Phật vì chúng sanh trong chín pháp giới thuyết pháp, há có nên vì trí lực của 

mình chẳng thấu tới bèn đoan quyết chẳng có lý ấy hay chăng? Lời giải thích 

về  đoạn  kinh  “từ  một  ngày  đến  bảy  ngày”  chứng  tỏ  tác  giả  đã  đem  chính 

mình so  lường chín  pháp giới. Nếu  nói  như vậy, không riêng  gì bộ kinh Di 

Đà chẳng thể thống nhiếp  mọi căn cơ, mà ngay cả toàn bộ những đàm luận 

nhiệm mầu viên đốn trong giáo điển cả một đời đức Phật cũng sẽ do trí của 

chính mình không hiểu thấu mà trở thành vọng ngữ! Báng Phật, báng Pháp, 

báng Tăng, tội chẳng thể dung! Dẫu sách ấy cũng có chỗ cảnh tỉnh, khải phát 

hạng  hạ  căn,  nhưng  làm  tổn  hại  đại  thể.  Do  vậy,  Quang  tôi  chẳng  dám 

khuyên người khác thọ trì. 

Pháp môn Tịnh Độ khác nào biển cả; sông to, rạch lớn đều đổ vào biển. 

Chén nước, giọt nước cũng đổ vào. Bậc chứng ngang với chư Phật còn cầu 

vãng sanh; kẻ Ngũ Nghịch Thập Ác cũng dự vào phẩm cuối. Há có nên đem 

chuyện đắc nhất tâm và tam-muội để cự tuyệt người chưa đắc? Chỉ nên học 

theo như trên, hòng được như vậy, tự mình quyết chí cầu sanh, hãy chỉ nên 

mong  mỏi  được  như  thế.  Nếu  nói  không  nhất  tâm  và  đắc  tam-muội  quyết 

định chẳng được vãng sanh thì chính là tự lập luận thuyết, chẳng nương theo 

lời  Phật  nói.  Ba  kinh  Tịnh  Độ  lưu  thông  từ  cổ  cùng  với  phẩm  Phổ  Hiền 

Hạnh Nguyện là bốn kinh, há nên nói là chẳng đáng tôn làm khuôn phép ư? 

Nay  người  tu  Tịnh  nghiệp,  đa  số  chẳng  biết  tông  chỉ,  chỉ  dựa  theo  sự 

tướng. Nói dễ dãi thì cũng có thể gọi là hành nhân Tịnh tông. Nhưng nếu nói 

nghiêm  khắc,  thật  ra  trong  trăm  người  có  đến  chín  mươi  lăm  người  đều 

thuộc  loại  “không  Thiền, không Tịnh Độ”.  Há có thể  lấy  những  người  như 

vậy  làm  chuẩn  được  sao?  Do  Tiểu  Bổn  (kinh  A  Di  Đà)  văn  giản  dị,  nghĩa 

phong  phú,  nên  được  dùng  làm  kinh  nhật  tụng,  còn  những  kinh  kia  thì  tùy 

mỗi  người  thọ  trì  khác  biệt.  Những  gì  được  nói  trong  sách  Di  Đà  Trung 

Luận,  cố  nhiên  có  nhiều  điều  hữu  ích,  nhưng  những  điều  gây  trở  ngại  lại 

cũng chẳng ít. Nếu không có mắt trí huệ chọn lựa pháp, chỉ e chẳng được lợi 

ích gì, lại còn bị tổn hại hết cả, như những lời sách ấy giải thích về một ngày 

đến bảy ngày, thập niệm chẳng độ v.v…  

Thọ trì đọc tụng từ đầu đến cuối là Chánh Hạnh của nhà Phật; dẫu là kẻ 

chuyên chú tham cứu trong Thiền Tông cũng phải thọ trì như thế, như các vị 

Dược Sơn, Ngưỡng Sơn, Vĩnh Minh, Thủ Sơn, Thê Hiền Thực, Dục Vương 

Vi v.v… Chỉ khăng khăng đề cao hướng thượng thì tợ hồ có bài bác việc thọ 

trì,  chẳng  biết  đề  cao  hướng  thượng  thì  khắp  thế  gian,  pháp  gì,  chuyện  gì 

cũng đều quy về bổn phận. Còn những kẻ chưa đắc  môn ấy, chỉ hiểu nghĩa 

lý trên mặt văn tự rồi từ đó tham Thiền, đa phần miệt thị kinh giáo. Bọn họ 

tuy tự xưng là Thiền nhân, nhưng thật ra là tội nhân của pháp môn, là nghịch 

tử của Như Lai, sao đáng nói đến? Khuyên nên thọ trì đọc tụng thì các kinh 

không  kinh  nào  chẳng  dạy  như  thế,  há  nào  phải  chỉ  mình  Kim  Cang  hạnh 

nguyện? 

Kinh  Hoa  Nghiêm  vua  trong  Tam  Tạng,  cuối  cùng  quy  trọng  nguyện 

vương, nhưng coi trọng Hoa Nghiêm chẳng được coi thường các kinh khác 

vì  các  kinh  Đại  Thừa  đều  lấy  Thật  Tướng  làm  Thể  của  kinh.  Kinh  Hoa 

Nghiêm  lớn  lao  vì  là  đại  pháp  vượt  ngoài  pháp  giới  bàn  thẳng  vào  chuyện 

xứng tánh, chẳng gồm Nhị Thừa. Pháp Hoa hay khéo ở chỗ gom ba thừa về 

Nhất Thừa, khai Quyền hiển Thật, khai Tích hiển Bổn102. Vì thế tông Thiên 

Thai bảo kinh Pháp Hoa “thuần viên độc diệu”, bởi lẽ Hoa Nghiêm vẫn còn 

nói kiêm về Quyền Giáo (tức là kinh Hoa Nghiêm còn nói đến những địa vị 

Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng.  Những  địa  vị  ấy  thuộc  về  Quyền 

Giáo). Nhưng đối với kinh Pháp Hoa, Phật khen ngợi Pháp Hoa là vua trong 

các  kinh;  với  Hoa  Nghiêm  cũng  thế.  Sau  này,  những  người  hoằng  truyền 

kinh trong thế  gian quyết định trong  năm  bộ phận  lớn103, chia  ra kinh  này 

cao,  kinh  kia  thấp,  chẳng  phải  là  kinh  nào  cũng  riêng  được  khen  ngợi  ư? 

Người tu Thiền ca ngợi Thiền Tông, người tu Tịnh Độ ca ngợi Tịnh Độ. Nếu 

không  như thế sẽ chẳng  thể khiến cho con người sanh chánh  tín, phát khởi 

lòng ngưỡng mộ. Phải khéo hiểu ý nghĩa, chớ để văn từ hại ý. Mạnh Tử ca 

ngợi  Khổng  Tử  là  vị  thánh  chưa  từng  có  trong  trăm  họ,  nhưng  Khổng  Tử 

thấy  vua  Nghiêu  trong  canh,  thấy  vua  Thuấn  nơi  tường,  thấy  Châu  Công 

trong mộng, lòng bắt chước, ngưỡng mộ ba vị thánh ấy sao mà chí thành đến 

mức cùng cực như thế! 

Người niệm Phật chỉ cần chân thật, khẩn thiết niệm Phật sẽ tự có thể cậy 

vào  Phật  từ  lực,  tránh  khỏi  đao  binh,  nước,  lửa.  Nếu  có  gặp  thì  là  do  túc 


nghiệp kéo  lôi cũng  như vì  được chuyển tội  nặng  trong  địa  ngục thành báo 

nhẹ  trong đời  này  nên  mới  gặp  phải  những  nạn ấy. Nhưng do thường  ngày 

có lòng tin chân thành, nguyện khẩn thiết, chắc chắn lúc ấy sẽ được Phật tiếp 

dẫn. Nếu đã chứng tam-muội trong hiện tại, cố nhiên đã dự vào dòng Thánh, 

tự  thân  như  huyễn,  đao  binh,  nước,  lửa  đều  chẳng  gây  trở  ngại  được.  Dẫu 

hiện thời gặp nạn, thật ra không khổ, trong thế giới mênh mông được mấy ai 

như thế? 

Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm nghĩa lý rộng mênh mông, văn tự vi diệu, 

tụng phẩm  này sẽ khiến cho  những chấp  trước “ta, người, chúng sanh” của 

người tụng trở nên không còn nữa; thiện căn vãng sanh Tịnh Độ ngày càng 

tăng trưởng. Lẽ ra phải nên tự hành, dạy người, nhưng chớ nên vì không trì 

kinh  này,  tu  ngay  Tịnh  Độ,  [mà  cho  rằng  người  như  vậy] cũng  thuộc  hạng 

bạc  phước,  kém  cỏi.  Các  vị  Liên  Trì,  Ngẫu  Ích  cũng  đều  cực  lực  hoằng 

dương  kinh  này,  trong  Di  Đà  Yếu  Giải  có  câu:   “Trong  giáo  pháp  suốt  cả 

 một  đời  của  Như  Lai,  chỉ  có  mình  kinh  Hoa  Nghiêm  luận  về  sự  viên  mãn 

 ngay trong một đời, nhưng cái nhân để được viên mãn trong một đời thì đến 

 cuối  cùng  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  dùng  mười  nguyện  vương  dẫn  về  Cực  Lạc, 

 khuyến khích Thiện Tài và Hoa Tạng hải chúng. Ôi! Bẩm tánh của kinh Hoa 

 Nghiêm đã được đặt trọn trong kinh này, nhưng thiên hạ xưa nay tin ít ngờ 

 nhiều,  viết  càng  lắm,  nghĩa  càng  hao,  tôi  chỉ  còn  có  cách  mổ  tim  vẩy  máu 

 mà thôi”. 

Do vậy, ngài Vô Ẩn nói kinh Hoa Nghiêm chính là quảng bổn (bản kinh 

giảng  chi  tiết)  của  kinh  Di  Đà,  Di  Đà  chính  là  lược  bổn  của  Hoa  Nghiêm. 

Ngẫm  lời  hai  vị  đại  sư  liền  biết:  Nếu  xem  kinh  mà  không  có  con  mắt  viên 

dung  sẽ  cô  phụ  Phật  ân  nhiều  lắm!  Những  gì  Bất  Huệ  vụng  về  viết  ra,  tuy 

nghĩa  lý có chỗ đáng  dùng được, thật chẳng đáng coi  là tác phẩm  kiệt  xuất 

thiên cổ, chẳng phải là thứ văn chương thường được khen ngợi cả  một đời, 

chớ nên đem phàm xen lộn thánh, xem miếng gỗ một tấc trội hơn lầu cao! 

Trong  thư  trước,  ông  nói  sẽ  qua  Dương  Châu,  xin  cứ  tùy  hỷ,  tôi  chưa 

từng đến đó. Lại nghĩ ông trên có mẹ già, trong nhà vợ yếu con thơ, lẽ ra nên 

tu trì tại gia, chớ nên rong ruổi bên ngoài. Chủ nhân có mặt ắt những chuyện 

bất  ngờ  bên  ngoài  tự  nhiên  chẳng  khởi.  Nếu  ra  ngoài  lâu  ngày  không  về, 

chẳng  những  hiếu  giáo104  bị  khuyết,  chỉ  e  tiểu  nhân  thừa  dịp,  trộm,  cướp, 

nước, lửa đều nên đề phòng. Chẳng những không nên đi Dương Châu, ngay 

cả  Phổ  Đà  cũng  không  nên  tới.  Nếu  muốn  chuyện  trò,  giãi  bày,  đã  có  bưu 

cục thay mình thông báo. Đôi bên đã thấu tình nhau, tốn kém quả thật chẳng 

mấy, sao không tính cho đôi bề vẹn lẽ vậy? Mong từ đây về sau đừng đánh 

điện tín, nếu có chuyện gì cần trình bày, hãy đợi ba tháng rưỡi sau hãy gởi. 

Đi  qua  Dương  Châu  nói  chung  là  bốn  tháng  rưỡi,  nếu  lại  quyết  định 

muốn  lên  núi  [Phổ  Đà]  thì  cũng  nên  tới  vào  ba  tháng  rưỡi  sau.  Nay  đang 

nhằm lúc mọi người lên núi dâng hương, không biết khách dâng hương quá 

nhiều, mọi chuyện khó lòng đúng pháp. Gần đây đường tàu đã mở, từ tháng 

Giêng đến tháng Tám đều có người đến. Lúc rảnh thì mọi chuyện đều đúng 

thứ tự, lúc bận bịu thì mọi việc đều trở thành láo nháo hết. Người chân tâm 

lễ  yết  Đại  Sĩ  không  thể  không  biết.  Phật  đạo  không  sâu,  không  cao,  không 

cạn, không lớn, phải vừa sâu vừa cạn mới gọi là thường trụ. Ngôn từ chẳng 

diễn  đạt  được  ý,  nên  nói  là  vừa  cạn,  vừa  sâu,  vừa  nhỏ,  vừa  lớn,  pháp  nào 

cũng viên thông nên gọi là Thường Trụ. 



---o0o--- 

30. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tư) 





Vân  Thê  đại  sư  lập  pháp  dạy  người  đều  là  những  chuyện  thực  hiện 

trong  cuộc  sống  thường  nhật,  thực  tiễn.  Tu  trì  theo  đó  thì  ngàn  phần  thích 

đáng, vạn phần ổn thỏa, trọn chẳng đến nỗi được chút ít cho là đủ, bị ma dựa 

phát cuồng. Vương Canh Tâm chưa mười phần hiểu rõ yếu chỉ nhập đạo, lại 

mặc tình múa bút, mặc sức huênh hoang mạt sát hết thảy. Dẫu có tâm hoằng 

pháp, nhưng thật ra mắc lỗi hoại pháp. Đấy đều là do hai chứng bệnh “chẳng 

gần gũi bậc tri thức sáng mắt” và “chẳng phản tỉnh tự vấn” mà nên nỗi. 

Tâm  gặp  ác  mộng  là  dấu  hiệu  ác  nghiệp  đời  trước  hiện  ra,  nhưng  cảnh 

được  hiện  không  có  thiện  -  ác,  chuyển  biến  ở  nơi  chính  mình.  Ác  nghiệp 

hiện  nhưng chuyên tâm  niệm Phật thì ác  nhân duyên biến thành  thiện  nhân 

duyên, ác nghiệp đời trước chuyển thành người hướng dẫn cho đời này. Tiếc 

cho người đời thường bị nghiệp buộc ràng, chẳng thể chuyển biến, thành ra 

đã  té  giếng  còn  bị  ném  đá,  khổ  càng  thêm  khổ!  Quang  tôi  do  mắt  quáng 

chẳng thể  xem kinh  viết chữ,  mùa  Hạ này  toan soạn bài luận  nói  về sự dốc 

kiệt lòng thành  mới được lợi ích thật sự, nhưng viết chưa được một nửa thì 

thị  lực đã không kham  nổi, do đó phải  ngừng  giữa chừng. Vẫn  muốn trong 

những tháng mùa Đông sẽ chuyên tâm sám hối túc nghiệp, ngõ hầu sức nhìn 

mạnh  hơn  một chút, sẽ tiếp tục  hoàn thành [bài  luận ấy].  Lại do  năm  ngoái 

đáp ứng lời cư sĩ Trần Tích Châu tu chỉnh cuốn Phổ Đà Sơn Chí, vì Quang 

nhãn  lực  như  thế  chắc  cũng  phải  kéo  dài  hai  ba  năm.  Nếu  mắt  sáng  sẽ 

nguyện  tận  lực  trong  năm  sáu  năm,  đem  hết  những  sự  tích  về  Quán  Âm 

trong Đại Tạng phân môn chia loại, soạn theo thể phú, chép tường tận dưới 

bản  văn.  Sách  soạn  thành,  khắc  thành  hai  bản,  một  để  tại  chỗ  in  kinh,  còn 

một giữ ở Phổ Đà, mong cho hết thảy những ai hữu duyên cùng được thấm 

nhuần sự chẳng thể nghĩ bàn của Đại Sĩ. Nếu  mắt vẫn như cũ, chỉ đành nói 

số mạng như thế, biết làm sao được! 

Đại  giáo  truyền  sang  Đông,  tất  cả  tông  phái  thạnh  suy,  nếu  không  đọc 

thấu suốt toàn bộ Đại Tạng, vừa nghe liền nhớ ngay sẽ chẳng thể hiểu. Nếu 

khinh  suất  làm  bừa,  ắt  chẳng  những  không  thể  phát  dương  quang  đại  Phật 

pháp, trái lại còn làm nhục Phật pháp! Thập Vãng Sanh kinh nay trong Đại 

Tạng  không  có,  chẳng  cần  phải  tìm  trọn  khắp.  Tập  Chư  Kinh  Lễ  Sám  Hối 

Văn, Tây Phương Lễ Tán v.v… dù kệ hay văn đa phần là trích từ văn trong 

Quán  Kinh  Tứ  Thiếp  Sớ  của  ngài  Thiện  Đạo.  Nếu  xem  kỹ  lời  chú  trong 

chương Thượng Phẩm Vãng Sanh của Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ sẽ biết: Nói 

đến Quán kinh, chỉ nêu một câu trong Quán Kinh, rồi ở dưới bèn giải thích 

tường tận, chứ không phải toàn thể [những câu trong tác phẩm ấy] đều thuộc 

về kinh văn. 

Quán  Kinh  Tứ Thiếp Sớ của  ngài  Thiện  Đạo ở Trung Quốc thất truyền 

đã lâu, gần đây từ Đông Doanh (Nhật Bản) thỉnh về, Kim Lăng105 khắc bản 

lưu  truyền  đã  lâu,  sai  ngoa  rất  nhiều.  Ngay  cả  Chư  Kinh  Lễ  Sám  Hối  Văn 

cũng bị sai ngoa không ít. Đem Quán Kinh Tứ Thiếp Sớ và Sám Hối Văn so 

sánh, cũng có thể sửa đúng được ít phần. Những chỗ còn lại có thể dựa theo 

nghĩa  lý  mà  sửa  cho  đúng.  Mười  năm  trước,  Quang  từng  một  phen  duyệt 

sửa, tuy chưa dám nói đã khôi phục được diện mạo ban đầu, nhưng cũng có 

thể nói là những phần sửa đúng thì nhiều, những phần sửa sai thì ít106. Tôi 

tự tin như thế! 

Tha Tâm Thông có  nhiều  thứ bất đồng,  nếu  luận theo sự chứng đạo  thì 

như ông Chú Am107 hễ hỏi đến bất cứ sách nào, liền có thể đọc được thông 

suốt hết thảy, không sai một chữ. Ông ta chưa hề đọc sách, sao lại làm được 

như thế? Ấy là do nghiệp tận, tình không, tâm như gương sáng; lúc không ai 

hỏi, trong tâm một chữ cũng chẳng có. Đến khi ai hỏi tức là người ấy đã đem 

những  gì  chính  mình  từng  đọc  qua  từ  trước  ra  hỏi,  người  hỏi  tuy  đã  lâu 

không  nhớ,  nhưng trong tám thức điền  vẫn còn  giữ  lại  hình ảnh của  những 

câu chữ ấy (xem kinh Phật cũng  giống  như thế. Cổ  nhân  nói:   “Nhất nhiễm 

 thức thần, vĩnh vi đạo chủng”  (một phen lọt vào thần thức, vĩnh viễn thành 

hạt giống đạo). Hãy nên tin tưởng chắc điều này). Người kia cố nhiên vì vô 

minh  che  lấp  kín  mít,  trọn  chẳng  hay  biết,  còn  người  này  có  Tha  Tâm 

Thông,  nên  thấy  rõ  ràng  rành  mạch  những  hình  ảnh  trong  tâm  thức  của 

người  kia,  vì  thế  hỏi  đến  bèn  đọc  ra,  không  sai  sót  gì.  Nếu  người  hỏi  chưa 

từng đọc sách ấy, cũng có thể thấy trong tâm thức của người khác mà đọc ra. 

Đấy là dùng tâm người khác làm tâm mình, chứ không phải trong tâm người 

ấy ghi nhớ không quên rất nhiều kinh sách như thế. Phàm phu không rõ, cho 

là thật kỳ đặc, thật sự chỉ là do nghiệp tiêu huệ rạng, chướng tận trí viên mà 

thôi! 

Cầu cơ đa phần là  linh quỷ  giả  mạo tiên, Phật, thần thánh, con quỷ  nào 

kém cỏi sẽ không có sức thần thông ấy. Quỷ nào khá hơn thì biết được tâm 

người, vì thế, nó có thể mượn dùng trí thức và sự thông minh của con người. 

Ông Kỷ Văn Đạt bảo:  “Cầu cơ đa phần là linh quỷ giả vờ. Tôi cùng anh là 

 Thản Nhiên108 hầu cơ bút, tôi làm được thơ nhưng viết chữ xấu. Khi tôi hầu 

 cơ bút thì thi từ mẫn tiệp, chữ viết nguệch ngoạc. Thản Nhiên hầu cơ bút thì 

 thi từ tầm thường, chữ viết ngay ngắn, cứng cỏi. Quỷ giả mạo cổ nhân, hỏi 

 đến những điều bí hiểm, sâu kín trong những tác phẩm của cổ nhân109, bèn 

 bảo  niên  đại  quá  lâu,  không  còn  nhớ  được.  Do  vậy  biết  không  phải  thật!”  

Nhưng  sự  linh  thiêng  của  quỷ  là  chỉ  có  thể  mượn  dùng  những  gì  tâm  con 

người hiện đang biết, còn những gì được ghi nhớ trong thần thức nhưng hiện 

nay  người  hỏi  không  biết,  hoặc  những  nghĩa  chính  người  hỏi  cũng  không 

biết thì quỷ chẳng thể nêu ra để chỉ dạy cho người. So với Tha Tâm Thông 

của người nghiệp tận tình không thì khác hẳn một trời một vực, nhưng nhìn 

vào tình cảnh khá tương tự. Lại sợ các ông bị mê hoặc bởi những lời giáng 

cơ, nên mới phải bất đắc dĩ nhắc đến chuyện này. Lại trong sách Tống Cao 

Tăng  truyện  có  chép  ngài  Tăng  Giam  đến  thọ  trai  nơi  Vương  Xử  Hậu.  Xử 

Hậu đọc ra văn chương thật đắc ý; nhân đó, Sư hỏi: 

- Đang đọc những văn từ gì vậy? 

Xử Hậu nói:  

- Đó là bài văn đậu tiến sĩ của tôi. 

Sư nói:  

- Dưới mái hiên hóng gió, thong dong đến thế ư? 

Liền lấy một tập sách trong bọc ra, bảo:  

- Đây chẳng phải là bài văn sách của ông hay sao? 



Xử Hậu đọc thấy chính là nguyên bản bài văn sách khi trước, bèn hỏi:  



- Về sau tôi đã gọt giũa bài này. 



Tăng Giam nói:  



- Dĩ nhiên tôi biết nó không phải là bài văn sách gốc của ông. 



Nhân đó bèn hỏi:  



- Trong bọc của Sư sao lại có bài văn sách này của tôi? 



Tăng Giam đáp:  



- Chẳng những chỉ có bài văn sách này. Phàm những sách ông đã đọc 

từ trước đến nay, thậm chí một nét, một vạch đùa bỡn, trong bọc của tôi đều 

có đủ hết! 



Xử  Hậu  hoảng  sợ,  chẳng  dám  hỏi  tới.  Chú  Am  tuy  có  Tha  Tâm 

Thông, nhưng chưa thấy có thần thông; Tăng Giam vừa có Tha Tâm Thông 

lại  có  cả  đại  thần  thông,  có  thể  hiện  những  gì  trong  tâm  thức  người  khác 

thành sách, hiện thành hình chất để chỉ bày cho người khác, chứ không phải 

là trong bọc mình thật sự có chứa sẵn để lôi ra. 

Gần đây, Thượng Hải rầm rộ mở đàn cầu cơ, những gì cơ bút khai thị về 

sửa lỗi hướng thiện, tiểu luân hồi, tiểu nhân quả v.v…đều có lợi ích cho thế 

đạo,  nhân  tâm.  Còn  như  giảng  về  cõi  trời,  giảng  về  Phật  pháp  đúng  là  nói 

lăng nhăng! Chúng ta là đệ tử Phật, chẳng được bài xích pháp ấy kẻo mắc lỗi 

chướng ngại người khác hướng thiện, nhưng cũng chẳng được phụ họa, khen 

ngợi  pháp  ấy,  bởi  những  gì  cơ  bút  giảng  về  Phật  pháp  toàn  là  nói  mò,  sợ 

rằng đến nỗi tạo thành tội khiên lầm lạc hoại loạn Phật pháp, lầm lạc chúng 

sanh.  Ấn  Quang  xưa  nhiều  ác  nghiệp,  đến  đời  này  có  mắt  như  mù,  trọn 

chẳng dám thuận theo tình cảm chẳng dựa vào lý, tự lầm, lầm người. Mong 

hãy châm chước tình và lý mà hành mới không bị tệ hại. 



Với mười thứ lợi ích của việc Niệm Phật xin hãy xem cẩn thận mười 

thứ lợi ích thù thắng nơi cuối quyển hạ của Tịnh Độ Chỉ Quy Tập. Từ Vân 

Sám Chủ110 bảo các kinh đều có nói, chưa biết trích ra từ kinh nào, hoặc là 

ước  theo  nghĩa  lý  mà  viết  gọn  lại  cũng  chưa  biết  chừng.  Trong  mấy  trang 

đầu có nói đến chuyện lớn tiếng niệm Phật, tụng kinh và lễ Phật đều có mười 

thứ công đức111, ghi là trích từ kinh Nghiệp Báo Sai Biệt, kinh Hộ Tịnh, tôi 

chưa kiểm, lúc rảnh rỗi sẽ đọc. Những câu ghi trên bìa sách đừng ghi nhiều, 

chỉ  nên  ghi  giản  dị,  rõ ràng.  Nếu  dẫn  nhiều  thì  hãy  nên  đăng  nơi  bìa  trong 

cuốn sách, hoặc nơi bìa sau in riêng một trang. Niệm Phật hồi hướng chẳng 

được bỏ đi, hồi hướng chính là tín nguyện được phát ra từ miệng, nhưng chỉ 

nên hồi hướng sau khi xong khóa tối, và sau khi niệm Phật, tụng kinh trong 

ngày xong. Nên niệm Phật từ sáng đến tối không gián đoạn, trong tâm chỉ có 

ý  niệm  nguyện  sanh  chính  là  “thường  thời  hồi  hướng”  (luôn  luôn  hồi 

hướng). Nếu  theo  nghi thức tụng  niệm  mà hồi  hướng thì  lẽ cố  nhiên chẳng 

được thường xuyên như thế. 

Các  kinh  Đại  Thừa  kinh  nào  cũng  đều  làm  cho  chúng  sanh  được  vào 

thẳng  Phật  đạo,  hiềm  vì  chúng  sanh  chẳng  thành  tâm  niệm  tụng,  cho  nên 

không được lợi ích hoàn toàn. Phần cuối quyển năm kinh Lăng Nghiêm, tức 

chương Đại Thế Chí Bồ Tát, chính là phần khai thị tối thượng của Tịnh tông. 

Chỉ riêng một chương này đã có thể sánh cùng bốn kinh Tịnh Độ thành năm 

kinh, há cứ phải văn từ dài dòng mới đáng nể ư? Quân tử học vì mình, niệm 

niệm  nhắc  nhở  mình  tự  tỉnh112.  Tỉnh  và  mộng  như  một,  chỉ  có  công  phu 

đến nơi đến chốn mới có thể làm được. Chỉ cần luôn tu dưỡng trong lúc thức 

thì lâu ngày trong mộng cũng tự có thể chẳng làm chuyện gì sai quấy lớn. 



---o0o--- 

31. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm) 



Từ  tháng  Chạp  năm  ngoái  đến  hạ  tuần  tháng  Ba  đã  nhận  được  bốn  lá 

thư, và Sư Trân đã mang đến lời vấn đáp giữa hai vị và ông Từ113, cùng với 

vải  vóc,  thực  phẩm  v.v…  đủ  thấy  lòng  vì  đạo  pháp  thiết  tha,  lòng  thương 

mến  tôi  sâu  xa.  Thoạt  tiên  thì  mong  ngóng  ông  Từ  đến,  tiếp  đấy  lại  phải 

duyệt  bản  Văn  Sao  do  ông  ta  đứng  in,  tợ  hồ  mắt  tôi  càng  yếu  thêm  vì  thế 

mới phải phúc đáp thư trễ tràng. Thư tháng Chạp năm ngoái quả thật đã nêu 

lên cái nghĩa dùng tình bạn hòng hỗ trợ điều nhân, nhưng đề cao tôi quá mức 

khiến người càng thêm hổ thẹn! 

Phàm giềng mối lớn của đời người chỉ có năm, tức là vua - tôi, cha - con, 

anh - em, chồng - vợ, bè - bạn, nhưng cha sanh, thầy dạy, vua nuôi, ba mối 

quan hệ này trọng bằng nhau; vì sao trong Ngũ Luân không nhắc đến thầy? 

Không  biết  rằng  thầy  có  đức  tánh  thành  tựu  cho  ta,  do  vậy  thầy  giống  như 

cha. Kế đến, khuyên nhủ, khen thưởng, khuyến khích cho mình thành tài nên 

thầy giống như anh. Vì thế Mạnh Tử nói:  “Thầy cũng là cha anh”.  Tiếp đến, 

thầy  trò  tạo  lợi  ích  tốt  đẹp  cho  nhau  giống  như  hai  vầng  trăng  cùng  chiếu, 

như hai tay giúp đỡ lẫn nhau, nên thầy giống như bạn (Chữ Bằng do hai chữ 

Nguyệt ghép lại, chữ Hữu do hai chữ Thủ ghép lại). Vì thế, nhà Phật thường 

nói   “tìm thầy  hỏi  bạn”.   Ấn  Quang  trọn  chẳng  có  thật  đức,  chẳng  dám  làm 

thầy người, chỉ có cái tâm làm bạn để giúp điều nhân. Vì vậy, từ lúc dốc chí 

theo đuổi việc học cho đến ngày nay chưa từng quên nghĩ tới, nhưng người 

ta chẳng khoan dung với mình, chẳng những không dùi mài cho mình, có lúc 

còn vứt bỏ. 

Ông mong tôi đích thân chứng tam-muội. Lại sợ phụ  mất ý nguyện ban 

đầu nên gởi thư khuyến tấn chẳng tiếc sức thừa. Tôi từ lúc búi tóc đọc sách 

đến nay, chưa từng gặp được bạn bè hữu ích như thế, cảm thấy thật xấu hổ! 

Nhưng bốn chữ tử tội là từ ngữ do kẻ bầy tôi ngay thẳng can vua nói khích 

để  vua  phải  nghe  theo,  đem  áp  dụng  vào  chỗ  thầy  -  bạn  thật  không  thích 

hợp!  Ấn  Quang  túc  nghiệp  sâu  nặng,  mới  sanh  ra  được  nửa  năm  đã  mắc 

bệnh  mắt  sáu  tháng,  gào  la  khóc  lóc,  trừ  lúc  ăn  ngủ  ra,  không  ngưng  khóc 

một  khắc  nào.  Nỗi  thống  khổ  ấy  không  biết  ví  như  thế  nào?  May  nhờ  sức 

thiện căn xưa, được thấy mặt trời, thật là vạn hạnh. Tuổi niên thiếu đọc sách, 

do túc nghiệp dẫn phát đến nỗi nhiễm phải bả độc báng Phật của họ Hàn, họ 

Âu114, sau đấy tỉnh ngộ sâu xa, tự xét, tự biết hổ thẹn, quy mạng Tam Bảo, 

xuất  gia  làm  Tăng. Nếu không phải  là Tam  Bảo  rủ  lòng  ngầm  gia bị khiến 

cho  tôi  tự  tỉnh  ngộ  thì  ngay  trong  lúc  ấy  đã  vào  địa  ngục  A  Tỳ  từ  lâu  rồi, 

chịu các sự khổ dữ dội, há còn có thể cùng các vị quân tử chỉ Đông nói Tây, 

bàn  về  Tự Lực  và  Tha  Lực để  mong cùng chứng chân thường, sanh  lên  bờ 

giác nữa ư? Kết thất đã mãn, tam-muội chưa thành: Một là do túc nghiệp sâu 

nặng, hai là vì tinh thần suy yếu mà nên nỗi. Nhưng cố nhiên Phật chẳng bỏ 

kẻ tội nhân, phải nương theo hạnh ấy để được vãng sanh. 

Phép Thập Niệm Ký Số không phải là Sổ Tức (đếm hơi thở), do vì đếm 

từ  một  đến  mười  nên  giống  với  Sổ  Tức.  Lại  do  sách  Liên  Tông  Bảo  Giám 

chép sai là niệm đến trăm, đến ngàn, đến vạn, e sẽ bị bệnh. Ông dẫn điều ấy 

để chứng minh, gọi cách ấy là Sổ Tức Trì Danh, hoàn toàn không thể được! 

Muốn chứng tam-muội thì đã có cách do Phật, Tổ đã dạy, ba đời chẳng đổi, 

sao  lại  còn  phải  hỏi  đến  sở  chứng  của  tôi  rồi  mới  chịu  tu  tập?  Kinh  Di  Đà 

dạy:   “Chấp  trì  danh  hiệu  hoặc  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày,  nhất  tâm  bất 

 loạn”  (câu “một  ngày cho đến bảy  ngày”  chỉ  là  nêu thí  dụ, không thể chấp 

chặt. Nếu là bậc căn tánh Đẳng Giác thì chỉ một niệm đã có thể chẳng loạn, 

cần gì phải mất một ngày! Nếu là căn tánh nghịch ác, suốt đời còn khó được 

nhất tâm, huống chỉ bảy ngày. Vương Canh Tâm gộp bừa thượng, trung, hạ 

căn thành  một  loại, đưa ra  lời bàn  luận, thật quá kiêu căng, cho  là  mình đã 

phát  huy  được  điều  người  xưa  chưa  hề  phát.  Thật  ra  là  trên  trái  nghịch  lời 

chân  thành  của  Phật,  dưới  mở  đường  cho  kẻ  hậu  tiến  cuồng  vọng,  khiến 

người khôn ngăn đau xót, buồn thương, không gì ngăn dứt được!)  

Quán  Kinh  dạy:   “Chư  Phật  Như  Lai  là  pháp  giới  thân  vào  trong  tâm 

 tưởng của hết thảy chúng sanh. Vì thế, lúc các ngươi nghĩ đến Phật thì tâm 

 ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi tùy hình hảo. Tâm này làm Phật, 

 tâm này là Phật” (Chữ “làm” chỉ tâm tưởng, chữ “là” chỉ “tâm làm”. Quán 

tưởng đã là “làm”, trì tụng, lễ bái lẽ nào chẳng phải là “làm”? Nêu một điều, 

phủ  nhận  ba  điều,  nhà  Nho  mà  còn  như  thế,  huống  gì  phàm  phu  sát  đất? 

Ngửa trông Phật ý, há có nên không y theo viên đốn diệu giải, cứ tự đem cái 

nhìn hẹp hòi của mình để suy lường ư?) Trong kinh Lăng Nghiêm, Đại Thế 

Chí Bồ Tát nói:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc tam-ma-địa, ấy 

 là  bậc  nhất”.  Trong  bài  kệ  chọn  lựa  pháp  Viên  Thông,  ngài  Văn  Thù  nói: 

 “Phản văn văn tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”  (Xoay tánh nghe lại để 

nghe nơi tự tánh thì tánh trở thành vô thượng đạo). Nay tôi phỏng theo nói: 

 “Xoay cái niệm lại niệm nơi tự tánh thì tánh thành vô thượng đạo” . Kinh Tứ 

Thập Nhị Chương dạy:  “Hễ tâm đặt nơi một chỗ thì không sự gì chẳng làm 

 được”.   Ngài  Mộng  Đông  nói:   “Thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ Đề  tâm.  Dùng  tín 

 nguyện  sâu  trì  danh  hiệu  Phật” .  Mười  sáu  chữ  ấy  là  đại  cương  tông  của 

pháp  môn Niệm  Phật. Sao chẳng toàn thân dựa theo  những câu, những chữ 

ấy? Chẳng lấy thánh ngôn làm lượng, sao lại lấy kẻ phàm phu tội nghiệp như 

tôi làm chuẩn? Há chẳng phải điên đảo quá đáng ư? 

Nhưng ông thốt ra lời ấy chắc cũng có nguyên do. Ấy là do sách Trung 

Luận thuật rõ cảnh được thấy bởi Tỉnh Nhất đại sư và ông Vương Canh Tâm 

bảo mình được thừa truyền tâm ấn của Sư, hàm ý: Mình có đủ mọi diệu cảnh 

chẳng thể nghĩ bàn và những bí quyết mầu nhiệm do miệng truyền tâm nhận 

vậy! Chẳng biết: Tam-muội, tiếng Hán gọi là Chánh Định, hoặc còn dịch là 

Chánh  Thọ.  Chánh  Định  có  nghĩa  là  Tịch  và  Chiếu  cùng  dung  hội.  Chánh 

Thọ có nghĩa là vọng bị khuất phục, chân hiện ra. Tịch và Chiếu cùng dung 

hội thì còn có cảnh giới nào để được nữa? Tâm kinh nói:  “Soi thấy Ngũ Uẩn 

 đều không, độ hết thảy khổ ách”.  Lại nói:  “Do không có gì để đắc nên tam 

 thế  chư  Phật  chứng  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác”.   Kinh  Lăng 

Nghiêm nói:  “Viên mãn Bồ Đề trở về chỗ không được gì”.   

Người tu Thiền Định (chỉ Tứ Thiền, Bát Định) và người tham Thiền chỉ 

cậy vào tự lực, không cầu Phật gia hộ. Vì thế, lúc công phu đắc lực, chân và 

vọng  chống  chọi  nhau  nên  thường  thấy  các  cảnh  giới  huyễn  hoặc  hiện  ra, 

mất  đi.  Ví  như  lúc  mưa  dầm  sắp  tạnh,  mây  dầy  bị  xé  toạc,  chợt  thấy  ánh 

nắng,  trong  khoảng  chớp  nhoáng  biến  hiện  không  lường  được.  Không  phải 

là  người  thật  sự  có  đạo  nhãn  sẽ  chẳng  thể  phân  biệt,  nhận  biết  được  tất  cả 

cảnh giới! Nếu lầm tưởng là dấu hiệu chứng ngộ, sẽ bị  ma dựa phát cuồng, 

không sao trị được! Người niệm Phật dùng tín nguyện chân thật, khẩn thiết, 

trì vạn đức hồng danh, ví như vầng mặt trời sáng rỡ giữa không trung, đi trên 

đường  lớn  của  vua,  chẳng  những  lỵ  mỵ  võng  lượng115  mất  bặt  tăm  tích, 

ngay cả những ý niệm ngoắt ngoéo, thị phi cũng không sanh khởi được. 

Xét đến cùng cực chẳng qua là:  “Niệm đến công thuần, tận sức thì toàn 

 tâm là Phật, toàn Phật là tâm, tâm và Phật không hai, tâm - Phật như một”  

mà  thôi!  Lý  này,  hạnh  này  chỉ  sợ  người  ta  không  biết,  chẳng  thể  hợp  với 

nguyện phổ độ chúng sanh của Phật, lẽ đâu bí mật không truyền, chỉ truyền 

riêng  cho  ông  ư?  Nếu  có  những  bí  quyết  mầu  nhiệm  chỉ  truyền  miệng,  ghi 

nhớ trong  lòng, dạy ở nơi kín  đáo thì đấy  chính  là tà  ma,  ngoại đạo, không 

phải là Phật pháp. Nhưng Ấn Quang quả thật có bí quyết người khác không 

đắc, chỉ mình tôi đắc, do ông cầu thỉnh bèn chẳng ngại gì đem bảo khắp các 

Phật  tử  trong  thiên  hạ.  Bí  quyết  ấy  chỉ  có  gì?  Là  Thành,  là  Cung  Kính. 

Những  chữ ấy  cả  thế  gian  đều  biết,  nhưng  đạo  ấy  cả  thế  gian  đều  lầm.  Ấn 

Quang do tội nghiệp sâu nặng, mong tiêu trừ tội chướng để báo ân Phật nên 

thường tìm cầu khuôn mẫu tu trì tốt đẹp của cổ đức, do vậy mới biết Thành 

và  Cung  Kính  quả  thật  là  bí  quyết  cực  diệu  để  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu 

sanh  thoát  tử.  Vì  thế,  tôi  thường  ra  rả  bảo  cùng  những  ai  hữu  duyên .  Trì 

Kinh  Lợi  Ích  Tùy  Tâm  Luận  tuy  đã  nêu  ra  đầu  mối,  nhưng  chưa  nói  rõ 

nguyên  tắc  đại  lược.  Toan  muốn  dài  dòng  một  hai  vạn  chữ,  dẫn  đủ  khắp 

những chuyện thành kính và đạo cảm ứng của cổ đức hòng phụ thêm vào lời 

nói dở tệ của mình, phát huy bình luận, ngõ hầu ai đọc đến hiểu phân  minh 

pháp  và  giới,  biết  lấy  và  bỏ  như thế  nào,  chẳng  đến  nỗi  do  cái  nhân  to  chỉ 

được quả nhỏ, do thiện nhân lại phải chuốc lấy ác quả! Những lời ấy tôi đã 

nói  với ông Từ. Phải biết Thành  và Kính, không  riêng  gì  học Phật  mới  nên 

như thế mà hết thảy các pháp thế gian hay xuất thế gian muốn được tinh nhất 

thì không thể không  lấy thành  và kính  làm cơ bản. Nhìn  vào chuyện Mạnh 

Tử lấy Dịch Thu116 để dạy về chuyện đánh cờ vây thì biết. 

Ông Từ vốn sẵn linh căn từ đời trước, lại đời đời thờ Phật, từ lúc ra đời 

đến nay đã được dạy dỗ đàng hoàng, lại còn có cái học vấn lịch duyệt hai ba 

mươi năm, sao lại bỏ cái cao minh để chọn lấy cái hèn tệ, trân trọng đem văn 

Ấn Quang lưu truyền trong đời như vậy? Phải biết hoằng pháp lợi sanh quý 

ở chỗ biết thời cơ, pháp  người đời  nay  nên  nhận cũng  như căn bệnh  người 

đời  nay  mắc  phải,  bậc  cao  minh  không  chịu  nói  rõ,  những  lời  họ  nói  dẫu 

huyền diệu cùng cực, đa phần không phải là thuốc trị đúng bệnh, e rằng diệu 

dược ấy lại làm bệnh nặng thêm! 

Ấn Quang khác nào gã thầy lang dốt vô tri vô thức, chẳng những không 

biết gốc bệnh, cũng chẳng biết dược tánh, chỉ biết dùng thuốc A Già Đà Vạn 

Ứng  Hoàn  của  tiên  tổ  đã  ngầm  chế  tạo  thành,  mọi  căn  bệnh  hư,  thực,  hàn, 

nhiệt đều cắt thuốc ấy. Nếu chẳng nghi hoặc, lấy thuốc ấy uống vào, lập tức 

khỏi  hẳn,  dẫu  là  chứng  bệnh  Tần  Hoãn,  Biển  Thước  phải  chịu  bó  tay,  vừa 

uống thuốc này lập tức khởi tử hồi sanh. Do vậy, ai có tâm cứu người giúp 

đời bèn cho phát hành rộng rãi hòng những ai có bệnh cùng được uống thuốc 

này.  Tuy  biết  tài  thần  diệu  của  những  người  như  Tần  Hoãn  chẳng  thể  nào 

lường được, nhưng chẳng thể chỉ dạy rộng rãi, vì căn bệnh này thuộc về túc 

nghiệp, dẫu thần tiên cũng chẳng trị được, huống gì thần y! 

Còn  những  lời  phán  định  [của  ông]  về  những  lời  lẽ  trong  sách  Trung 

Luận,  quả  thật  là  đau  lòng  rát  miệng  rọi  sáng  thêm  cho  Ấn  Quang,  riêng 

muốn mở chánh nhãn cho người, không phải là tô vẽ cho Ấn Quang. Những 

lời bình  luận của cụ Nhân (Dương  Nhân  Sơn) cũng cực thống  thiết,  nhưng 

còn  chưa  chỉ  rõ  tâm  bệnh  của  chàng  Vương  (Vương  Canh  Tâm) cũng  như 

những điều tác tệ của Trung Luận. Những lời Ấn Quang đã nói đa phần chú 

trọng vào hai điều ấy. Còn những lời đáp khác đều thích đáng trọn vẹn. 

Riêng  đoạn  văn  luận  về  bốn  cõi  thì  về  Lý  cố  nhiên  không  trở  ngại  chi 

lớn,  nhưng  ước  theo  Sự  còn  thiếu  tinh  tường.  Bởi  lẽ,  hai  cõi  Phàm  Thánh 

Đồng Cư độ và Phương  Tiện  Hữu Dư độ là ước theo phàm phu đới  nghiệp 

vãng  sanh  và  bậc  tiểu  thánh  đã  đoạn  Kiến  Tư  Hoặc  mà  lập,  chứ  không  thể 

ước theo Phật  mà  luận. Nếu ước theo Phật  mà  luận thì không riêng  gì toàn 

thể  của  bốn  cõi  Tây  Phương  đều  là  Tịch  Quang;  mà  ngay  cả  ngũ  trược  ác 

thế, tam đồ ác đạo nơi đây nếu nhìn từ phía Phật thì không gì chẳng phải là 

Tịch  Quang.  Vì  thế  nói:  “Tỳ  Lô Giá  Na  trọn  hết  thảy  mọi  nơi,  chỗ  Phật  ở 

 được  gọi  là  Thường  Tịch  Quang”.   Khắp  mọi  nơi  đều  là  cõi  Thường  Tịch 

Quang,  cứ  hễ  viên  chứng  được  Pháp  Thân  Quang  Minh  Biến  Chiếu  Tỳ  Lô 

Giá  Na bèn tự được thọ dụng. Ngoài ra đều  là phần chứng. Nếu  xét từ bậc 

Thập Tín trở xuống  phàm phu, về  Lý thì có, nhưng  về Sự lại không. Muốn 

hiểu tường tận nên đọc kỹ đoạn luận về bốn cõi trong sách Di Đà Yếu Giải, 

mà  sách  Phạm  Võng  Huyền  Nghĩa  cũng  bàn  luận  rõ  ràng  (Tỳ  Lô  Giá  Na, 

Hán  dịch  là  Quang  Minh  Biến  Chiếu,  hoặc  Biến  Nhất  Thiết  Xứ,  là  hiệu 

chung  của  Pháp  Thân  thanh  tịnh  được  chứng  bởi  hết  thảy  chư  Phật  khi  đã 

viên  chứng  cực  quả  rốt  ráo.  Viên  Mãn  Báo  Thân  Lô Xá  Na  cũng  thế.  Còn 

Thích Ca, Di Đà, Dược Sư,  A  Súc  v.v…  là những danh  hiệu  khác biệt của 

mỗi hóa thân Phật. Lô Xá Na, Hán dịch là Tịnh Mãn, do Hoặc nghiệp đã hết 

sạch,  trí  huệ  viên  mãn.  Đây  là  ước  trên  trí  đức  và  đoạn  đức  cảm  được  quả 

báo mà nói). 

Lại phải biết Thật Báo và Tịch Quang vốn cùng là một cõi. Nếu ước theo 

cái quả do xứng tánh cảm được thì gọi là Thật Báo, nếu ước theo cái lý rốt 

ráo  chứng  được  thì  gọi  là  Tịch  Quang.  Bậc  Sơ  Trụ  vừa  dự  vào  Thật  Báo, 

chứng một phần Tịch Quang. Diệu Giác mới là thượng thượng Thật Báo, rốt 

ráo Tịch Quang. Từ Sơ Trụ đến Đẳng Giác đều chỉ chứng được một phần hai 

cõi ấy. Đến Diệu Giác cực quả mới được rốt ráo cả hai cõi ấy. Nói đến Thật 

Báo  là  chỉ  ước  trên  phần  chứng,  còn  Tịch  Quang  là  ước  trên  rốt  ráo.  Tịch 

Quang  không  có  tướng,  Thật  Báo  có  đủ  vi  trần  số  những  trang  nghiêm  vi 

diệu  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Hoa  Tạng  thế  giới  hải.  Ví  như  hư  không,  thể 

của nó không có các tướng, nhưng hết thảy các tướng đều do hư không  mà 

phát hiện. Lại như gương báu, trống sáng rỗng rang, trọn chẳng có một vật, 

nhưng  hễ  người  Hồ  đến  bèn  hiện  bóng  người  Hồ,  người  Hán  đến  bèn  hiện 

bóng người Hán. Thật Báo và Tịch Quang là một mà lại hai, tuy hai nhưng 

một. Muốn cho con người dễ hiểu nên nói là hai cõi. 

Những gì được dạy trong Kim Luân chú pháp chính là nhân quả ba đời, 

làm  thợ  săn,  làm  vị  tăng  đều  là  nhân  quả  đời  trước.  Nay  được  làm  người, 

phước  hết  sẽ  đọa.  Đấy  là  ước  theo  người  mê  không  tu  bèn  dạy  nhân  trước 

quả  sau.  Niệm  Phật,  đọc  kinh,  ngộ  lý  Nhị  Không117,  chứng  pháp  Thật 

Tướng, là luận theo người tỉnh ngộ tu trì mà chỉ dạy hiện nhân hậu quả. Chớ 

có buông tuồng mặc ý, cho rằng đời này sẽ lại được như thế. Trong đời này 

người chứng được Thật Tướng không phải là không có ai; chỉ e hiền khế118 

không  có  thiện  căn  ấy.  Nếu  chẳng  trình  bày  rõ  nguyên  do,  e  sẽ  hư  vọng 

mong  mỏi  chứng  thánh,  chí  cao  nhưng  hạnh  không  thấu,  lâu  ngày  chầy 

tháng ắt đến nỗi táng tâm cuồng dại, chưa đắc nói đã đắc, chưa chứng nói đã 

chứng, cầu thăng  lại đọa,  hóa  khéo thành  vụng.  Xét đến kết quả, khó tránh 

khỏi  vĩnh  viễn  chìm  đắm  trong  đường  ác.  Chẳng  những  mai  một  linh tánh 

của chính mình, mà quả thật còn cô phụ ơn Phật. 

Cái lý Nhị Không chỉ nói về ngộ thì phàm phu lợi căn có thể làm được, 

như  những  người  thuộc  vào  địa  vị  Danh  Tự  trong  Viên  Giáo,  tuy  Ngũ  Trụ 

Phiền  Não  chưa  phục  đoạn119  được  mảy  may,  nhưng  sở  ngộ  đã  bằng  với 

chư Phật không  hai, không khác (Ngũ  Trụ:  Kiến  Hoặc  là  một trụ, Tư Hoặc 

gồm ba trụ. Hai loại này thuộc về giới nội. Trần Sa Hoặc và Vô Minh Hoặc 

gộp thành một trụ. Hai loại này thuộc về giới ngoại). Nếu nói theo nhà Thiền 

thì gọi là đại triệt đại ngộ, còn nói theo Giáo thì gọi là đại khai viên giải. Đại 

triệt đại ngộ và đại khai viên giải không phải là lờ mờ, phảng phất hình như 

hiểu rõ đâu nhé! Như Bàng cư sĩ120 nghe Mã Tổ nói:  “Đợi khi nào ông một 

 hơi uống cạn nước Tây Giang sẽ bảo cho ông biết”,  ngay khi đó, Bàng cư sĩ 

bèn  quên  ngay  nhân  ngã,  thấu  hiểu  lẽ  huyền.  Ngài  Đại  Huệ  Cảo  nghe  ngài 

Viên  Ngộ  nói:  “Gió  Nồm  từ  phương  Nam  thổi đến,  điện  gác  đều  mát  mẻ”  

cũng thế. Trí Giả tụng Pháp Hoa đến câu  “là chân tinh tấn, gọi là pháp cúng 

 dường Như Lai chân thật”  trong phẩm Dược Vương Bổn Sự bèn hoát nhiên 

đại  ngộ,  lặng  lẽ  nhập  định,  thấy  một  hội  Linh  Sơn  nghiễm  nhiên  chưa  tan. 

Ngộ được như thế mới gọi là đại triệt đại ngộ, đại khai viên giải. 

Nếu nói đến việc chứng pháp Thật Tướng thì không phải là chuyện hạng 

phàm  phu  sát  đất  có  thể  làm  được.  Nam  Nhạc  Tư đại  thiền  sư,  là  thầy  đắc 

pháp của ngài Trí Giả, có đại trí huệ, có đại thần thông, lâm chung có người 

hỏi đến sở chứng, bèn nói:  “Thoạt đầu ta mong được Đồng Luân (tức địa vị 

Thập  Trụ,  phá  vô  minh,  chứng  Thật  Tướng,  vừa  dự  vào  Thật  Báo,  phần 

chứng Tịch Quang. Bậc Sơ Trụ có thể thị hiện làm thân Phật trong tam thiên 

đại  thiên  thế  giới  giáo  hóa  chúng  sanh.  Bậc  Nhị  Trụ  có  thể  hiện  trong  một 

ngàn tam thiên đại thiên thế giới, Tam Trụ thì  một vạn, địa vị càng cao lên 

thì  con  số  càng  tăng  gấp  mười,  há  tiểu  căn  làm  được  ư?).  Nhưng  vì  lãnh 

 chúng  quá  sớm,  chỉ  chứng  được  Thiết  Luân  mà  thôi!   (Thiết  Luân  là  địa  vị 

Thập Tín. Sơ Tín đoạn Kiến Hoặc, Thất Tín đoạn Tư Hoặc. Bát, Cửu, Thập 

Tín phá Trần Sa Hoặc, khuất phục vô minh. Ngài Nam Nhạc thị hiện ở vào 

địa vị Thập Tín, còn chưa chứng được pháp Thật Tướng. Nếu phá một phẩm 

vô  minh,  liền  dự  vào  Sơ  Trụ,  mới  có  thể  nói  là  viên  chứng  pháp  Thật 

Tướng). 

Trí Giả đại sư  là  hóa thân của Phật  Thích  Ca, lâm chung có  người  hỏi: 

“Chưa  rõ  đại  sư  chứng  nhập  địa  vị  nào?”  Bèn  đáp:   “Nếu  ta  không  lãnh 

 chúng ắt tịnh được sáu căn”  (tức là thuộc địa vị Thập Tín, sáu căn đều tịnh, 

như đã thuyết minh trong phẩm Pháp Sư Công Đức kinh Pháp Hoa),  do tổn 

 mình lợi người nên chỉ chứng được Ngũ Phẩm (Ngũ Phẩm là Quán Hạnh vị, 

đã khuất phục hoàn toàn phiền não nhưng chưa đoạn trừ được Kiến Hoặc). 

Ngẫu Ích đại sư lúc lâm chung để lại bài kệ: 

 Danh tự vị trung chân Phật nhãn, 

 Vị tri tất cánh phó hà nhân? 

(Chân  Phật  nhãn  trong  địa  vị  Danh  Tự  còn  chưa  biết  rốt  ráo,  giao  phó 

cho ai đây?)  

(Người  thuộc  địa  vị  Danh  Tự  đã  viên  ngộ  Tạng  tánh,  ngang  với  chư 

Phật, nhưng Kiến Tư còn chưa khuất phục được, huống chi là đoạn! Những 

người đại triệt đại ngộ trong đời Mạt đa phần  mang thân phận này. Ngũ Tổ 

Giới làm thân Tô Đông Pha, Thảo Đường Thanh trở thành Lỗ Công, còn là 

bực  thượng.  Kế  đến  là  như  Hải  Ấn  Tín  làm  con  gái  của  Châu  Phòng  Ngự. 

Kém  hơn  nữa  là  như vị  tăng ở Nhạn  Đãng trở thành con  nhà  họ Tần  mang 

tên  Cối.  Rõ  ràng  là  vì  Lý  tuy  đã  đốn  ngộ,  nhưng  Hoặc  chưa  khuất  phục 

được, trải qua  một phen thọ sanh, rất có  thể bị  mê  mất. Tạng tánh chính  là 

Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh, tức là tên gọi khác của Thật Tướng). 

Ngẫu Ích đại sư thị hiện thuộc địa vị Danh Tự, Trí Giả thị hiện thuộc địa 

vị Ngũ Phẩm, Nam Nhạc thị hiện chứng địa vị Thập Tín, nhưng bổn địa của 

ba vị đại sư chẳng thể lường được, nhưng các Ngài thị hiện ba địa vị Danh 

Tự, Quán Hạnh, Tương Tự cho thấy Thật Tướng không dễ chứng, hàng hậu 

tấn khó thể vượt lên. Quả thật các Ngài sợ rằng hậu nhân chưa chứng nói đã 

chứng,  nên  bèn  hiện  thân  thuyết  pháp  khiến  cho  họ  tự  biết  hổ  thẹn,  chẳng 

dám làm xằng. Ân thị hiện sau cùng của ba vị đại sư chúng ta dẫu nát xương 

tan  thân  cũng  không  báo  đáp  được!  Ông  hãy  tự suy  nghĩ  xem  mình có  thể 

trội  hơn  được  ba  vị  đại  sư  ấy  hay  chăng?  Nếu  nói  Niệm  Phật,  duyệt  kinh 

hòng  vun  bồi  thiện  căn;  sau  khi  vãng  sanh,  thường  hầu  Di  Đà,  cao  dự  hải 

hội, tùy theo công hạnh sâu hay cạn, ắt sẽ chứng Thật Tướng sớm hay muộn 

thì  đấy  là  lời  quyết  định  không  nghi,  hết  thảy  người  vãng  sanh  cùng  được 

chứng đắc. 

Lại như Kim Luân chú pháp chẳng cho hỏi việc gì khác, chỉ cho hỏi về 

thiện căn, hỏi  về pháp  môn. Chúng sanh đời Mạt bất  luận có thiện căn  hay 

không đều nên quyết định chuyên tu Tịnh Độ, cũng chẳng cần hỏi đến pháp 

môn  nữa,  hãy  nên  nỗ  lực!  Nếu  không  có  thiện  căn  hãy  cứ  tận  lực  vun  bồi, 

nên cũng không cần phải hỏi về thiện căn nữa! Chỉ nên trì chú để trợ tu Tịnh 

nghiệp, chớ tự tiện tác pháp làm phiền Phật, thánh. Nếu bộp chộp tác pháp, 

nhưng thân tâm chẳng cung kính, hoặc chẳng chí thành, rất có thể khiến cho 

ma sự khởi. 

Chỉ có mỗi một việc nên tác pháp nhưng không phải là phận sự của ông. 

Tức  là  nếu  như  có  người  muốn  xuất  gia,  nhưng  tự  mình  chưa  chứng  đạo, 

chẳng thể quán sát căn cơ kẻ ấy, bèn trên  cầu  Phật từ,  ngầm dạy cho  mình 

biết  kẻ  ấy  có  thích  hợp  hay  không,  ngõ  hầu  khỏi  bị  cái  nạn  những  kẻ  giặc 

cướp,  bại  hoại  xen  lẫn  [vào  cửa  Phật].  Nhưng  nay  người  ta  thâu  đồ  chúng, 

chỉ  sợ  không  thâu  được  nhiều,  dẫu  biết  rõ  kẻ  đó  là  phường  hạ  lưu,  vẫn  cứ 

gấp  gáp  muốn  thâu  nạp,  chỉ  sợ  hắn  vuột  thoát!  Ai  chịu  làm  pháp  này  để 

quyết  định!  Tham  danh  lợi,  ưa  quyến  thuộc  đến  nỗi  làm  cho  Phật  pháp  bị 

suy bại sát đất, không sao hưng khởi được! 

Còn  như  ai  nghiệp  chướng  nặng  nề,  tham  sân  lừng  lẫy,  sức  yếu  tâm 

khiếp nhược, chỉ nên nhất tâm niệm Phật, lâu ngày các chứng bệnh đều sẽ tự 

khỏi.  Phẩm  Phổ  Môn  nói:   “Nếu  có  chúng  sanh  nhiều  dâm  dục,  nóng  giận, 

 ngu  si,  thường  niệm  cung  kính  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  được  lìa  khỏi”.  

Niệm  Phật  cũng  thế,  nhưng  phải  tận  tâm  kiệt  lực,  không  còn  ngờ  vực  thì 

chẳng  cầu  gì  không  được.  Quán  Âm  có  nhân  duyên  lớn  với  Sa  Bà.  Ngoài 

việc niệm Phật ra, trì thêm danh hiệu Quán Âm cũng được, hoặc kiêm trì các 

chú Lăng Nghiêm, Đại Bi v.v… cũng đều được cả. Còn như duyệt kinh, nếu 

muốn làm pháp sư để tuyên dương cho đại chúng thì hãy nên đọc kinh văn 

trước, kế đến  là đọc chú sớ. Nếu tinh thần không sung túc, kiến  giải không 

hơn người, chớ nên uổng công lao tâm lao lực, uổng phí năm tháng. 

Nếu muốn tùy sức chứng được lợi ích thật sự, phải chí thành khẩn thiết, 

thanh tịnh ba nghiệp, trước hết đoan tọa một lát để thân tâm ngưng lặng, rồi 

sau đấy mới lễ Phật tụng ra tiếng, hoặc chỉ thầm đọc, hoặc lễ Phật rồi đoan 

tọa  một  chút,  sau  đấy  mới  mở  kinh  ra.  Cần  phải  ngồi  ngay  ngắn  nghiêm 

chỉnh  như đối trước thánh dung, đích thân nghe  viên âm, chẳng dám chớm 

một niệm lười nhác, cũng chẳng dám khởi một niệm phân biệt. Đọc thẳng từ 

đầu đến cuối, bất  luận  dù  văn  hay  nghĩa đều  nhất  loạt chẳng dụng công để 

hiểu.  Đọc  kinh  như  thế,  người  lợi  căn  liền  có  thể  ngộ  được  lý  Nhị  Không, 

chứng  pháp  Thật  Tướng.  Nếu  như  căn  cơ  độn,  kém,  cũng  có  thể  tiêu  trừ 

nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  phước  huệ.  Lục  Tổ  nói:   “Chỉ  xem  kinh  Kim 

 Cang liền có thể minh tâm kiến tánh” , tức là nói đến cách xem như vậy đó. 

Vì thế nói  “chỉ”.  Có thể xem như thế thì xem kinh Đại Thừa nào cũng có thể 

minh tâm kiến tánh, há phải riêng gì kinh Kim Cang là như vậy! 

Nếu cứ  một bề phân biệt, câu nói này nghĩa là gì, đoạn này nghĩa là gì, 

bèn hoàn toàn thuộc vào phàm tình vọng tưởng, đoán mò, suy lường, há có 

thể  ngầm  hợp  ý  Phật, viên  ngộ  ý chỉ của kinh,  nhân đó  nghiệp chướng tiêu 

trừ,  phước  huệ  tăng  cao  ư?  Nếu  biết  cung  kính,  còn  trồng  được  một  chút 

thiện căn. Nếu hoàn toàn như nhà nghiên cứu già dặn đọc sách Nho sẽ thấy 

cái  tội  khinh  nhờn  như  núi  cao  vút,  như  vực  sâu  thăm  thẳm.  Do  nhân  lành 

chuốc lấy quả ác, chính là hạng người này đấy! Cổ nhân chuyên trọng nghe 

kinh  vì tâm chẳng thể khởi phân biệt. Như có  một  người đọc tụng  ra tiếng, 

người khác ở bên cạnh nhiếp tâm lắng nghe kỹ càng từng chữ từng câu sao 

cho  phân  minh.  Tâm  người  ấy  chuyên  chú  chẳng  dám  duyên  theo  hết  thảy 

thanh sắc bên ngoài. Nếu hơi phóng túng liền bị đoạn tuyệt, văn nghĩa chẳng 

thể quán thông được. Người tụng có kinh văn để nương vào, tâm chẳng cần 

chuyên chú lắm vẫn có thể tụng rõ ràng. Người nghe chỉ có thể nhờ vào âm 

thanh  nên  nếu  phóng  túng  sẽ  bị  đứt  đoạn.  Nếu  nghe  được  như thế  sẽ  bằng 

với công đức chí thành cung kính của người tụng. Nếu người tụng hơi kém 

cung kính thì công đức khó thể sánh bằng người nghe. 

Con  người  hiện  thời  coi  kinh  Phật  như  giấy  cũ,  để  lẫn  lộn  kinh  với 

những thứ khác trên án kinh, tay chẳng rửa ráy, miệng không súc sạch, thân 

đung  đưa,  chân  gác  lên,  thậm  chí  phóng  thí121,  gãi  chân,  hết  thảy  phóng 

túng  chẳng  e  sợ  mà  muốn  đọc  kinh  để  được  phước  tiêu  tội  thì  chỉ  có  ma 

vương  muốn tiêu diệt Phật  pháp  mới chứng  minh, tán thán, bảo  là  hoạt bát 

viên  dung,  phù  hợp  sâu  xa  với  diệu  đạo  chẳng  chấp  trước  của  Đại  Thừa! 

Phật tử chân tu thực sự tu  hành,  trông thấy chỉ  đành  ngấm  ngầm  đau  lòng, 

lặng lẽ ứa lệ, than thở quyến thuộc ma hoành hành, chẳng biết làm sao! 

Trí Giả tụng kinh, hoát nhiên đại ngộ, lặng lẽ nhập định, há có phải là do 

tâm phân biệt mà hòng đạt được ư? Một vị cổ đức chép kinh Pháp Hoa, nhất 

tâm  chuyên  chú  bèn  được  niệm  cực  tình  vong,  đến  khi  trời  tối  mịt  vẫn  cứ 

viết mãi. Thị giả vào nói trời đã tối đen rồi sao vẫn viết mãi, liền duỗi tay ra 

chẳng thấy được bàn tay122. Duyệt kinh như thế cùng với tham thiền, khán 

thoại đầu, trì chú, niệm Phật có cùng sự chuyên tâm chuyên chí. Ra sức như 

thế, lâu ngày ắt có bữa sẽ được lợi ích hoát nhiên quán thông. 

Thời  Minh,  Tuyết  Kiểu  Tín  thiền  sư  người  phủ  thành  Ninh  Ba,  không 

biết  chữ  nào,  trung  niên  xuất  gia,  nhọc  nhằm  tham  cứu  tận  lực,  nhẫn  được 

những  điều  người  khác  chẳng  thể  nhẫn,  làm  được  những  điều  người  khác 

không thể làm, hành những hạnh khổ người khác quả thật khó thể làm được. 

Lâu  ngày  đại  triệt  đại  ngộ,  thuận  miệng  nói  ra  những  điều  khéo  khế  hợp 

thiền cơ, dẫu không biết chữ, chẳng thể viết được, nhưng lâu ngày bèn biết 

chữ. Lâu sau ngọn bút vẫy vùng, nghiễm nhiên thành một nhà thư pháp lớn. 

Các lợi ích này đều cầu từ nơi chẳng phân biệt, chuyên tinh tham cứu. Người 

duyệt kinh cũng nên lấy cách này làm pháp tắc. Ngữ lục của vị này đã được 

đưa vào tạng kinh đời Thanh. Đàm Tảo Am mang danh Tiến Sĩ, quy y dưới 

tòa, soạn bài bia thuật đạo hạnh của Sư hơn một vạn chữ. 

Lúc duyệt kinh trọn chẳng được khởi phân biệt, tự nhiên vọng niệm nép 

phục, thiên chân phát hiện. Nếu muốn nghiên cứu nghĩa lý hoặc đọc chú sớ, 

nên  dành  lúc  khác  chỉ  chú  trọng  nghiên  cứu.  Trong  lúc  nghiên  cứu,  tuy 

không nghiêm túc như lúc duyệt kinh, cũng chẳng thể hoàn toàn không cung 

kính,  bất  quá  so  với  lúc  duyệt  kinh  thư thả  hơn  một  chút.  Chưa  thể  nghiệp 

tiêu trí rạng  thì  lấy duyệt  kinh  làm chánh,  nghiên cứu chỉ  là  phụ kèm theo. 

Nếu  không,  quanh  năm  suốt  tháng  chỉ  lo  nghiên  cứu,  dẫu  nghiên  cứu  đến 

mức như vẹt mây thấy mặt trăng, mở cửa thấy núi, cũng chỉ là lưu loát ngoài 

miệng,  đối  với  thân  tâm  sanh  mạng  và  chuyện  sanh  tử  trọn  không  can  dự 

mảy may. Ngày Ba Mươi tháng Chạp xảy đến, quyết định chẳng dùng được 

tí ti nào. Nếu có thể duyệt kinh như vừa mới nói ắt nghiệp sẽ tiêu, trí sẽ rạng, 

ba thứ tình kiến sẽ quy về chốn làng quê chưa hề có. Nếu không duyệt như 

thế,  chẳng  những  ba  thứ tình  kiến  chưa  chắc  không  phát  sanh,  lại  e  do  sức 

túc  nghiệp  dẫn  khởi  tà  kiến,  bác  không  nhân  quả,  và  giết  -  trộm  -  dâm  đủ 

mọi phiền não nối tiếp nhau dấy lên như lửa cháy hừng hực, nhưng cứ tưởng 

mình là người tu Đại Thừa, hết thảy vô ngại, bèn vin vào lời Lục Tổ  “tâm đã 

 bình cần gì phải nhọc lòng trì giới”, bèn cho các giới đều phá mà không phá 

mới  là chân  hành trì, thật  là tu  hành khó được chân pháp  vậy! Do  vậy, chư 

Phật, chư tổ chủ trương Tịnh Độ, nương vào Phật từ lực để chế phục nghiệp 

lực, chẳng cho nghiệp lực phát hiện. 

Nên  lấy Niệm  Phật  làm chủ,  duyệt kinh  làm  phụ. Như Pháp  Hoa,  Lăng 

Nghiêm,  Hoa  Nghiêm,  Niết  Bàn,  Kim  Cang,  Viên  Giác,  hoặc  chuyên  chú 

một  kinh,  hoặc  lần  lượt  duyệt  sáu  kinh  này  cũng  được.  Nhưng  cách  duyệt 

trọn  chẳng  thể  không  tuân  theo  cách  tôi  đã  trình  bày.  Nếu  làm  cẩu  thả  đến 

nỗi lợi ích chẳng thể nghĩ bàn bị mất vì phóng túng không kiêng dè và phân 

biệt, vọng tình thì há chẳng đáng buồn ư? 

Trước kia, tôi cho  rằng ông  và  Sư Trân đã có thể triệt để tin theo pháp 

môn Tịnh Độ; đến khi  xem  những thư từ hỏi đáp  giữa ông  và ông Từ thấy 

ông lại muốn trì chú, lại toan nghiên cứu Giới học, cho rằng mật chú có công 

đức  thù  thắng  chưa  hề  thấy  xưng  thuật  trong  Tịnh  Độ,  tâm  bèn  chao  đảo, 

không có mảy may ý kiến nhất định nào! Ông căn cơ như thế nào mà muốn 

pháp  gì cũng đều thông cả  vậy? Do bị  những chuyện cấp  thiết khuấy  động 

lâu  ngày rất có thể bị  mất trí, tôi bảo ông  Từ: “Mong ông  hãy cực  lực khai 

thị cho ông ta để trọn tình thầy bạn cùng một pháp môn”. Sư Trân cho rằng 

Mật  Tông  [nói  đến  những  chuyện]  hơi  xông,  bụi  dính123  đều  được  giải 

thoát, còn Tịnh tông không có những lợi ích ấy, sao chẳng xét Ngũ Nghịch, 

Thập Ác lúc lâm chung địa ngục hiện, niệm Phật mấy tiếng bèn được vãng 

sanh? Lại chẳng thấy những vị Đẳng Giác trong hội Hoa Nghiêm chứng ngộ 

bằng  với chư Phật, vẫn dùng  mười đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng sanh 

để cầu viên mãn Phật quả đó ư? Nếu bảo là có pháp nào thù thắng hơn pháp 

này,  bèn  muốn  bỏ  pháp  này  để  tu  pháp  kia  thì  sao  chẳng  suy  xét  Phật,  Tổ 

trong ngàn kinh muôn luận đã đinh ninh ân cần dốc cạn ý vậy? 

Nói thật ra, các pháp môn Đại Thừa pháp nào cũng đều viên diệu, nhưng 

do căn cơ có sống - chín, duyên có cạn - sâu, nên lợi ích thành ra có dễ đạt 

và khó đạt! Thiện Đạo là hóa thân của Phật Di Đà, Ngài dạy Chuyên Tu vì 

sợ hành nhân tâm chí bất định, bị các pháp môn khác đoạt chí. Dẫu cho khắp 

tất cả từ Sơ, Nhị, Tam, Tứ Quả thánh nhân và các Bồ Tát Trụ, Hạnh, Hướng, 

Địa,  Đẳng  Giác,  cuối  cùng  là  mười  phương  chư  Phật  tận  hư  không,  trọn 

pháp giới, hiện thân phóng quang khuyên bỏ Tịnh Độ, giảng cho diệu pháp 

thù  thắng  cũng  chẳng  chịu  nhận,  bởi  thoạt  đầu  đã  phát  nguyện  chuyên  tu 

Tịnh Độ, chẳng dám trái nghịch nguyện ấy. Hòa thượng Thiện Đạo đã sớm 

biết  người  đời  sau  đứng  núi  này  trông  núi  nọ,  chẳng  có  tí  ti  định  kiến  nào 

nên  mới  nói  như  vậy  hòng  giết chết cái tâm  chụp  giựt cuồng  vọng cứ luôn 

mong  mỏi, ngưỡng mộ lòng vòng! Ai biết lấy ngài Thiện Đạo làm thầy mà 

chẳng  thuận  theo.  Người  thuận  theo  [ý  tổ  Thiện  Đạo]  chỉ  e  không  thấy 

nhiều.  Há chẳng phải  là ác  nghiệp đời trước sai khiến đến  nỗi pháp khế cơ 

khế  lý  nhất  ở  ngay  trước  mặt  mà  bỏ  lỡ,  thành  ra  kẻ  nghiệp  thức  mờ  mịt 

không Thiền, không Tịnh Độ, luân hồi không có gốc rễ để nương tựa đó ư? 

Buồn thay! 

Tôi thấy tâm ông tha thiết muốn học hỏi, nhưng nếu thường gởi thư hỏi 

han, đôi bên đều bị phiền rộn. Do vậy, hỏi Sư Trân có hay không những sách 

giảng  về  Giáo  Thừa  Pháp  Số124  để  thỉnh  ắt  sẽ  có  cái  để  tra  duyệt.  Sách 

Phiên  Dịch  Danh  Nghĩa  thuộc  về  [loại  giải  thích]  danh  nghĩa  tiếng  Phạn. 

Thích Thị Kê Cổ Lược là sách chuyên chép sự tích nhiều đời trong nhà Phật. 

Duyệt  Tạng  Tri  Tân  là  sách  tóm  tắt  đại  ý  của  các  kinh  luận,  ngữ  lục  và 

những  trước  thuật  trong  Đại  Tạng.  Long  Tạng  Vựng  Ký  chính  là  mục  lục 

của  Đại  Tạng  Kinh  đời  Thanh.  Những  sách  ấy  đều  thuộc  loại  không  thể 

không có. Có những cuốn sách ấy như có một vị thầy theo sát bên cạnh, hễ 

hỏi liền đáp. 

Người chưa đoạn Phiền  Hoặc cần phải  y theo  mặt Sự để sám  hối, khẩn 

thiết  đến  cùng  cực  thì  diệu  lý  chẳng  thể  nghĩ  bàn  sẽ  triệt  để  phô  bày  trọn 

vẹn. Nếu bỏ Sự nói Lý sẽ chỉ được lợi ích bánh vẽ; lúc nói thì có, lúc dùng 

thì không. Lại như trong những tập một, hai, ba, bốn của Cao Tăng Truyện, 

Cư Sĩ Truyện, Tỳ Kheo Ni Truyện, Thiện Nữ Nhân Truyện, Tịnh Độ Thánh 

Hiền Lục đều ghi chép những lời lẽ, hành vi tốt đẹp của cổ đức. Đọc đến tâm 

sẽ tự vui sướng ngưỡng mộ, trọn chẳng đến nỗi được chút ít đã cho là đủ, tự 

cam phận ở nơi hèn kém, mất  mát lớn lao. Hoằng Minh Tập, Quảng Hoằng 

Minh  Tập, Đàm Tân Văn Tập, Chiết Nghi Luận,  Hộ Pháp  Luận, Tam Giáo 

Bình  Tâm  Luận, Tục Nguyên Giáo  Luận, Nhất  Thừa Quyết Nghi  Luận đều 

là những sách hộ trì giáo pháp. Đọc đến chẳng bị ma tà, ngoại đạo mê hoặc, 

lại  còn  phá  được  thành  lũy  tà  kiến  của  chúng.  Những  sách  này  đọc  đến  có 

thể  làm  cho  chánh  kiến  kiên  cố,  có  thể  hỗ  trợ  chứng  minh  cho  kinh  giáo. 

Chớ  nói  mình  nhất  tâm  duyệt  kinh,  gác  những  sách  ấy  ra  ngoài  không  hỏi 

tới,  kẻo  tri  kiến  sai  biệt  chẳng  mở  mang,  gặp  địch  ắt  bị  đánh  bại  nhục  nhã 

vậy. Những điều trình bày trong thư có  những chỗ chưa  nêu ra,  nhưng  nếu 

chú tâm suy xét thì những ý nghĩa ấy sẽ tự hiện rõ. 

Lại nữa, Nhị Không chính là Ngã Không và Pháp không. Ngã Không có 

nghĩa là đối với Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, hiểu rõ dù Sắc hay Tâm (Sắc 

là sắc pháp, bốn thứ sau chính là tâm pháp) đều do nhân duyên hòa hợp sanh 

ra.  Nhân  duyên  tách  rời  bèn  diệt,  trọn  không  có  được  cái  chủ  tể  thật  ngã. 

Pháp  Không  là  đối  với  pháp  Ngũ  Ấm,  hiểu  rõ  Thể  của  chúng  hoàn  toàn  là 

không. Tâm Kinh nói  “soi thấy năm Uẩn đều không”  chính là nghĩa này. Lý 

Pháp Không này chính là Thật Tướng. Do phá vô minh, chứng Thật Tướng, 

nên nói  “độ hết thảy khổ ách” . Thật Tướng là Pháp Thân Lý Thể, bỏ lìa trọn 

vẹn các tướng sanh, diệt, đoạn, thường, không, có v.v…, là gốc của hết thảy 

các tướng, là chân thật nhất. Vì thế gọi là Thật Tướng. Thật Tướng ấy chúng 

sanh và Phật cùng có, nhưng phàm phu, Nhị Thừa do mê trái nên chẳng thọ 

dụng  được.  Giống  như  minh  châu  trong  áo,  do  không  biết  nên  chẳng  tránh 

khỏi  bần  cùng,  chứ  không  phải  là  phàm  phu  đang  mê  và  hàng  Nhị  Thừa 

chứng Chân Đế không có Lý Thể ấy. 

Hễ ngộ thì rành mạch phân minh như mở cửa thấy núi, vẹt mây thấy mặt 

trăng.  Lại  như  người  mắt  sáng  đích  thân  thấy  đường  về,  cũng  như  kẻ  sĩ 

nghèo  lâu  ngày  chợt  mở  được  kho  báu.  Người  chứng  như  theo  đường  về 

nhà, khỏi phải đi  nữa,  ngồi  yên  ổn, cũng  như nắm được kho  báu  này  tùy  ý 

thọ dụng. Về ngộ thì đại tâm  phàm phu  giống  như chư Phật, còn chứng thì 

Sơ Địa chẳng biết được chỗ cất chân, hạ chân của Nhị Địa. Hiểu được nghĩa 

ngộ  và  chứng  này  tự  nhiên  chẳng  khởi  Tăng  Thượng  Mạn,  chẳng  bị  thoái 

khuất mà cái tâm cầu sanh Tịnh Độ dẫu vạn con trâu cũng khó kéo lại được. 

Lại nữa, phàm sao lục văn tự ắt phải xét kỹ càng, tinh tường, chẳng được 

làm qua loa cho xong việc. Bài tựa sách Di Đà Yếu Giải, lúc soạn xong, đại 

sư Ngẫu Ích bỏ đi những câu chữ chưa trọn vẹn. Nhưng câu cuối [trong bài 

tựa], đại sư đã  viết:   “Chẳng dám đua chen khác với hai vị125, cũng chẳng 

 bất tất phải ép cho giống với hai vị. Ví như nhìn nghiêng thành chỏm, nhìn 

 ngang thành rặng đều là chân cảnh Lô Sơn bất tận, không cần phải bỏ đi cái 

 nhìn Lô Sơn của riêng mỗi người”.  Khi ấy, Sư lược bỏ thí dụ này. Chữ Tất 

trong  “bất tất phải ép cho giống với hai vị”  bị sửa sai thành chữ Cảm (dám), 

bèn thành ngã mạn tự đại, miệt thị hai vị kia, ngụ ý: Trong những lời chú của 

hai  vị  có  những  điều  trái  nghịch  với  kinh,  chẳng  dám  nương  theo  những  ý 

nghĩa  ấy,  đâm  ra  tương  phản  với  thí  dụ  tiếp  theo  đó.  Quả  thật  là  oan  uổng 

cho ngài Ngẫu Ích, khiến hậu học bị lầm lạc, khiến cho người đọc đến phải 

đau lòng buốt óc! 

Nay  đang  là  lúc  nào?  Nam  Bắc  đánh  lẫn  nhau,  trong  ngoài  chống  chọi 

nhau, ba bốn năm nay, người chết bốn năm ngàn vạn, kể từ khi có loài người 

đến nay, chưa từng nghe thê thảm như thế. Đã thế lại còn gió lốc, nước ngập, 

động đất,  ôn dịch  xảy ra  liên  miên  khắp  mọi  nơi.  Lại thêm  lũ  lụt,  hạn  hán, 

không  một  năm  nào chẳng kèm thêm  những tai  nạn ấy. Vật  giá đắt  đỏ  hơn 

trước mấy lần, ngay trong lúc như vậy, may sao còn được sống, dám chẳng 

kiệt lực chuyên tu Tịnh nghiệp để cầu được vãng sanh Tịnh Độ ư? Dám do 

may được thân người bèn phóng túng tâm chí, chẳng chuyên chú một pháp, 

phù  phiếm,  ơ  hờ  phí  sức  nơi  pháp  môn  chẳng  khế  cơ,  khế  thời  ư?  Ví  như 

một hơi thở ra không hít vào được, muốn lại được nghe pháp môn thẳng tắt 

này, chỉ sợ rằng chẳng được may mắn như thế nữa đâu! 



---o0o--- 

32. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu) 

 

 

Quang đã không có học vấn, lại không có sức lực, nếu nói quá nhiều 

mắt  bèn  đỏ  au,  khó  xem  được  chữ,  sao  có  thể  giảng  kinh?  Huống  hồ  hiện 

thời còn bận chuyện in sách, vạn phần chẳng rảnh tay giúp người khác. Dẫu 

không bận chuyện gì cũng chẳng thể đáp ứng được chuyện này. Lời của ông 

nói chính là vì hình hài gỗ đất mà thếp vàng, nghe rất hay, còn đối với người 

hiểu  thấu  suốt  thì  chẳng  đáng  nửa  đồng.  Từ  nay  về  sau  chẳng  nên  nói  như 

vậy nữa, để Quang tôi khỏi phải hổ thẹn, kẻo người ta biết đâm ra chê cười. 

Người  học  đạo  nếu  đạo  niệm  nặng  một  phần  thì  phàm  tình  nhẹ  được  một 

phần. Đấy là cái thế tất nhiên. Nhưng người chưa đoạn Hoặc thường phải nỗ 

lực. Nếu vừa phóng túng, bệnh cũ nhất định sẽ lại nổi dậy. 

Người đoạn sạch Kiến Tư Hoặc mới có thể khéo tùy ý bay nhảy, không 

cần bó buộc nhiếp trì. Nhà nào  muốn hưng thạnh thì gia quy nhà ấy ắt phải 

nghiêm nhặt từ đầu. Nhà nào muốn lụn bại, ắt gia quy nhà ấy phải suy đồi, 

phế bỏ  ngay  từ đầu. Muốn con em thành  người  thì phải  bắt đầu từ hành  vi 

của  chính  mình  có  phép  tắc,  làm  gương  cho  con  em.  Đấy  là  lý  nhất  định. 

Nay  muốn  khởi  sự  từ  chỗ  bớt  việc,  bớt  tốn  sức  nên  lấy  nhân  quả  báo  ứng 

làm câu đầu tiên để bắt đầu, khiến cho tập quen thành tánh, ngõ hầu sau này 

chẳng đến nỗi phạm phải sai sót lớn. Đấy chính là diệu pháp bậc nhất để yên 

đời, làm cho dân lương thiện, tề gia, dạy con. 

Trí Giả đại sư được đời xưng tụng là Thích Ca hóa thân, ai biết được sở 

chứng  của  Ngài.  Nhưng  Phật  vì  chúng  sanh  hiện  thân  làm  gương  nên  tự 

mang thân phận phàm phu, nói:  “Nếu ta không lãnh chúng, ắt tịnh sáu căn”.  

Dùng chính  mình  để răn  người,  hiện thân  thuyết pháp  vậy. Do đại sư  thoạt 

đầu cầu đoạn Hoặc chứng chân, mong dự vào những bậc Địa, Đẳng (Địa là 

Thập Địa, Đẳng là Đẳng Giác), do hoằng pháp lợi sanh nên bỏ lỡ công phu 

Thiền  Định  của  chính  mình,  vì  thế  chỉ  chứng  được  địa  vị  Ngũ  Phẩm  Quán 

Hạnh trong Viên Giáo  mà thôi. Do  vậy, Ngài  nói:   “Tổn mình lợi người chỉ 

 chứng Ngũ Phẩm” . 

Ngũ Phẩm chính là tùy hỷ, đọc tụng, giảng nói, kiêm hành lục độ, chánh 

hành lục độ, năm thứ như vậy. Địa vị Ngũ Phẩm trong Viên Giáo viên ngộ 

Tạng tánh (Tạng tánh là diệu lý Thật Tướng. Khi tại triền (còn triền phược) 

thì  gọi  là  Như  Lai  Tạng;  khi  thoát  khỏi  triền  phược  thì  gọi  là  Pháp  Thân. 

Triền là vô minh, do vô minh chưa đoạn nên gọi là  “tại triền” ), sở ngộ trọn 

không khác gì Phật. Khuất phục trọn vẹn Kiến Tư, Vô Minh, Trần Sa phiền 

não, nhưng chưa đoạn được Kiến Hoặc. Nếu đoạn được Kiến Hoặc sẽ chứng 

Sơ Tín. Cho đến Thất Tín, đoạn sạch Tư Hoặc, thật sự chứng sáu căn tùy ý 

chẳng nhiễm sáu trần; nên gọi là địa vị  “lục căn thanh tịnh”.  Lại trong mỗi 

một căn có đủ công đức của sáu căn, sáu căn làm Phật sự, vì thế còn gọi là 

 “lục  căn  hỗ  dụng”   (sáu  căn  dùng  lẫn  cho  nhau)  như  trong  phẩm  Pháp  Sư 

Công Đức kinh Pháp  Hoa đã  nói,  ngài Nam Nhạc  Tư thị  hiện chứng  địa  vị 

này. Người thuộc địa vị này chẳng những có đại trí huệ  mà còn có đại thần 

thông, thần thông ấy Tiểu Thừa A La Hán chẳng thể sánh bằng. Vì thế ngài 

Nam Nhạc lúc sống cũng như sau khi mất, đều có những chuyện chẳng thể 

nghĩ bàn khiến cho kẻ thấy, người nghe đều phát khởi tín tâm. 

Nam Nhạc  lẫn Trí Giả đều  là Pháp  Thân  đại sĩ, địa  vị các Ngài thật sự 

chứng không ai dò được mức cao thâm. Chẳng qua là muốn khuyên hậu thế 

chuyên  tinh  học  đạo  nên  thị  hiện  thấp  kém  như  thế,  há  phải  họ  thật  sự chỉ 

chứng địa vị Thập Tín Tương Tự hay Ngũ Phẩm Quán Hạnh mà thôi! Hạng 

phàm  phu  sát  đất  chúng  ta  sao  kham  bắt  chước  các  Ngài,  chúng  ta  chỉ  nên 

khéo thô trì trọng giới126, nhất tâm niệm Phật, kiêm tu những điều thiện thế 

gian để làm Trợ Hạnh, nương theo cách của các vị Vĩnh Minh, Liên Trì mà 

hành  thì  không  gì  chẳng  được  lợi!  Tự  mình  cải  ác  tu  thiện,  nhất  tâm  niệm 

Phật. 

Phàm  với  hết  thảy  những  người  thân  thiết  và  hữu  duyên  cũng  nên  đem 

pháp  này  dạy  cho.  Những  ai  phản  đối  nên  sanh  ý  tưởng  thương  xót,  chẳng 

được cưỡng bức họ phải hành, đè đầu bò bắt gặm cỏ, muôn vàn chẳng nên! 

Nếu  nói ta  nhất tâm  niệm  Phật,  mặc kệ  mọi  việc, chẳng  những trở  ngại  nơi 

pháp thế  gian  mà còn chẳng phù  hợp Phật pháp.  Hành  xử theo  đúng  địa  vị 

mới  nên.  Khuyên  người  niệm  Phật tu  hành, cố  nhiên  là công  đức  bậc  nhất, 

dưới  là  vợ  con,  anh  em,  trên  là  cha  mẹ,  ông  bà  đều  nên  khuyên  lơn.  Nếu 

chẳng thể uyển chuyển phương tiện trong gia đình khiến cho thân thuộc của 

mình cùng được lợi ích liễu sanh thoát tử chẳng thể nghĩ bàn này thì chính là 

bỏ  gốc  theo  ngọn,  lợi  cho  kẻ  sơ  chẳng  tính  lợi  cho  người  thân,  há  có  nên 

chăng? 

Công khuyên người niệm Phật sách Tịnh Độ nói rất nhiều, chỉ sợ phí bút 

mực, nên chẳng viết cặn kẽ. Ông và Sư Thọ đã tu tịnh nghiệp, chỉ nên tại gia 

niệm Phật, chẳng nên thường đến Phổ Đà. Còn những danh sơn khác nếu có 

triều yết, cũng chẳng qua là ngắm phong cảnh núi non mà thôi. Sao không ở 

nhà  tu  trì,  chẳng  phí  tiền  tài,  thời  gian,  chẳng  nhọc  thân  tâm  bôn  ba  có  tốt 

hơn  không?  Lại  kẻ  ngu  vô  tri  lấy  tai  làm  mắt127,  một  người  bịa  chuyện, 

truyền đến vạn người thành thật, đồn xằng Địa Tạng Bồ Tát chính là thái tử 

nước Tiêm La (Thái Lan). Đến tháng Bảy nhuận, quốc vương nước ấy đích 

thân  đến  mở  cửa  tháp  thờ  nhục  thân.  Đấy  toàn  là  những  chuyện  không 

chứng cớ, trọn chẳng nên coi đó là thật. Đợi tới lúc ấy mà đến thì do người 

đông đất chật, có thể bị xô đẩy, chen lấn, chịu đủ mọi đau khổ. Thật ra, Ngài 

là  vương  tộc  nước  Tân  La128  xuất  gia,  họ  Kim  tên  Kiều  Giác,  vào  thời 

Đường  Huyền  Tông  đến  núi  Cửu  Hoa,  sống  ở  đó  mấy  mươi  năm,  sau  tọa 

thoát (ngồi mà tịch), nhục thân bất hoại, đem toàn thân nhập tháp, trọn chẳng 

có chuyện mở cửa tháp. 

Trong thời Đường, Cao Ly gồm ba nước: Một là Cao Câu Ly, hai là Tân 

La, ba là Bách Tế. Sau này Cao Câu Ly thôn tính hai nước kia, nên chỉ gọi là 

Cao  Ly.  Cận  đại,  kẻ  ngu  không  biết  đến  nước  Tân  La,  bèn  ngoa  truyền  là 

Tiêm  La.  Thời  Đường  cũng  chưa  có  danh  xưng  Tiêm  La.  Danh  xưng  này 

gồm  hai  nước:  Một  là  nước  Tiêm  (Siam),  hai  là  nước  La  Hộc  (Lavo)129. 

Sau này hợp thành một nên mới gọi là Tiêm La. Sự tích của vị Tăng ấy được 

chép đầy đủ trong Cửu Hoa Chí và Tống Cao Tăng Truyện. 

Nếu  muốn  lễ  pháp  nhan,  nên  chọn  nhằm  lúc  vắng  vẻ.  Nhằm  đúng  kỳ 

dâng hương ở Cửu Hoa sơn, khách dâng hương đông đảo gấp trăm lần Phổ 

Đà, huống chi  năm  nay  lại có  lời  đồn ấy,  người  lên  núi  lễ không biết đông 

gấp  mấy  lần  thường  kỳ.  Huống  chi  tháp  xây  ở  chỗ  cao,  nếu  trước  tháp  có 

chừng hai ba trăm người, ắt sẽ có chuyện chen lấn, xô đẩy. Nếu không hiểu 

chuyện,  mang  theo  phụ  nữ,  do  chen  lấn  bị  táng  thân  mất  mạng,  hoặc  cũng 

khó giữ gìn. Há có nên chẳng y theo pháp ngôn, chuyên tin lời đồn, tự chuốc 

lấy phiền não? Quang thấy hai vị lệnh tôn tuổi đã cao, sợ các vị không biết 

lợi - hại, cứ cho như vậy mới là tận hiếu, nên khôn ngăn dài dòng, mong hãy 

xét kỹ thì may mắn thay! 



---o0o--- 

33. Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền 





Tôi  ăn  bám  Phổ  Đà  hơn  hai  mươi  năm,  trọn  chẳng  giao  thiệp  cùng  hai 

chúng tại gia. Do lão hữu Chí Ngu trụ tích130 tại Từ Nham nên thường gặp 

nhau trò chuyện. Gần đây, thầy Phước Nghiêm đến đây chưa đầy một tuần, 

thường đến chỗ tôi, nhắc đến sự trinh tháo của bà liền khởi lòng thương xót,. 

Nhân đấy, tôi bèn an  ủi  rằng: “Tuy bà ta trinh  liệt  đáng phong  tặng,  nhưng 

đáng  tiếc  là  không  biết  đường  tu  ra  sao?  Tôi  sẽ  trình  bày  đại  lược  những 

điểm  cương  yếu  để  bà  tùy  phận  tùy  sức,  dốc  lòng  tu  tịnh  nghiệp ” .  Thầy 

Nghiêm bèn lễ thỉnh khẩn thiết, nhân đó, tôi bảo:  

-  Phật  pháp  chính  là  pháp  vốn  có  trong  tâm  hết  thảy  chúng  sanh.  Tam 

thừa (Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát), lục phàm (thiên, nhân, A Tu La, địa 

ngục, ngạ quỷ, súc sanh) đều nên tuân hành. Tại gia hay xuất gia đều có thể 

thọ trì. Huống chi thân nữ nhiều chướng ngại, chuyện gì cũng không được tự 

do. Lìa quê sang tỉnh khác, dễ chuốc lấy lời chê trách, gièm xiểm, hủy nhục 

của người ngoài. Vì lo nghĩ đến điều ấy, [theo tôi] bà chỉ nên ở nhà trì giới 

niệm  Phật,  quyết  chí  cầu  sanh  Cực  Lạc  thế  giới,  trọn  chẳng  nên  xa  lìa  quê 

nhà,  xuất  gia  làm  ni.  Còn  như  nghiên  cứu  kinh  giáo  đến  cùng  tột,  tham 

phỏng  minh  sư  quyết  định  là  phận  sự  của  nam  tử,  nữ  nhân  chẳng  nên  bắt 

chước! Nữ nhân chỉ nên dốc lòng tu Tịnh nghiệp, chuyên trì Phật hiệu. 

Nếu thật sự có thể nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, tự nhiên trong 

đời này tự chứng Niệm Phật tam-muội, lâm chung vãng sanh Thượng Phẩm. 

Dẫu chưa thể tự chứng tam-muội cũng được cao dự hải hội, hầu cận Di Đà 

mãi mãi. Do đấy, tự chứng Vô Sanh, khôi phục tâm tánh vốn có, nên vô biên 

giáo  hải  thảy  đều  hiểu  rõ,  như  gương  báu  đặt  trên  đài,  muôn  hình  ảnh  đều 

hiện. Sau đấy, nương vào từ lực Phật và bổn nguyện của mình chẳng lìa An 

Dưỡng, trở vào Sa Bà, dùng đủ mọi phương tiện độ thoát chúng sanh, mong 

hết  thảy  hữu  tình  cùng  lên  Liên  Bang,  đều  chứng  Vô  Sanh,  ngõ  hầu  chẳng 

phụ  một  phen  tâm  quyết  liệt  tu  trì,  đáng  gọi  là  hoa  sen  trong  lửa,  là  bậc 

trượng  phu  của  nữ  giới.  Phàm  tu  Tịnh  nghiệp,  phải  lấy  quyết  chí  cầu  sanh 

Tây Phương làm gốc. Pháp  môn Tịnh Độ lấy ba pháp Tín - Nguyện - Hạnh 

làm tông. 

Nói  đến  Tín  thì  phải  biết  Sa  Bà  là  khổ,  khổ  không  nói  nổi!  Cực  Lạc  là 

vui, vui không thể ví. Cái khổ trong Sa Bà là sanh, lão, bệnh, tử, yêu thương 

phải chia lìa, chán ghét cứ phải gặp gỡ, cầu không được, Ngũ Ấm (Sắc, Thọ, 

Tưởng, Hành, Thức) hừng hực (Ngũ Ấm hừng hực nghĩa là chúng sanh đối 

với  năm  Ấm  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  như  lửa 

cháy bừng bừng, chẳng thể ngưng dứt. Cái khổ này thuộc về nhân chiêu cảm 

quả khổ, bảy thứ trước là quả khổ được chiêu cảm. Cái khổ trong Sa Bà tuy 

nhiều  hơn  cát  sông  Hằng,  nhưng  tám  thứ  khổ  này  bao  gồm  trọn  hết  không 

sót. Các nỗi khổ đích thân đã trải qua, nên không cần phải giải thích chi tiết). 

Sự vui trong Cực Lạc nếu ước theo căn thân thì hoa sen hóa sanh, trường 

sanh bất tử, mang thân nam, trọn không có hình dáng nữ, chẳng nghe đến cái 

tên  ác  đạo,  huống  gì  thật  có!  Ước  theo  khí  thế  giới  thì  vàng  ròng  làm  đất, 

bảy báu  làm ao,  hàng cây kín trời,  lầu  gác trụ trên không. Nghĩ đến áo bèn 

có  áo,  nghĩ  đến  ăn  được  ăn,  phàm  những  thứ  gì  mình  thọ  dụng  không  gì 

chẳng được như ý, nhưng những gì dùng đến đều là hóa hiện; không như cõi 

này  phải  do  sức  người  tạo  tác  mới  thành.  Di  Đà  đạo  sư  tướng  hảo,  quang 

minh vô lượng vô biên, vừa thấy từ dung liền chứng Pháp Nhẫn. Huống hồ 

còn có Quán Âm, Thế Chí, Thanh Tịnh hải hội, mỗi vị đều phóng tịnh quang 

cùng tuyên diệu âm. Vì thế, tuy là phàm phu đầy dẫy phiền não, nghiệp lực 

đầy thân nhưng nếu như tín nguyện chân thành, khẩn thiết liền được Phật từ 

nhiếp thọ. Vừa vãng sanh, phiền não, ác nghiệp bèn bị tiêu diệt triệt để, công 

đức, trí huệ rốt ráo hiện tiền. Tin được như thế thì gọi là chân tín. Muốn biết 

tường  tận  nên  đọc  kỹ  kinh  A  Di  Đà,  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Quán  Vô 

Lượng  Thọ  Phật,  những  kinh  này  được  gọi  chung  là  Tịnh  Độ  Tam  Kinh, 

chuyên giảng về duyên khởi, sự lý Tịnh Độ. 

Những  kinh  Đại  Thừa  khác  đều  nói  kèm  Tịnh  Độ,  nhưng  kinh  Hoa 

Nghiêm là lúc Như Lai mới thành Chánh Giác vì bốn mươi mốt địa vị Pháp 

Thân  đại  sĩ  xứng  tánh  giảng  thẳng  vào  diệu  pháp  Nhất  Thừa.  Cuối  cùng 

Thiện  Tài  đồng  tử  tham  học  khắp  các  thiện  tri  thức,  chứng  ngang  với  chư 

Phật, bèn được Phổ Hiền Bồ Tát dạy cho mười đại nguyện vương, khiến cho 

Thiện  Tài  và  Hoa  Tạng  hải  chúng  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực 

Lạc  thế  giới,  ngõ  hầu  viên  mãn  Phật  quả.  Trong  Quán  Kinh,  Hạ  Phẩm  Hạ 

Sanh Ngũ Nghịch Thập  Ác đủ  mọi chuyện  bất thiện,  lúc  lâm chung, tướng 

địa  ngục  hiện, có thiện tri thức dạy  niệm  Phật. Người ấy  liền  vâng  lời dạy, 

xưng  niệm  Phật  danh,  chưa  đủ  mười  tiếng  liền  thấy  hóa  Phật  xòe  tay,  tiếp 

dẫn vãng sanh. 

Kinh Đại  Tập chép:   “Đời  Mạt Pháp ức ức người tu hành, hiếm có một 

 kẻ đắc đạo, chỉ có niệm Phật mới thoát khỏi sanh tử”.  Do vậy, biết một pháp 

Niệm Phật chính là đạo để thượng thánh hạ phàm cùng tu, là hạnh chung để 

hành của  mọi  người dù  ngu  hay trí, hạ thủ dễ, thành công cao, dùng sức  ít, 

hiệu quả nhanh chóng. Do chuyên cậy vào Phật lực, nên lợi ích thù thắng, là 

đạo  pháp  siêu  việt  đường  lối  thông  thường.  Người  xưa  nói:   “Học  đạo  nơi 

 các môn khác như con kiến bò lên núi cao, niệm Phật vãng sanh như căng 

 buồm xuôi gió, thuận nước”.  Có thể gọi là khéo hình dung nhất! 

Nếu muốn nghiên cứu kinh A Di Đà thì có bản Yếu Giải do đại sư Ngẫu 

Ích soạn, lý sự đều đạt đến tột bậc, là bản chú giải bậc nhất kể từ khi Phật đã 

giảng kinh này. Hay khéo, xác đáng cùng cực, quả thật dẫu cổ Phật tái sanh 

nơi  đời  chú  giải  lại  kinh  này  cũng  không  thể  hay  hơn  được!  Chớ  có  xem 

thường,  hãy  nên  tin  nhận  kỹ  càng.  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  có  bản  sớ  giải  của 

pháp sư  Huệ Viễn đời Tùy,  giải thích  ý  nghĩa theo kinh  văn  rất trong sáng, 

gãy gọn. 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  có  bản  Tứ  Thiếp  Sớ  của  hòa  thượng 

Thiện Đạo, do muốn độ khắp ba căn nên đa phần Ngài ước theo sự tướng mà 

phát  huy.  Cuối  chương  Thượng  Phẩm  Thượng  Sanh,  Ngài  lại  phát  huy  sự 

hơn - kém  giữa  hai cách Chuyên  Tu  và Tạp Tu, khiến  [người đọc] sanh tín 

tâm  kiên  cố,  chân  thật:  Dẫu  Thích  Ca  và  chư  Phật  hiện  thân  bảo  bỏ  pháp 

Tịnh Độ  này,  tu  những pháp  môn khác, cũng chẳng đổi  dời  ý chí đôi chút. 

Có thể nói lời ấy chính là kim chỉ nam cho hành giả Tịnh Độ vậy. Như Quán 

Kinh  Sớ  Diệu  Tông  Sao  của  tông  Thiên  Thai  đế  lý  cực  viên  dung,  nhưng 

người trung hạ căn chưa thể được lợi ích. Vì thế chẳng bằng Tứ Thiếp Sớ độ 

khắp ba căn, lợi căn lẫn độn căn cùng được lợi ích. 

Đã biết  những  nghĩa  lý  như trên  vừa  nói thì  phải  nương theo  đó  mà tin 

tưởng chắc chắn, tự mình nhận biết, tin tưởng được như thế. Nếu như mình 

không thấy được như thế thì cũng nên tin tưởng như thế. Ngửa tin lời Phật, 

trọn  chẳng  nên  vì  phàm  tình  suy  lường  không  được  rồi  nẩy  sanh  mảy  may 

nghi niệm thì mới gọi là chân tín. Đã sanh lòng tin rồi, ắt phải phát nguyện: 

Nguyện  lìa  Sa  Bà  như  đang  bị  tù  mong  thoát  khỏi  lao  ngục;  nguyện  sanh 

Cực Lạc như đứa con cùng quẫn mong về lại cố hương. 

Nếu trước khi được sanh  về  Tịnh Độ, dẫu được trao  ngôi  vua  trong cõi 

trời  cõi  người  cũng  nên  coi  đó  là  nhân  duyên  đọa  lạc,  trọn  chẳng  có  một 

niệm mong mỏi, hâm mộ. Còn [những chuyện] như đời sau chuyển nữ thành 

nam,  xuất  gia  từ  tấm  bé,  nghe  một  hiểu  ngàn,  đắc  Đại  Tổng  Trì,  cũng  nên 

coi  như là đường tu đi  vào  ngõ  rẽ, tâm  trọn chẳng có  một  niệm  mong  mỏi. 

Chỉ  muốn  lúc  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Đã 

được  vãng sanh  liền  liễu sanh thoát tử, siêu  phàm  nhập thánh, ở  vào địa  vị 

Bất  Thoái,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn.  Ngoảnh  lại  nhìn  những  chuyện  làm  vua 

trời người  và xuất gia  làm  Tăng, không biết đến Tịnh Độ, tu các pháp  môn 

khác, trải bao kiếp nhọc nhằn, không do đâu được giải thoát, giống như lửa 

đóm  sánh  cùng  mặt  trời  rạng  ngời,  tổ  kiến  sánh  cùng  Thái  Sơn,  buồn  bã 

khôn  ngăn,  thương  xót  khôn  cầm!  Vì  thế  người  tu  Tịnh  Độ  trọn  chẳng  thể 

cầu mong phước lạc nhân thiên trong đời sau và xuất gia làm Tăng v.v…  

Nếu  tâm  có  mảy  may  mong  cầu  đời  sau  thì  chính  là  không  chân  tín, 

nguyện  thiết,  bị  cách  ngăn  với  thệ  nguyện  của  Phật  Di  Đà,  chẳng  thể  cảm 

ứng đạo giao, chẳng được Phật tiếp dẫn, biến diệu hạnh thù thắng chẳng thể 

nghĩ  bàn  này  thành  cái  nhân  phước  báo  hữu  lậu  nhân  thiên.  Huống  chi  lúc 

hưởng thụ ắt tạo ác nghiệp! Đã tạo ác nghiệp, khó tránh khỏi ác báo, như bỏ 

chất  độc  trong  Đề  Hồ  có  thể  giết  người.  Chẳng  khéo  dụng  tâm  còn  tệ  hơn 

thế.  Phải  triệt  để  chém  đứt  những  ý  niệm  ấy  mới  mong  được  lợi  ích  hoàn 

toàn  nơi Tịnh Độ, toàn thân thọ dụng. Đã có chân tín, nguyện thiết, ắt phải 

chí  tâm  chấp  trì  sáu  chữ  thánh  hiệu  “nam  mô  A  Di  Đà  Phật”,  bất  luận  đi, 

đứng,  ngồi,  nằm,  nói  năng,  im  lặng,  mặc  áo,  ăn  cơm,  và  lúc  đại  tiểu  tiện 

v.v… đều chẳng lìa sáu chữ hồng danh (hoặc trì bốn chữ cũng được), ắt phải 

dốc toàn tâm là Phật, toàn Phật là tâm, tâm - Phật không hai; tâm - Phật như 

một. Nếu có thể niệm đâu chú tâm đó, niệm đến cùng cực, bao tình kiến mất 

hết, tâm không, Phật hiện, thì trong đời này tự có thể chứng được tam-muội. 

Đến  lúc  lâm chung, sanh  vào Thượng  Thượng Phẩm, có thể  nói  là đã tu trì 

đến cùng cực vậy. 

Ngay trong sanh hoạt thường ngày, với tất cả những điều thiện nhỏ nhặt 

và  các  thiện  căn  như  tụng  kinh,  lễ  bái…  đều  đem  những  công  đức  ấy  hồi 

hướng  vãng  sanh.  Như  thế  thì  hết  thảy  hạnh  môn  đều  thành  trợ  hạnh  cho 

Tịnh Độ, như gom các trần thành đất, tụ các dòng nước thành biển, rộng lớn 

sâu  thẳm,  ai  cùng  tột  được!  Nhưng  phải  phát  Bồ  Đề  tâm,  thệ  nguyện  độ 

sanh, tất cả công đức tu trì hồi hướng cho khắp pháp giới chúng sanh bốn ân 

ba cõi. Giống như đổ dầu vào lửa, như mạ gặp mưa; đã kết pháp duyên sâu 

xa cùng hết thảy chúng sanh lại còn có thể mau thành tựu hạnh Đại Thừa thù 

thắng  cho  chính  mình.  Nếu  không  biết  nghĩa  này  thì  là  kiến  giải  tự  lợi  của 

phàm phu, Nhị Thừa, dẫu tu diệu hạnh này, chỉ cảm được quả hèn kém. 

Tuy hết thảy thời, hết thảy lúc niệm Phật đều không trở ngại, nhưng phải 

thường nên kiêng dè; coi tượng Phật giống như Phật sống, coi kinh Phật, lời 

Tổ  giống  như  Phật,  Tổ  đang  hướng  về  mình  thuyết  pháp,  chẳng  dám  ôm 

lòng hoài nghi, khinh mạn tí nào. Dẫu hiếu tử đọc di chúc, trung thần vâng 

sắc  chỉ  cũng  chẳng  thể  hơn  được.  Trong  lúc  bình  thời  niệm  Phật,  niệm  ra 

tiếng hay niệm thầm tùy ý, còn lúc ngủ nghỉ hoặc đại tiểu tiện, tắm gội, rửa 

chân  v.v…và  đi  qua  chỗ  hôi  nhơ,  chẳng  sạch  đều  nên  niệm  thầm,  chớ  nên 

niệm ra tiếng. Niệm ra tiếng là không cung kính, niệm thầm công đức cũng 

thế. 

Tôi  thường  nói  muốn  được  lợi  ích  nơi  Phật  pháp  phải  hướng  về  cung 

kính  mà cầu. Có  một phần cung kính ắt tiêu  một phần tội  nghiệp, tăng  một 

phần phước huệ. Có mười phần cung kính, tiêu được mười phần tội nghiệp, 

tăng được mười phần phước huệ. Nếu trọn chẳng cung kính thì dù có trồng 

viễn  nhân,  nhưng  cái  tội  khinh  nhờn  chẳng  thể  tưởng  tượng  được!  Nay 

những  kẻ  tại  gia  đọc  kinh  Phật  đều  phạm  phải  những  bệnh  ấy.  Vì  thế,  đối 

trước những kẻ hữu duyên phải thường ra rả nói. Niệm Phật cần phải nhiếp 

tâm,  niệm  từ  tâm  khởi,  tiếng  từ  miệng  phát  ra,  đều  phải  mỗi  câu  mỗi  chữ 

phân  minh  rành  rẽ.  Lại  phải  lắng  tai  nghe  kỹ,  từng  câu  từng  chữ  nạp  vào 

trong  tâm.  Nhĩ  căn  đã  nhiếp  thì  các  căn  kia  không  cách  chi  rong  ruổi  bên 

ngoài, mới hòng mau đạt nhất tâm bất loạn. 

Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  nói:   “Nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh  niệm  tiếp  nối,  đắc 

 tam-ma-địa ấy là bậc nhất”  chính là chỉ về điều này vậy. Ngài Văn Thù nói: 

 “Quay trở lại nghe nơi tự tánh, tánh thành vô thượng đạo”  cũng  nhằm chỉ 

điều này. Chớ bảo pháp Trì Danh là thiển cận rồi bỏ bê, tu theo những pháp 

Quán Tượng, Quán Tưởng, Thật Tướng. Phàm trong bốn cách niệm Phật chỉ 

có Trì Danh là khế cơ nhất. Trì đến nhất tâm bất loạn thì diệu lý Thật Tướng 

hiển lộ toàn thể, Tây Phương diệu cảnh triệt để phô bày trọn vẹn. Do trì danh 

chứng được Thật Tướng, chẳng cần quán tưởng vẫn thấy được thấu triệt Tây 

Phương. Một pháp Trì Danh chính  là  huyền  môn để  nhập đạo, là đường tắt 

để thành Phật. Người đời nay giáo lý quán pháp chẳng hiểu rõ. Nếu tu quán 

tưởng  Thật  Tướng  rất có thể  bị  ma dựa, khéo quá  hóa  vụng, cầu thăng  hóa 

đọa. Nên tu hạnh dễ hành, ắt tự cảm được quả chí diệu. 

Sách Tịnh Độ Thập Yếu là do Ngẫu Ích đại sư dùng con mắt Kim Cang, 

từ các sách xiển dương Tịnh Độ, chọn lấy những quyển khế lý khế cơ cùng 

tột không còn thêm gì được nữa. Thứ nhất là Di Đà Yếu Giải do chính đại sư 

tự chú thích, văn uyên thâm nhưng dễ hiểu, lý viên đốn duy tâm, không còn 

gì tuyệt diệu hơn, hãy nên thường nghiên cứu! Còn chín tác phẩm sau không 

cuốn nào chẳng lý viên mãn, từ hay khéo, khế hợp thời cơ sâu xa. Tuy chưa 

chắc có thể hoàn toàn hiểu rõ từng cuốn, nhưng mỗi lần đọc đều giống như 

uống tiên đơn, lâu ngày chầy tháng xác phàm sẽ thành cốt tiên vậy! (Đây là 

nói ví von pháp môn mầu nhiệm, chẳng được hiểu lầm là thành tiên!). 

Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục  chép  tường  tận  những  hạnh  nguyện  của  Phật 

Di  Đà  khi  còn  tu  nhân  cũng  như  công  đức  khi  đã  chứng  quả,  và  những 

chuyện tự hành hóa tha của các vị Bồ Tát Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ 

Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ.  Kế  đến  chép  sự  tích  vãng  sanh  của  Viễn  Công 

(tổ Huệ Viễn), Trí Giả và các đại tổ sư, thiện tri thức cho đến đầu đời Thanh 

và những chuyện tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, vua, quan, sĩ thứ, phụ nữ, ác nhân, súc 

sanh niệm Phật vãng sanh. Lại còn chọn lọc những ngôn luận thiết yếu chép 

vào  từng  truyện,  ngõ  hầu  người  đọc  có  căn  cứ để  bắt  chước,  không  còn  gì 

nghi ngờ, lấy cổ nhân làm thầy, tận lực tu tịnh nghiệp. So với tham phỏng tri 

thức lại càng chân thành, khẩn thiết hơn! 

Long Thư Tịnh Độ Văn đoạn nghi khởi tín, phân môn chia loại, chia chẻ 

pháp  môn tu  trì  thành  từng điều cặn kẽ,  là cuốn sách kỳ diệu dẫn dụ sơ cơ 

bậc nhất. Nếu muốn lợi khắp hết thảy, chẳng thể chẳng khởi đầu từ sách này. 

Ba thứ trên đây  và  Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sớ, Quán  Kinh  Tứ  Thiếp  Sớ, tổng 

cộng  năm  loại; trước  đây,  tôi  đã  bảo  thầy  Phước  Nghiêm  thỉnh  rồi  gởi  qua 

bưu điện, không biết đã thỉnh được chưa? Nếu không, hãy hồi âm để gởi lại. 

Có  những  cuốn  sách  ấy,  ắt  biết  trọn  các  nghĩa  lý  Tịnh  Độ,  dẫu  không  đọc 

khắp  các  kinh,  cũng  chẳng  bị  thiếu  khuyết  gì!  Nếu  chẳng  biết  pháp  môn 

Tịnh Độ, dẫu thâm nhập Kinh Tạng, triệt ngộ tự tâm, muốn liễu sanh tử còn 

chẳng biết phải  mất mấy đại kiếp mới hòng mãn được nguyện ấy! Thuốc A 

Già Đà (Phạn ngữ A Già Đà, Hán dịch là Phổ Trị (trị khắp tất cả), trị được 

hết  thảy  bệnh  tật)  trị  được  vạn  bệnh.  Không  biết  điều  này,  đáng  đau  tiếc 

thay!  Biết  nhưng  không tu,  hoặc tu chẳng  chuyên tâm  dốc  lòng, càng  đáng 

đau  tiếc  hơn  nữa!  Nữ nhân  ra khỏi cửa bị  trở  ngại  lớn.  Huống chi độ dụng 

(chi phí hằng ngày) gian nan, càng thêm bất tiện! 

Đối với việc thọ giới nếu nam tử xuất gia làm tăng thì phải vào chùa tập 

tành  oai  nghi  mới  biết  quy  củ  của  chốn  tùng  lâm,  giữ  đúng  oai  nghi  của 

Tăng thì du phương hành cước mới trọn không bị trở ngại. Nếu không, thập 

phương tùng lâm không cách nào ở được! Nếu là nữ nhân, nhà cửa giàu có, 

tự mình làm chủ thì đến chùa thọ giới cũng không phải là không được. Còn 

như  gia  cảnh  khốn  cùng,  cần  gì  phải  làm  như  thế?  Chỉ  nên  đối  trước  Phật 

khẩn thiết, chí thành, sám hối tội nghiệp bảy ngày, tự thệ thọ giới. Đến ngày 

thứ bảy, đối trước Phật xướng rằng: “Đệ tử là Phước Hiền, thề giữ năm giới, 

làm mãn phận Ưu Bà Di (Ưu Bà Di, Hán dịch là Cận Sự Nữ, nghĩa là đã thọ 

năm giới, kham vâng thờ Phật. Mãn Phận nghĩa là cả năm giới đều trì). Suốt 

cuộc đời không sát sanh, không trộm cắp, không dâm dục (nếu có vợ chồng 

thì nói là “không tà dâm”). Suốt cả một đời không vọng ngữ, suốt cả một đời 

không uống rượu”. Nói ba lần như thế, liền được đắc giới. Nhưng phải tự chí 

tâm thọ trì, công đức trọn chẳng hơn - kém. Chớ bảo kẻ tự thệ thọ giới chẳng 

đúng  pháp.  Điều  này  chính  là  thánh  huấn  của  Như  Lai  trong  kinh  Phạm 

Võng. 

Phổ  Đà  mùa  Thu  không  truyền  giới.  Truyền  giới  bắt  đầu  vào  thượng 

tuần  tháng  Giêng  đến  ngày  Mười  Chín  tháng  Hai  là  viên  mãn.  Nhưng  tôi 

mong bà hãy ở yên tu trì tịnh nghiệp, chớ nên bôn ba lặn lội. Nếu vẫn chấp 

trước không đổi chính là không phân tốt - xấu, trở ngại sự thanh tu của chính 

mình,  phụ  lời  trung  thực  của  lão  tăng.  Tôi  mong  bà  đời  này  thành  tựu  đạo 

nghiệp, chứ trọn chẳng ngăn trở pháp duyên của bà. Bà hãy nên suy nghĩ kỹ, 

tự biết lấy - bỏ ra sao. Còn như chẳng thể xuất gia toan bỏ mạng này, ý niệm 

ấy tuy trinh liệt, nhưng tâm ấy thật si khờ. Tăng - ni đời nay ai có thể kham 

làm thầy? Trụ trì am miếu cường bạo thật nhiều. Bà là phận gái, bậc thượng 

sĩ khó thể dạy dỗ, uốn nắn vì phải tỵ hiềm, kẻ hạ ngu bèn kiệt lực chạy theo 

duyên do muốn tạo nghiệp. 

Bà  chỉ  biết  xuất  gia  làm  ni  là  giải  thoát,  không  biết  xuất  gia  làm  ni  là 

chướng  ngại.  Vì  thế  chẳng  ngại  phiền  toái,  ân  cần  bảo  ban.  Bà  tưởng  xả 

mạng là giải thoát ư? Chẳng biết thức bị nghiệp lôi đi, lại phải thọ sanh vào 

trong bụng ngựa cái, lừa cái cũng không biết chừng! Muốn lại có được thân 

người nữ, chỉ e không được may mắn lớn lao như thế! Dẫu lại được làm thân 

người nữ, hoặc làm thân nam, hoặc làm vua trong loài người, vua cõi trời, há 

dám  bảo  đảm  gặp  được  Phật  pháp  bèn  tin  nhận  ư?  Há  dám  chắc  còn  gặp 

được pháp môn Tịnh Độ liễu thoát ngay trong đời này ư? Dẫu cho gặp được, 

sao bằng đời này nhẫn nại cố sống, báo hết liền sanh về Tây Phương chẳng 

hơn ư? 

Từ  lúc  sanh  ra  đến  nay,  có  ai  vì  bà  tính  toán  như  vậy  hay  chăng?  Nếu 

vẫn  không tin  lời  tôi tức  là  vong ân phụ  nghĩa, cái khổ trong tương  lai còn 

vô  lượng  vô  biên  gấp  bội  ngày  nay.  Nắm  tay  người  ta  kéo  đi  không  được, 

phải là tự người ta có chịu đi thì mới tương ứng. Có nghe lọt tai hay không? 

Mong bà hãy tự suy xét! Cũng mong bà đem những lời này bảo cho trinh nữ 

Phước Liên biết. 



---o0o--- 

34. Thư gởi sư Khang Trạch 





Quang  tôi  túc  nghiệp  sâu  nặng,  hiện  hạnh  yếu  kém,  dẫu  [bế  quan  tu 

luyện] trường kỳ trọn chẳng tiến bộ; vọng niệm nhiều hơn Phật niệm, nghiệp 

thức chướng  lấp tri thức.  Phật từ thấm  khắp  mà tôi  vẫn chẳng thể được  lợi 

ích. Mỗi lần nghĩ đến lại hổ thẹn khôn ngằn. Dù Phật chẳng nhiếp thọ kẻ dối 

trá  đi  nữa,  Quang  tôi  ắt  phải  đến  chết  mới  cam  lòng  thất  bại  (Nguyên  văn: 

“dĩ tử kỳ bại liệt”. Đây là phương ngôn của người phương Bắc. Liệt là công 

oanh liệt, Bại là bại hoại (thua chết), như Trương Tuần giữ Duy Dương, thề 

phá giặc công lao oanh liệt, lấy cái chết làm hạn, quyết chẳng thất bại. Nếu 

không  chết  quyết  định  phải  thành  tựu  công  lao  oanh  liệt  ấy.  Nếu  chết  mới 

chịu  thất  bại.  Đây  là  thành  ngữ  người  phương  Bắc  thường  dùng,  người 

phương  Nam  chưa  từng  nghe  đến  nên  phải  ghi  ý  nghĩa  này  ở  đây),  buồn 

thương cầu  gia  bị; dẫu  nay chưa được  gia  bị,  nhưng  rốt cuộc cũng có  ngày 

được gia bị. Nay tôi tính từ ngày Ba Mươi theo đại chúng đón năm mới, đến 

ngày mồng Một bèn lại bắt đầu kỳ [bế quan] cho đến khi Hòa Thượng thoái 

ẩn  mới  thôi,  lại  định  chương  trình  cho  sau  này,  quyết  định  phải  tâm  tương 

ứng Phật, mới hơi yên dạ. 

Hiện  thời,  pháp  đạo  ngày  càng  thấy  suy  đồi,  nghiêng  ngửa,  sự  thể  sau 

này  chẳng  đành  lòng  nói  đến!  Hãy  nên  dốc  sức  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, ngõ hầu chẳng uổng công xuất gia tu hành. Nếu không, e rằng sau 

này  muốn  tu  hành  cũng  không  chỗ  nào  tu  được.  Dẫu  muốn  cầu  pháp  cũng 

chẳng có pháp gì để cầu. Biết làm sao đây? Trong kỳ hạn [bế quan] sẽ đem 

Vô  Lượng  Thọ  Kinh  Sớ  đọc  kỹ  hai  lần.  Phần  huyền  đàm  phán  định  chung 

của bản sớ này tuy chẳng bằng tông Thiên Thai, nhưng phần giải thích kinh 

văn, ý nghĩa thật rõ ràng, không thể không xem! Đọc Quán Kinh Sớ ba lượt. 

Hòa thượng Thiện Đạo chuyên lấy sự tướng bình thường thực tiễn của pháp 

môn để tiếp dẫn phàm phu đời Mạt, chẳng dùng đến những pháp môn huyền 

diệu quán tâm ước giáo, có thể nói là lòng từ bi đến mức cùng cực không gì 

hơn được nữa! Ấy là vì nghiệp thức chưa tiêu, tam-muội chưa thành, dẫu có 

bàn đến lý tánh, cũng trọn thành bánh vẽ! 

Lại vì cổ nhân nghe nói đến lý tánh, “ngay nơi bản thể chính là” liền tiến 

triển  thật  nhanh,  người  đời  này  nghe  đến  những  lời  lẽ  ấy  bèn  vứt  bỏ  đạo 

nghiệp,  chỉ  muốn  mặc  tình  mặc  sức  coi  nghiệp  thức  mờ  mịt  là  thiên  chân! 

Sách  này trong  nước,  ngoài  nước sao  lục,  biên chép sai  lầm  nhiều quá đỗi. 

Những chỗ ông Dương Nhân Sơn chấm câu để đọc đều thích đáng, còn như 

việc  giảo  chánh  những  chỗ  sai  lầm  cũng  chỉ  là  đối  chiếu  cho  có  lệ,  chưa 

hoàn  toàn  chỉnh  hết  những  sai  ngoa.  Đối  với  những  bản  Di  Đà  Sớ  Sao  đã 

khắc, Quang chẳng ngại mắc tội, đại lược đính chánh. Biết nỗi lòng đau đáu 

của  ngài  Thiện Đạo càng thêm thân thiết, nhưng chẳng dám được  xem  như 

ông  Dương  và  những  vị  hoằng  pháp  đương  thời.  Nếu  bọn  họ  xem  đến  lại 

khác  nào  như  [tôi]  công  khai  nhục  mạ  người  thông  minh.  Đọc  Vãng  Sanh 

Luận Chú một lượt, văn nghĩa hiển lộ, rộng rãi, thẳng tắt, trên thật sự có thể 

kế  tục  ngài  Khuông  Lô,  dưới  có  thể  dẫn  khởi  các  vị  Thiên  Thai,  Tây  Hà, 

Trường An131 v.v... hãy nên đọc kỹ. Những chữ sai lầm trong ba bộ sách ấy 

đều ghi bên trái mỗi dòng132, đợi đến hết kỳ hạn [bế quan] mùa Xuân năm 

sau sẽ trình cho thầy rõ. 



---o0o--- 

35. Thư gởi pháp sư Đế Nhàn133 





Quang từ khi  xuất  gia đến  nay  liền tin  một pháp  Tịnh Độ. Nhưng do 

nghiệp chướng ngăn che, đã hai mươi năm, phè phỡn sống thừa, miệng tuy 

niệm  Phật,  tâm  chẳng  nhiễm  đạo.  Gần  đây  được  pháp  sư  dạy  dỗ,  khuyến 

khích, thệ lập kỳ [tu tập hòng] chẳng phụ tấm lòng đau đáu. Hiềm rằng hôn 

tán chen lẫn, vẫn cứ lẩn quẩn y như cũ. Nhân đó mỗi ngày đọc hơn mười tờ 

kinh điển Tịnh Độ để phát khởi tâm thắng tấn. 

Thử dùng pháp môn Bảo Vương Tùy Tức134 liền nhận thấy vọng niệm 

không còn trào dâng, ồ ạt như trước. Nghĩ tu cách này lâu ngày ắt sẽ có lúc 

sương tan, mây tiêu, thấy tỏ mặt trời. Lại tra trong sách Lạc Bang Văn Loại, 

Tịnh Độ  Thánh  Hiền  Lục đều có chép đoạn  này. Nhân đó,  hiểu phép  Thập 

Niệm của ngài Từ Vân nhờ vào hơi thở để trói buộc cái tâm, cội gốc là đấy, 

nhưng  Liên  Tông  Bảo  Giám135  cũng  chép  cách  này.  Đủ  thấy  cổ  nhân  đã 

thấy trước cơ nghi của hậu thế, không có cách này chẳng nhập được, bèn lập 

sẵn pháp ấy. Nhưng cổ nhân không thường đem cách ấy dạy người, bởi căn 

tánh  con  người  [khi  ấy]  còn  thông  lợi,  hễ  chịu  phát  tâm  bèn  tự  được  nhất 

tâm. 

Nhưng người đời nay như Quang, chướng nặng căn độn, e cả đời chẳng 

đạt  được  nhất  tâm  bất  loạn.  Vì  thế  trình  bày  chuyện  mình  để  hỏi  bậc  cao 

minh nên  hay không  nên,  xin bảo rõ cho. Quang  lại cho rằng chỉ  một pháp 

này  có  đủ  cả  Ngũ  Đình  Tâm  Quán136.  Nếu  có  thể  niệm  Phật  theo  hơi  thở 

bèn  gồm  cả  hai pháp quán Sổ  Tức, Niệm  Phật. Nhiếp tâm  niệm  Phật sẽ có 

thể dần dần đoạn được nhiễm tâm, sân khuể ắt chẳng lừng lẫy, hôn trầm, tán 

loạn  vừa  hết,  trí  huệ  hiện  tiền,  ngay  cả  ngu  si  cũng  phá  được,  lại  chính  là 

pháp môn nhiếp trọn sáu căn của ngài Đại Thế Chí. Theo ngu ý cho rằng đối 

với kẻ niệm Phật hờ hững hiện thời, có lẽ không nên dạy họ tuân theo pháp 

này; sợ rằng do không nhớ số bèn thành giải đãi. 

Có  ai  chịu  bằng  lòng  tu  tập  thì  nếu  không  theo  pháp  này,  e  chắc  chắn 

khó  thành  tam-muội.  Pháp  sư  nương  nguyện  lợi  ích  người,  tuy  tự  mình 

chẳng dùng,  nhưng  nên vì  hậu  học thử dùng để dạy cho thông sáng  về sau. 

Nếu  là  kẻ  lợi  căn,  trong  một  thất,  hai  thất  quyết  định  được  nhất  tâm.  Như 

Quang  là  kẻ  hôn  ám,  độn  căn,  thô  lậu,  hèn  kém,  nghĩ  phải  mười  năm,  tám 

năm thì có lẽ sẽ được bất loạn! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển Thứ Nhất 

(Phần 2 hết) 



---o0o--- 

 Phần 3 

36. Thư gởi sư Ngọc Trụ 







Trộm nghe Như Lai vì một đại sự nhân duyên mà xuất hiện trong đời, 

tùy cơ lập giáo, nói đủ mọi pháp, không gì chẳng nhằm làm cho chúng sanh 

khai - thị - ngộ - nhập tri kiến Phật mà thôi. Nhưng chúng sanh vốn sẵn có tri 

kiến Phật, do mê muội từ vô thỉ sâu hay cạn khác nhau, nên người mê cạn thì 

tu  một  pháp  bèn  được  ngộ  nhập.  Nếu  như  mê  sâu  mà  không  nhờ  vào  sức 

hoằng thệ nguyện của Phật Di Đà vãng sanh Tịnh Độ quyết khó được chứng 

đắc. Huống hồ pháp này là chỗ quy túc của các pháp, là chỗ cùng cực của tu 

chứng. Lúc Như Lai mới thành Chánh Giác, nói kinh Hoa Nghiêm có đủ vô 

lượng  pháp  môn,  thâu  tóm  căn  tánh  Nhất  Thừa;  nhưng  Thiện  Tài  sau  khi 

chứng  ngộ  bằng  với  chư  Phật,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  bèn  dạy  phát  mười  đại 

nguyện  vương dẫn  về Cực  Lạc  và khuyên  hải  hội đại chúng cùng cầu  vãng 

sanh. Do  vậy, các kinh Đại Thừa đều cùng  tán dương,  nhưng ba kinh Tịnh 

Độ chuyên thuyết minh điều này cặn kẽ nhất. 

Có kẻ bảo Tịnh Độ là Quyền Tiệm Tiểu Thừa, chẳng chịu tu tập, lại còn 

ngăn trở người khác tu; toàn là do chưa thể nghiên cứu kinh luận Đại Thừa, 

chỉ chấp vào ý chỉ Trực Chỉ, chưa thấy vầng trăng nơi tự tánh. Cứ xem phẩm 


Phổ Hiền Hạnh Nguyện của kinh Hoa Nghiêm thì biết. Huống chi Ca Diếp, 

A Nan, Mã Minh, Long Thọ, Trí Giả, Vĩnh Minh v.v… các đại tổ sư đều chú 

giải  kinh,  tạo  luận,  cực  lực  tán  dương.  Đó  không  phải  là  sáu  phương  chư 

Phật hóa thân, là người kế thừa đích thật của giáo chủ hai cõi ư? Vì thế nói 

là   “ngàn  kinh  muôn  luận,  chốn  chốn  chỉ  quy,  vãng  thánh  tiền  hiền  ai  nấy 

 đều hướng về!”  Huống hồ trong đời Mạt này, căn tánh con người hèn tệ, tri 

thức hiếm hoi, bỏ pháp này sao yên cho được? 

Xin huynh lúc rảnh rang nơi Tông, Giáo, hãy phân tâm nơi pháp này ngõ 

hầu tự lợi, lợi tha, báo ân sâu của Phật. Nếu như còn nghi hoặc, hãy nên đọc 

nhiều kinh luận Tịnh Độ. Sách Tịnh Độ Thập Yếu đoạn nghi khải tín, là bậc 

công thần đột phá tinh nhuệ nhất, hãy nên đọc trước. Các sách Di Đà Sớ Sao 

và  Diễn  Nghĩa  quả  thật  là  hướng  dẫn  tốt  lành  cho  những  người  tham  cứu 

Tông, Giáo. Càng đọc kỹ, suy nghĩ tinh tường, sẽ thấy những sách ấy chẳng 

chỉ phát  huy  Tịnh Độ  mà thôi. Ngài  Trung  Phong  nói:   “Thiền là Thiền nơi 

 Tịnh Độ, Tịnh Độ là Tịnh Độ của Thiền” . Hai sách ấy quả thật là như vậy. 

Hơn nữa, nếu huynh muốn tham khảo khắp các lời chú giải hay khéo trong 

tông Hiền Thủ (Hoa Nghiêm) thì hai sách Sớ Sao137 quả là lời chú giải hay 

khéo thiết thân nhất cho sự tu chứng của thân tâm. Hãy nên rắp tâm nghiên 

cứu thì lợi ích mầu nhiệm ấy ngay cả đệ cũng chẳng thể hình dung được nổi! 



---o0o--- 

37. Thư gởi cư sĩ Hứa Khoát Nhiên ở Quảng Đông 

(viết thay cho thầy Khang Trạch) 





Cư sĩ ở  nơi thiện đường, tận  lực  làm thiện sự, suốt  ngày tuyên  giảng 

khuyên  người  làm  lành,  gánh  vác cái đạo   “ở nhà giúp nước, ngoài nội tận 

 trung”  của thánh hiền, tuân thủ pháp  “đừng làm các điều ác, vâng làm các 

 điều  lành”   của  Phật,  Tổ;  mỗi  lần  nghĩ  tới,  ngưỡng  mộ  khôn  cùng!  Nhưng 

thiện sự có lớn, nhỏ sai khác; thiện thư (sách khuyến thiện) cũng có cạn - sâu 

khác  biệt.  Muốn  cho  mình  lẫn  người  cùng  lên  cõi  thiện  hãy  nên  chọn  lấy 

những thiện thư tinh vi, rõ ràng nhất để ấn loát, lưu truyền, khiến cho thiên 

hạ hậu thế thấy nghe những sách ấy đều sửa lỗi làm lành, mong thành thánh, 

thành hiền, khác nào các hạ nói rót vào tai khắp thiên hạ hậu thế khiến cho 

họ đều nghe lời vậy. So sánh với việc tuyên giảng một lúc, một chỗ thì công 

đức lớn - nhỏ dẫu cả năm cũng không thể nói hết! 

Thiện  thư tuy  nhiều,  nhưng  toàn  là  dạy  về  tiểu  nhân,  tiểu  quả  thế  gian, 

chỉ riêng mình An Sĩ Toàn Thư giác thế, mở mang trí óc cho dân, tận thiện, 

tận  mỹ,  giảng  đạo,  luận  đức  tuyệt  cổ  siêu  kim;  ngôn  từ  giản  dị  nhưng  bao 

quát, lý sâu nhưng dễ hiểu, dẫn sự tích làm chứng cứ đích xác, nêu những lời 

nghị luận thông suốt, uyên nguyên. Quả thật là của báu truyền đời quý nhất, 

cũng là một cuốn kỳ thư về mặt tuyên giảng. Lời nào cũng đều là tâm pháp 

của Phật, Tổ, là đạo mạch thánh hiền, là đạo trọng yếu để đời yên, dân lành, 

là phương thuốc bí truyền để sáng tỏ sự trước, an vui sự sau. Nếu hành theo 

sách ấy thì có thể nối tiếp thánh hiền, liễu sanh thoát tử như đưa bằng khoán 

ra lấy lại vật cũ. So với những thiện thư được lưu thông trong đời kia, khác 

nào quả núi sánh với ổ kiến, biển cả sánh với vũng nước vậy. Nhân vì thầy 

Liễu Đắc từ Phổ Đà đến triều bái Cửu  Hoa, lão nạp138 riêng  nhờ thầy tiện 

đường  qua  Kim  Lăng  (Nam  Kinh) thỉnh  sách  ấy  gởi  qua,  trình  cho  các  hạ, 

mong hãy chú tâm vui thích đọc, nếm món ngon biết được ý chỉ, học đạo tột 

cùng biết được điều thiện. Cái tâm in khắc, lưu truyền bố thí rộng rãi để giúp 

chúng sanh ắt sẽ có cái thế [như] sông ngòi [cuồn cuộn] khôn ngăn được! 

An Sĩ tiên sinh họ Châu tên Mộng Nhan, còn có tên là Tư Nhân, người 

Côn Sơn, tỉnh Giang Tô, thông suốt mọi kinh sách Tam Giáo, tin tưởng sâu 

xa  pháp  môn  Niệm  Phật.  Đến  tuổi  nhược  quan  (20  tuổi)  vào  trường,  bèn 

chán khoa cử, phát Bồ Đề tâm, soạn sách giác ngộ con người, muốn cho dân 

chúng  trước  hết  tạo  lập  được  căn  bản  không  lầm  lỗi,  rồi  do  đấy  bèn  thoát 

khỏi biển sanh tử. Vì thế, ông viết sách khuyên kiêng giết là Vạn Thiện Tiên 

Tư,  sách  khuyên  kiêng  dâm  là  Dục  Hải  Hồi  Cuồng,  bởi  lẽ  chúng  sanh  tạo 

nghiệp  chỉ  có  hai  điều  này  là  nhiều  nhất,  sửa  lỗi  cũng  chỉ  hai  điều  này  là 

trọng  yếu  nhất.  Lại  còn  soạn  Âm  Chất  Văn  Quảng  Nghĩa  khiến  cho  con 

người  đối  với  pháp  gì,  chuyện  gì  cũng  đều  biết  phải  theo  khuôn  phép  nào, 

đều biết  ngăn dè. Phê bình, biện  luận thông suốt tinh  vi, có thể  nói  là công 

thần  của  Đế  Quân139,  trực  tiếp  đem  cái  tâm  rủ  lòng  giáo  huấn  [của  Đế 

Quân] triệt để  mở toang  ra, giãi bày trọn  vẹn, khiến cho  ngàn đời  về trước, 

ngàn đời về sau, người dạy, người được dạy không ai còn tiếc nuối gì. Do kỳ 

tài diệu ngộ, ông dùng văn tự và sự tích thế gian để phát huy ý nghĩa áo diệu, 

u vi của Phật, Tổ, thánh hiền để kẻ nhã, người tục cùng xem, trí - ngu cùng 

hiểu. 

Lại do pháp  môn tu hành chỉ có Tịnh Độ là thiết yếu nhất, ông lại soạn 

cuốn  Tây  Quy  Trực  Chỉ  nhằm  thuyết  minh  đại  sự  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương,  liễu sanh  thoát tử.  Ấy  là  vì  tích đức tu thiện chỉ được phước  nhân 

thiên, phước hết lại phải đọa lạc, còn niệm Phật vãng sanh liền dự vào địa vị 

Bồ Tát, quyết định thẳng đến thành tựu Phật đạo. Ba cuốn sách trước tuy dạy 

người đời tu thiện, nhưng cũng có đủ pháp liễu sanh thoát tử. Cuốn sách này 

tuy  dạy  người  liễu  sanh  thoát  tử  nhưng  lại  phải  tận  lực  hành  thiện  sự  thế 

gian.  Đúng  là  hiện  thân  cư  sĩ,  thuyết  pháp  độ  sanh;  nếu  bảo  ông  ta  không 

phải là Bồ Tát tái lai, tôi không tin! 

Trộm nghĩ, Ngu - Thuấn làm lành, bỏ mình theo người; Thương Thư140 

[luận  về]  tu  đức  lấy  thiện  làm  thầy.  Đã  biết  các  hạ  và  các  vị  thiện  nhân 

chung  một  thiện  đường  không  việc  gì  chẳng  lập,  có  chuyện  thiện  gì  đều 

dung nạp, nên mới dám thỉnh cầu in khắc, tuyên giảng, lưu thông, xoay vần 

truyền bá, tuyên dương [những sách  này]  ngõ  hầu ánh đèn tiếp  nối  đến tận 

đời vị lai, ai nấy đều được thọ ân. Xin hãy phát tâm đau đáu cứu thế, chớ vì 

người [cầu thỉnh] kém cỏi mà bỏ lời này thì may mắn lắm! 

Cư Sĩ Truyện do tiến sĩ Bành Thiệu Thăng141 ở Trường Châu, Tô Châu 

đời  Càn  Long,  thanh  nhàn  xem  khắp  các  sách,  chọn  lấy  những  gương  đại 

trung,  đại  hiếu,  thanh  bạch,  trung  chánh,  liêm  khiết,  có  công  danh  giáo, 

thông  hiểu Phật pháp sâu  xa từ đời  Hán đến  nay, chép  lại chuyện nhập đạo 

tu chứng cũng như những bài văn phát huy Phật pháp của họ. Số người được 

chọn hơn mấy trăm, viết thành sáu tập. 

Tam Giáo  Bình Tâm  Luận do  học sĩ  Lưu  Mật đời Nguyên soạn. Trước 

hết, thuyết  minh Tam Giáo đều khuyên con người dứt ác hành thiện, chẳng 

thể  phế bỏ  một đạo  nào, kế đến thuyết  minh công  năng cùng cực sâu  - cạn 

khác  nhau,  cuối  cùng  phá  rộng  rãi  thuyết  của  Hàn  Dũ,  Trình,  Châu,  Âu 

Dương [Tu]142. 

Thích Thị Kê Cổ Lược143 lấy các niên kỷ lịch đại làm cương, lấy các sự 

tích Nho - Thích làm mục144 từ đời Phục Hy cho đến cuối đời Minh: Quốc 

gia  bình  trị  hay  loạn  lạc,  Phật  pháp  hưng  hay  suy,  tội  phước  của  việc  tin 

nhận  hay  hủy báng,  lợi  ích của  việc tu trì, pháp  ngôn của tổ sư, hành trạng 

của  cao  tăng  và  những  gương  trung  hiếu  lỗi  lạc,  kẻ  gian  ác  cùng  cực  đều 

chép những chuyện chánh yếu khiến cho ai đọc đến bèn biết pháp giới, ngồi 

yên  mà  xem  khắp  cổ  kim.  Nào  phải  chỉ  hữu  ích  cho  người  tu  đạo  mà  quả 

thật còn là kỳ trân trong tay áo của người đọc sách bàn chuyện cổ. Phật pháp 

chỉ  dạy  người  dứt  ác  tu  thiện,  minh  tâm  kiến  tánh,  đoạn  Hoặc  chứng  chân, 

liễu sanh thoát tử. 

Cả Đại Tạng  Kinh trọn chẳng có  một chữ nào dạy  người  vận khí  luyện 

đan,  cầu  thành  tiên  bay  lên  trời,  trường  sanh  bất  lão.  Năm  đầu  thời  Dân 

Quốc  (1911),  gã  dân  ma  Liễu  Hoa  Dương145  soạn  Huệ  Mạng  Kinh,  tận 

dụng  kinh  Phật,  lời  Tổ  hòng  chứng  thực  pháp  luyện  đan,  biến  chánh  thành 

tà,  dùng  pháp  báng  pháp.  Người  chưa  mở  mắt  thấy  tà  thuyết  ấy  tưởng  là 

chân thật, chánh kiến vĩnh viễn bị  mất. Lời lẽ, pháp tu trong sách ấy đều là 

phá  hoại  Phật pháp,  nhưng cứ nhơn  nhơn  tự đắc bảo ta  may  mắn  gặp  được 

chân  thừa,  được  nghe  chánh  pháp.  Đó  là  nhận  giặc  làm  con,  nấu  cát  thành 

cơm, một kẻ quáng dẫn lũ  mù, kéo nhau sụp hầm lửa! Chẳng đáng buồn ư? 

Pháp luyện đan không phải là vô ích, nhưng chỉ có thể kéo dài tuổi thọ, hết 

mức  là  thành  tiên  thăng  thiên,  còn  chưa  phải  là  chân  truyền  của  Lão  Tử, 

huống hồ là chánh đạo Phật pháp ư? Khổng Tử nói:  “Triêu văn đạo, tịch tử 

 khả  hỹ!”   (Sáng  nghe  đạo,  tối  chết  cũng  được  vậy!)  Lão  Tử  nói:   “Ngô  hữu 

 đại hoạn, vị ngô hữu thân”  (Ta có mối lo lớn là vì ta có thân). Nếu lãnh hội 

được những lời này sẽ chẳng bị chúng nó mê hoặc. 

Và nếu có thể đọc kỹ những sách An Sĩ Toàn Thư, Cư Sĩ Truyện, [Tam 

Giáo]  Bình  Tâm  Luận,  [Thích  Thị]  Kê  Cổ  Lược  v.v…  sẽ  như  gương  sáng 

đặt trên đài, tốt - xấu tự phân biệt. Lò luyện lớn thử vàng, thật - giả biết ngay 

lập tức! Chỉ sợ ông đã từng theo đuổi sách ấy nên mới khôn ngăn dài dòng 

nhiều  lẽ.  Pháp  Thiền  Tông  chỉ  dạy  người  chân  tham  thật  ngộ,  vì  thế  tất  cả 

câu lời đều không có ý nghĩa gì. Chẳng nên dùng tri kiến phàm phu để lãnh 

hội nghĩa lý trên mặt văn tự! Nếu không thân cận bậc thiện tri thức sáng mắt 

và không một phen liều mạng chết lòng công phu tham cứu ắt chẳng thể đốn 

minh  tự  tâm.  Tâm  đã  chẳng  minh  ắt  chẳng  hiểu  ý  chỉ  tổ  sư.  Chớ  nên  hiểu 

nghĩa theo mặt văn tự, học “khẩu đầu thiền” (thiền nói xuông ngoài miệng). 

Ví như dân hèn ngoài rẫy bái, núi non, xưng bừa là đế vương, tội ắt diệt tộc. 

Phàm  hết  thảy  những  cơ  phong  chuyển  ngữ  trong  Kê  Cổ  Lược,  Cư  Sĩ 

Truyện và hết thảy ngữ lục chớ có hiểu xằng, mong mỏi lắm thay! 



---o0o--- 

38. Trả lời thư cư sĩ Đinh Phước Bảo luận về chuyện tý hương 





Tý  hương  là đốt  hương trên cánh tay.  Linh  Phong  lão  nhân (tổ Ngẫu 

Ích)  mỗi  ngày  trì  hai  kinh  Lăng  Nghiêm  và  Phạm  Võng,  vì  thế  từng  đốt 

hương nhiều lần. Ấy là vì hết thảy chúng sanh không ai chẳng yêu tiếc thân 

mình, quý báu gìn giữ thân mình, lại giết thân kẻ khác, ăn thịt, tâm càng vui 

sướng.  Đối  với  chính  mình,  muỗi  đốt,  gai  đâm  liền  cảm  thấy  khó  thể  chịu 

đựng  được.  Trong  các  kinh  Đại  Thừa  như  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm,  Phạm 

Võng…  đức  Như  Lai  xưng  tán  khổ  hạnh,  dạy  đốt  thân,  đốt  cánh  tay  hay 

ngón  tay  cúng  dường  chư Phật  nhằm  đối  trị  tâm  tham  và  tâm  yêu  tiếc  bảo 

trọng tự thân. Trong sáu Ba La Mật, cách này thuộc về Bố Thí Độ vì bố thí 

có  nội  -ngoại  bất  đồng.  Ngoại  là  quốc  thành,  vợ  con;  nội  là  đầu,  mắt,  tủy, 

não. 

Thắp  hương  đốt  thân  đều  gọi  là  Xả,  cần  phải  chí  thành,  khẩn  thiết, 

ngưỡng  mong  Tam  Bảo  gia  bị,  chỉ  mong  mình  lẫn  người  nghiệp  tiêu  huệ 

rạng, tội diệt phước tăng (Nói “mình lẫn người” nghĩa là dù thật sự vì mình, 

nhưng lại nên đem công đức này hồi hướng pháp giới chúng sanh, nên nói là 

“mình lẫn người”). Tâm trọn chẳng mảy may vì cầu tiếng tăm và cầu phước 

lạc  nhân thiên thế  gian, chỉ  vì thượng cầu  Phật đạo,  hạ  hóa chúng sanh  mà 

hành thì công đức vô lượng vô biên chẳng thể nghĩ bàn. Ấy gọi là  “tam luân 

 thể không, tứ hoằng phổ nhiếp”  146. Công đức do tâm nguyện nên rộng lớn, 

quả  báo  do  tâm  nguyện  nên  nhanh  chóng  đạt  được.  Nếu  vì  tâm  chuộng  hư 

danh, hoặc mong cầu chấp trước rồi bắt chước [thực hiện] cái hạnh trừ chấp 

trước thì đừng nói là đốt tý hương, dẫu có đốt sạch toàn thân cũng chỉ là khổ 

hạnh vô ích! 

Do tâm chấp trước, ý niệm cầu danh dự nên đã không hiểu nổi ý chỉ tam 

luân  thể  không,  mà  cũng  chẳng  có  cái  tâm  tứ  hoằng  phổ  nhiếp.  Biến  pháp 

phá trừ Thân Kiến của Như Lai thành tăng Thân Kiến147 thêm kiên cố. Tội 

phước  do  tâm  phân  định.  Quả  báo  do  tâm  mà  khác!  Vì  thế,  kinh  Hoa 

Nghiêm  nói:   “Ngưu  ẩm  thủy  thành  nhũ,  xà  ẩm  thủy  thành  độc.  Trí  học 

 chứng Niết Bàn, ngu học tăng sanh tử”  (Bò uống nước thành sữa, rắn uống 

nước thành nọc. Trí học chứng Niết Bàn, ngu học thêm sanh tử). 



---o0o--- 

39. Thư gởi hiếu liêm148 Tiêu Vĩnh Hoa ở Quảng Đông 

(viết thay cho thầy Khang Trạch) 





Sách  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên149  trong  danh  mục  của  các  nhà  xuất 

bản kinh đều không có, không cách nào thỉnh được. Chỉ vì không biết do lẽ 

gì các hạ tìm sách này nên khôn ngăn hỏi đi hỏi lại:  

1) Vì làm bậc chân tham thật ngộ, thấu suốt rõ ràng tự tâm, thấy triệt để 

diện mục sẵn có trước khi cha mẹ sanh ra? 

2) Hay  là  muốn  học  một  gậy,  một tiếng  hét150, hét Phật  mắng  Tổ,  ngõ 

hầu  miệng lưỡi biện bác trơn tru hòng được tiếng khen trong cõi tục? Hoặc 

là muốn nhớ được lời lẽ để bút lực mạnh mẽ, ngõ hầu lúc vung ngọn bút viết 

lách  thần  cơ  hoạt  bát,  văn  từ  u  huyền,  thâm  thúy  như  bọn  ông  Tô  Tử 

Chiêm151  phun  châu  nhả  ngọc,  gần  như  không  phải  là  người  ăn  cơm  thế 

gian có thể làm được! 

Nếu muốn được như trường hợp thứ nhất, trước hết hãy nên nghiên cứu 

kinh  Phật  cho  thông  suốt  giáo  pháp.  Lại  phải  thân  cận  bậc  cao  nhân  sáng 

mắt, được  nghe  một chữ,  một câu, tận  lực tham cứu  đến cùng cực, đến khi 

tận sức công thuần tự nhiên “tro lạnh, đậu nổ”152, triệt ngộ tự tâm như duỗi 

tay thấy được lòng  bàn tay, trọn chẳng còn  mối  nghi  ta - người.  Lại cần có 

cao nhân ấn chứng, kẻo sợ hiểu lầm dấu hiệu. Nếu làm được như thế thì hãy 

xem  sách  ấy  và  hết  thảy  sách  Thiền.  Người  trong  nhà  và  người  trong  cùng 

một  nhà  nói  chuyện  trong  nhà,  chỉ  có  ích  chứ  không  tổn  hại  mảy  may  gì! 

Nếu chưa thể dụng công như thế và chưa được khai ngộ ấn chứng mà trước 

đó  lại toan coi sách  Thiền  mong được khai  ngộ thì cũng  như gương cổ  bụi 

lấp,  muốn  mau  tỏa  ánh  sáng,  chẳng  mài  chất  nhơ,  chỉ  bôi  phấn  trắng.  Bôi 

bao  nhiêu  kiếp  cũng  chẳng  tỏa  sáng.  Đấy  gọi  là  nương  theo  người  khác  để 

hiểu, tự lấp cửa ngộ, kể chuyện ăn, đếm của báu, sao cứu được đói, nghèo! 

Nếu  muốn được  như trường  hợp thứ hai thì tuy  là  nhân  lành  nhưng trái 

lại chuốc lấy quả ác. Đây chính là cái hố sâu vạn trượng Tăng - tục hiện thời 

bị hãm trong ấy. Bởi những gì Thiền Tông nêu bày, đề xướng đều một mực 

quy về hướng thượng. Người ngộ giải sẽ lãnh hội thần diệu, kẻ mê hoàn toàn 

bị ngôn ngữ chuyển, chẳng hiểu ý cổ nhân đập gậy, hét, chửi, bèn lấy đó để 

hành  trì.  Sự  tổn  thất  ấy  há  nào  phải  chỉ  là  Vương  Mãng153  học  đòi  Châu 

Công,  Tào  Tháo  học  đòi  Văn  Vương.  Đề-hồ  thượng  vị  được  cõi  đời  trân 

trọng gặp phải những người ấy biến thành độc dược. Ông Bùi Công Mỹ154 

nói:  “Hiểu được ý thì mau thành Phật đạo, đánh mất ý chỉ sẽ vĩnh viễn vào 

 Nê Lê (địa ngục)”.  Chẳng đáng sợ ư? Nguyện các hạ đừng manh nha ý niệm 

ấy. Còn  như muốn  trước tác giống  như cổ nhân, không biết cổ  nhân ai  nấy 

đều đã tỏ rõ tự tâm lớn lao. Vì thế, nói lời thốt chữ diệu hợp thiền cơ, ví như 

đầu  bếp  xẻ  trâu,  Dưỡng  Do  Cơ  bắn  vượn155,  không  thể  chỉ  học  mà  được 

như thế đâu! 



---o0o--- 

40. Thư gởi cư sĩ X… (viết thay sư Liễu Dư) 





Giữa Xuân lên núi, chớp mắt đã nửa năm; dẫu thọ trăm năm, khảy tay 

liền qua. Còn  một  hơi thở nên cầu đường  ra, chớ để đến  lúc lâm chung  hối 

không  kịp  nữa!  Thường  nhớ  kinh  dạy:   “Thân  người  khó  được,  chính  giữa 

 đất nước khó sanh,  Phật pháp khó nghe, tín tâm khó sanh” . Ông  may  mắn 

hội đủ cả bốn điều ấy, càng phải nên nỗ lực, như lên núi báu phải được Ma 

Ni.  Do  còn  ở  địa  vị  phàm  phu,  chưa  đoạn  Hoặc  nghiệp,  sanh  tử  chưa  giải 

quyết  khó  khỏi  đọa  lạc.  Vì  vậy,  đức  Như  Lai  cực  lực  khuyên  chúng  sanh 

phát chân tín tâm và tâm nguyện khẩn thiết, trì danh hiệu Phật cầu sanh Tịnh 

Độ.  Mọi  công  đức  như:  cúng  dường  Tam  Bảo,  trọn  đời  giữ  giới,  hết  thảy 

việc làm… chớ dùng để cầu phước báo nhân thiên trong đời sau, chẳng cầu 

đời này trường thọ, mạnh khỏe, bình yên, chỉ cầu lâm chung vãng sanh Tịnh 

Độ,  tương  khế,  tương  hợp  với  thệ  nguyện  của  chư  Phật,  cảm  ứng  đạo  giao 

nhất định mãn sở nguyện. 

Như người té  xuống biển, có thuyền đến cứu,  nếu chịu  ngồi  lên thuyền 

liền lên được bờ kia. Cầu phước nhân thiên, chẳng cầu sanh Tịnh Độ giống 

như không  chịu  lên  thuyền,  khó  khỏi  chết  chìm.  Phật  muốn  khiến  cho  ông 

siêu  phàm  nhập  thánh,  ông  lại  chỉ  nguyện  được  phước  hữu  lậu.  Khi  phước 

báo  hết  rồi,  đọa  mãi  trong  tam  đồ,  như  dùng  châu  Ma  Ni  để  bắn  chim  sẻ, 

được thì ít, mất thì nhiều! Chẳng đáng tiếc ư? Hãy nên cảnh tỉnh! 

Phải biết một pháp niệm Phật vãng sanh chính là đạo trọng yếu bậc nhất 

để  hết  thảy  chúng  sanh  mau  thoát  khỏi  sanh  tử,  quả  thật  là  pháp  môn  tối 

thượng  để  hết  thảy  chư  Phật  mau  thành  Chánh  Giác.  Đừng  nghĩ  pháp  này 

giản tiện, dễ hành, rồi coi là chuyện nhàn hạ, phải chí tâm siêng năng, khẩn 

thiết mới có thể thành tựu. Còn như pháp tắc tu trì thì trong Long Thư Tịnh 

Độ Văn đã ghi đủ. Lại có An Sĩ Toàn Thư chép đủ pháp tắc niệm Phật vãng 

sanh và những việc để tích đức, sống trong cõi trần học đạo, tề gia, dạy con, 

làm cho đời  yên, dân  lành, đủ  mọi pháp tắc đều bàn  luận áo diệu đến cùng 

cực. Có thể nói là bộ sách độc nhất vô nhị thông Nho lẫn Phật, là tác phẩm 

vô  song  xưa  nay,  hết  thảy  Tăng,  tục,  nam,  nữ  đều  có  thể  lấy  sách  ấy  làm 

gương mẫu vậy! 



---o0o--- 

41. Thư gởi phu nhân X… ở Hải Diêm  

(viết thay thầy Ngộ Khai) 





Thân chính  là cái  gốc chuốc khổ, chán  ghét nó chính  là cơ sở để được 

vui. Do túc nhân sâu dày, hiện tại nhiều điều thiện, nên báo nặng nhiều kiếp 

biến thành báo nhẹ phải thọ trong đời hiện tại, mắc tai họa nhưng dũng mãnh 

tu trì thì sự đau khổ cõi Sa Bà biến thành đạo sư cho Cực Lạc. Nên nghĩ như 

mình phải trả nợ thì áo não, phiền muộn tự tiêu. Nếu sanh lòng oán hận thì 

tội nghiệp nối tiếp nhau khởi lên. Cảnh nghịch xảy đến hãy thuận chịu mới 

là  người  biết  vui  theo  mạng  trời.  Chán  cõi  này,  ưa  cõi  kia  mới  là  người  tu 

Tịnh niệm Phật. Nghĩ cư sĩ sùng tín đại pháp, nhờ vào đức hạnh trong đời lẽ 

ra  phải  được  hưởng  báo  khỏe  mạnh,  bình  yên;  do  duyên  gì  thân  lại  mang 

bệnh  ngặt?  Phải  chăng  là  Di  Đà  Như  Lai,  Quán  Âm  đại  sĩ  tha  tâm,  thiên 

nhãn,  phóng  đại  quang  minh  nhờ  cơn  bệnh  huyễn  của  phu  nhân  để  làm  lời 

cảnh tỉnh cho những kẻ đồng nhân, ngõ hầu cứu vớt khắp mọi kẻ đang đắm 

chìm trong biển khổ? 



Dám  mong  bà  hãy  sâu  xa  khuyên  từ  con,  dâu,  cho  đến  tôi  tớ  và  xóm 

giềng, thân quyến bên ngoài đều cùng kiêng giết, phóng sanh, ăn chay, niệm 

Phật, thì gia pháp của Tịnh Như ngàn năm mãi tốt đẹp, ngõ hầu tước lộc rỡ 

ràng, lưu danh thơm muôn đời. Như thế thì cái thân bệnh thê lương này trở 

thành  mái  chèo  thoát  biển  khổ,  lời  than  bệnh  ủ  rũ  trở  thành  hướng  dẫn  tốt 

lành cho trần  thế. Nào còn phải  đợi chứng Vô Sanh  Pháp Nhẫn  mới có thể 

vào  cõi  tục  độ  sanh,  nào  phải  lên  địa  vị  Bất  Thoái  mới  có  thể  hiện  thân 

thuyết pháp! 



Kinh dạy:  “Chí tâm niệm Phật một tiếng diệt được trọng tội trong tám 

 mươi ức kiếp sanh tử”. Dạy  người  niệm Phật  một tiếng  hơn bố  thí bảy báu 

suốt trăm  năm!  Chỉ cần chí tâm  niệm  Phật thì không bệnh  nào chẳng  lành, 

hãy theo vết chân thơm của bà phu nhân họ Phùng dạy người niệm Phật thì 

phẩm  vị  vãng  sanh  tối  cao,  chẳng  kém  khuôn  mẫu  tốt  đẹp  của  Kinh 

Vương156 phu  nhân cho  mấy. Dùng điều đó  cầu đảo  nơi  Phật  lập tức thấy 

thuyên giảm. Xin hãy dốc sức, chớ nên nghi ngờ. Thêm nữa, cuốn Di Đà Sớ 

Sao Hiệt (trích yếu Di Đà Sớ Sao) của Tịnh Như ngôn từ giản dị nhưng tinh 

xác, lý sâu nhưng dễ hiểu, là  một cuốn sách quan trọng trong Tịnh Độ, quả 

thật là người hướng dẫn tốt lành cho kẻ sơ cơ, hãy nên đọc kỹ. Mong rằng có 

ai đến đem về mấy bộ để cuộc thí pháp của Tịnh Như được mở rộng. 



---o0o--- 

42. Thư gởi Cố mẫu Từ phu nhân ở Hải Diêm 

(viết thay thầy Ngộ Khai) 





Người tên X… lên núi, hỏi đến cuộc sống của bà, cho biết: Bà thường 

ngày  đọc  Thiền  Lục,  thường  bàn  luận  công  án.  Ngu  tôi  cho  rằng:  Lúc  tuổi 

già suy, nên siêng niệm Phật, lấy Tịnh Độ làm tông mới có thành tựu thật sự. 

Xin thử bàn xem: Thiền và Tịnh Độ lý vốn không hai. Nếu luận trên mặt Sự 

tu  thì  tướng  trạng  khác  nhau  một  trời,  một  vực.  Thiền  nếu  không  triệt  ngộ 

triệt chứng sẽ chẳng  thể siêu  xuất sanh tử. Vì thế,  ngài Quy  Sơn  nói:  “Nơi 

 chánh nhân thì có thể đốn ngộ, còn xuất trần phải tiến từ từ theo thứ tự. Nếu 

 đời  đời  bất  thoái  thì  thành  Phật  quyết  định  có  kỳ”.   Lại  nói:   “Sơ  tâm  do 

 duyên đốn ngộ tự tánh, nhưng hãy còn có tập khí từ vô thỉ bao kiếp chưa thể 

 diệt ngay được, nên phải dạy ngươi trừ cho hết hiện nghiệp lưu thức” . Ngài 

Hoằng  Biện157 nói:   “Đốn ngộ tự tánh bằng với chư  Phật, nhưng chưa thể 

 nhanh chóng hết sạch tập khí vô thỉ. Cần phải nhờ vào đối trị mới hòng khởi 

 công  dụng  thuận  theo  Tánh  được,  như  người  ăn  cơm  chẳng  thể  ăn  một 

 miếng  liền  no  ngay!”   Ngài  Trường  Sa  Sầm158  nói:   “Thiện  tri  thức  trong 

 thiên hạ chưa chứng quả Niết Bàn là vì công hạnh chưa bằng với chư thánh 

 vậy”.  Do vậy, Ngũ Tổ Giới lại trở thành Tô Đông Pha, Thảo Đường Thanh 

lại  thành  Lỗ  Công.  Cổ  kim  tông  sư  triệt  ngộ  nhưng  chưa  triệt  chứng  phần 

nhiều  như  vậy.  Ấy  là  do  chỉ  cậy  vào  Tự  Lực,  chẳng  cầu  Phật  gia  bị,  Hoặc 

nghiệp còn mảy may chưa tận thì sanh tử quyết chẳng thể thoát khỏi. 

Tịnh Độ  hễ có đủ ba pháp Tín  - Nguyện  -  Hạnh  liền có thể đới  nghiệp 

vãng sanh. Hễ được vãng sanh liền thoát sanh tử, kẻ ngộ chứng bèn mau lên 

Bổ Xứ, kẻ chưa ngộ cũng chứng A Bệ Bạt Trí (Bất Thoái Chuyển). Vì thế, 

Hoa Tạng hải chúng đều nguyện vãng sanh; các tri thức bên Tông, bên Giáo 

cùng sanh Tịnh Độ. Là vì hoàn toàn cậy vào Phật lực, lại thêm tự mình tâm 

khẩn thiết. Vì thế, được cảm ứng đạo giao; do vậy, mau thành Chánh Giác. 

Nay  tôi  vì  bà  tính  toán:  Hãy  nên  gạt  bỏ  hết  Thiền  Lục,  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp.  Dùng  cái  tâm  mảy  trần  chẳng  nhiễm  trì  thánh  hiệu  vạn  đức  hồng 

danh, hoặc niệm ra tiếng, hoặc niệm thầm, không xen tạp, không gián đoạn. 

Niệm  phải  khởi  từ  tâm,  tiếng  lọt  vào  tai,  từng  chữ  phân  minh,  từng  câu 

chẳng  loạn,  lâu  ngày  chầy  tháng  sẽ  tự  thành  phiến,  đích  thân  chứng  Niệm 

Phật  tam-muội,  tự  biết  Tây  Phương  tông  phong.  Đấy  là  đem  cái  công  phu 

“xoay trở  lại  nghe  nơi tự tánh” của Quán  Âm để tu tịnh  nghiệp “nhiếp trọn 

sáu căn, tịnh niệm tiếp nối” thì tu Tịnh mà là Thiền, còn gì diệu bằng! 



---o0o--- 

43. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất) 





Người niệm Phật cũng không phải là không được trì chú, nhưng Chủ 

và  Trợ  phân  minh  thì  Trợ  cũng  quy  về  Chủ.  Nếu  cứ  tràn  lan  không  phân 

biệt, coi đều như nhau thì Chủ cũng không phải là Chủ. Chuẩn Đề và Đại Bi 

nào  có  hơn,  kém;  nếu  tâm  chí  thành,  pháp  nào  cũng  linh.  Tâm  không  chí 

thành,  pháp  nào  cũng  không  linh!  Một  câu  Phật  hiệu  bao  quát  trọn  vẹn 

không sót cả Đại Tạng giáo. Người thông Tông, thông Giáo mới có thể thật 

sự làm người niệm Phật chân chánh. Nhưng người không biết gì, không làm 

được  gì,  chỉ  cần  miệng  nói  được  thì  cũng  có  thể  là  người  niệm  Phật  chân 

chánh. Ngoài  hai  hạng  này ra  thì chân chánh  hay  không chân chánh đều  là 

do chính mình có nỗ lực, có y giáo phụng hành hay không? 

Còn  như tu  hành  Tịnh Độ có  lý quyết  định không  nghi, cần  gì phải  hỏi 

đến sự hiệu nghiệm nơi người khác! Dẫu người khắp thế gian đều không có 

hiệu  nghiệm,  cũng  chẳng  sanh  một  niệm  nghi  tâm,  lấy  lời  thành  thật  của 

Phật, Tổ làm bằng chứng. Nếu hỏi đến sự hiệu nghiệm của người khác tức là 

chưa tin cùng cực  vào  lời Phật, phải  lấy  lời  người để quyết định  nên thành 

cái tâm mong ngóng, không thể thành tựu. Làm thân nam tử anh hùng, tráng 

liệt trọn chẳng đến nỗi bỏ Phật ngôn để tin lời người khác, tâm mình vô chủ, 

chuyên  muốn lấy sự hiệu nghiệm của người ta để hướng dẫn tiền đồ, chẳng 

đáng buồn ư? 

Tùy Tự Ý tam-muội chính là đường tu chung từ phàm đến thánh, tuy nói 

là Sơ Tâm Bồ Tát bao gồm hết thảy phàm phu, nhưng thật ra là hạng Sơ Trụ 

Bồ Tát phát trọn vẹn ba tâm, tam đức viên chứng trong Viên Giáo (nếu ước 

theo Biệt Giáo thì là Sơ Địa): Do lấy phát Lý tâm làm chánh nhân nên chứng 

Pháp Thân đức, do phát Huệ tâm làm liễu nhân nên chứng Bát Nhã đức, do 

phát thiện tâm làm duyên nhân nên chứng Giải Thoát đức. Vì thế có thể hiện 

thân  mười  pháp  giới  ứng  khắp  mọi  căn  cơ  trong  mười  phương  thế  giới, 

thượng cầu hạ hóa; ông lại nói Sơ Phát Tâm chỉ là kẻ sơ phát tâm vừa mới 

phát tâm tu hành thôi ư? Ông thấy Kim Luân [chú pháp] đã dạy  “ngộ pháp 

 Nhị  Không  chứng  lý  Thật  Tướng”   liền  hớn  hở,  vui  mừng,  bèn  muốn  gánh 

vác; Quang sợ ông bị ma dựa, nên trình bày rõ thân phận khiến cho ông trọn 

chẳng còn lầm lạc nữa. Ngộ pháp Nhị Không, chứng lý Thật Tướng chính là 

thân  phận  của  Sơ  Phát  Tâm  Bồ  Tát  vậy!  Pháp  được  giảng  trong  sách  ấy 

phàm  phu  đều  có  thể  y  theo  đó  để  tu  trì,  nhưng  đừng  hiểu  thân  phận  được 

sách  nhắc  đến  là  phàm  phu  [thật  sự]!  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  có  đại  thần 

thông còn chẳng thể đạt đến, huống gì phàm phu! Lúc khắc in riêng sách ấy 

nên xem kỹ: 

1) Vô trụ sanh tâm. 



2) Chẳng trụ vào pháp để hành bố thí. 



3) Tam luân thể không. 



4) Ý nghĩa nhất đạo thanh tịnh. 



(Bốn  câu  này  là  cương  yếu  của  Phật  pháp,  người  xem  kinh  tu  hành 

phải nên biết) thì sẽ được thông hiểu lớn lao! 



Quang  muốn đem những nghĩa này làm thành bài tụng để người xem 

đến  biết  được  cương  yếu.  Đã  bàn  cùng  Úy  Như  nhưng  bận  rộn  lắm  việc 

chưa  thể  rảnh  rỗi,  phải  đợi  năm  sau.  Khắc  in  Thập  Vãng  Sanh  Kinh159  và 

ba  thứ  Tịnh  nghiệp  ban  đầu  trong  Quán  kinh  để  lưu  truyền  trong  đời  cũng 

được,  tôi  đã  bảo  với  Úy  Như  nhưng  chưa  rảnh  để  sửa  những  chữ sai  trong 

bản ấy, nên đem nguyên bản gởi đi. Chữ cổ tuy không sai, nhưng không nên 

dùng. Còn như nói quán thân, chẳng quán hết thảy, chỉ quán vô duyên thì vô 

duyên là Tùy Tự Ý tam-muội, nghĩa là tánh không, vô sở hữu; đã vô sở hữu 

nên không có gì để vin nắm (phan duyên). Nếu chẳng một nhát dao chặt đôi 

từ căn bản thì tâm duyên trùng trùng, giải thoát sao được? Mấy lời này giản 

lược cùng cực, nhưng ý nghĩa sâu rộng. Mong hãy bảo với ông Úy Như. 

 

---o0o--- 

44. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai) 





Hòa  thượng  Pháp  Tràng  xưa  đã  sẵn  linh  căn,  thoạt  đầu  là  bậc  chân 

Nho, sau thành bậc chân Thích, có thể nói là chẳng uổng công đọc sách học 

đạo  vậy!  Đời  có  bậc  chân  Nho  nên  mới  có  chân  Tăng.  Bọn  vô  lại  xuất  gia 

kia  cố  nhiên  đều  là  ma  vương  ngoại  đạo  phá  hoại  Phật  pháp!  Ngữ  lục  của 

Hòa  Thượng  thống  khoái  thẳng  chóng,  mở  rộng  tâm  mắt  con  người,  đáng 

nên khắc  in  lưu thông  làm pháp bảo cho  Thiền  gia,  nhưng sách ấy chỉ phát 

huy  đạo   “chỉ  thẳng  tâm  người,  kiến  tánh  thành  Phật” ,  chúng  ta  chuyên  tu 

Tịnh nghiệp chớ nên sờ soạng, dò lường lời Ngài đến nỗi đánh mất lợi ích cả 

hai bên.  Không  thể không biết điều  này!  Điều được  nhà Thiền đề  xướng  là 

chỉ  hướng  về  bổn  phận,  ngoài  ra  [mọi  chuyện  khác]  đều  không  xiển  phát. 

Chuyện tu nhân đạt quả, đoạn Hoặc chứng chân của họ đều là tự ngầm tu trì. 

Người ngoài thấy nhà Thiền chẳng đề xướng những đạo lý tu chứng ấy bèn 

bảo  nhà  Thiền  không  dùng  đến  những  pháp  đó,  thành  ra  hủy  báng  Thiền, 

báng Phật, báng pháp. 

Mã  Tăng  Ma160  kiến  địa  cao  siêu,  văn  tự  khéo  léo,  đẹp  đẽ,  cũng  đáng 

nên khắc bản lưu thông. Vương Huyễn Như không thấu hiểu Tông  môn chỉ 

vì  không  chịu  nghiên  cứu  sâu  xa  giáo  lý  và  cũng  do  chưa  hề  thân  cận  tri 

thức,  vì thế chỉ thành  một kẻ  hiểu biết Tông Môn  trên  mặt  văn tự  mà thôi. 

Năm Quang Tự hai mươi mốt, tức mùa Xuân năm Ất Mùi (1895), người ấy 

đến  Phổ  Đà,  được  thế  phát  bởi  hòa  thượng  Hóa  Văn  trụ  trì  chùa  Pháp  Vũ, 

chưa thọ giới, sống được nửa năm bèn trở về nhà, lại trở thành cư sĩ. Trong 

cuốn  đầu, ông ta  viết  năm  Bính Thân (1896) đến Phổ Đà  làm  tri  kỷ của sư 

Hóa Văn, toan  muốn  xuất  gia,  nhưng  vì  gia sự thúc bách phải quay  về.  Từ 

chỗ này có thể thấy ngôn hạnh chẳng tương ứng! 

Quang từng gặp người này, chưa hề nói với nhau một lời. Hỏi đến những 

người  ông  ta  thường  gặp  gỡ  xem  ông  ta  hành  trì  những  gì;  họ  nói  ông  ta 

không niệm Phật mà cũng chẳng xem kinh. Những gì chép trong sách Minh 

Tâm  Lục  của  ông  quá  nửa  là  những  câu  dựa  theo  sách  Kính  Hoa  Tập  xưa 

kia.  Ông  ta  có  sở  đắc  nơi  ý  Thiền  Tông,  nhưng  hạnh  nhà  Thiền  chưa  từng 

thực sự tu tập. Do vậy mới đến nỗi chẳng biết thời vụ, trao xằng pháp dược, 

khiến cho những kẻ vô tri vô thức học phải những lời sáo rỗng ấy bèn quay 

ra bài bác, vứt bỏ những lý thật, sự thật trong kinh, khiến mình mù, làm cho 

người mù, từ đầu đến cuối sách chẳng hé lộ triều đại và niên hiệu với thâm ý 

khiến  người  đời  sau  tưởng  mình  là  bậc  cao  nhân  thời  thượng  cổ  mà  thôi! 

Toàn thể sách ấy là cái tâm phàm phu sanh tử kết nghiệp, chớ hề có ý nghĩa 

tùy duyên  mặc lòng tự vui Thiên Chân. Hạng người như vậy chẳng nên tán 

thán; chỉ sợ do tôi tán thán [người đời] bèn tưởng ông ta hoàn toàn đúng, mà 

cũng không nên báng bổ vì sợ do tôi gièm báng người khác bèn cho là ông ta 

hoàn  toàn  sai!  Nhưng  ông  giữ  pháp  của  ông,  tôi  giữ  đạo  của  tôi  mà  thôi! 

Rảnh công đâu bàn chuyện rỗi hơi của người ta chẳng ăn nhập gì đến mình! 

Bài tiểu tự của sách Vạn Liên Tịnh Độ Thi, hai dòng đầu nêu lên thuyết 

“nhất  tâm  được  biểu  hiện  hay  che  lấp”  chính  là  lý  luận  sai  lầm.  Lời  dạy 

chuyên tu Tịnh Nghiệp của ngài Thiện Đạo có thể gọi là “tỏ rõ tâm chuyên 

nhất”, nhưng ngài Vĩnh Minh dạy “vạn thiện đều tu” há có thể gọi là “ngăn 

lấp  tâm  chuyên  nhất”  ư?  Đúng  là  sai  lầm  đến  cùng  cực!  Phải  nói  là  pháp 

môn Tịnh Độ có Chuyên và Viên. Do căn khí của chúng sanh bất nhất, nên 

chư  Tổ  lập  pháp  bất  đồng.  Ngài  Thiện  Đạo  dạy  người  nhất  tâm  trì  danh, 

không dạy tu tạp nghiệp là vì sợ người căn tánh trung hạ do tạp nghiệp đến 

nỗi  tâm  khó  quy  nhất.  Do  vậy,  Ngài  dạy  Chuyên  Tu.  Ngài  Vĩnh  Minh  dạy 

người  vạn  thiện  đều  tu,  hồi  hướng  Tịnh  Độ  là  vì  sợ  bậc  thượng  căn  hạnh 

chấp vào một bên, đến nỗi phước huệ chẳng thể xứng tánh viên mãn nên dạy 

Viên Tu. 

Nếu là người chưa đạt đến địa vị đại triệt đại ngộ thì lập ngôn quyết khó 

khỏi mắc điều tệ. Ví như ếch ngồi đáy giếng chỉ thấy được khoảng trời xanh 

chừng bằng miệng giếng mà thôi! Bài tựa giảo chánh tái bản sách Tùy Tự Ý 

Tam Muội, nếu nói thông thường thì đại tâm phàm phu là Sơ Phát Tâm Bồ 

Tát,  và  nói  đúng  ra  thì  phải  hiểu  Sơ  Phát  Tâm  Bồ  Tát thuộc  địa  vị  Sơ  Trụ 

trong  Viên Giáo.  Hiểu  như thế sẽ không  mắc cả  hai  lỗi Ngã Mạn  và  Thoái 

Khuất. 



---o0o--- 

45. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba) 





Đã  đến  Phổ  Đà  mấy  lần,  hãy  nên  ở  nhà  lắng  lòng  niệm  Phật,  chẳng 

nên  tới  thường.  Đến  đây  tốn  phí  công  sức,  thời  gian,  hao  tài,  đối  với  mình 

lẫn người đều không có lợi ích gì. Nếu chưa từng đến thì đến chiêm bái đạo 

tràng Bồ Tát một lần cũng được. Nếu đã đến rồi nên ở nhà cúng dường, cung 

kính, lễ bái, lẽ đâu Bồ Tát chỉ ở tại Phổ Đà, chẳng cảm ứng khắp pháp giới 

ư?  Quán  Âm  Bồ  Tát  thường  trụ  trong  khởi  tâm  động  niệm  của  hết  thảy 

chúng sanh, hiển lộ đại thần thông, diễn thuyết diệu pháp; tiếc là chúng sanh 

mê  trái  bỏ  lỡ,  cô  phụ  từ  ân.  Nếu  có  thể  thường  niệm  danh  hiệu  Quán  Thế 

Âm  Bồ  Tát,  trong  hết  thảy  thời,  hết  thảy  chỗ  sẽ  tự  thường  được  Ngài  che 

chở. Nên đem ý này bảo lại cùng hết thảy kẻ tri giao. 



---o0o--- 

46. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tư) 





Biết ý ông muốn sống ở Thông Châu, tuy có chí muốn thành tựu con 

em, nhưng không biết con em được thành tựu chỉ là do gia đình dạy dỗ! Đối 

với con cái, từ nhỏ phải dạy hiếu, đễ, trung, tín, cần (siêng năng), kiệm (tiết 

kiệm), ôn (ôn hòa), cung (cung kính), thì khi đến lớn đi học đọc sách mới có 

cơ  sở  để  hưởng  được  lợi  ích.  Nếu  từ  nhỏ  dung  túng  thành  quen  thói,  đừng 

nói chi những đứa không có thiên tư, không khéo dạy; ngay cả những đứa có 

thiên tư, được khéo dạy cũng chỉ thành  một gã thợ khéo văn chương, thành 

phường  bại  hoại  trong  làng  Nho  mà  thôi!  Đời  có  kẻ  tài  cao  Bắc  Đẩu,  học 

khắp  năm  xe161,  nhưng  hành  vi  đều  ỷ  vào  thông  minh,  độc  hại  sanh  linh, 

hủy diệt đạo nghĩa! Nguyên nhân đều bắt đầu do lúc ban đầu thiếu gia giáo 

vậy!  Văn  Vương  nêu  gương  cho  vợ,  gương  ấy  thấu  đến  anh  em,  rồi  lan  ra 

khắp  nước  nhà;  điều  này  cùng  một  ý  vị  với  điều  được  nói  trong  sách  Đại 

Học:  “Muốn bình trị thiên hạ, quốc gia thì phải khởi đầu từ cách vật trí tri, 

 thành  ý,  chánh  tâm”.   Đây  chính  là  bí  quyết  vô  thượng  dạy  người  mong 

thành  thánh  thành  hiền  của  Nho  Gia  vậy.  Bỏ  nơi  đây  cầu  nơi  khác  đều  là 

chạy theo cái ngọn! 

Nay tôi bàn tính: Khi con cái đã có thể nói năng, hiểu biết thì trong gia 

đình trước hết phải dạy cho con biết mặt chữ (con gái tuy không cần phải có 

học  vấn  rộng,  nhưng  trọn  chẳng  thể  chỉ  dạy  cho  con  biết  mặt  chữ,  không 

thông ý nghĩa. Mẹ còn phải nên dạy con từ thuở còn nằm trong thai. Nếu con 

gái biết chữ, thông văn lý thì con cái do  mình sanh ra sẽ càng dễ dạy). Mỗi 

một tờ giấy chỉ viết một chữ, đừng viết cả hai mặt. Nếu viết hai mặt khác sẽ 

giống  như  nhớ  khẩu  quyết  vậy162.  Mỗi  ngày  hạn  định  mấy  chữ,  mỗi  ngày 

phải  nhận  rành  mặt  chữ,  lại  phải  nhận  được  mặt  chữ  hai  ba  lần.  Chưa  đầy 

một năm đã biết được nhiều chữ. Về sau lúc đọc sách, hễ đọc đến đều nhận 

được mặt chữ, chẳng đến nỗi vướng cái tệ chỉ nhớ ca kệ. 

Phàm những gì trẻ làm được đều nên dạy nó thường tập quen siêng năng 

(như quét tước, dọn dẹp v.v...) Phàm thức ăn, y phục chớ nên hoa  mỹ. Nếu 

trẻ phung phí ngũ cốc và làm hư đồ đạc, bất luận là vật sang, hèn, nặng, nhẹ 

đều nên bảo cho nó biết của ấy chẳng dễ có, và những nghĩa lý chiết phước 

tổn thọ! Nếu vẫn như thế nhất định phải trách phạt, quyết chẳng bỏ qua. Như 

thế,  trẻ  sẽ  tự  mình  kiệm  ước,  trọn  chẳng  đến  nỗi  xa  xỉ,  phung  phí.  Khi  trẻ 

đọc được sách nên đem những sách Âm Chất Văn, Cảm Ứng Thiên dạy trẻ 

đọc  thuộc,  thuận  theo  mặt  chữ  mà  diễn  giảng.  Những  hành  vi  thường  nhật 

nếu hợp với điều thiện thì chỉ cho trẻ thấy điều ấy hợp với những điều thiện 

được nêu trong hai cuốn sách trên mà khen thưởng. Nếu làm điều bất thiện 

thì chỉ cho trẻ thấy điều ấy phù hợp với chuyện bất thiện được nói trong hai 

sách ấy để quở trách (nhà cư sĩ Bành Nhị Lâm (Bành Tế Thanh) đỗ đạt đứng 

đầu tỉnh Giang Tô, đời đời tuân thủ hai sách ấy. Nhà ấy Trạng Nguyên thật 

nhiều,  nhưng  suốt  đời  đều  tuân  thủ  hai  sách  ấy  không  thay  đổi).  Như vàng 

đổ vào khuôn,  như nước có đê  ngăn, há  lẽ nào chẳng thể thành đồ  vật,  vẫn 

cứ chảy  ngang  y  như cũ  hay sao? Căn bản để con  người  làm  người  là  đây! 

Không giảng điều này mà muốn thành con người hoàn toàn, trừ phi là hạng 

có thiên tư bằng Mạnh Tử trở lên mới được mà thôi! 

Nhưng đến lúc đi học, chẳng nên cho con vào ngay những trường đã lập 

hiện  thời,  nên  để  con  ở  nhà  vài  năm,  mời  một  vị  thầy  văn  chương  lẫn  đức 

hạnh đều khá, tin sâu  nhân quả để dạy  trẻ học Tứ Thư  và Ngũ  Kinh  trước. 

Đến  khi  trẻ  học  được  vài  phần,  đối  với  toàn  bộ  văn  tự  đạo  lý  chẳng  bị  tà 

thuyết tục luận mê hoặc thì mới cho con vào trường hòng mở mang tầm mắt, 

biết so sánh sự việc, chẳng đến nỗi hành xử trái thời, không cách nào tiến lên 

được! Làm được như vậy thì đứa có thiên tư sẽ tự thành đạt, đứa không thiên 

tư  cũng  thành  lương  thiện,  tốt  lành  cho  mình  lẫn  người,  tự  lợi,  lợi  tha,  quả 

thật chẳng ngoài những điều lão tăng thường nói. 



Lại  nữa,  trước  kia  ở  Dương  Châu  có  thỉnh  mười  ba  bộ  Cảm  Ứng 

Vựng  Biên tặng cho  người, Vân  Lôi cũng  tặng  một bộ. Ngày  hôm sau Vân 

Lôi đến chỗ tôi ở, tôi bảo ông ta mang cho ông một bộ, ông ta đem tặng cho 

người khác, nói ông có thể thỉnh được sách nơi thư cục chánh, không biết đã 

thỉnh hay chưa? Những văn bút đàm luận trong sách này đều siêu diệu (sách 

ấy có đôi ba chỗ hơi trở ngại đôi chút, nhưng xét về toàn thể đều tốt nên có 

thể dùng được), nhưng không quán thông Phật pháp bằng An Sĩ Toàn Thư. 

Ngoại trừ An  Sĩ  Toàn  Thư ra,  nên coi sách  này  là  nhất,  nhưng chẳng dễ  gì 

chỉ dạy cho đàn bà, con trẻ. Quang ở Dương Châu nhân thấy sách này phần 

đầu chưa khắc Cảm Ứng Thiên, bèn cho khắc bổ sung. Do tìm sách bèn gặp 

được một bản Cảm Ứng Thiên Trực Giảng, sách ấy do một bậc đại thông gia 

soạn, lời chú giống với lối văn Bạch Thoại, đọc theo mạch văn ý nghĩa càng 

rõ ràng, rất thích hợp cho con cái đang tuổi thơ ấu. Nay đem sách ấy gởi đi, 

mong ông sẽ dùng sách ấy để răn dạy con cái, tương lai ắt được lợi ích thật 

sự  mà  lại  còn  thiết  thân  nữa  (Ông  Vương  Lôi  vào  mùa  Hạ  từng  khắc  Nhị 

Thập  Nhị  Sử  Cảm  Ứng  Lục  của  ông  Bành  Hy  Tốc,  đều  là  những  chuyện 

thực trong chánh sử, rất dễ làm cho người khác [đọc đến] phải kiêng dè, chỉ 

có hai bản). 



---o0o--- 

47. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm) 





Những  lời  Úy  Như  nói  hơi  có  đạo  lý.  Nhưng  tôi  là  một  gã  vô  tri  vô 

thức chỉ biết lo tự độ163, dạy người cũng dùng những pháp tắc để tự độ, còn 

ông ta muốn cho người khác thông hiểu rộng rãi Phật pháp rồi nhờ đó mà tin 

sâu Tịnh Độ; do vậy mới đến nỗi bề ngoài tợ hồ không phù hợp, nhưng bên 

trong quả thật do chú trọng đến những điểm khác nhau, ai nấy có sở trường 

riêng và cũng có khuyết điểm riêng nên mỗi cách có những thiếu sót riêng. 

Nếu  có  thể  chọn  lấy  những  chỗ  lợi  ích  thì  chẳng  đến  nỗi  trở  thành  thói  tệ, 

pháp môn sẽ may mắn lắm! 

Tuy  vậy,  rất  khó!  Pháp  do  Như  Lai,  chư  Tổ đã  lập,  hậu  nhân  làm  theo 

còn bị biến thành tệ  hại, huống  gì bọn ta?  Ai  nấy chỉ  nên giữ  lấy  một pháp 

ngõ  hầu  tự  lợi  và  kiêm  dùng  pháp  đó  để  lợi  ích  người  hữu  duyên  thì  mới 

nên! Kẻ vô duyên Phật còn chẳng độ được, dù chúng ta có lập đủ cách cũng 

sẽ  chỉ  có  thể  nói  “không  làm  gì  được”  mà  thôi!  Hai  lá  thư của  Úy  Như đã 

khen  ngợi  Bất Huệ quá  mức khiến cho  người ta thẹn thùng không  lánh vào 

đâu  được!  Trọn  chẳng  được  học  theo  cái  lối  ấy,  học  theo  sẽ  khiến  người 

khác nghi ngờ, miệt thị cổ nhân, đâm ra cả mình lẫn người cùng bị tổn hại! 

Thư ông  viết cũng rất  hữu  lý,  nhưng Quang sự  việc quá  nhiều, không rảnh 

rang trình bày rõ. Những lời thỉnh vấn nếu phù hợp bèn đáp, nếu không hợp 

bèn bảo đi hỏi cao nhân khác. Như các cửa tiệm ngoài chợ, mỗi tiệm có bán 

hàng hóa chuyên biệt: Hoặc chỉ một món hàng mà có thể thông thương làm 

nước giàu, hưng gia lập nghiệp; hoặc bán nhiều món hàng nhưng chẳng qua 

cũng chỉ nhằm để thông thương, nước giàu, hưng gia, lập nghiệp mà thôi. 

Chúng tôi đã chẳng dựng đại pháp tràng, nhặt cơm thừa canh cặn bị vất 

bỏ ở cửa nhà trưởng giả đại phú để tự nuôi thân; nếu ai chẳng nề hà hôi chua 

bèn  chẳng  ngại  chuyền  tay  trao  lại.  Nếu  không,  hãy  cứ  mặc  lòng  lấy  gan 

rồng tủy phượng để tự bồi bổ, há có nên nói “tặng hết cho mọi người, khiến 

cho ai nấy đều hưởng thứ cơm thừa canh cặn của ta mới đẹp dạ mình” ư? Ở 

chợ,  nếu cửa  hàng chuyên bán  một  thứ  luôn  luôn  phát đạt thì  kẻ bán  nhiều 

mặt hàng cũng sẽ trích vốn [để buôn mặt hàng đó]. Sao riêng chuyện hoằng 

pháp lợi sanh lại chẳng giống như thế? Ngàn căn cơ đều cùng dạy chính là lý 

do xuất thế của Như Lai. Như Lai giáng tích thị hiện làm thiện tri thức, cũng 

chẳng lấy đó làm chuẩn. Tôi pháp gì cũng chẳng thông, chỉ chịu niệm Phật 

thì  cũng  có  thể  cậy  vào  đó  để  liễu  sanh  tử;  tôi  cũng  chẳng  thẹn  vì  mình 

không thông, chỉ thẹn mình ngôn hạnh không tương ứng, hữu danh vô thực 

mà thôi! 



---o0o--- 

48. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu) 





Giấc mộng tốt lành kỳ lạ, đặc biệt, ắt có con quý xuất loại bạt tụy nối 

dòng thư hương, kế nghiệp tổ tông, do Phật, trời ban cho. Lòng vui mừng, an 

ủi  khôn  cầm,  chúc  mừng,  chúc  mừng!  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói:   “Hết  thảy 

 chúng sanh đều có đủ đức tướng, trí huệ của Như Lai, nhưng do vọng tưởng, 

 chấp trước nên chẳng thể chứng đắc” . Do vậy, biết trí huệ, đức tướng chúng 

sanh  và  Phật  giống  nhau.  Ấy  chính  là  Tánh  Đức!  Do  có  vọng  tưởng,  chấp 

trước và lìa vọng tưởng, chấp trước nên chúng sanh và Phật khác hẳn nhau. 

Đấy chính là Tu Đức vậy. 

Tu Đức có thuận, có nghịch. Tu thuận theo tánh thì càng tu càng gần, tu 

đến cùng cực bèn chứng triệt để, tuy chứng nhưng trọn chẳng được điều gì! 

Tu  nghịch  với tánh thì càng tu càng  xa, tu đến cùng cực bèn  vĩnh  viễn đọa 

trong ác đạo, đọa  nhưng trọn chẳng  mất  gì.  Hiểu rõ điều  này  thì kẻ  ngu có 

thể là hiền, kẻ hiền có thể là ngu, kẻ thọ bị chết yểu, kẻ chết yểu được sống 

thọ, phú quý, bần tiện, con cháu đầy đàn hay tuyệt diệt, mỗi chuyện đều có 

thể  tự  mình  làm  chủ,  có  chỗ  nương  tựa  có  thể  thành  không  nơi  nương  tựa, 

không nơi nương tựa có thể thành có nơi nương tựa; như núi cao không lên 

được,  con  người  không  có  cách  nào  thì  cũng  chẳng  ngại  đục  vách  núi  xếp 

bậc rồi cũng  lên thẳng được chót đảnh. Con  người  xưa  nay không biết đến 

nghĩa  lý   “tùy  tâm  tạo  nghiệp,  tùy  tâm  chuyển  nghiệp”;   bao  nhiêu  kẻ  đại 

thông minh, đại học vấn trở thành bỏ sạch mọi công trước, lại còn di hại bao 

kiếp! 

Nếu chẳng tu đức thì thân dù giàu trùm thiên hạ, quý như thiên tử, hoặc 

quan  vị  cao  cùng  cực,  thanh  thế  lừng  lẫy  như địa  vị  tể  tướng,  phụ  thần,  có 

hay không  những kẻ  ngay trong đời  này thân bị  giết, nhà tan cửa  nát? Như 

vậy  những  gì  thân  mình  tự  có  được  đều  chẳng  thể  nương  cậy  được!  Viên 

Liễu Phàm khá hiểu nghĩa này, nên coi hết thảy những gì mình được hưởng 

thụ  không  gì  chẳng  phải  do  nhân  trước  định  sẵn!  Thế  tục  thường  gọi  “tiền 

nhân”  là  trời,  “thiên  định  thắng  nhân”  nghĩa  là  khó  chuyển  được  cái  nhân 

trước! Nhân định cũng có thể thắng được trời nghĩa là tu trì chống lại nghiệp 

thì  nhân  trước  chẳng  đáng  nương  cậy!  Tức  là  dùng  cái  nhân  hiện  tại  làm 

nhân để tiêu diệt cái  nhân trước. Nếu  mặc tình  làm càn thì sẽ trở thành trái 

ngược  lại.  Hiểu điều  này thì kẻ  ngu sẽ thành  hiền, kẻ dở tệ, tầm thường sẽ 

thành siêu quần, bạt tụy; đều do chính  mình giữ cái lòng tu đức và tùy thời 

khéo dạy mà thôi! Há chẳng nên nỗ lực tài bồi ngõ hầu giấc mộng tốt đẹp trở 

nên có căn cứ hay sao? 

 

---o0o--- 

49. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ bảy) 

 



Nhất Hạnh Cư Tập164 nét chữ khắc quá nhỏ, in tạm mấy ngàn bộ, là 

do các  vị Úy Như  v.v… không chăm sóc  tử tế.  Bản  in được duyệt sửa khá 

tinh tế, không  thấy sai  ngoa. Sách  này quả thật  là đại  hộ  vệ cho Tịnh tông, 

nhưng cũng có chỗ có thể làm cho người khác mắc bệnh. Nay tôi không thể 

không  bảo  cho  ông  biết,  những  người  khác  cũng  do  đây  mà  hiểu  đại  lược. 

Nhị Lâm cư sĩ (Bành Tế Thanh) rất tin vào cầu cơ, những lời giáng cơ được 

ông chép lại rất phù hợp với giáo pháp. Nếu chịu hành trì theo đó ắt được đại 

lợi  ích.  Nhưng  thời  thế  khi  ấy  khác,  thời  này  lại  khác!  Nếu  chấp  rằng  lời 

giáng  cơ  ắt  đều  phù  hợp  với  giáo  pháp  nhà  Phật,  đều  có  thể  nương  theo 

những lời ấy ắt sẽ mắc lỗi do cầu cơ bèn nghịch giáo. Những kẻ giáng cơ đa 

số là linh quỷ, chân tiên rất ít! Dẫu chân tiên đi nữa, há có thể hơn được chư 

Phật, chư Tổ ư? Chớ nên viện cớ “Nhị Lâm cư sĩ còn tin vào lời giáng cơ, lẽ 

nào chúng ta dám không tin!” thì là lầm lạc quá lắm! 

Trong  sách  ấy  có  lời  Bạt  ghi  Thiền  Tông  Bí  Mật  Liễu  Nghĩa  kinh  do 

chính Phật đã nói. Ông Nhị Lâm chưa mở mang Sai Biệt Trí, nên tạo thành 

đầu mối bịa đặt bừa bãi cho người đời sau. Kinh này ở chùa Pháp Vũ trước 

kia cũng có một bản, Quang đã từng đọc qua; lời lẽ thật sự không có lỗi lầm 

gì,  nhưng  toàn  là  những  câu  trích  từ các  kinh  Lăng  Nghiêm,  Hoa  Nghiêm, 

Viên Giác, Kim Cang…và Lục Tổ Đàn Kinh, cũng như những câu dung hội 

hai  tông  Thiền - Tịnh trong  Tịnh  tông  ghép thành.  Bậc thông  gia  xem thấy 

cố nhiên được lợi ích, còn kẻ không thông suốt dùng chuyện này làm chuẩn 

để đánh  giá  mọi  lời  giáng cơ  thì  trật rồi.  Do  vậy, Quang bèn đốt đi để diệt 

mối  hại. Nhị  Lâm đem sách ấy  giảo chánh, in  lại;  đó  là  vì trí của Nhị  Lâm 

chỉ biết đến mặt lợi ích, không biết sách sẽ gây ra mối tệ vô cùng: Mai sau 

có  những  kẻ  biến  tà  thuyết  thành  chánh  giáo  đều  sẽ  dùng  lời  Bạt  ấy  để 

xướng  xuất. Nếu  Ấn Quang khắc  in sách  ấy sẽ  trọn chẳng  khắc  lời Bạt ấy. 

Lưu thông Phật pháp chẳng phải là chuyện nhỏ nhặt, há chẳng nên cẩn thận 

từ đầu ư? 

Tôi  là  người  ngoài  cõi  đời,  cần  gì  phải  mừng  Tết,  mừng  thọ?  Năm 

Dương Lịch đã hết, cần gì phải gởi thiệp chúc mừng? Há chẳng phải là vô sự 

bèn sanh sự? Dẫu hết năm Âm Lịch cũng chẳng cần phải ăn mừng. Thói tục 

phù phiếm nhân tình thế gian ấy nếu có nhân duyên tiện dịp bèn đề vài câu 

còn  được,  chứ  riêng  vì  lẽ  mừng  tuổi  bèn  từ  xa  vài  ngàn  dặm  gởi  đến  một 

phong thư thì chẳng bằng lắng lòng, giảm việc có hay hơn không? 

 

---o0o--- 

50. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tám) 

 



Nhận được thư, biết ông trong cơn bệnh nhờ sức Tam Bảo biến hiểm 

thành  lành,  mới  biết  sanh  tử  trắng  tay;  nếu  không  thâm  nhập  một  môn  sẽ 

chẳng làm được gì. Nhân nghiên cứu, đọc các sách Tịnh tông mới biết Di Đà 

vì  ta  phát  nguyện,  lập  hạnh  để  mong  thành  Phật.  Ta  do  trái  nghịch  Di  Đà 

hạnh  nguyện  nên  bao  kiếp  dài  lâu  thường  luân  hồi  lục  đạo,  vĩnh  viễn  làm 

chúng sanh. Hiểu rõ Di Đà là Phật trong tâm ta, ta là chúng sanh trong tâm 

Di Đà. Đã là một mà phàm và thánh khác nhau một trời một vực là vì ta một 

mực mê trái nên mới thành ra nông nỗi ấy. Tín tâm như thế mới là chân tín. 

Từ  tín  tâm  này,  phát  ra  cái  nguyện  quyết  định  vãng  sanh,  hành  cái  hạnh 

quyết định niệm Phật, ngõ hầu thâm nhập pháp giới Tịnh Độ, thành tựu ngay 

trong  một  đời,  siêu  nhập  thẳng  vào  Như  Lai  địa  như  mẹ  con  gặp  gỡ,  vui 

sướng vĩnh viễn. 

Tuy nhiên, biết không khó, làm được mới khó. Trong đời có hạng người 

nói  xuông, khoe  mẽ165 nghe được  lý  “tâm,  Phật, chúng sanh cả  ba không 

 sai  biệt” ,  hoặc  do  duyệt  Giáo  tham  Tông  ngộ  được  lý  ấy,  bèn  nói:  “Ta  đã 

giống hệt Phật thì tu hay chứng còn có ích gì”, bèn buông tâm phóng ý trong 

hết  thảy  cảnh  duyên,  lầm  lạc  bảo:  “Sáu  trần  chính  là  giác,  tham  -  sân  -  si 

chính  là  Giới  -  Định  -  Huệ,  cần  gì  phải  chế  tâm  nhiếp  thân,  không  dây  tự 

trói?” Loại kiến giải này hèn kém nhất, chính là chấp Lý phế Sự, bác không 

nhân  quả,  như  dùng  bánh  vẽ  để  khỏi  đói,  xây  nhà  trên  không,  tự  lầm,  lầm 

người, tội há thể cùng tận nổi? Do thiện nhân chuốc lấy ác quả, tam thế chư 

Phật gọi kẻ ấy là “hạng đáng thương xót”. Ông nên nương vào lý tâm Phật, 

nhân quả bất nhị này để thiết thực tu trì pháp Tín - Nguyện - Hạnh thì vãng 

sanh sẽ có ngày, có hy vọng thành Phật, may mắn lắm thay! 

Bài  tựa  Thiền  Tông  Bí  Mật  Liễu  Nghĩa  Kinh  nơi  sách  Nhất  Hạnh  Cư 

Tập tôi đã nói với ông Úy Như rồi, ông ta viết thư trả lời: “Ông ta chưa hề 

thấy kinh ấy, nên lúc khắc đã sơ ý bỏ qua, sẽ bỏ bài tựa ấy đi, ngõ hầu khỏi 

tạo nên nghi ngờ, lầm lạc”. Tôi lại bảo khắc chữ to hơn, hòng [sử dụng bản 

gỗ khắc] in được nhiều lần hơn; ông ta cũng cho biết đã bảo thợ khắc chữ to 

hơn,  lại  còn  cho  biết  trong  đầu  tháng  Hai  sẽ  lên  miền  Bắc.  Quang  cũng 

chẳng hỏi ông ta đã trở lại làm việc cho chính quyền hay chưa? Ở Bắc Kinh 

hiện đang  lập  xưởng  in kinh,  nếu  Úy Như không chăm sóc sẽ không  xong. 

Toa thuốc cữ hút thuốc phiện166 truyền xa bốn phương, ai nương theo đó cữ 

thuốc, khi dùng hết thuốc bệnh bèn lành, quả thật là thần phương (bài thuốc 

tuyệt hay). 

Như Lai thuyết pháp vốn thích ứng căn cơ, vì thế mới có chuyện vì Thật 

bày ra Quyền, khai Quyền hiển Thật, năm thời ban bố giáo pháp. Lại vì cậy 

vào Tự Lực để liễu thoát thì khó khăn, cậy vào Phật Lực để liễu thoát thì dễ 

dàng;  lại  thêm  chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  hèn  kém;  do  vậy,  Phật  đặc  biệt 

mở ra pháp  môn  Tịnh Độ,  ngõ  hầu ba căn thượng,  trung,  hạ cùng  được  lợi 

ích, cùng chứng Bất Thoái. Đời có kẻ ham cao chuộng xa, chẳng xét thời cơ, 

thường dạy người tu tập những pháp đa phần chẳng thể khế ngộ, ý họ tuy rất 

tốt  lành,  nhưng  ước  về  Giáo  lại  chẳng  thể  thích  hợp  căn  cơ,  nên  dùng  sức 

nhiều lại được lợi ích ít ỏi! 



---o0o--- 

51. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ chín) 





Thư ông  gởi  đến khá  hợp thuyết Chuyên  Tu của  ngài  Thiện Đạo,  lại 

còn  khế  ngộ  người  căn  cơ  tầm  thường,  hèn  kém.  Rất  vui!  Chúng  sanh  mỗi 

người  tập  khí  sai  khác,  mỗi  người  thiên  về  một  chỗ.  Kẻ  ngu  thiên  về  hèn 

kém,  tầm  thường,  bậc  trí  thiên  nơi  cao  thượng.  Nếu  kẻ  ngu  yên  chịu  phận 

ngu, chẳng dụng tâm tạp loạn, chuyên tu Tịnh nghiệp thì ngay trong đời này 

quyết định được vãng sanh, có thể nói là không ai sánh kịp kẻ ngu ấy. Nếu 

người trí chẳng cậy vào trí, vẫn cứ theo đuổi một môn cậy vào Phật từ lực, 

cầu sanh Tịnh Độ, thì có thể nói là “đại trí”. Nếu ỷ vào kiến giải của chính 

mình, miệt thị Tịnh Độ sẽ thấy từ kiếp này sang kiếp khác trầm luân ác đạo, 

có  muốn  được bén  gót  những  gã  ngu trong  hiện thời cũng  hoàn toàn chẳng 

thể được! 

Tôi thật sự yêu mến, hâm mộ những kẻ hiểu sâu xa Tánh, Tướng, Tông, 

Giáo  kia,  nhưng  chẳng  dám  thuận  theo.  Vì  sao?  Dây  ngắn  chẳng  kéo  được 

nước sâu, giấy nhỏ không thể bọc rộng, nguyên do là vậy! Chứ không phải 

là  hết  thảy  mọi  người  đều  phải  bắt  chước  việc  tôi  làm.  Nếu  cũng  hèn  kém 

giống  như tôi  mà  muốn  học theo  hành  vi  của bậc đại thông  gia,  muốn diệu 

ngộ  ngay  tự  tâm,  xem  đọc  biển  giáo,  tôi  sợ  chẳng  thể  thành  bậc  đại  thông 

gia; trái lại còn bị hạng ngu phu ngu phụ thật thà niệm Phật vãng sanh Tây 

Phương thương xót! Há chẳng phải là quá khéo biến thành vụng to, bay lên 

không lại rớt xuống vực sâu ư? Một lời bao trùm hết: Phải tự xét kỹ căn cơ 

của chính mình mà thôi! Chúng ta chỉ nên an phận chịu ngu, mặc cho người 

khắp cõi đời đều là bậc thông gia, chỉ  mong Phật pháp được rực sáng trong 

đời, chúng sanh đều được độ thoát  mà thôi, còn  gì sướng  hơn! Cũng  mong 

ông đem lời này bảo với Sư Thọ. Thầy Hoằng Nhất muốn lánh vào ở trong 

núi sâu, đáng gọi là bậc có lòng tin sốt sắng, chân tu, tôi vui mừng vô lượng! 



---o0o--- 

52. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh ở Vĩnh Gia 







Lời ông nói khá có đạo lý, tôi cảm thấy an ủi lắm! Đại sự sanh tử cần 

phải lo liệu sẵn! Nếu đợi đến lúc ra đi mới tu chỉ sợ bị nghiệp lực đoạt mất! 

Bế phương tiện quan, cự tuyệt những sự duyên không cấp bách: Rất hữu ích! 

Ông  La  Đài  Sơn167  không  vãng  sanh  mà  đọa  vào  chỗ  phước  báo  là  vì  tập 

khí văn tự quá nặng! Tập khí ấy đã nặng thì dù bảo là niệm Phật, nhưng thật 

ra niệm niệm luôn đặt nơi công phu văn tự, công phu niệm Phật chỉ là duy trì 

bên ngoài mà thôi. Đấy là căn bệnh chung của văn nhân, không riêng gì La 

Đài Sơn! Phật bảo Thế Trí Biện Thông là một trong tám nạn chính vì lẽ này. 

Niệm Phật muốn được nhất tâm, ắt phải phát tâm chân thật vì liễu sanh 

tử, chẳng vì để được cái danh người đời gọi ta là “kẻ chân thật tu hành”. Lúc 

niệm phải từng chữ, từng câu từ tâm phát khởi, từ miệng thốt ra, lọt vào tai, 

một  câu  như  thế,  trăm  ngàn  vạn  câu  cũng  như  thế.  Làm  được  như  vậy  thì 

vọng niệm không do đâu khởi được, tâm và Phật tự có thể khế hợp! Lại phải 

khéo  dụng tâm, chớ chấp trước quá  mức đến  nỗi thân tâm chẳng  yên,  hoặc 

đến nỗi khởi các ma sự. Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, hành theo đó, 

quyết chẳng bị lầm lạc đi vào đường rẽ. 

Không biết Liễu Phàm Tứ Huấn [ông nhắc đến trong thư] là bản chép từ 

An  Sĩ  Toàn  Thư  hay  bản  được  lưu  thông  riêng.  Quang  thấy  trong  một  bản 

đang  được  lưu thông, thiên  Tích  Thiện khuyết  mười điều sự  tích  nhân  quả. 

Nếu  muốn in, nên đem so với bản được chép sau cuốn An Sĩ Toàn Thư, hễ 

thiếu  bèn  bổ  sung,  hễ  sai  bèn  sửa.  Lời  tựa  đến  hơn  một  ngàn  chữ,  ý  nghĩa 

chấp nhận được, nhưng văn từ chẳng thông suốt, Quang vốn muốn phát huy 

những ý chỉ chưa được thông suốt của Liễu Phàm Tứ Huấn, ý nghĩa bị ngôn 

từ gây trở ngại nên rốt cuộc chưa được nêu tỏ, nhưng đặt bài tựa ấy nơi đầu 

sách cũng có cái lợi nhỏ là có thể dùng để tham khảo, làm chứng lẫn nhau. 

Lại  nữa,  cái  chí  muốn  được  thấy  Phật  trong  hiện  tại  có  thể  nói  là  chân 

thiết, nhưng sự này há phải dễ dàng! Nên lấy  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm 

 tiếp nối”  để cầu nhất tâm bất loạn làm điều chánh yếu quyết định. Trước khi 

chưa  được  nhất  tâm,  trọn  chẳng  nên  manh  nha  ý  niệm  thấy  Phật.  Hễ  được 

nhất tâm thì tâm  hợp  với đạo, tâm  hợp  với Phật,  muốn thấy  liền thấy  ngay, 

không thấy cũng không trở ngại gì! Nếu muốn gấp thấy Phật, tâm niệm lăng 

xăng,  cái  ý  niệm  muốn  thấy  Phật  cố  kết  trong  bụng  dạ,  trở  thành  căn  bệnh 

lớn cho việc tu hành. Lâu ngày, oan gia nhiều đời nương theo cái tình tưởng 

vọng  động  ấy  hiện  thành  thân  Phật  hầu  báo  túc  oán.  Tự  mình  tâm  không 

chánh kiến, toàn thể  là khí  phận  ma.  Hễ thấy bèn sanh  hoan  hỷ, từ đấy  ma 

nhập vào tâm tạng, bị ma dựa phát cuồng. Dẫu có Phật sống cũng chẳng biết 

làm sao được! 

Chỉ  nên  nhất  tâm,  nào  cần  phải  tính  sẵn  có  thấy  Phật  hay  không?  Nhất 

tâm  rồi  sẽ  tự  biết  tốt  -  xấu!  Khi  không  thấy  đã  tăng  tiến  công  phu,  thì  khi 

được thấy,  lại càng  phải  lắng  lòng chuyên tu, trọn chẳng  mắc  lỗi  hiểu  lầm, 

chỉ có lợi ích thắng tấn. Người thế gian không hiểu lý, vừa có chút tu trì đã 

ôm  lòng  mong  mỏi  quá  phận.  Ví  như  mài  gương,  nếu  hết  bụi  nhơ  quang 

minh quyết định tỏa lộ chiếu trời soi đất. Nếu chẳng tận lực mài gương, chỉ 

mong gương tỏa sáng, toàn thể gương là cấu uế thì nếu có quang minh cũng 

chỉ là ánh sáng quỷ quái, chứ không phải là ánh sáng của gương. Quang sợ 

ông không khéo dụng tâm đến nỗi tự mình đánh mất lợi lành, lui sụt tín tâm 

của người khác, nên mới viết thêm. Ngài Vĩnh Minh nói:  “Chỉ được thấy Di 

 Đà, lo gì không khai ngộ” . Nay tôi cũng bắt chước nối đuôi rằng:  “Chỉ cầu 

 tâm bất loạn, chẳng kể thấy, không thấy!”  Biết vậy hãy dốc sức nơi đạo tâm 

hợp với Phật vậy! 

 

---o0o--- 

53. Trả lời thư sư Hoằng Nhất 





Nhận được thư biết Sư phát đại Bồ Đề tâm, thề chứng Niệm Phật tam-

muội, định kỳ yểm quan hầu thỏa đại nguyện ấy. Quang đọc xong khôn ngăn 

hoan  hỷ, còn  như Sư xin  lời  huấn thị tối  hậu, Quang  nào  dám  nhận,  nhưng 

há  chẳng  nên  đem  hết  lòng  ngu  thành  của  mình  dâng  lên  hay  sao?  Tuy  đã 

biết  tọa  hạ  dùng  cách  nói  ràng  buộc  ấy,  nhưng  bằng  hữu  qua  lại,  giàu  - 

nghèo đều trọn phận, không riêng gì trí hay ngu đều chẳng như thế! Chỉ tận 

tấm lòng ngu thành mà thôi, chẳng kể người khác có dùng được hay không! 

Trộm  thưa:  Tâm  ấy  của  tọa  hạ  thuộc  tâm  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng 

trong lúc bế quan dụng công nên lấy chuyên tinh bất nhị làm chánh. Nếu tâm 

thật sự chuyên nhất sẽ tự có cảm thông chẳng thể nghĩ bàn. Lúc chưa được 

nhất tâm, chớ nên vọng động cầu được cảm thông trước. Nhất tâm rồi quyết 

định có cảm thông. Cảm thông thì tâm càng tinh nhất. Đó gọi là gương sáng 

đặt  trên  đài  gặp  hình  liền  hiện  bóng,  hình  tự  lăng  xăng,  can  chi  đến  mình! 

Chưa nhất tâm mà cầu cảm thông thì cái tâm cầu cảm thông ấy bèn trở thành 

đại  chướng  bậc  nhất  cho  việc  tu  đạo.  Huống  chi  vọng  động  mong  mỏi 

chuyện phi thường rất có thể khiến cho ma sự khởi, phá hoại tịnh tâm. Ngài 

Đại  Thế Chí  nói:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc tam-ma-địa, 

 ấy là bậc nhất”.  Dám vì tọa hạ trình bày! 



---o0o--- 

54. Trả lời thư cư sĩ Vưu Tích Âm ở Vô Tích 





Cư sĩ  vô  ngã, thích được rèn  giũa,  nhưng  mắc  lỗi  hiểu  lầm  ý Quang, 

nên  đầu  thư  gọi  Quang  là  “sư  tôn”,  không  dùng  bốn  chữ “Ấn  Quang  pháp 

sư” khiến cho Ấn Quang và bản thân cư sĩ đều bất an. Ấn Quang là một ông 

Tăng  chỉ  biết  cơm  cháo,  xưng  là  “pháp  sư”  thì  đã  quá  phận  cùng  cực  rồi! 

Dẫu  là  xưng  hô  chung  chung  thông  thường  cũng  chẳng  thể  không  gọi  như 

vậy. Nếu như không gọi tên, lại gọi là “sư tôn” thì quả thật đã mất đi cái đạo 

chánh danh giao hữu vậy; lần sau chớ dùng cách xưng hô sáo rỗng ấy. Còn 

như ký tên, cổ kim thông dụng, phàm với những người ngang hàng đều nên 

ghi  như thế,  chứ không  phải  chỉ  đối  trước  bậc  đáng  tôn  trọng  mới  dùng  từ 

ngữ   “hòa  nam168  đảnh  lễ”   v.v…  Nay  lễ  giáo  bị  tước  bỏ,  phàm  người 

nghiên cứu  học Phật  gởi thư cho tri thức  đa phần  hay dùng  những câu  như 

 “chắp mười ngón tay kính cẩn thưa lên”,  nhưng chẳng chịu kém cạnh tí nào. 

Vua Vũ lạy và nhận lời nói hay, Tử Hạ mù mắt oán trời, bị Tăng Tử quở 

trách,  còn  quăng  gậy  lễ  tạ.  Người  ngang  hàng  với  mình  có  một  lời  dạy  dỗ 

mình,  đều  phải  cúi  mình  lễ  tạ.  Như  nay  đi  tới  chỗ  ngõ  rẽ,  không  thể  quyết 

đoán  [nên  đi  đường  nào],  muốn  hỏi  người  ta  còn  phải  chắp  tay,  huống  chi 

muốn  được  giúp  đỡ  về  đại  sự  liễu  sanh  tử  lại  dùng  cung  cách  chào  nhau 

ngoài  đường  để  tiếp  nhận  thì  là  khinh  pháp  vậy!  Khinh  pháp  sẽ  chẳng  thể 

được lợi ích thật sự nơi pháp. Xưa kia, Cổ Linh Tán thiền sư sau khi đại ngộ, 

muốn báo ân thầy thế độ bèn nhiều phen khơi gợi. Thầy Ngài lấy làm lạ, bảo 

hãy vì mình tuyên nói, Ngài bảo: “Nên bày pháp tọa”, bảo thầy đón mình lên 

tòa  lễ  bái,  rồi  mới  nói  sau.  Thầy  Ngài  tuân  theo,  ngay  trong  lúc  Ngài  đang 

nói,  vị  thầy  ấy  bèn  đại  ngộ.  Nếu  Cổ  Linh  chẳng  trọng  pháp  như thế,  và  vị 

thầy chẳng trọng người đắc pháp như thế, đừng bảo là không nói, dù có nói 

cũng chỉ  là tri kiến  văn tự mà thôi, quyết  chẳng thể  ngay trong  một  lời bèn 

minh bạch bổn tâm. 

Sách  Luận  Ngữ  nói:   “Chẳng  hạ  thấp  hơn  người  khác  thật  sâu,  chẳng 

 được lẽ chân” . Như  Lai diệt độ, chỉ còn kinh tượng tồn tại. Nếu coi tượng 

bằng  đất,  gỗ,  vàng,  sơn  vẽ  v.v…  là  Phật  thật  sẽ  diệt  được  nghiệp  chướng, 

phá phiền hoặc, chứng tam-muội xuất sanh tử. Nếu coi là đất, gỗ, vàng, sơn 

vẽ  v.v...  thì  chỉ  là  đất,  gỗ,  vàng,  sơn  vẽ  mà  thôi;  khinh  nhờn  đất,  gỗ,  vàng, 

sơn vẽ thì không mắc lỗi gì. Nếu khinh nhờn tượng Phật bằng đất, gỗ, vàng 

sơn vẽ thì tội ngập trời. Đọc tụng kinh Phật, lời Tổ phải nghĩ Phật, Tổ đang 

hiện diện đích thân nói cho chúng ta, chẳng dám manh nha ý niệm lười nhác, 

coi  thường.  Tôi  nói  người  làm  được  như  thế  ắt  được  vãng  sanh,  cao  đăng 

phẩm vị, chứng ngộ triệt để Nhất Chân. Nếu không, bèn là đùa cợt với pháp 

môn, được lợi ích bất quá là thấy nhiều, biết nhiều, nói trơn tru, chẳng được 

thọ dụng thật sự mảy may gì, chỉ thành chuyện nghe lỏm nói mò! 

Đối  với  Tam  Bảo, cổ  nhân  luôn  giữ  lòng  kính trọng thật sự, chẳng phù 

phiếm  bàn  xuông!  Người  bây  giờ  ngay  một  chữ  “khuất”  còn  không  nói 

được,  huống  gì  thực  hành?  Xưa  kia,  Thanh  Thế  Tổ  Chương  Hoàng  Đế 

(Thuận  Trị) bái  ngài Ngọc  Lâm  Thông  Tú169 thiền sư  làm  thầy, còn  muốn 

xin được đặt cho một pháp danh. Ngài Thông Tú nói: “Đế vương cần gì phải 

dùng  đến  thứ  này!”  Vua  không  chịu,  xin  được  đặt  cho  một  cái  tên  xấu  xí. 

Ngọc Lâm liền viết hơn mười chữ xấu xí cho nhà vua tự chọn, vua bèn chọn 

lấy chữ Si. Thiền phái ấy đến đời vua là chữ Hành, nên vua có pháp danh là 

Hành Si. Phàm mỗi khi vua viết thư cho đệ tử ngài Ngọc Lâm đều ký tên là 

 “pháp  đệ  Hành  Si  hòa-nam”.   Khai  quốc  hoàng  đế  còn  tự  khuất  mình  như 

thế. Nếu người đời nay suy xét, trước hết phải phạt tội, rồi mới vấn pháp thì 

mới hợp cách thức. Nếu không, dân thường không còn là dân thường, hoàng 

đế không còn là hoàng đế! 

Đối  với  Phật  học,  Quang  không  đạt  được  điều  gì,  như kẻ  mù  đối  trước 

ngũ sắc, như kẻ điếc nghe ngũ thanh, trọn chẳng biết tiếng như thế nào, màu 

sắc  ra  sao!  Nhưng  đối  với  phương  diện  chú  trọng  lòng  kính,  gìn  giữ  lòng 

thành, tôi nguyện dốc hết lòng ngu thành, để trọn vẹn cái lợi ích nhỏ nhoi đá 

nơi núi khác170. Đã là tâm giao hãy nên bỏ đi những trò phiền toái. 



---o0o--- 

55. Thư dự định trả lời vị cư sĩ X… 

  

 Đính kèm thư của vị cư sĩ ấy:  

  

 Bỉ nhân là tín đồ  Tịnh Độ, đã quyết định  phụng hành, nhưng với hai 

 chữ  “nguyện,  hạnh” còn  phải  xin  chỉ  dạy: Nguyện  và  hạnh  là  hai  thứ  vận 

 dụng riêng biệt hay là phải cùng vận dụng? 

  

 1) Nếu bảo là [vận dụng] hai thứ [riêng biệt] thì lúc niệm Phật trước 

 hết phải phát nguyện cầu sanh như bài Thập Niệm Cầu Sanh Văn của ngài 

 Từ  Vân  rồi  mới  niệm.  Chỉ  lúc  niệm  Phật  mới  giữ  ý  chỉ  “ngoài  tâm  không 

 Phật,  ngoài  Phật  không  tâm”,  tâm  và  miệng  như  một,  cứ như  thế  mà  niệm 

 mãi. Trong mỗi niệm chỉ giữ ý niệm ấy, cũng chẳng có ý nguyện cầu sanh. 

 Niệm theo cách như thế thì đều vãng sanh thượng phẩm. Đây là chiếu theo 

 lời của Triệt Ngộ thiền sư. 



 2) Nếu  nói  phải  vận  dụng  cả  Nguyện  lẫn  Hạnh  cùng  một  lúc  thì  lúc 

 niệm  Phật  mỗi  tiếng  như  trẻ  nhỏ  té  xuống  nước  gấp  gáp  gọi  mẹ  đến  cứu. 

 Đây  là  thuyết  của  ngài  Ngọc  Phong  thiền  sư  ở  Hàng  Châu.  Lại  như  Kiên 

 Mật171  đại  sư  nói:  “Sáu  chữ  hồng  danh  trong  mỗi  một  niệm  có  đủ  cả  ưa 

 thích và nhàm chán”, cũng giống với thuyết của ngài Ngọc Phong172. 

 Trong hai thuyết trên, theo thuyết thứ nhất thì trong lúc niệm Phật tợ hồ 

 thiếu ý khẩn thiết, Ngẫu Ích đại sư từng nói: “Cầu sanh Tịnh Độ hoàn toàn 

 dựa  vào  tín  nguyện.  Nếu  không  có  tín  nguyện  dẫu  niệm  đến  mức  gió  thổi 

 chẳng  lọt,  mưa  chẳng  ướt  được  như  tường  bạc  vách  sắt,  cũng  không  thể 

 được vãng sanh”. Như vậy dù có niệm được nhất tâm  bất loạn, sợ rằng vẫn 

 chưa  được  mười  phần  ổn  thỏa,  thích  đáng!  Theo  như  thuyết  thứ  hai,  lúc 

 niệm  Phật  có  đủ  cả  hạnh  lẫn  nguyện,  nhưng  trong  mỗi  niệm,  trong  tâm 

 thường còn chứa một nguyện, e rằng đối với nhất tâm bất loạn chẳng thuần. 

 Gần  đây  vị  sư…  ở  Hàng  Châu  cũng  lo  ngại  về  chuyện  không  thể  kiêm 

 nguyện và không thể không kiêm nguyện [như tôi]. Ngài Ngọc Phong có thí 

 dụ dụng binh, kẻ mạt học độn căn chưa hiểu rõ rốt ráo, mong bậc cao hiền 

 ắt có lời bàn luận xác đáng để làm bến bờ cho hàng hậu học. 



Pháp  môn Tịnh Độ  lấy ba pháp  Tín  - Nguyện  - Hạnh  làm tông,  như ba 

chân  của  cái  đỉnh,  khuyết  một  chẳng  thể  được.  Các  hạ  đã  dốc  chí  tu  Tịnh 

nghiệp thì  một chữ Tín ắt đã đảm đương trọn  vẹn,  rốt ráo không  nghi. Đối 

với hai pháp Nguyện và Hạnh vẫn còn có chấp trước hai thứ đối đãi như thế, 

chẳng thể dung hội quán thông đến nỗi đối với pháp viên dung vô ngại, sanh 

khởi  nhiều  chướng  ngại,  để  rồi  ánh  trăng  viên  mãn  muôn  hào  quang  chiếu 

khắp của ba  vị đại sư Triệt Ngộ,  Kiên Mật, Ngẫu Ích chỉ  vì  một sợi tơ  nơi 

mắt mình bèn thành phân cách. Tiếc thay! 

Nay  tôi  bảo  người  thật  sự  niệm  Phật  thì  lúc  niệm  Phật  ba  thứ  Tín  - 

Nguyện  -  Hạnh  đều  toàn  thể  đầy  đủ  như con  nhớ  mẹ,  không  hề  có  chuyện 

gián đoạn  và cũng không có ý  niệm  hồ  nghi chẳng tin  và chẳng  mong thấy 

mẹ! Ông nói đến chuyện “cùng vận dụng” hay “vận dụng riêng rẽ”, cho rằng 

“hễ có Nguyện thì nhất tâm chẳng thuần”. Chúng vốn là một, sao lại trên đầu 

chồng  thêm  đầu  rồi  lo  ngại  “chẳng  thể  kiêm”  và  “chẳng  thể  không  kiêm”? 

Xem những gì các hạ đã nói và lời bàn luận của vị Tăng nọ quả thật là chưa 

thể thật sự theo đuổi [Tịnh nghiệp], ấy chính là trước lúc chưa cất bước đã lo 

bàn cảnh tượng khi  về đến  nhà. Vì thế, đối  với  pháp  ngôn  đối trị phân biệt 

của  cổ  nhân  nẩy  sanh  đủ  mọi  phân  biệt.  Thử  hỏi:   “Ngoài  tâm  không  Phật, 

 ngoài  Phật  không  tâm” ,  nếu  chẳng  khẩn  thiết  có  làm  được  như  thế  hay 

chăng?  Không  tín  nguyện  có  làm  được  như  vậy  hay  chăng?  Lời  của  hai  vị 

Triệt  Ngộ  và  Kiên  Mật  tuy  khác  nhau,  nhưng  ý  nghĩa  thật  sự  hỗ  trợ,  hoàn 

thành lẫn nhau. 

Ông nghĩ có chuyện “cùng vận dụng” và “vận dụng riêng rẽ” thì có thể 

nói là thiếu con mắt chọn lựa pháp. Còn lời ngài Ngẫu Ích nói chính là pháp 

dược cho hạng dựa dẫm Tông Môn, niệm tự tánh Di Đà, sanh duy tâm Tịnh 

Độ, và những kẻ chẳng y theo tông chỉ Tịnh Độ để tu, chỉ lấy chuyện “niệm 

đến  nhất tâm bất  loạn” làm cùng cực rốt ráo. Sao lại dẫn chuyện  ngoài cửa 

Tịnh  tông để so sánh  với chuyện chân tu tín  nguyện  đầy đủ đến  nỗi đường 

lối bị lộn xộn! Đây là nói chung trên mặt Lý. 

Nếu luận riêng theo Sự thì sớm tối lúc niệm Phật xong (pháp Thập Niệm 

buổi sáng  thì cũng  niệm Phật  trước, phát  nguyện sau) có thể dùng  bài Tiểu 

Tịnh Độ Văn. Nếu thân tâm rảnh rang nên dùng bài Tân Định Tịnh Độ Văn 

của  Liên Trì đại sư [để  hồi  hướng]. Bài  này  ngôn từ lẫn  nghĩa  lý đều châu 

đáo,  đứng  đầu  cổ  kim.  Nên  biết:  Phát  nguyện  đọc  văn  thì  phải  nương  theo 

văn  để  phát  nguyện,  không  phải  cứ  đọc  văn  hồi  hướng  một  lượt  là  đã  phát 

nguyện đâu  nhé!  Ngoại trừ sáng tối phát  nguyện ra, trong  hết  thảy thời chỉ 

chí thành khẩn thiết niệm Phật là được rồi! 



---o0o--- 

56. Thư gởi cư sĩ Cao Hạc Niên 





Nam Ngũ  Đài Sơn,  một  ngàn ba  trăm  năm  trước đây, Quán Thế  Âm 

Bồ Tát hiện thân tỳ-kheo hàng phục rồng độc ở đó173, đáng gọi là đạo tràng 

cổ. Nơi ấy cũng là chỗ bắt nguồn trung hưng Liên Tông của vị tổ Liên Tông 

thứ tám: Vân Thê Liên Trì đại sư. Thời Gia Tĩnh (1522-1566) nhà Minh, có 

lão  hòa  thượng  Tánh  Thiên  Văn  Lý ẩn  cư  trên  động  Vô  Môn  của  núi  này. 

Sau này, do Ngài vân du đến Hàng Châu, trụ tại Tây Sơn Hoàng Long Am, 

Liên  Trì  đại  sư  ngưỡng  mộ  đạo  phong  của  Ngài,  cùng  với  phu  nhân  họ 

Thang  quy  y  dưới  tòa.  Không  đầy  hai,  ba  năm  sau,  lại  theo  Ngài  xuất  gia. 

Nếu vị này không có đạo đức lỗi lạc, sao có thể khiến cho đại sư là một bậc 

quân tử bác học, văn chương lỗi lạc, chú trọng thực tiễn, đức hạnh sung mãn 

chịu  khuất  thân  dưới  tòa,  thủy  chung  y  chỉ  làm  đệ  tử?  Sau  khi  đại  sư  xuất 

gia, lão nhân lại quay về Quan Trung (Thiểm Tây). Đại sư chí hâm mộ tham 

học rộng khắp nên không thể theo hầu. 

Đạo pháp ở Quan Trung sau thời Càn  Long  ngày càng suy  vi, bậc  hiền 

triết  mất đi, sách vở truyện ký bị thất  lạc, đến  nỗi  lời  hay  hạnh đẹp của  lão 

nhân không được lưu truyền mãi mãi cho hậu thế, đáng cảm thán khôn cùng! 

Nhưng một vị Tăng từ nơi khác lại có thể khiến cho ngài Liên Trì quy y xuất 

gia thì có thể hình dung Ngài là người như thế nào! Chuyện này có thể đọc 

từ bài minh nơi tháp của Liên Trì đại sư trong bộ Vân Thê Pháp Vựng. [Bài 

kệ truyền dòng của] phái này là:  



 Tông phước pháp đức nghĩa, 

  

 Phổ Hiền hạnh nguyện thâm, 

  

 Văn Thù quảng đại trí, 

  

 Thành Đẳng Chánh Giác quả174. 



Đại sư thuộc  hàng chữ Thù, sau đổi  thành chữ Châu. Vào thời  Hồng 

Vũ  (1368-1398),  có  một  vị  cao  tăng,  vua  Hồng  Vũ  (Minh  Thái  Tổ)  triệu 

kiến, rất sủng ái, đặc biệt dùng chén ngọc đựng sữa ban cho Sư uống. Nhân 

đó, Sư làm thơ tạ ơn, có câu:  



 Nhất trản quỳnh tương lai thù vực, 

  

 Cửu trùng ân đức tự thượng phương. 



 (Một chén quỳnh tương từ xứ lạ, 

  

 Phương trên ân đức chín tầng ban)  

Vua Hồng Vũ họ Châu175 liền nghĩ: “Chữ Thù chính là “ngạt châu”176 

(họ Châu  xấu  xa), Sư có  ý  mắng ta”  liền  ra lệnh chém. Chém  rồi,  mới  biết 

Sư không có  ý  mạ  lỵ  vua, nhưng  hối cũng không kịp. Đây  là do sát nghiệp 

đời trước cảm thành, lúc nghiệp lực hiện không thể tự chủ được. Sát nghiệp 

khó tiêu như thế, chẳng kiêng dè ư? Trong các giới của Như Lai đều lấy sát 

giới  làm  đầu,  lòng  từ  bi  sâu  xa  rộng  lớn  đến  cùng  cực  không  gì  hơn  được 

nữa! Nhưng  ngu phu  điên đảo,  mê  hoặc không  biết cảm ân, trái  lại còn phỉ 

báng,  tất  nhiên  từ  kiếp  này  sang  kiếp  khác  giết  hại  lẫn  nhau,  chẳng  đáng 

buồn ư?   



Liên Trì đại sư do nguyên nhân ấy, bỏ bộ Ngạt 歹 trong chữ Thù 殊, 

thay bằng bộ Y衣, nên trở thành chữ Châu 袾177. Thế gian không xem xét, 

thường  viết sai chữ Châu  祩  với bộ  Thị  示, không  hiểu  nghĩa chữ, tâm khí 

thô phù,  nên  mới sai  như vậy, khiến cho cái đạo cẩn thận, tế  nhị, dứt  mầm 

họa, chánh danh thuận ngôn của đại sư bị mai một, tiếc thay! 

Vô  Môn  Động  chính  là  Tương  Tử  Động  ngày  nay,  nhớ  xưa  kia  còn  có 

tên  là  Tương  Tử Động,  khi  lão  nhân  (tức  hòa  thượng  Tánh  Thiên  Văn  Lý) 

ngụ ở đó bèn đổi tên là Vô Môn Động. Khi lão nhân  mất đi, kẻ tăng người 

tục  vô  tri,  không  biết  ý  nghĩa  chữ Vô  Môn,  coi  chuyện  Hàn  Tương  Tử178 

thành tiên mới là kỳ lạ nên vẫn gọi động ấy là Tương Tử Động. Vì sao biết 

vậy?  Nam  Ngũ  Đài  Sơn  không  có  động  lớn  để  ở  được,  cũng  không  có  cái 

động nào tên là Vô Môn cả. Chỉ có Tương Tử Động cao sâu rộng rãi, có thể 

ở được, lại còn khuất sau núi, dưới vách đá treo, lại rất gần dòng suối thánh, 

củi  nước đều thuận tiện. Địa thế  lại còn hướng  về phía Nam179, Đông ấm, 

Hạ mát. Du khách, tiều phu đều chẳng đến đó, thật là chỗ tối thắng để tu tập. 

Từ  thời  Hàm  Phong,  Đồng  Trị  đến  nay,  binh  lửa  liên  miên,  vì  thế  đã  lâu 

không có ai ở. 

Đến đầu triều Quang Tự, các vị Pháp Nhẫn, Dã Khai v.v… chọn ngụ nơi 

này,  đến  nay  trở  thành  đại  lan-nhã.  Đạo  do  người  hoằng,  đất  do  người  mà 

linh,  chẳng  đáng  tin  ư?  Gọi  là  Vô  Môn  vì  Đại  Sĩ  (Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát) 

dùng đạo pháp Phổ Môn độ thoát chúng sanh, lão nhân bắt chước Đại Sĩ nên 

gọi  nơi  mình  ở  là  Vô  Môn,  cũng  lấy  Lăng  Già  Phật  ngữ tâm  làm  tông,  Vô 

Môn  có  nghĩa  là  pháp  môn.  Phải  biết  Vô  Môn  chính  là  Phổ  Môn.  Bởi  lẽ 

pháp nào, chuyện nào nếu mê đều sẽ khởi Hoặc tạo nghiệp, còn ngộ thì đều 

có thể đoạn Hoặc chứng chân. Vì thế, hai mươi lăm vị thánh giả trong kinh 

Lăng Nghiêm đối với lục căn, lục trần, lục thức, thất đại mỗi mỗi đều chứng 

viên thông. Do vậy, không pháp nào không phải là diệu lý Tam Đế180, mà 

cũng không pháp nào chẳng khế hợp bí tạng tam đức. Do tất cả đều là môn 

(cửa vào) nên không cần phải lập riêng một môn, vì thế gọi là Vô Môn. 

Cư sĩ may mắn được ở núi này, rất có thể trước kia đã được pháp nhuận 

của  vị  sư  này  thấm  đến,  hãy  nên  đem  ý  này  trình  bày  rõ  cùng  vị  tăng  chủ 

ngôi chùa tranh để ông ta biết rõ chuyện xưa của bậc cao nhân cũng như biết 

tên gọi chân chánh sâu xa là gì, chẳng nên gọi chốn ấy theo cái danh xuông 

do ngoại đạo truyền lại đến nỗi cái tên chánh đáng trong nhà Phật bị mất đi. 

Nhiếp  Thân  Nham  đỉnh  ngọn  chót  vót,  chớn  chở,  vách  núi  cao  vạn 

nhận181,  lên  tận  chót  núi  nhìn  xuống,  khôn  ngăn  run  rẩy,  sợ  hãi,  thân  tâm 

run sợ, vọng tưởng  tiêu diệt, chánh  niệm tỏ ngời, chính  là  giống  như ý câu 

kinh Lăng Nghiêm:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”. Do thân là tên 

gọi chung, sáu căn là chia ra từng hạng  mục riêng, dùng chung để thâu tóm 

riêng, nên chỗ này chỉ gọi là Nhiếp Thân mà thôi. Sau này, triết nhân mất đi, 

sách  vở  truyện  ký  bị  thất  lạc,  tản  mác,  vô  tri  Tăng  tục  bèn  gọi  sai  là  Xả 

Thân. Sai  lầm truyền  mãi, không ai cải chánh, phỉ báng danh sơn không  gì 

bằng vậy! Nếu có Bồ Tát hiện thân khai sơn, lẽ đâu lại đem cái tên hại đạo 

lầm người để đặt cho ngọn núi ấy? 

Lại  có  gã  dân  ma,  tạo  tác  ma  thuyết,  nói  Quán  Âm  xả  thân  ở  đấy  nên 

mới  thành  đạo  quả  để  lừa  dối  ngu  phu,  ngu  phụ.  Những  lời  nói  vô  căn  cứ 

như thế ở huyện Tề Đông182 (thuộc tỉnh Sơn Đông) làm ô danh Đại Sĩ, làm 

nhục  pháp  đạo,  chuốc  lấy  điều  tà  báng  của  ngoại  đạo,  gợi  lên  những  suy 

nghĩ quỷ quái nơi người ngu, mối hại thật chẳng cạn cợt! Chuyện này cũng 

giống  như ở Phổ Đà, tảng đá Quán  Âm  Thiếu (Quán  Âm  dõi  nhìn) bị  hiểu 

sai thành Quán Âm Khiêu (Quán Âm nhảy)183, cùng một loại ma kiến. Thật 

khiến cho  người ta cảm thấy đáng than, đáng  hận, đáng buồn, đáng thương 

xót! 

Duyên khởi khai sơn của Nam Ngũ Đài Sơn  xưa kia trọn không có căn 

cứ, năm Quang Tự thứ mười một (1885), Quang ở Đại Đảnh, đích thân hầu 

hương  đèn  cho  Đại  Sĩ.  Một  ngày  nọ  xuống  núi,  đến  chùa  Tây  ở  Lưu  Thôn 

(thuộc  về  hạ  viện của Đại Đảnh), thấy  vài tấm bia,  những chuyện  ghi chép 

trên ấy đều không phải là duyên khởi tối sơ. Trong số ấy có một tấm bia bị 

nước và chất bẩn phủ kín giống như một miếng đá. Quang lấy gạch cạo, thì 

ra là tấm bia dựng năm Chí Nguyên thứ bảy (1271) đời Nguyên tường thuật 

duyên  khởi  cổ  nhất.  Nếu  Quang  không  cạo  ra,  biết  đâu  kẻ  vô  tri  tăng  tục 

chẳng dùng tấm bia ấy như một tấm đá thì sự tích linh thiêng cứu khổ chẳng 

thể nghĩ bàn của Đại Sĩ vĩnh viễn bị mai một. Nay  may  mắn đã mất mà lại 

khôi phục được, nên tôi vì cư sĩ trình bày cặn kẽ. Kính chép lại lời ghi trên 

bia để ông giữ xem (phần văn bia được chép vào phần Phụ Lục)  



---o0o--- 

57. Thư hỏi thăm bệnh pháp sư Đế Nhàn 





Hạ tuần tháng Hai, nghe Ngài từ Ôn Châu trở về, thân mắc bệnh ngặt, 

chân tay cử động khó khăn. Đương nhiên, Quang biết Ngài bi tâm sâu nặng, 

muốn  thị  hiện  ngõ  hầu  các  đệ  tử  và  hết  thảy  tứ  chúng  phải  sớm  nỗ  lực  tu 

hành, đừng đợi đến lúc con ma bệnh vào thân sẽ chẳng dễ gì thoát khỏi. Dẫu 

trực tiếp dùng miệng nói còn e chẳng thân thiết, bèn hiện thân để nói. Có thể 

nói  là đại từ bi sâu xa không chi  hơn được nữa! Quang  tự thẹn cả pháp  lẫn 

tài đều khuyết, muốn bắt chước bày tỏ tấm lòng ngu thành nhưng không có 

sức, nên chỉ hỏi qua những người như Căn Kỳ, Căn Nhiên, Căn Vân… Sau 

nghe Phật Hy nói Ngài bệnh đã lành, nhưng chân không thể đi nhiều được. 

Tôi cứ  nghĩ rằng: Đi thì  vẫn đi được,  nhưng khó đi ra  ngoài  mà thôi!  Hôm 

qua, gặp mặt trụ trì Vạn Niên Tự là thầy Liễu Ngộ, hỏi thăm, thầy cho biết: 

“Ăn  cơm,  nói  năng  không  khác  gì  người  bình  thường,  chỉ  có  tay  chân  trọn 

chẳng thể cử động được, muốn ăn uống, tiêu tiểu, nhất nhất phải nhờ người 

khác châu toàn cho!” 

Quang  trộm  nghĩ  tình  hình  bệnh  tật  như  thế  làm  sao  hoằng  pháp  cho 

được, rất có thể khiến cho kẻ  hiểu biết  nông cạn  nói  Phật pháp không  linh. 

Bởi lẽ một vị đại pháp sư giảng kinh nổi danh mấy mươi năm trong thiên hạ, 

thân  mắc  bệnh  ngặt,  cầu  thầy  uống  thuốc  cũng  chẳng  thấy  lành!  Những  gì 

ông  ta hay  nói:  “Y giáo tu trì chuyển được định nghiệp và thuốc  A Già Đà 

 chữa được vạn bệnh”  đều là dối người. Nếu không dối người, vị pháp sư ấy 

hãy nên y giáo chuyển định nghiệp, ông ta tôn sùng Tịnh Độ sao không lấy 

danh  hiệu Di Đà  làm  thuốc  A Già Đà để  uống đi?  Lại  lúc  giảng  giải phẩm 

Phổ Môn Quán Âm Viên Thông không biết bao nhiêu là đạo lý, nào là xưng 

danh cầu cứu Bồ Tát liền đến. Nếu đã như vậy, sao không buông xuống thân 

tâm, dốc hết tánh mạng chí tâm niệm Quán Âm Bồ Tát để cầu thân tâm đều 

được  an  ổn  và  được  đại  giải  thoát,  đạt  được  chân  viên  thông?  Quang  nghĩ 

người đời đa phần nghĩ như thế. 

Nếu như ngài ngưỡng cầu Đại Sĩ rủ lòng từ khiến cho quý thể được khôi 

phục, phước huệ cao rạng thì những kẻ tri kiến nông cạn kia sẽ đoạn sạch hồ 

nghi, tăng trưởng chánh tín, đưa nhau ra khỏi đường tà, vào trong Phật đạo, 

ngõ hầu lợi khắp  mình người không gì chẳng trọn vậy. Ấy quả thật là dùng 

lòng  đại  từ  bi  hiện  thân  thuyết  pháp,  lợi  ích  lớn  lao  thay!  Theo  cuốn  Quán 

Âm  Trì  Nghiệm  Ký  của  Châu  Khắc  Phục184  có  chép  câu  chuyện  bệnh  tật 

gần  giống  như bệnh của Ngài,  nhân  phẩm kẻ ấy kém  xa Ngài  một  trời  một 

vực,  kẻ  ấy  còn  được  Bồ  Tát  gia  bị  khiến  cho  túc  nghiệp  nhanh  chóng  tiêu 

trừ,  cố  tật  lành  ngay!  Huống  chi  Ngài  là  người  bậc  nhất  trong  pháp  môn 

trong  hiện  tại,  pháp  đạo  hưng  suy  tùy  thuộc  vào  sự tồn  vong  của  một  thân 

Ngài. Nếu có thể đem những gì Ngài thường ngày giảng cho người khác về 

phẩm Phổ Môn và toàn bộ tinh thần viên thông của Quán Âm để xưng niệm 

hồng danh, thường chẳng lìa tâm ấy, sẽ được tiêu túc nghiệp lại được an ổn, 

khiến những kẻ trước kia đã sanh lòng gièm báng, chê cười Phật pháp chẳng 

linh đều nương theo quy y tín phụng, chỉ sợ bị tụt hậu! 

Năm  Tân  Tỵ  (1641)  niên  hiệu  Sùng  Trinh  nhà  Minh,  tại  Đồ  Huyện, 

Quan Vu, có một người bại liệt từ Sơn Đông đến, dùng tay thay chân, ăn xin 

ở chợ, thường bị người ta chán ghét. Kẻ liệt tuy bệnh nhưng tánh tình nóng 

nảy, bị chửi mắng liền bất bình, nghe nói ở am Đường Kiều có một vị Tăng 

tu hành tên Thủy Cốc, bèn đến kể lể nỗi niềm khất thực gian nan, thầy Thủy 

Cốc nói: “Nếu ông có thể phát tâm xuất gia, nương theo đại lực từ bi thì có 

thể có người thí cho”. Người liệt thuận theo, bèn xuống tóc, thọ trai giới, dẫu 

ăn xin nhưng không ăn  mặn, dẫu bị nhục mạ vẫn yên lặng chịu đựng. Thầy 

Thủy Cốc lại dạy niệm danh hiệu Quán Thế Âm và trì chú Chuẩn Đề, thọ trì 

hơn hai năm, vào mùa Thu năm Mậu Tý (1648), chợt mộng thấy một bà lão 

kêu:  “Ngươi  đứng  lên,  đứng  lên!”  Người  liệt  nói:  “Tôi  là  người  liệt,  sao 

đứng  lên được?”  Bà  lão dùng tay chỉ  vào hai chân, cảm thấy chân thẳng ra 

không co quắp nữa, sáng ra liền khỏi bệnh liệt, nghiễm nhiên thành một ông 

Tăng hiên ngang, lẫm liệt, lấy hiệu là Bán Nhai, liền có người cúng dường. 

Chuyện này trích từ sách Kỷ Cầu của ông Đường Nghi Chi185. 

Quán  Âm  đại  sĩ  chuyên  lấy  việc  tầm  thanh  cứu  khổ  làm  sự  nghiệp,  từ 

xưa  đến  nay,  người  được  cảm  ứng  lìa  khổ  não  nào  chỉ  phải  trăm  ngàn  vạn 

ức,  những  gì  được  chép  trong  truyện  tích  chỉ  là  đại  lược  thấy  một  hai  kẻ 

trong ức vạn người mà thôi! Lẽ dĩ nhiên, Quang chẳng biết được ý Ngài, cứ 

ước theo thiển kiến của mình mà luận thì: Để thật sự được an lạc, trọn không 

khổ não cũng nên cầu Bồ Tát cứu khổ, nêu gương cho đại chúng vậy! 



---o0o--- 

58. Trả lời thư thầy Hoằng Nhất (thư thứ nhất) 





Tọa  hạ dũng  mãnh, tinh tấn,  làm được điều  người khác khó thể  làm. 

Lại muốn trích máu chép kinh, có thể nói là “trọng pháp, khinh thân, ắt thỏa 

được đại nguyện lớn lao!” Tuy vậy, Quang xin tọa hạ trước hết hãy chuyên 

chú  tu  Niệm  Phật  tam-muội,  đợi  khi  nào  chứng  đắc  rồi  mới  hành  pháp  sự 

này. Nếu thoạt đầu đã  làm  ngay  hạnh  này  e rằng  máu  thiếu, tinh thần kém, 

khó lòng xoay trở. Nhập đạo có nhiều cửa, chỉ do chí hướng của mỗi người, 

trọn  không  có  một  pháp  nhất  định.  Cái  nhất  định  là  Thành,  là  Cung  Kính. 

Hai sự này dẫu chư Phật tột cùng đời vị lai xuất thế cũng chẳng thể thay đổi 

được.  Nhưng  bọn  phàm  phu  sát  đất  chúng  ta  muốn  tiêu  nghiệp  lụy  nhanh 

chóng, mau chứng Vô Sanh lại chẳng dốc sức nơi hai chuyện này thì ví như 

cây không rễ lại muốn xum xuê, chim không cánh lại muốn bay, há có được 

chăng? 

Nay tôi sẽ đem những điều hay - dở của cách thực hiện và lấy sự chứng 

nghiệm của tiền nhân để trình bày đại lược một hai điều, ngõ hầu Ngài tùy ý 

tác  pháp:  Trích  huyết  chép  kinh  có  người  chỉ  dùng  máu  để  chép,  có  người 

pha  thêm  vàng, thêm chất son,  hay  mực.  Chuyện pha  vàng chúng ta không 

đủ sức  làm.  Hám  Sơn đại sư chép  kinh được hoàng thái  hậu cung cấp  giấy 

và vàng. Chép bằng chữ vàng thì phải dùng giấy màu lam mới nổi chữ, giấy 

trắng không hiện rõ. Dù là giấy lam chữ vàng vẫn không rõ bằng giấy trắng 

mực  đen  và  chữ son,  Quang  từng  đã  thấy  qua.  Nếu  trộn  chung  vàng,  mực, 

son v.v… thì chỉ có chút máu để biểu lộ lòng chí thành. 

Như ngài Hám Sơn ở am Diệu Đức, núi Ngũ Đài, rạch lưỡi lấy máu pha 

vàng  chép  kinh  Hoa  Nghiêm.  Ngài  Diệu  Phong  hằng  ngày186  khứa  lưỡi 

trích máu hai phần, một phần hòa son để chép kinh Hoa Nghiêm,  một phần 

dành để soạn nghi thức Mông Sơn Thí Thực, thí cho quỷ thần. Ngài Nam Hồ 

Kỳ thiền sư của Cao Ly thấy cuốn Di Đà Yếu Giải của ngài Ngẫu Ích muốn 

lưu  thông  rộng  rãi,  bèn  khứa  lưỡi  lấy  máu  hòa  mực  chép  Yếu  Giải  để  làm 

bản  mẫu  khắc  in,  ngõ  hầu  sách  này  lưu  thông  trọn  khắp  pháp  giới  đến  tận 

cùng đời vị lai. Cứ viết một chữ lại lạy ba lạy, nhiễu ba vòng, xưng mười hai 

tiếng Phật hiệu, có thể nói là thấy biết siêu quần, tu trì tinh chuyên vậy. 

Ba vị này khứa lưỡi trích máu chẳng làm cách nào khác cả, máu trích ra 

bèn  hòa  ngay  với  vàng,  son,  mực  để  chép  ngay;  quyết  chẳng  phải  là  thuần 

dùng huyết, pha thêm nước vào. Nếu chuyên dùng  máu để viết thì lúc trích 

máu phải để sẵn chén nhỏ để hứng, dùng kim dài tận lực khuấy để loại gân 

máu  ngõ  hầu  máu  chẳng  quánh  ngọn  bút  mới  hòng  tùy  ý  biên  chép.  Nếu 

chẳng  loại  những  sợi  gân  máu  ra,  bút  sẽ  bị  những  sợi  gân  máu  bó  cứng 

chẳng  thể  viết  được.  Xưa  có  người  trích  máu  chép  Hoa  Nghiêm,  gân  máu 

ngày ngày tích lại đem đắp thành tượng Phật, cao hơn một tấc. 

Thêm  nữa,  tánh  của  máu  là  trong  và  nhạt,  dính  giấy  liền  lan  ra,  trọn 

không  thành  nét  bút,  mà  thành  một  đốm  máu.  Giấy  ấy  trước  hết phải dùng 

phèn trắng  xát  lên  mới có thể dùng được. Giấy bôi phèn  xong không thấm, 

đỡ hao máu, trong những tiệm bán giấy lớn có bán loại này, không cần phải 

tự chế. Loại giấy này dành cho người vẽ theo lối tỉ mỉ từng nét bút sử dụng. 

Giấy đã nhúng phèn đặc biệt dầy nặng, lại còn để được lâu. Như giấy vàng 

đã nhuộm phèn bèn cứng chắc, giấy chưa nhuộm thì khô giòn. Cổ nhân trích 

huyết  từ  lưỡi  hoặc  ngón  tay,  hoặc  cánh  tay,  hoặc  trước  ngực  không  nhất 

định.  Nếu  trích  trên  thân  thì  từ  tim  trở  xuống  trọn  chẳng  được  dùng.  Nếu 

dùng  sẽ  mắc  tội  chẳng  cạn!  Không  biết  tọa  hạ  tính  chép  kinh  gì;  nếu  là  bộ 

kinh nhỏ thì máu nơi lưỡi cũng đủ dùng. Nếu là bộ kinh lớn và dùng thuần 

máu  để  chép  e  rằng  máu  nơi  lưỡi  khó  đủ! Phải  dùng  máu  nơi  ngón  tay  và 

cánh tay mới hòng đủ được. Do lưỡi là chót ngọn của tim, nếu lấy máu quá 

nhiều sợ rằng tâm lực bị tổn thương, khó thể tấn tu. 

Quang  thấy  những  người  trích  máu  chép  kinh  gần  đây  đúng  là  tạo 

nghiệp, trọn chẳng cung kính. Mỗi lần trích máu quá nhiều, nhằm tiết Xuân, 

tiết Thu, hai ba ngày sau bèn trở mùi, mùa Hạ chỉ nửa ngày là hôi, cứ dùng 

để chép. Lại có kẻ còn đem máu phơi khô, mỗi lúc chép dùng nước hòa máu 

khô để viết. Lại còn chép nguệch ngoạc, chẳng cung kính mảy may, đúng là 

trò đùa trẻ nít, chẳng phải là dùng máu để biểu lộ chí thành, mà là dùng máu 

chép  kinh  hòng  chuốc  cái  danh  chân  tâm  tu  hành.  Tôi  trộm  nghĩ:  Máu  nơi 

ngón tay, máu nơi lưỡi, mỗi lần chẳng được trích quá nhiều. Nếu ở cánh tay, 

mỗi  lần  trích  máu  có  thể  hứng  chừng  nửa  chén.  Còn  như  máu  đã  hôi  vẫn 

dùng và máu phơi khô nghiền ra dùng thì chẳng bằng lúc ban đầu hòa huyết 

với son làm thành thỏi, phơi khô để dùng, vừa không phí máu, lại chẳng bị 

máu  hôi  làm  ô  uế  kinh,  tiện  lợi  đôi  bề!  Nhưng  thỏi  son  máu  này  không  có 

chất  keo,  sợ  lâu  ngày  son  sẽ  rã  ra,  lúc  trộn  nên  trộn  thêm  Bạch  Cập187  để 

khỏi bị rã. Thêm nữa, nếu sắp trích huyết thì trước đó mấy ngày nên bớt ăn 

muối và những thứ nêm nhiều gia vị. Nếu không kiêng những thứ đó trước 

thì máu sẽ tanh tưởi; nếu kiêng những thứ ấy máu sẽ không có mùi tanh. 



Vả  nữa,  chép  kinh  chẳng  giống  như  viết  bình188  cốt  sao  diễn  đạt 

được  cái  thần,  [viết  bình]  không  cần  phải  tề  chỉnh,  nắn  nót.  Nếu  viết  kinh 

hãy nên như chàng tiến sĩ viết bài văn sách, mỗi một nét bút chẳng được cẩu 

thả,  viết  tắt.  Kiểu  chữ dùng  phải  tuân  theo  thể  loại  chánh  thức.  Nếu  tọa  hạ 

dùng kiểu chữ viết trát thì không thể được! Xưa nay, người ta đa số dùng lối 

Hành Thư, Thảo Thư để viết kinh, Quang trọn chẳng tán thành. Bởi lẽ, thầy 

Khoan  Huệ ở Dương Châu phát tâm chép  kinh  Hoa Nghiêm, đã chép được 

hơn sáu  mươi quyển,  nét bút  luông tuồng. Người biết đẹp - xấu trọn chẳng 

muốn  xem.  Quang  cực  lực  chê  trách,  bảo  mỗi  một  nét  bút,  mỗi  một  vạch 

phải cung, phải kính, lại còn bảo thầy ấy viết bài ký trách lỗi để nêu lỗi mình 

hòng  giãi  bày  cùng  người  đọc.  Ông  ta  nhờ  Quang  viết  giùm,  nên  tôi  chép 

thêm vào trong cuốn Văn Sao dở tệ này. Muốn dùng cách [chép kinh] này để 

đoạn phiền hoặc, liễu sanh tử, độ chúng sanh, thành Phật đạo, há có nên biến 

thành trò đùa ư? 

Trong  thời  đại  này,  người  đàm  huyền  thuyết  diệu  không  thiếu!  Nếu  từ 

đây  mà  kiểm  điểm  thì  lại  càng  thưa  thớt.  Ông  Vưu  gởi  thơ  đến,  lời  lẽ  khá 

khiêm cung, Quang phúc đáp xong, lại gởi thơ cảm tạ, có thể gọi là hạng có 

lòng  tin  sốt  sắng;  tuy  thế  còn  mang  tri  kiến  xã  hội,  chưa  thể  ở  trong  Phật 

pháp lắng lòng thật sự cầu được lợi ích. Vì sao thấy thế? Như nay có người 

đi đường, không biết đường phía trước, muốn hỏi người, còn phải chắp tay. 

Trong hai lá thư gởi đến, phần ký tên, ông Vưu chỉ viết là  “hợp thập”  (chắp 

mười  ngón  tay); vậy  là pháp  liễu sanh tử  chỉ bằng  với  người  đi đường  [hỏi 

đường] thôi ư? Viết thư còn chưa thấy khuất mình, làm sao chịu tự khuất để 

lễ  Tăng  cho  được?  Quang  và  tọa  hạ  là  bạn  tâm  giao,  mà  cũng  là  bạn  tâm 

giao  của  ông  Vưu,  không  phải  là  trách  ông  ta  ngạo  mạn  mà  chỉ  là  thật  sự 

mong ông ta được lợi ích đó thôi! 



---o0o--- 

59. Trả lời thư thầy Hoằng Nhất (thư thứ hai) 





Nhận được thư, dạng chữ khéo, chỉnh, có thể y theo đó để chép kinh. 

Phàm chép kinh  là  muốn chuyển cái tâm  thức phàm phu thành trí  huệ Như 

Lai, giống  như chàng tân tiến sĩ  vào trường thi  trong  đền  vua, phải  nghiêm 

cung, dè dặt, không giải đãi, coi thường chút nào. Làm được như thế ắt mới 

có  thể  biến  cái  tâm  nghiệp  thức  thành  Như  Lai  Tạng,  mới  hòng  đậu  Trạng 

Nguyên  trong  trường  thi  tuyển  Phật.  Người  hiện  thời  chép  kinh,  mặc  tình 

ngoáy bút, không phải là chép kinh mà chỉ là nhờ vào việc này để luyện chữ, 

cũng  như  muốn  lưu  lại  bút  tích  cho  hậu  thế  mà  thôi!  Chép  kinh  như  vậy 

không phải  là  hoàn toàn  vô  ích, bất quá chỉ thành cái  nhân đắc độ trong  vị 

lai, nhưng cái tội khinh nhờn cũng chẳng cạn nhỏ! 

Tọa hạ gởi thư cho Vưu cư sĩ, mấy hôm trước ông ta cũng gởi thư đến, 

ông ta nghĩ Quang là hạng người chỉ muốn được người khác cung kính, nên 

vừa mở đầu thư đã xưng Quang là “sư tôn”, không dùng bốn chữ “Ấn Quang 

pháp sư” nữa! Quang đã trình bày cặn kẽ duyên do. Đầu thư của tọa hạ cũng 

nên dùng hai chữ “Ấn Quang”, chẳng nên quá khiêm hư kẻo trở thành khách 

sáo  như  thế  tục.  Như cổ  nhân  nếu  có  người  ngang  hàng  với  mình  dạy  cho 

mình  một  lời đều  làm  lễ cảm  tạ, ấy  là  lễ  nghi thông thường bất  luận  Tăng, 

tục.  Nay  lễ  giáo  sa  sút,  vì  thế  thường  hay  tập  thành  thói  quen  ngã  mạn,  tự 

đại. Dẫu học một tài, một nghề khéo mà không chịu ở dưới người khác còn 

là chuyện chẳng nên, huống chi học đạo vô thượng Bồ Đề! Đây chính là tấm 

lòng  thành  ngu  muội  dùng  đá  nơi  núi  khác  làm  ngọc  cho  chính  mình  của 

Quang.  Chuyện  trích  máu  chép  kinh  xin  hãy  thư  thả,  trước  hết  hãy  lấy 

chuyện  nhất  tâm  niệm  Phật  làm  trọng,  e  rằng  huyết  hao  thần  suy,  đâm  ra 

thành chướng ngại. Thân có an thì đạo mới tăng tấn. Trong địa vị phàm phu, 

chẳng được  học đòi khổ  hạnh của địa  vị  Pháp  Thân đại sĩ,  như vậy  mới có 

hiệu quả. Hễ được nhất tâm thì pháp nào cũng đều viên dung! 



---o0o--- 

60. Trả lời thư cư sĩ Uông Mộng Tùng 





Hôm qua nhận được thư, phô trọn nỗi lòng. Tuy chưa gặp mặt đã thấu 

lòng nhau. Quang chỉ là  một ông Tăng dở tệ, chẳng có  một  mảy gì tốt đẹp, 

chẳng  qua  những  gì  tôi  nói  ra  chỉ  là  dựa  trên  bổn  phận  của  chính  mình, 

chẳng dám nói chuyện lớn lao vượt quá sức mình, lừa mình, bịp người. Cư sĩ 

Úy Như do thấy ý kiến của tôi phù hợp với mình bèn đem [những thư từ của 

tôi] nhiều lần in ra lưu truyền đến nỗi mùi [thức ăn] thừa cặn chua hôi nhức 

tai  gai  mắt  khắp  mọi  người.  Không  ngờ  các  hạ  chẳng  cho  đó  là  chua  hôi 

đáng  vứt  bỏ,  lại  còn  đề  cao,  khôn  ngăn  người  ta  thẹn  thùng  không  biết  ẩn 

vào đâu! Qua  một  lá thư này, biết được đức  và lỗi của các hạ, chẳng  nề  hà 

Quang vô tri, cứ xin Quang nói cho một vài điều đại lược. 

Chán ghét nhà Nho  mượn kinh truyện thánh hiền để dối đời trộm danh, 

chán kẻ học Phật mượn cớ phổ độ chúng sanh để lừa gạt tiền tài. Ông mang 

ý  chí  mạnh  mẽ  chẳng  ngơi  ấy,  ắt  có  thể  chánh  tâm  thành  ý,  trở  thành  bậc 

chân  Nho,  đoạn  Hoặc  chứng  chân,  thành  người  học  Phật  thật  sự.  Cái  tâm 

chán ghét càng khẩn thiết thì cái tâm tu hành càng đắc lực. Cái tâm tu hành 

càng đắc lực thì lợi ích chứng đắc càng lớn lao. Cái đức ấy quả thật có thể kế 

tục người xưa, mở đường cho hàng hậu lai. Nếu chỉ biết chán nhưng không 

chịu theo đuổi thì chỉ thành chí khí, tiết tháo của một kẻ ngay thẳng yếm thế 

ghét  đời.  Có  thể  nói  là  chẳng  khéo  dùng  lòng  ghét,  đức  trở  thành  lỗi  vậy! 

Dường như các hạ một dạ ôm lòng chán ghét, nay hãy chuyển mình nơi lòng 

chán  ghét  ấy,  hoàn  toàn  biến  khuyết  điểm  thành  đức  thì  với  tâm  pháp  của 

Nho và Phật ắt sẽ nhân đó tự đạt được. 

Dám vì các hạ tính sẵn: Muốn làm một Phật tử chân thật, trước hết phải 

thành  một  nhà  Nho  chân  thật  đã!  Nếu  chẳng  đôn  đốc,  tu  dưỡng  nơi  chánh 

tâm thành ý, khắc kỷ, giữ lễ, trọng lòng kính, giữ lòng thành, hiếu thuận [với 

cha mẹ], yêu thương anh em, bè bạn, cung kính v.v… thì căn cơ chẳng vững, 

làm sao học Phật cho được! Tuyển trung thần từ nơi hiếu tử, lẽ nào kẻ hành 

vi trái nghịch Nho đạo lại có thể gánh vác gia nghiệp của Như Lai, trên tiếp 

nối huệ mạng, dưới hóa độ chúng sanh ư? Phật pháp không gì to lớn chẳng 

bao  hàm,  không  gì  nhỏ  nhặt  chẳng  nêu  lên.  Thế  gian,  xuất  thế  gian  không 

pháp  nào  chẳng  thuộc  phạm  vi  Phật  pháp.  Những  kẻ  nông  nổi  trong  đời 

thường cho xuất gia làm Tăng là trái luân lý, đã chẳng suy nghĩ đến nơi đến 

chốn, trái lại còn hủy báng thêm, như kẻ mắc nghẹn bèn bỏ ăn, tự  mất tánh 

mạng, thật đáng thương xót! 

Nếu có thể mở rộng tầm  mắt, mới hay Phật pháp lưu truyền khắp trong 

nước, ngoài nước, hai ngàn năm qua, đạo pháp thạnh hành, được không biết 

bao  nhiêu  vua  thánh  tôi  hiền,  bậc  kiệt  sĩ  vĩ  nhân  hộ  trì  truyền  bá,  cố  nhiên 

trong ấy phải có cái đạo chân thật mà phàm tình chẳng thể suy lường được! 

Dẫu có  một  hai  nhà Nho  nông cạn chê trách,  hoặc  vua  bạo ác  hủy  diệt, rốt 

cuộc một tay không bịt nổi mặt trời, ngửa mặt nhổ lên trời càng lộ rõ cái lỗi 

thấy nghe kém ít, làm càn, làm bậy của chính họ, chứ rốt cuộc có tổn hại gì 

đến Phật đâu! Lại có kẻ bề ngoài ra vẻ chê trách, bác bỏ, nhưng bên trong lại 

thật sự tu chứng.  Từ đời  Tống trở đi, phàm  những  tay cự phách trong  làng 

Nho  không  ai  chẳng  vậy.  Như  Quang  nói:   “Thành  ý  chánh  tâm  do  vậy  bị 

 khiếm khuyết”  quả thật là lời bàn luận quyết định vậy! 

Các  hạ  túc  căn  sâu  dầy,  nên  từ  trong  lòng  chán  lại  mong  cầu  được  cái 

chân thật, chẳng nề hà cầu tìm cho được lối vào nơi Quang là hạng không ra 

gì. Nhưng cái học của Quang khác nào con muỗi uống nước biển cả, chỉ biết 

no bụng, chẳng suy lường nổi sự sâu rộng của biển. Nếu muốn làm bậc đại 

thông gia, phải từ đường lối chung học Phật mà luận. Khởi Tín Luận, Lăng 

Nghiêm kinh là thiết yếu nhất, nên chuyên chú dụng công nơi chúng để làm 

cái  gốc  tự  lợi,  lợi  người,  thượng  cầu,  hạ  hóa.  Nhưng  đạo  lý  rộng  sâu,  chỉ 

hoàn  toàn  thông  suốt  đã  chẳng  dễ  gì,  huống  gì  là  do  thông  suốt  bèn  tự 

chứng!  Những  kinh  luận  Đại  Thừa  khác  đều  nên  nghiên  cứu,  nhưng  pháp 

môn  vô  lượng,  ắt  phải  lấy  hai  pháp  Thiền  và  Tịnh  làm  gốc.  Như thế  thì  tự 

mình có thể hoằng dương pháp hóa, dẫn dắt lợi lạc chúng sanh. Nếu không 

phải là bậc thiên tư cao tột, thật khó thể đạt được lợi ích lớn lao! 

Nếu  muốn  tùy  phận,  tùy  sức  tu  trì,  liễu  sanh  tử  ngay  trong  đời  này  thì 

nên  chuyên  chú  vào  một  môn  Tịnh  Độ.  Dùng  lòng  tin  chân  thành,  nguyện 

khẩn thiết, niệm Phật cầu sanh Tây Phương, bất luận công phu sâu hay cạn, 

không ai lúc lâm chung không được toại nguyện. Pháp này chính là do Như 

Lai vì chúng sanh đời Mạt không đủ sức đoạn Hoặc, chẳng thể liễu sanh tử 

bèn đặc biệt lập ra một pháp quyết định liễu thoát vậy! Nếu Phật chẳng mở 

ra pháp này thì kẻ không sức đoạn Hoặc đều chẳng có hy vọng gì liễu thoát 

sanh tử! May mắn sao gặp được pháp này, dẫu không phải là kẻ căn cơ lớn 

lao tự đoạn được Hoặc vẫn đới nghiệp vãng sanh mau thoát sanh tử, nào còn 

thiếu  sót,  tiếc  nuối  gì?  Một  pháp  này  thống  nhiếp  hết  thảy,  người  tự  đoạn 

được Hoặc, tự liễu sanh tử, còn nên hồi tâm hướng về mới mau chứng được 

địa vị Phật. Chớ bảo pháp này là pháp thiển cận dành cho hạng ngu phu, ngu 

phụ tu tập, sẽ tự đánh mất lợi ích. Hãy nên xem trong bộ Văn Sao của Quang 

cũng có trình bày đại lược một hai điều, nay không nhắc lại nữa. 

Muốn  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  phải  biết  nhân  hiểu  quả, 

những  gì  thân  làm,  những  gì  tâm  nghĩ  phải  hợp  với  Phật.  Nếu  trái  nghịch 

Phật,  dù  có  niệm  Phật  cũng  khó  vãng  sanh!  Đó  là  vì  đạo  cảm  ứng  chẳng 

tương giao! Nếu có thể sanh lòng hổ thẹn, sợ hãi lớn lao, sửa lỗi như trừ ghẻ 

độc,  lập  chí  như  giữ  bạch  ngọc  thì  vạn  người  không  sót  một  ai,  ai  nấy  đều 

được  vãng  sanh.  Ý  này  trong  bộ  Văn  Sao  của  Quang  và  các  sách  Tịnh  Độ 

đều đã trình bày cặn kẽ nên chẳng cần phải nhiều lời. 

 

---o0o--- 

61. Trả lời thư cư sĩ Trần Huệ Siêu 





Nhận được thư, biết tấm lòng mộ đạo của cư sĩ cực kỳ khẩn thiết, an 

ủi  khôn  cùng!  Nhưng  do  phải  giảo  định  An  Sĩ  Toàn  Thư  và  bận  rộn  nhiều 

việc, chẳng rảnh phúc đáp, nên mới lần chần đến bây giờ. Tâm tham - sân - 

si ai nấy đều có. Nếu biết đấy là bệnh thì thế lực của chúng khó thể lừng lẫy. 

Ví như kẻ giặc vào nhà người ta, nếu chủ nhân coi nó là người nhà thì toàn 

bộ những thứ quý báu trong nhà đều bị nó lấy trộm hết sạch. Nếu biết nó là 

giặc, chẳng cho nó lưu lại trong nhà mình một khắc, phải đuổi nó đi xa cho 

khuất mắt, ngõ hầu của cải chẳng bị mất mát, chủ nhân mới yên dạ. Cổ đức 

nói:  “Chẳng sợ niệm khởi, chỉ sợ biết chậm”.  Tham - sân - si vừa khởi nhận 

biết liền thì ngay lúc ấy chúng sẽ bị tiêu diệt. Nếu coi tham - sân - si là chủ 

nhân chánh thức của nhà mình thì cũng như nhận giặc làm con, của cải quý 

báu trong nhà ắt phải tiêu tán! 

Lúc  niệm  Phật chẳng thể khẩn thiết  là  vì  không biết Sa  Bà  là khổ, Cực 

Lạc là vui vậy! Nếu nghĩ đến thân người khó được, khó sanh vào chính giữa 

đất  nước,  Phật  pháp  khó  gặp  gỡ,  pháp  môn  Tịnh  Độ  lại  càng  khó  gặp  gỡ. 

Nếu  không  nhất  tâm  niệm  Phật,  một  khi  hơi  thở  không  hít  vào  được,  chắc 

chắn sẽ theo ác  nghiệp  nặng  nề  nhất trong đời  này  hay đời trước đọa trong 

tam đồ ác đạo, chịu khổ bao kiếp dài lâu, trọn không có ngày thoát ra. Như 

vậy chính là  “nghĩ địa ngục khổ, phát tâm Bồ Đề”.  Bồ Đề tâm là tâm địa lợi 

mình, lợi người. Tâm ấy vừa phát ra giống đồ vật nhiễm điện, như thuốc pha 

thêm lưu huỳnh, sức chúng rất lớn, lại rất mau chóng. Điều này tiêu nghiệp 

chướng, tăng phước huệ; không phước đức, thiện căn bình thường nào có thể 

sánh ví cho được! Bị cảnh giới xoay chuyển là do sức tu dưỡng (tháo trì) còn 

cạn  nên  hỷ  -  nộ  còn  bị  động,  xấu  -  tốt  hiện  ra  mặt.  “Tháo  trì”  có  nghĩa  là 

hàm dưỡng vậy! Nếu coi trọng chánh niệm thì hết thảy những thứ khác đều 

thành nhẹ. Vì vậy, người thật sự tu hành phải giồi mài trong trần lao, ắt phải 

làm cho phiền não tập khí dần dần tiêu diệt thì mới là công phu thực tại. 



Người tại gia không ở trong chúng, mỗi người niệm Phật, ngồi, đứng, 

đi nhiễu, quỳ đều được cả, nhưng chẳng nên chấp cứng một pháp. Nếu chấp 

chặt một pháp sẽ dễ bị nhọc nhằn, nhưng tâm khó được tương ứng. Hãy nên 

châm chước tùy theo sức lực và công phu của mình để chọn hạnh thích hợp. 

Nếu  hành  theo  cách  thông  thường  thì  trước  hết  nên  đi  nhiễu,  rồi  ngồi,  rồi 

quỳ. Đi nhiễu hay quỳ cảm thấy nhọc nhằn thì hãy nên ngồi niệm. Nếu ngồi 

niệm  mà  thấy  hôn  trầm  thì  hãy  nên  nhiễu  niệm,  hoặc  đứng  niệm.  Hết  hôn 

trầm  lại  ngồi  niệm.  Nên  dựa  theo  giờ,  chẳng  nên  lần  chuỗi  vì  lần  chuỗi  sẽ 

khó dưỡng tâm. 

An Sĩ Toàn Thư quả thật là hướng dẫn tốt lành tối thắng trong đời  mạt. 

Cư sĩ Vưu Tích Âm cực lực muốn cho sách này được lưu truyền toàn quốc 

ngõ hầu mọi người đều mở rộng tầm mắt, nhờ đấy vãn hồi thế đạo nhân tâm, 

ngừng  dứt  thiên  tai  nhân  họa.  Nay  đã  quyên  được  hơn  một  vạn  bộ,  nhưng 

vẫn  còn  khó  thể  rộng  lưu  truyền.  Nay  gởi  một  bản  thông  cáo  và  một  trang 

biện pháp, mong các hạ đọc xong, tùy phần tùy sức giúp đỡ, tùy duyên, tùy 

cơ  khuyên  lơn.  Không  đủ  sức  bỏ  tiền  của  thì  dùng  lời  lẽ  khen  ngợi  khiến 

người  ta  phát  tâm,  cũng  là  công  đức!  Cốt  sao  bọn  mê  muội  nghe  tiếng 

chuông ban mai tỉnh giấc mộng, lũ tham ái thấy nhân quả lòng run sợ! Nếu 

chuyển  được  lòng  người  thiên  tai  sẽ  tự  tiêu.  Đây  thuộc  về  cái  đạo  “nguồn 

trong,  gốc  chánh”,  tuy  là  pháp  thiển  cận  thuộc  Thế  Đế,  nhưng  đạt  được 

phương  tiện  tối  thắng  của  pháp  xuất  thế  sâu  xa  không  thể  suy  lường.  Với 

những ai tri giao hãy nên khuyến phát. Với người không tin chớ có khuyên 

ép.  Bởi  điều  này  thuộc  về  kết  thiện  duyên,  nếu  miễn  cưỡng  bèn  xen  tạp 

phiền não, dẫu có công lao nhỏ nhoi, nhưng quả thật là lỗi lầm lớn, chưa thể 

đạt được lợi ích lớn lao, trở ngại cái tâm tự lợi, lợi tha. 

 

---o0o--- 

62. Trả lời thư ông Ly Ẩn Tẩu 

 





Ngày hôm qua từ chỗ Hải Thi Đạo Nhân189 ở Gia Hưng chuyển thư 

các hạ tới, biết ngài dốc sức nơi Đạo học (tu tiên) đã lâu, có sở đắc sâu xa, 

nay lại muốn hỏi đến ngọn ngành pháp môn Tịnh Độ thành thỉ thành chung 

trong Phật pháp, có thể nói là đời trước từng gieo thiện căn sâu dầy nơi Phật 

pháp,  không  chấp  vào  kiến  giải  hẹp  hòi  của  Hà  Bá190,  muốn  biết  những 

điều trọng yếu nơi biển pháp vậy. Ngài đã biết Hải Thi đạo nhân, sao không 

hỏi  ông  ta,  lại  bỏ  bậc  cao  minh  tìm  người  hèn  tệ,  đến  nỗi  phụ  lòng  mong 

mỏi.  Ông  Hải  Thi  thông  suốt  cả  Tông  lẫn  Giáo,  Thiền  -  Tịnh  song  tu,  quả 

thật  là thuyền đại  nguyện trong biển sanh tử;  nhưng do khiêm tốn quá  mức 

nên lấy tên là Thi (xác chết). Nếu trong biển sanh tử gặp được cái xác ấy bảo 

đảm mau lên được bờ kia, về nhà ngồi yên vậy. Còn Quang là một ông Tăng 

tầm thường chỉ biết đến cơm cháo, trong pháp môn chẳng biết được chuyện 

gì. Ngài đã lầm hỏi đến nên chẳng ngại vì ngài trừ bớt đôi chút nghi nan mà 

thôi! 

Trộm nghĩ cội nguồn Thích, Đạo vốn không hai, nhưng nhánh nhóc, chi 

phái quả thật khác xa một trời, một vực. Phật giáo dạy người trước hết phải 

tu  Tứ  Niệm  Xứ  Quán:  quán  thân  bất  tịnh,  quán  thọ  là  khổ,  quán  tâm  vô 

thường, quán pháp vô ngã. Đã biết thân, thọ, tâm, pháp đều  là  huyễn  vọng, 

khổ,  không,  vô  thường,  vô  ngã,  bất  tịnh  thì  diệu  tánh  Chân  Như  tự  có  thể 

hiển lộ. Đạo giáo nguyên sơ chánh truyền cũng chẳng coi trọng việc “luyện 

đan, vận khí, chỉ cầu trường sanh bất tử”; hậu thế hễ tu theo Đạo giáo không 

một ai chẳng coi chuyện đó là chánh tông. Phật giáo không gì lớn lao chẳng 

bao gồm, không gì nhỏ nhặt chẳng nêu lên, chẳng những phát huy trọn vẹn 

cái đạo thân tâm  tánh  mạng không còn sót,  mà  ngay cả  những sự  nhỏ  nhặt 

thuộc Thế Đế như Hiếu, Đễ, Trung, Tín, Lễ, Nghĩa, Liêm, Sỉ v.v…không bỏ 

sót mảy may điều thiện nào. Chỉ có những chuyện luyện đan, vận khí v.v… 

là tuyệt đối không nhắc đến một chữ, lại còn ngăn cấm nghiêm nhặt. Bởi lẽ 

một  đằng  biết  thân  tâm  là  huyễn  vọng,  một  đằng  lại  khư  khư  thân  tâm  là 

chân  thật.  Cái  tâm  vừa  nói  đó  chính  là  cái  tâm  sanh  diệt  tùy  duyên,  không 

phải  là  chân  tâm  vốn  có.  Một  pháp  luyện  đan  không  phải  là  vô  ích,  nhưng 

chỉ có thể kéo dài tuổi thọ, tột bậc là thành tiên sanh lên trời. Nếu bảo là liễu 

sanh thoát tử khác gì lời nói trong mộng! 

Các hạ đã biết kiếp tiên có số, Phật thọ vô lượng, thì ngay trong lúc cao 

niên này đúng là lúc nên tu pháp môn Niệm Phật, chuyên tinh dốc sức, còn 

các pháp Thiền, Giáo khác  hãy  nên  giản  lược. Bởi  lẽ các pháp ấy rộng  lớn 

sâu  xa,  chẳng  dễ  nghiên  cứu  đến  cùng  tột.  Dẫu  cho  đạt  đến  chỗ  cùng  cực, 

vẫn phải nên quy hướng, đề cao pháp môn Tịnh Độ mới hòng rốt ráo thành 

tựu  được.  Phàm  với  kinh  luận  Tịnh  Độ  hãy  nên  gấp  gáp  nghiên  cứu  đến 

cùng, y giáo phụng hành, chẳng nên vì mình không hiểu bèn sanh chút niệm 

nghi tâm. Ngửa tin lời thành thật của Phật, Tổ, sanh lòng tin phát nguyện trì 

danh  hiệu  Phật,  sẽ  tự  được  Phật  từ  lực  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Hễ  được  vãng 

sanh bèn sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, hầu cận Di Đà dài lâu, 

theo  gót  hải chúng, rồi sẽ chứng  ngộ triệt  để Vô Sanh,  mau đạt  lên  Bổ Xứ. 

Nhìn  lại  những  chuyện  thành  tiên  bị  Thiên  Đế  cai  quản,  cách  xa  một  trời, 

một vực! 

Những  lời  các  hạ  dẫn  từ  Mộng  Đông  Ngữ  Lục  và  lời  ông  Bành  Thiệu 

Thăng  tựa  hồ  đều  đã  bị  bọn  luyện  đan  sao  chép  sửa  đổi  xằng  bậy,  không 

phải là những lời trích từ tác phẩm gốc. Bởi lẽ, trong số những người luyện 

đan cũng có kẻ coi tịnh tọa là tham Thiền nên nói  “niệm Phật và tham Thiền 

 giống nhau, hơi khác một chút với pháp Đạo giáo”.   Câu “hơi khác một chút 

 với  pháp  Đạo  Giáo”   là  do  bọn  luyện  đan  thêm  vào.  Bỏ  câu  ấy  ra,  những 

đoạn  văn  trước  và  sau  đó  tuy  ý  nghĩa  không  sai  lầm  lớn,  nhưng  cũng  lủng 

củng, mập mờ. Mộng Đông Ngữ Lục trọn chẳng có đoạn văn ấy. Bọn họ sao 

lục  lấy  ý  nghĩa ấy, nhưng quả thật chẳng  hiểu  duyên do,  nhưng  vẫn cứ sao 

lục. Nay tôi cũng không cần phải biện luận cặn kẽ, mong ngài hãy lắng lòng 

xem Mộng Đông Ngữ Lục ắt sẽ tự biết. 

Còn như lời cư sĩ Bành Nhị Lâm đã dẫn cũng giống như trên, sai lạc quá 

mức! Như nói:  “A Di Đà Phật bốn chữ dễ niệm, chỉ cần niệm niệm tiếp nối 

 nhất tâm bất loạn thì nhất khí mới có thể tuần hoàn, tinh - khí - thần ngưng 

 tụ một chỗ, lâu ngày sẽ thành xá-lợi tử, lại lâu hơn nữa bèn kết thành Bồ Đề 

 châu, bèn thành Phật!”  Lời này biến pháp Niệm Phật thành pháp luyện đan, 

tuyệt  đối  Nhị  Lâm  chẳng  nói  như  vậy!  Chánh  nhãn  chưa  mở,  kéo  chánh 

thành  tà,  chuyện  như  vậy  nhiều  lắm.  Huệ  Mạng  Kinh,  Tiên  Phật  Hiệp 

Tông191  những  thứ  như  vậy  càng  tệ  hơn  nữa:  Dẫn  lời  người  nhưng  chẳng 

hiểu ý nghĩa, sửa đổi, cắt xén xằng bậy để chứng minh pháp của mình. Cái 

tội miệt thị lý, vu báng người, dối đời lầm người chẳng thể dùng lời lẽ, bút 

mực  kể  hết  được!  Tham  cầu  hư  danh  nhất  thời,  chẳng  sợ  họa  thật  sự  bao 

kiếp dài lâu, Như Lai gọi người như vậy là “kẻ đáng thương xót!” 

Còn  cái  pháp  hồi  quang  phản  chiếu  như ông  nói  đó  dẫu  không  gây  trở 

ngại  lớn,  hai  mắt  nhìn  vào  đầu  ngón  tay  chính  là  “nhìn  vào  chót  mũi”  bị 

ngoa  truyền.  Có  thể  cách  này  do  cư  sĩ  Nhị  Lâm  lập  ra,  tuy  cũng  có  ích, 

nhưng  chắp  tay  một  lúc  lâu  thật  rất  tốn  sức,  chẳng  an  lạc  tự  tại  bằng  nhìn 

xuống ánh sáng trắng nơi chót mũi, thân lẫn tâm đều thảnh thơi. Do sơ tâm 

tập định, niệm khó thể quy nhất. Nếu có thể thường quán chót mũi thì tâm sẽ 

chẳng  vọng  động  rong  ruổi  bên  ngoài.  Cách  này  thuộc  về  pháp  quán  thiển 

cận ban đầu. Mộng Đông Ngữ Lục do cư sĩ Tiền Y Am trích lấy những câu 

nói chuyên dạy về Tịnh Độ từ Mộng Đông Di Tập đem lưu truyền ở phương 

Nam để thỏa lòng những ai mong đợi đã lâu nhưng không có duyên hội ngộ. 

Toàn tập ở Bắc Kinh thì có, nhưng phương Nam chỉ có lược bản của Tiền Y 

Am. Cuốn sách này từ ngữ, nghĩa lý tinh diệu, là trước tác bậc nhất sau thời 

các  vị  Ngẫu  Ích,  Tỉnh  Am.  Nếu  có  thể  thấu  triệt  cuốn  sách  này,  tin  tưởng 

chắc  chắn  không  nghi,  Quang  dám  bảo  đám  búp  sen  của  các  hạ  sẽ  nở  tươi 

trong ao quý, lâm chung gởi thân nơi đó, làm khách quý nơi Tịnh Độ. 

Di Đà Yếu Giải là bản chú giải mầu nhiệm từ khi có kinh này đến nay, 

quả  thật  là  chỉ  nam  cho  người  tu  Tịnh  nghiệp.  Cuốn  này  được  chép  làm 

quyển đầu trong bộ Tịnh Độ Thập Yếu. Tịnh Độ Thập Yếu là do đại sư trích 

lấy  những  trước  thuật  Tịnh  Độ  khế  lý  khế  cơ  nhất  hợp  thành  bộ  này,  tổng 

cộng gồm mười cuốn, nên gọi là Thập Yếu. Do Yếu Giải chú thích kinh nên 

được xếp đầu tiên để tỏ ý tôn trọng kinh. 



Như  nói  đến  Xá  Lợi  thì  đó  là  tiếng  Phạn,  Hán  dịch  là  Thân  Cốt 

(xương  nơi thân),  hoặc  Linh Cốt (xương thiêng), do Giới - Định  - Huệ của 

người  tu  đạt  được,  chứ  không  phải  do  luyện  Tinh  -  Khí  -  Thần  hợp  thành. 

Đây chỉ  là biểu thị tâm  hợp  với đạo, tâm  hợp  với Phật, chẳng phải riêng  gì 

chết rồi đem thiêu, thịt, xương, tóc trên thân biến thành xá-lợi. Xưa có vị cao 

tăng  tắm  gội  bèn  được  xá-lợi.  Lại  còn  Tuyết  Nham  Khâm  thiền  sư192  cạo 

đầu, tóc rớt  xuống  biến thành  một chuỗi  xá-lợi.  Lại có  người chí  tâm  niệm 

Phật, trong miệng có xá-lợi. Lại có người khắc bản Long Thư Tịnh Độ Văn, 

từ  trong  ván  in  hiện  ra  xá-lợi.  Lại  có  người  thêu  hình  Phật,  thêu  kinh,  kim 

đâm xuống bèn được xá-lợi. Lại có người chết đem thiêu xá-lợi vô số, môn 

nhân ai nấy đều có. Có một người đi xa chưa về, lúc về, cúng tế trước tượng, 

cảm  khái  đau  buồn,  bèn  được  xá-lợi  ngay  trước  tượng.  Ngày  thiêu  hóa 

Trường Khánh Nhàn thiền sư trời nổi cơn gió lớn, khói bay xa ba bốn mươi 

dặm.  Chỗ  nào  khói  lan  tới  đều  có  xá-lợi,  nhặt  gom  lại  được  hơn  bốn 

thạch193. 

Nên  biết  xá-lợi  do  đạo  lực  tạo  thành,  kẻ  luyện  đan  không  biết  căn  do, 

đoán bừa  là do  Tinh  - Khí - Thần  luyện thành,  vì  những kẻ  luyện đan thấy 

danh tướng trong nhà Phật, chẳng xét đến nguồn gốc chỉ chấp vào hình tích. 

Vì thế, đem những chuyện thuộc lãnh vực luyện đan của mình ghép bừa vào. 

Đắc Bồ Đề đạo là thành Phật, chứ chưa hề nghe nói luyện Tinh - Khí - Thần 

trước hết thành xá-lợi tử, sau đó thành Bồ Đề châu là thành Phật! Kẻ luyện 

đan khư khư gìn  giữ sắc thân, cho  là  giữ  đến  mức cùng cực sẽ thành Phật. 

Lấy đó làm chứng, người mắt sáng trông thấy chẳng bõ một trận cười. Nhà 

luyện đan nói đến tánh, nói đến mạng đều là những điều biện luận dựa trên 

sắc thân, lại nói ngược Phật pháp chỉ biết tu tánh, không biết tu mạng, không 

biết  những  điều  họ  đang  theo  đuổi  đều  là  những  điều  bị  Phật  giáo  phá  trừ. 

Quán Tứ Niệm Xứ sẽ tự biết rõ. 

Huệ  Mạng  Kinh  là  do  gã  ma  dân  Liễu  Hoa  Dương  soạn  vào  đầu  đời 

Thanh.  Gã  xuất  gia  làm  Tăng,  nhưng  chủng  tánh  tà  vạy,  vì  thế  gã  dùng 

những điều trích dẫn kinh Phật nhất nhất được hiểu theo ý nghĩ sai lầm của 

chính  gã  để  chứng  minh  pháp  luyện  đan.  Chỗ  nào  bất  tiện  bèn  sửa  đổi  câu 

chữ, lại còn tự chú thích, ý mong người khác coi mình là cao nhân bậc nhất 

từ  xưa  tới  nay.  Những  kẻ  vô  tri  vô  thức  bèn  khắc  in,  truyền  dạy  riêng  cho 

nhau, chỉ sợ người mắt sáng biết đến thì họa ương chẳng nhỏ. Phàm ai xem 

những loại sách ấy đều là hạng tà - chánh chẳng phân. Nếu người có đủ mắt 

xem đến sẽ quăng ngay vào lửa mạnh, để khỏi làm hại chánh nhãn của thiên 

hạ hậu thế. Sách Tiên Phật Hiệp Tông vu báng Phật pháp so với Huệ Mạng 

Kinh còn tệ hơn nữa. Phàm muốn luyện đan thì lấy ngôn luận của chính các 

nhà luyện đan để đề xướng, hướng dẫn thì được, sao lại biến chánh thành tà, 

bày kế bịt tai trộm linh194? Dẫn lời người nhưng chẳng dựa theo nghĩa của 

người, đã mộ cái danh nhưng lại ghét cái thật, há chẳng mất trí thành cuồng, 

cầu thăng  hóa đọa ư? Những chuyện  này  vốn chẳng đáng  nhắc đến, sao lại 

còn  bày  tỏ  cặn  kẽ?  Chỉ  vì  các  hạ  chưa  biết  cội  nguồn  của  đây  và  kia  (tức 

Phật  và Đạo  giáo) tuy đồng,  nhưng  những gì phát sanh từ bên kia, bên đây 

lại khác. Nếu chẳng phân biện, vẫn cho phép luyện đan là đủ195, chẳng thể 

như  Trang  Phục  Chân196  bỏ  ngay  đạo  kia,  chọn  lấy  pháp  này;  há  Quang 

chẳng  nên biện  luận kỹ  hay sao?  Thật sợ rằng  nếu chỉ  nói  hàm  hồ sẽ khiến 

cho các hạ đối với cả hai môn đều chẳng được lợi ích. 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  trong  kiếp  xa  xưa,  thành  Phật  đã  lâu,  hiệu  là 

Chánh  Pháp  Minh.  Nhưng  do  tâm  từ  bi  thiết  tha  nên  tuy  an  trụ  trong  cõi 

Thường Tịch Quang lại thùy tích trong ba cõi Thật Báo, Phương Tiện, Đồng 

Cư.  Tuy  thường  hiện  thân  Phật,  nhưng  lại  còn  hiện  đủ  mọi  thân  Bồ  Tát, 

Duyên  Giác,  Thanh  Văn  và  thân  trong  sáu  đường  trời  người  lục  đạo,  tuy 

thường hầu Di Đà, nhưng lại hiện sắc thân trong khắp mười phương vô tận 

pháp  giới,  có  thể  nói  là  “chỉ  có  lợi  ích,  không  ai  không  ngưỡng  mộ,  sùng 

kính”.  Nên  dùng  thân  nào  để  độ  bèn  hiện  thân  ấy  để  thuyết  pháp.  Phổ  Đà 

Sơn là chỗ Bồ Tát ứng tích, muốn cho chúng sanh có chỗ gởi tấm lòng thành 

nên  bèn  thị  hiện  tại  núi  này,  nào  phải  Bồ  Tát  chỉ  ở  Phổ  Đà,  không  ở  nơi 

khác! 

Một  vầng  trăng  vằng  vặc  giữa  trời,  vạn  con  sông  đều  hiện  bóng,  dẫu 

nước  nhỏ  như  một  chước197,  một  giọt  thảy  đều  hiện  trọn  vẹn  bóng  trăng. 

Nếu  nước  vừa  đục  vừa  xao  động,  bóng  trăng  chẳng  thể  phân  minh.  Tâm 

chúng  sanh  như  nước,  nếu  nhất  tâm  chuyên  niệm  Bồ  Tát  thì  Bồ  Tát  liền 

ngay trong lúc niệm ấy bèn khiến cho được lợi ích hiển hiện hoặc thầm kín. 

Nếu  tâm  không  chí  thành,  không  chuyên  nhất,  ắt  khó  được  cứu  hộ.  Nghĩa 

này  rất  sâu,  hãy  xem  trong  Ấn  Quang  Văn  Sao  bài  tựa  Thạch  Ấn  Phổ  Đà 

Sơn Chí sẽ tự biết. Ngài có tên là Quán Thế Âm, là vì lúc tu nhân Bồ Tát do 

quán  tánh  Nghe  chứng  được  viên  thông,  lúc  đắc  quả  do  quán  sát  âm  thanh 

xưng danh của chúng sanh để ban bố sự cứu hộ nên có tên là Quán Thế Âm. 

Phổ Môn là đạo Bồ Tát lớn lao không ngằn, tùy thuận khắp mọi căn tánh 

của  chúng  sanh,  khiến  cho  ai  nấy  đều  theo  đường  về  nhà,  chẳng  lập  riêng 

một  môn.  Như  trong  đời  có  ngàn  căn  bệnh  nên  thuốc  có  vạn  phẩm,  chẳng 

chấp  nhất  định  một  pháp  nào,  tùy  theo  con  người  mê  chỗ  nào  và  chỗ  nào 

người ấy dễ ngộ, liền chỉ điểm cho. Như nơi sáu căn, sáu trần, sáu thức, bảy 

đại, mỗi mỗi đều có thể chứng viên thông. Do vậy, pháp gì, chuyện gì cũng 

đều là cửa để thoát sanh tử thành Chánh Giác, nên gọi là Phổ Môn. Nếu Bồ 

Tát chỉ ở tại Nam Hải thì chẳng đáng gọi là Phổ vậy! Đối với sự lý chẳng thể 

nghĩ bàn của Phật, Bồ Tát, các hạ đã chẳng dốc lòng suy xét; vì thế, đối với 

những sự thiển cận này đều mê muội không rõ. 

Những  điều  vừa  nói  chính  là  vì  các  hạ  hỏi  nên  mới  bàn,  chứ  quả  thật 

chưa  phải  là  chuyện  để  các  hạ  rốt  ráo  được  lợi  ích  nơi  pháp  môn  Tịnh  Độ 

vậy.  Nếu  muốn  trình  bày  cặn  kẽ,  quá  tốn  bút  mực,  xin  hãy  đọc  Vô  Lượng 

Thọ  kinh,  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  kinh,  Tịnh  Độ  Thập  Yếu,  Tịnh  Độ 

Thánh Hiền Lục, Triệt Ngộ Ngữ Lục. Xem rồi sẽ tự biết phải tu như thế nào, 

chứng như thế nào. Vả nữa, cư sĩ Từ Úy Như gom góp những thư từ trao đổi 

của Ấn Quang hai lần đem in ở kinh đô, đặt tên là Ấn Quang Pháp Sư Văn 

Sao, hai bản, đã gởi đi hết. Mùa Xuân năm nay lại nhờ Thương Vụ Ấn Thư 

Quán tái bản và giữ lại bản lưu; nhưng nhà in nói chi nhánh các nơi của họ 

sẽ phân phối  giùm, đến nay còn chưa ra sách, có lẽ  vào cuối  năm sang đầu 

Xuân sẽ in xong, mong hãy thỉnh về đọc. Tuy không phát huy lớn lao, nhưng 

hơi  có  chút  lợi  ích  nhỏ  nhoi  cho  kẻ  sơ  cơ. Vì  thế,  Từ  Úy  Như  mới  đem  in 

nhiều  lần,  ngõ  hầu  được  lưu  truyền  rộng  rãi.  Xem  đến  thì  giới  hạn  giữa 

Thiền  và Tịnh sẽ phân  minh,  lợi  ích  lớn  - nhỏ  giữa  Tự  Lực  và  Phật  Lực rõ 

ràng  như  xem  ngọn  lửa.  Chẳng  đến  nỗi  tự  mình  muốn  liễu  sanh  tử  nhưng 

không  biết  đường  nẻo,  trong  hết  thảy  pháp,  thấy  pháp  nào  cũng  viên  diệu 

nhưng chẳng đến nỗi theo đuổi pháp không thích hợp vậy! 



---o0o--- 

63. Trả lời thư cư sĩ Vưu Hoằng Như 





Các hạ túc căn sâu dầy, tâm mộ đạo tha thiết, lại là bạn thân thiết với 

đại sư Hoằng Nhất, nay muốn buộc Quang làm pháp khế198 trong hội Liên 

Trì, khôn  ngăn  vui sướng,  nhưng do  nhân duyên  phơi kinh  nên chẳng rảnh 

rỗi  để  trả  lời  ngay,  thiếu  sót  quá!  Quang  tuổi  nhỏ  thiếu  học  vấn,  đến  già 

không  biết  gì.  Hai  ba  năm  gần  đây,  thường  có  những  người  lầm  nghe  lời 

người  khác,  hỏi  đến,  chỉ  đem  những  gì  mình  biết  được,  mình  làm  được  ra 

đáp. Còn như những nghĩa lý tinh vi trong Phật pháp, thật chứng nơi Thiền 

Định,  Quang  không  biết  được,  cũng  chẳng  dám  không  biết  coi  như  biết, 

vọng  động  bàn  luận.  Sư Hoằng  Nhất  bác  học  đa  văn,  còn  Quang  hèn  kém, 

nhưng  giữ tấm  lòng khá chân thật, chuyện tu  hành đương  nhiên  y theo bổn 

phận  của  kẻ  kém  hèn,  nên  châu  toàn  cho  nhau,  quả  thật  chẳng  dám  chạm 

mặt. Nay Sư phát tâm bế quan, cự tuyệt hết thảy, ắt sẽ tự chứng Niệm Phật 

tam-muội  hòng  giúp  hết  thảy  kẻ  hữu  duyên,  khôn  ngăn  mong  mỏi.  Người 

đời  nay  nghiên  cứu  Phật  pháp,  đa  số  muốn  thành  một  bậc  đại  thông  gia, 

mong  đối  trước  hết  thảy  đại  chúng  thanh  đàm  cao  luận,  khiến  cho  người 

khác  nể  phục,  ít  ai  vì  liễu  sanh  tử  mà  chuyên  học  Phật  pháp.  Nếu  các  hạ 

muốn thành một người bậc nhất thì tri kiến của Quang trọn chẳng thể đưa lại 

lợi ích kém cỏi nào, hãy nên cầu học với bậc đại thông gia trong giới Tăng 

tục đương thời mới hòng chẳng uổng lòng kỳ vọng. Còn nếu muốn trong cõi 

tục  tu  chân,  dùng  quang  âm  hữu  hạn  để  kiêm  lo  liệu  chuyện  đời,  lại  mong 

ngay trong đời này nhất định liễu sanh tử thì Quang chẳng ngại đem những 

gì mình nghe được từ cổ nhân thuật lại cùng các hạ. 



Ngài  Mộng  Đông  nói:   “Thật  vì  sanh  tử,  phát  Bồ  Đề  tâm,  dùng  tín 

 nguyện  sâu  trì  danh  hiệu  Phật”.   Mười  sáu  chữ  này  là  đại  cương  tông  của 

pháp  môn  Niệm  Phật.  Đoạn  khai  thị  này  tinh  vi,  khẩn  thiết  đến  cùng  cực, 

hãy nên đọc kỹ. Mộng Đông Ngữ Lục từ ngữ lẫn lý lẽ đều châu đáo, là kim 

chỉ nam cho Tịnh tông. Nếu muốn tìm cầu cao hơn thì có bộ Di Đà Yếu Giải 

của Ngẫu Ích lão nhân gia, quả thật là người hướng dẫn tốt lành thiên cổ độc 

nhất  vô  nhị.  Nếu có thể chết  lòng  nương theo  hai bộ sách ấy  thì chẳng cần 

phải nghiên cứu hết thảy kinh luận, chỉ thường xem đọc ba kinh Tịnh Độ và 

Thập Yếu, ngửa tin lời thành thật của Phật, Tổ, sanh lòng tin chân thật, phát 

nguyện khẩn thiết, dùng lòng chí thành cung kính trì danh hiệu Phật. Dẫu ở 

trong  nhà  tối  phòng  kín  vẫn  như  đối  trước  Phật,  trời,  khắc  kỷ,  giữ  lễ,  cẩn 

thận,  kiêng  dè,  giữ  lòng  thành,  chẳng  học  đòi  những  phường  thông  nhân 

trong  thế  gian  gần  đây  trọn  chẳng  câu  thúc,  phóng  túng  không  kiêng  dè. 

Quang tuy là sanh tử phàm phu, dám bảo đảm các hạ trong đời này sẽ từ tạ 

Sa Bà, cao dự hải hội, đích thân làm đệ tử Phật Di Đà, làm bạn lành của Đại 

Sĩ. Nhưng đối với pháp Tịnh Độ, nếu chẳng chết sạch cái lòng mong ngóng 

ngấm nghé199, quyết chí tu trì, trọng lòng kính, giữ lòng thành, khắc kỷ, giữ 

lễ, lại toan đem lẽ không chấp trước để làm lá bùa khéo léo che đậy thói coi 

thường,  tán  loạn,  buông  lung  mà  hòng  được  lợi  ích  thì  Quang  do  hiểu  biết 

kém tệ chẳng thể nào hiểu được chuyện ấy! Những điều khác trong bộ Văn 

Sao  dở  tệ  của  Quang  đã  trình  bày  rõ.  Do  vậy,  không  cần  đọc  nhiều,  xem 

kinh  thì  chỉ  có  cung  kính  mới  được  lợi  ích.  Nếu  không  cung  kính,  dẫu  có 

được lợi ích thì chẳng qua cũng chỉ là hiểu ý nghĩa theo mặt chữ, chứ nghiệp 

tiêu trí rạng, triệt ngộ tự tâm, trọn chẳng thể cầu may như thế. Huống chi cái 

lỗi khinh nhờn càng không thể nói được. Đấy là căn bệnh chung của cả thế 

gian, chỉ đành đau đớn khóc lóc thở dài mà thôi! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển Thứ Nhất 

(Phần 3 hết) 

---o0o--- 

 Phần 4 

 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 



64. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ nhất) 



Đã  ở  Hàng  Châu  hãy  nên  lắng  lòng  tu  đạo,  cần  gì  phải  chờ  đến  kỳ  hội 

dâng  hương  lại đến Phổ Đà? Đại Sĩ không cõi  nào chẳng  hiện thân, có chỗ 

nào  lễ bái, cúng dường chẳng tốt? Nếu  nói  vì cốt  ý để  gặp Quang thì cũng 

không  cần  phải  đến.  Bộ  Văn  Sao  được  in  lần  này  có  hơn  chín  mươi  thiên, 

những thứ tầm thường đầy ắp trong bụng Quang đã lôi hết ra cả rồi, há còn 

có  bí  quyết  “miệng  truyền  tâm  nhận”  nào  để  truyền  riêng  cho  ông  nữa  ư? 

Quang học thức nông cạn, không phát huy điều gì lớn lao, nhưng nếu có thể 

hành theo đó, quyết định sẽ có ích không bị tổn hại, quyết định liễu sanh tử 

trong đời này, hầu cận Di Đà sau khi mất. Chỉ e rằng ông coi đó là hèn kém 

thì  nó  trở  thành  hèn  kém  vậy!  Ví  như  đối  với  tượng  Phật  được  làm  bằng 

vàng, gỗ, đất nặn, hay sơn vẽ mà kính trọng như đức Phật thật thì bèn có thể 

thành  Phật.  Coi  những  tượng  ấy  chỉ  là  vàng,  gỗ,  đất  nặn,  sơn  vẽ  thì  chúng 

chỉ  là  vàng,  gỗ,  đất  nặn,  sơn  vẽ  mà  thôi.  Nhưng  khinh  nhờn  vàng,  gỗ,  đất, 

sơn vẽ thì không bị tội khiên gì; nếu khinh nhờn tượng Phật bằng vàng, gỗ, 

đất, sơn vẽ thì tội lỗi sẽ ngập trời. 

Người khéo được lợi ích thì đối với mọi chuyện, không chuyện gì không 

được lợi ích: Quạ kêu, sẻ hót, nước chảy, gió động, không gì chẳng chỉ bày 

Thiên  Chân200  con  người  vốn  sẵn  có  (Thiền  Tông  gọi  là  “ý  của  Tổ Sư  từ 

trời  Tây  sang”),  huống  gì  bộ  Văn  Sao  của  Quang,  văn  tuy  vụng  về,  chất 

phác;  nhưng  những  điều được viết trong  đó bất quá đều  là  tùy  ý tùy cơ  lấy 

những lời đã nói của Phật, Tổ biến thành những lời nói thông dụng mà thôi, 

nào  phải  Quang  tự  bịa  ra  ư?  Quang  chỉ  truyền  dịch  lại  để  người  sơ  cơ  dễ 

hiểu đó thôi! Dẫu là sơ cơ nhưng nếu thực hiện đến cùng cực thì cũng chẳng 

thể  bỏ  những  điều  này  để  tu  điều  gì  khác,  bởi  một  pháp  Tịnh  Độ  là  pháp 

thông trên thấu dưới, chẳng giống như pháp Tiểu Thừa không thích hợp cho 

người Đại Thừa tu tập! 

 

---o0o--- 

65. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ hai) 



Thầy Quang Thuận đến đây cầm theo thư của ông và hạt sen Hạ Bố đưa 

cho  Quang, thuật  những chuyện  như ông  đã trụ tại am thầy ấy  v.v… Trộm 

nghĩ  ông  đã  không  dư dật,  sao  còn  phải  bắt  chước  thói  người  thế  gian  làm 

cái  trò đem  đào  bù  mận?  Ông  và  tôi  quen  biết  nhau  qua  tình  đạo,  hãy  nên 

trực tiếp hành xử theo đạo. Những gì đã gởi đến sẽ dùng để làm phước, cảm 

ơn  lắm.  Lệnh  nghiêm,  lệnh  nhạc  mẫu201  đã  sanh  lòng  tin  tưởng,  hãy  nên 

đem  lợi  ích của Tịnh Độ  khuyên chỉ,  khiến cho tín tâm của  họ từ nhỏ  nhặt 

trở  thành  rõ ràng.  Nếu  như tín  nguyện  chân  thiết,  quyết  định  được  sanh  về 

Tịnh Độ, đấy là hiếu vậy! Cái hiếu thế gian há sánh bằng được ư? Ông còn 

chưa  hiểu  rành  rẽ  cách  tu  Tịnh  Độ,  hãy  nên  lấy  việc  xem  đọc,  nghiên  cứu 

Tịnh Độ làm chánh, nửa ngày học Giải, nửa ngày học Hành, ngõ hầu rõ thấu 

đầu đuôi, trọn không nghi hoặc mới được! 

Lăng  Nghiêm  Chánh  Mạch202  hãy  khoan  tính  đến,  dẫu  có  đích  thân 

thấy được Như Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh cũng chẳng thể liễu sanh tử 

được ngay. Thấy Tánh là ngộ, chưa phải là chứng; chứng rồi  mới liễu sanh 

tử được! Nếu chỉ ngộ chưa chứng, dẫu chỗ ngộ cao sâu, mà nếu hai thứ Kiến 

Hoặc  và  Tư  Hoặc  chẳng  thể  nhanh  chóng  đoạn  được  ngay  thì  chuyện  luân 

hồi trong ba cõi quyết chẳng thể do đâu mà thoát lìa được! Nếu chẳng thông 

hiểu  Lăng  Nghiêm,  nhưng  tu  pháp  môn  Tịnh  Độ,  ngửa  tin  lời  Phật  quyết 

định không  nghi, tin chân thật,  nguyện khẩn  thiết, do tu thật  hạnh sẽ quyết 

định được vãng sanh, làm người trong thế giới Cực Lạc. Huống chi hiện tại 

cõi  nước  nguy  ngập,  vẫn  toan  trong  lúc  nguy  hiểm,  tinh  thần  hữu  hạn  làm 

những  pháp  vụ  không  cần  gấp,  mong  được  cái  tiếng  đại  thông  gia  để  thỏa 

thể diện đến nỗi chuyện chuyên tu của chính mình rốt cục trở thành lan man 

ư?  Nếu  đã  tin  chắc,  biết  sâu  xa  pháp  môn  Tịnh  Độ  thì  có  nghiên  cứu  kinh 

Lăng Nghiêm và các kinh luận cũng chẳng ngại gì. 

Trước kia, ông đã xin Quang khai thị, Quang gởi bộ Văn Sao cho, nhưng 

ông  vẫn  không  thể  xem  trọn  mỗi  điều,  đương  nhiên  Quang  biết  ông  không 

biết đâu là chuyện thong thả, đâu là chuyện gấp gáp, cứ lan  man bắt chước 

người thời nay nghiên cứu kinh Phật chỉ mong thành một bậc đại thông gia 

đó  thôi!  Bộ  Văn  Sao  của  Quang  văn  tự  tuy  kém  cỏi,  vẫn  có  thể  chỉ  cho 

người  khác  đường  lối  tu  trì.  Xưa  kia  Đại  Trí  luật  sư203  thông  hiểu  sâu  xa 

giáo pháp của tông Thiên Thai, nghiêm tịnh Tỳ Ni (giới luật), hạnh nguyện 

tinh thuần, chí  lực rộng  lớn, chỉ đối  với  Tịnh Độ chẳng sanh tin tưởng. Về 

sau,  do  bệnh  nặng  mới  biết  lỗi  trước,  từ  đó  trở  đi  hơn  hai  mươi  năm  tay 

chẳng rời kinh, chuyên  nghiên cứu Tịnh Độ,  mới biết pháp này  lợi  ích siêu 

việt thù thắng, bèn dám đối trước mọi người xứng tánh phát huy trọn chẳng 

sợ hãi. Dẫu là đứa trẻ lên ba cũng có thể niệm Phật, ông còn chưa nhận biết 

rõ ràng đường lối pháp môn này, lại chẳng bị thời hạn giảng giải [kinh điển] 

bức bách như vị giảng sư muốn chống đỡ môn đình, cần gì phải nghiên cứu 

kinh Lăng Nghiêm trước, chẳng coi chuyện biết đường về nhà là cấp bách? 

Những  lời  Quang  đã  nói  bất  quá  nhằm  ngăn  chặn  chuyện  sai  để  khỏi  phụ 

lòng  gởi thư đến, chứ nào phải  là đã thật  sự  hiển thị  ý  nghĩa trọng  yếu của 

kinh Lăng Nghiêm! Đức Như Lai muốn cho hết thảy chúng sanh theo đường 

về nhà, vì thế bảo hai mươi lăm vị thánh trình bày túc nhân của chính mình 

để  chúng  sanh  đời  Mạt  bất  luận  căn  cơ  thượng,  trung,  hạ,  đều  dùng  pháp 

môn  Niệm  Phật  của  ngài  Thế  Chí  tự  lợi,  lợi  tha,  nhiếp  trọn  sáu  căn,  tịnh 

niệm  nối  tiếp,  quay  lại  niệm  nơi  tự  tánh,  tánh  thành  vô  thượng  đạo.  Đây 

chính  là  điều  cư  sĩ  nên  dốc  sức,  còn  chuyện  “chỉ  tâm,  biện  định  cái  Thấy, 

phá Ấm, siêu trược”, hãy đợi đến khi niệm đến mức tâm - Phật bất nhị, tâm 

lẫn Phật cùng  mất, tự chứng Niệm  Phật  tam-muội rồi  hẵng tính,  giống  như 

đức Thế Tôn cầm cành hoa giơ lên, Ca Diếp mỉm cười vậy. Nếu không, vào 

biển  đếm  cát  đầu  choáng  váng,  tâm  mê  muội,  kể  chuyện  ăn,  đếm  của  báu, 

chẳng đỡ đói rét! Người biết tốt - xấu quyết chẳng coi thường lời tôi. 



---o0o--- 

66. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ ba) 





Ý Quang muốn cho các hạ ở yên nơi nhà mình, tu chân ngay trong cõi 

tục,  trên  có  thể  cảm  phát  bậc  trưởng  thượng  phát  sanh  lòng  tin  trong  sạch, 

dưới có thể dắt dìu vợ con đồng thấm ơn Phật. Nếu ông cứ muốn sống nhờ ở 

chùa người ta thì cũng được. Đối với chuyện nghe kinh không cần phải đến 

chùa  Linh  Ẩn204, bởi  lẽ  Huệ Minh pháp sư thường  bỏ bớt,  nêu đại  lược  ý 

nghĩa kinh văn, chuyên chú trọng dẫn chứng những công án nhà Thiền; có lẽ 

ích  lợi cho bậc đại đạt, chứ kẻ sơ cơ sẽ bị hoang  mang, không biết  về đâu. 

Đối với người thông minh đôi chút rất có thể bị xen lạm hỗn độn giữa Tông 

và  Giáo,  lỗi  ấy  quả  thật  chẳng  nhỏ  cạn.  Mười  nguyện  Phổ  Hiền,  một  hạnh 

Văn Thù205, nếu có thể tinh tu dẫu chẳng quán thông hết thảy kinh luận vẫn 

có thể thoát nhanh khỏi lồng rọ phiền não, cao dự hải hội. Nếu đối với pháp 

cậy vào Phật từ lực này lòng tin không chân thật, không dựa chắc vào, dù có 

thông Tông, thông Giáo cũng chỉ là tam-muội ngoài cửa miệng. Muốn dùng 

tam-muội  ngoài  miệng ấy để  liễu sanh tử thì đúng  là  như muốn dùng  bánh 

vẽ  để  khỏi  đói,  ắt  đến  nỗi  cùng  đường  hối  hận  sâu  xa,  chẳng  được  lợi  ích 

mảy  may. Đời, đạo  hiện thời chẳng biết tương  lai sẽ như thế  nào, còn  toan 

dùng quang âm sắp hết để làm chuyện không gấp rút nữa ư? 

Tuy  trước  kia,  Quang  có  ý  nguyện  tu  sửa  bộ  Sơn  Chí206,  nhưng  nếu 

không  được  Đại  Sĩ  thầm  gia  hộ  khiến  cho  mục  lực  được  sáng  quyết  chẳng 

thể  theo  đuổi  được.  Nếu  mục  lực  có  thừa,  ở  đâu  mà  chẳng  soạn  tập  được, 

cần  gì  phải  muốn  sang  Hàng  Châu  ở  nhờ  chỗ  người  ta!  Mong  hãy  chuyên 

tâm  niệm  Phật,  đấy  mới  là  quyến  thuộc  thật  sự  trong  pháp  môn,  chớ  đừng 

đến núi này khiến cho đôi bên đều bị khốn khó. Còn chuyện ông muốn xuất 

gia hãy nên lễ thỉnh bậc tri thức cao minh khác, trọn chớ vì Quang ngăn ngại 

mà  bèn  chẳng  lễ  các  vị  thầy  khác,  đến  nỗi  mất  lợi  ích  lớn  lao!  Đế  pháp sư 

(ngài  Đế  Nhàn)  ở  chùa  Quán  Tông,  Ninh  Ba,  bệnh  chưa  lành,  cũng  không 

cần  phải  qua  đó  nghe  kinh.  Cổ  nhân  nói:   “Thật  ít hơn  dối  nhiều,  khéo  quá 

 chẳng  bằng  vụng,  nói  được  một  trượng  không  bằng  làm  được  một  tấc”. 

Người thật lòng vì mình phải suy nghĩ những câu ấy. 



---o0o--- 

67. Trả lời thư cư sĩ Phạm Cổ Nông (thư thứ nhất) 

 



Một  pháp  Tịnh  Độ  lấy  ba  pháp  Tín  -  Nguyện  -  Hạnh  làm  Tông,  chỉ 

khi  nào  có  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  khẩn  thiết  thì  mới  dốc  sức  thực 

hành. Khi họa hại bức bách khẩn thiết mới thành khẩn, còn lúc nhàn nhã vô 

sự bèn hoãn đãi, đấy là bệnh chung của phàm phu. Nhưng trong lúc này, tình 

hình  đời  đạo  như đang  nằm  yên  trên  đống  củi,  phía  dưới  đã  bốc  lửa  mạnh 

chưa đốt đến thân, nhưng nháy  mắt bèn cháy bùng toàn thể, khắp pháp giới 

không trốn tránh vào đâu được, thế mà vẫn còn hờ hững, coi thường để ngày 

tháng trôi qua, chẳng thể chuyên chí cầu cứu nơi một câu Phật hiệu thì cái tri 

kiến ấy nông cạn quá sức vậy! 

Tu  trì  trong  các  tông  của  Phật  pháp  ắt  phải  đạt  đến  chỗ  hạnh  khởi  giải 

tuyệt  mới  có  ích  lợi  thật  sự,  chứ  chẳng  riêng  gì  tu  quán  trong  Tịnh  tông  là 

phải như vậy. Nhà Thiền lấy một câu thoại đầu không có ý nghĩa gì đặt vào 

trong  tâm,  coi  như bổn  mạng  nguyên  thần,  chẳng  kể  ngày  giờ  thường  luôn 

tham cứu câu ấy. Đến khi nào thân tâm, thế giới thảy đều chẳng biết, mới có 

thể đại triệt đại ngộ, chẳng phải là hạnh khởi giải tuyệt hay sao? Lục Tổ nói: 

 “Chỉ  xem  kinh  Kim  Cang  liền  có  thể  minh  tâm  kiến  tánh” ,  chẳng  phải  là 

hạnh  khởi  giải  tuyệt  hay  sao?  Ngu  tôi  cho  rằng:  Một  chữ  Khởi  nên  hiểu 

nghĩa là Cực, chỉ ra sức đến cùng cực thì mới đạt đến Năng lẫn Sở cùng mất, 

nhất tâm hiển lộ triệt để. Hạnh nếu chưa cùng cực, dẫu có quán niệm vẫn là 

có Năng, có Sở. Toàn là phàm tình dụng sự, toàn là tri kiến phân biệt, toàn là 

tri giải, sao có thể đạt được lợi ích chân thật? Chỉ dùng sức đến cùng cực thì 

tình kiến  Năng  -  Sở  mới  tiêu  diệt,  chân  tâm  vốn  có  mới  hiển  hiện.  Vì  thế, 

xưa kia có người đầu  như gỗ khô, về sau  đạo phong  [của vị ấy] chói  lọi cổ 

kim. Lợi ích đều chỉ ở một chữ Cực mà thôi! 

Người đời nay đa phần bàn xuông, chẳng trọng thực tiễn, khuyên tu Tịnh 

nghiệp hãy nên nêu cả Lý lẫn Sự, nhưng cần nhất là phải lấy Sự làm phương 

cách tu trì, vì sao? Vì đối với người hiểu rõ Lý thì toàn Sự chính là Lý, suốt 

ngày Sự Trì chính là suốt ngày Lý Trì. Nếu chưa hiểu trọn vẹn Lý - Sự, vừa 

nghe đến Lý Trì liền cảm thấy nghĩa này thâm diệu, lại còn hợp với cái tánh 

lười  nhác, biếng trễ, sợ trì  niệm  nhọc  nhằn của  mình, bèn chấp  Lý phế  Sự. 

Đã phế Sự thì Lý cũng chỉ thành bàn xuông. Mong các hạ đem cái lý  “toàn 

 Sự chính là Lý”  của bậc viên ngộ khuyên hết thảy mọi người thì lợi ích lớn 

lao lắm! 



---o0o--- 

68. Trả lời thư cư sĩ Phạm Cổ Nông (thư thứ hai) 





Trung  Ấm207  là  thức  thần,  không  phải  là  thức  thần  biến  thành  Trung 

Ấm, thế tục thường  gọi  là “linh  hồn”  vậy. Như nói Trung  Ấm cứ bảy ngày 

lại  sống  chết  một  lần,  bốn  mươi  chín  ngày  bèn  đầu  thai  v.v…  chớ  nên  câu 

nệ, chấp trước. Nói đến sự sống chết của Trung Ấm chính là nói đến những 

tướng sanh diệt được hiện trong cái tâm vô minh của Trung Ấm; chẳng thể 

ngờ nghệch đem những tướng sanh tử của người đời để luận. Trung Ấm thọ 

sanh  nếu  nhanh thì  như trong khoảng khảy  ngón  tay, liền  vào trong tam đồ 

lục đạo; chậm thì bốn mươi chín ngày hoặc hơn bốn mươi chín ngày v.v…  



Kẻ  mới  chết  có  thể  cho  người  quen  biết  trông  thấy  trong  ban  ngày, 

ban  tối,  hoặc  tiếp  xúc  cùng  người  khác,  hoặc  nói  năng,  chuyện  này  không 

phải chỉ Trung Ấm mới như vậy. Dẫu đã thọ sanh trong đường lành, nẻo ác, 

cũng vẫn có thể hiện hình trước người quen biết, thân thiết. Tuy điều này do 

ý niệm của chính người đó biến hiện, nhưng thực ra do những vị thần kỳ chủ 

trì quyền tạo hóa làm ra, ngõ hầu tỏ rõ con người chết đi thần minh bất diệt 

và  quả  báo  thiện  -  ác  chẳng  dối  vậy.  Nếu  không,  người  dương  gian  chẳng 

biết  chuyện  cõi  âm,  cái  lý  luận  mù  quáng  “con  người  chết  đi  thân  hình  đã 

mục  nát  thì  thần  thức  cũng  phiêu  tán”  ắt  sẽ  được  người  đời  xúm  nhau  phụ 

họa; người cả cõi đời bị hãm trong hầm sâu tà kiến “không nhân, không quả, 

không đời sau,  hậu thế”, khiến cho  người  trông thấy điều  thiện chẳng càng 

dè dặt, gắng sức tu đức, kẻ ác càng cùng hung cực ác muốn tạo ác! Tuy có 

lời  Phật  dạy,  nhưng  không  có  gì  để  chứng  minh,  ai  chịu  tin  nhận?  Do  có 

những  chuyện  hiện  hình  cho  thấy  như  thế,  đủ  chứng  tỏ  lời  Phật  nói  không 

dối, quả báo phân minh, chẳng những người lành càng thêm hướng đến điều 

lành, mà tâm kẻ ác cũng bị những tình lý ấy chiết phục, cũng chẳng đến nỗi 

mười phần cạn tàu ráo  máng. Thiên địa, quỷ thần  muốn cho con người biết 

được  điều  này,  nên  mới  có  chuyện  người  chết  hiện  thân  trong  nhân  gian, 

người cõi dương xử án chốn U Minh v.v…đều nhằm để phù trợ Phật pháp, 

giúp đỡ, khen ngợi trị đạo. Lý này rất vi tế, quan hệ rất lớn. Những chuyện 

này xưa nay được ghi chép rất nhiều, nhưng chưa thuật rõ quyền ấy do đâu 

cũng như chưa nêu lên mối quan hệ lợi ích của những chuyện ấy. 

Trung  Ấm  tuy  đã  lìa  thân  xác,  nhưng  vẫn  còn  mang  tình  kiến  thân  xác 

như cũ. Đã có tình  kiến thân  xác, cố  nhiên cần phải có cơm áo để đắp đổi. 

Do  phàm  phu  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  chẳng  biết  Ngũ  Uẩn  vốn  không, 

không  khác  gì  người  thế  gian.  Nếu  là  bậc  có  đại  trí  huệ  sẽ  ngay  trong  lúc 

thoát xác không nơi nương dựa, Ngũ Uẩn trống không, các khổ bèn tiêu diệt, 

Nhất  Chân  hiển  hiện,  nên  vạn  đức  trọn  bày.  Tuy  cảnh  giới  ấy  không  nhất 

định  phải  giống  nhau,  nhưng  chẳng  ngại  tùy  tình  kiến  của  mỗi  người  mà 

giúp đỡ cho. Như đốt áo giấy cho người chết, trong tâm người sống chỉ có ý 

nghĩ  ban  cho  áo,  tuy  lớn,  nhỏ,  dài,  ngắn  làm  sao  vừa  vặn,  thích  hợp  cho 

được, nhưng do tình kiến của người sống và tình kiến của kẻ mất kia [tương 

ứng],  nên  [những  áo  ấy]  đều  vừa  khít,  thích  hợp.  Từ  điều  này  có  thể  thấy 

được cái nghĩa lớn lao  “hết thảy pháp chuyển biến theo tâm” . Sau khi chết 

đi, khi chưa thọ sanh trong sáu đường, thì gọi là Trung Ấm. Nếu đã thọ sanh 

trong lục đạo thì chẳng gọi là Trung Ấm. Những hồn dựa vào người khác để 

nói chuyện khổ, chuyện vui đều là tác dụng của thần thức. 

Đầu  thai  ắt  phải  do  Thần  Thức  hòa  hợp  với  tinh  huyết  của  cha  mẹ,  lúc 

thọ  thai,  Thần  Thức  đã  trụ  trong  thai.  Lúc  sanh  nở  từng  có  trường  hợp  tận 

mắt thấy người ấy (tức người sẽ đầu thai làm con) đi vào nhà mẹ, vì lúc cha 

mẹ giao cấu đã có Thức khác thay thế thần thức của người ấy nhập thai. Đến 

lúc  thành  thai,  Bổn  Thức  (tức  Thức  của  người  thật  sự  sẽ  đầu  thai  làm  con 

nhà  ấy) đến,  cái  Thức  thay  thế  mới  ra  đi.  Sách  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  quyển 

ba, trong  mục thứ mười  hai, dòng tám, chín,  mười,  mười  một,  mười  hai đã 

từng  hỏi  về  chuyện  này,  nhưng  lời  đáp  chưa  trúng  lý  lắm!  Quang  bèn  sửa 

cho  đúng,  hãy  nên  tra  duyệt.  Lời  đáp  nguyên  thủy  như sau:   “Ví  như  trứng 

 gà,  có  trứng  có  cồ,  có  trứng  không  có  cồ.  Khi  chưa  có  thức  gá  vào  thai 

 giống như  trứng chưa có cồ vậy!”  Chẳng  biết trứng  không có cồ, dẫu đem 

cho gà ấp cũng chẳng thể nở, làm sao sánh ví cho được? Quang chỉ mong Lý 

được sáng tỏ, chẳng nề hà chuyện tiếm quyền, vượt phận, nên vì cư sĩ trình 

bày duyên do. Bà mẹ của sư Viên Trạch208 mang thai ba năm chính là vì lẽ 

này. Đấy là luận theo lẽ thông thường. 

Phải biết nghiệp lực của chúng sanh chẳng thể nghĩ bàn, như người Tịnh 

nghiệp đã thành, dẫu  thân chưa chết  nhưng thần thức đã  hiện  nơi  Tịnh Độ; 

kẻ ác nghiệp sâu nặng, thân còn nằm trên giường bệnh nhưng thần thức đã bị 

xử phạt nơi U Minh. Mạng tuy chưa tận, Thức đã đầu thai. Đợi đến lúc sắp 

sanh,  toàn  phần  tâm  thức  mới  gieo  vào  trong  thai  ấy.  Lý  này  cũng  chẳng 

phải là hoàn toàn không có; nên thông thường, đa phần là có Thức thay thế 

để  thọ  thai  vậy.  Các  pháp  trong  tam  giới  duy  tâm  sở  hiện.  Chúng  sanh  tuy 

mê, nhưng nghiệp lực của họ chẳng thể nghĩ bàn chính là do tâm lực chẳng 

thể nghĩ bàn, cũng là do thần thông đạo lực của chư Phật chẳng thể nghĩ bàn. 

Hơn mười năm gần đây, sức nhìn của Quang chẳng ra gì nên chẳng thể dẫn 

rộng kinh luận để làm chứng, nhưng cố nhiên lý ấy chẳng phải do Quang bịa 

ra  nói  mò  để  phải  chuốc  lấy  tội  lệ!  Sanh  tử  là  chuyện  lớn  của  chúng  sanh, 

nhân  quả  là  phương  tiện  giáo  hóa  lớn  lao,  nguyện  các  hạ  chẳng  tiếc  tướng 

lưỡi rộng dài dùng nhân quả báo ứng chuyển phiền não sanh tử thành sự trợ 

giúp cho Bồ Đề Niết Bàn thì pháp môn may lắm, chúng sanh may mắn lắm! 



---o0o--- 

69. Thư trả lời cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ nhất) 

 



Một pháp Niệm Phật ước có bốn thứ là Trì Danh, Quán Tượng, Quán 

Tưởng,  và  Thật  Tướng.  Trong  bốn  pháp  này,  chỉ  có  mỗi  pháp  Trì  Danh 

nhiếp thọ căn cơ phổ biến nhất, hạ thủ dễ dàng nhất, chẳng đến nỗi khởi ma 

sự. Như muốn quán tưởng thì phải đọc kỹ Quán Kinh, biết sâu xa  “tâm này 

 làm  Phật,  tâm  này  là  Phật” ,  và   “tâm  tịnh  Phật  hiện,  cảnh  chẳng  từ  bên 

 ngoài đến, duy tâm sở hiện” , chẳng sanh chấp trước thì cảnh càng thêm sâu 

mầu,  tâm  càng  thêm  tinh  nhất.  Làm  được  như  vậy  thì  sự  lợi  ích  của  việc 

quán tưởng thật chẳng nhỏ nhoi. Nếu quán cảnh không thuần thục, chẳng rõ 

lý  luận,  do  tâm  bộp  chộp,  vọng  động  muốn  cảnh  hiện  gấp  thì  toàn  thể  là 

vọng,  đều  chẳng  tương  ứng  với  cả  Phật  lẫn  tâm  liền  đọa  vào  thai  ma.  Do 

vậy, vọng động muốn thấy cảnh, tâm càng thêm vọng động, ắt đến nỗi khơi 

động nhiều kẻ oan gia hiện ra cảnh giới. Nhân địa lúc ban đầu đã không thật, 

làm sao biết  những cảnh đó  do  ma  nghiệp hiện  ra cho được, bèn sanh  lòng 

hoan hỷ lớn, tình chẳng tự yên, ma bèn dựa thân, mất trí thành cuồng, dẫu có 

Phật sống hiện thân cứu độ cũng không làm gì được! Hãy nên tự lượng căn 

tánh,  chớ  có  ham  cao  xa,  đến  nỗi  cầu  được  ích  lại  trở  thành  tổn  hại.  Thiện 

Đạo  hòa  thượng  nói:   “Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  thần  thức  chông  chênh, 

 tâm  thô,  cảnh  tế,  quán  khó  thành  tựu.  Vì  thế,  Đại  Thánh  bi  mẫn,  riêng 

 khuyên chuyên trì danh hiệu, vì xưng danh dễ dàng, [niệm Phật] liên tục bèn 

 được  sanh”.   Thật  chỉ  sợ  có  kẻ  chẳng  khéo  dụng  tâm  đến  nỗi  lạc  vào  ma 

cảnh!  Hãy  nên  tự  suy  xét  tường  tận.  Lại  nữa,  chí  thành  khẩn  thiết  chính  là 

pháp mầu nhiệm để tiêu trừ sự vọng động, bộp chộp, ma cảnh. Hãy nên tận 

tâm dốc sức mà hành thì may mắn lắm! 



---o0o--- 

70. Trả lời thư cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ hai) 





Được dự pháp hội Lăng Nghiêm, mừng rỡ, may mắn khôn ngằn! Một 

pháp  quán  tưởng  nếu  không  hiểu  rõ  đạo  lý,  không  thông  thuộc  quán  cảnh, 

tâm vọng động mong gấp đạt được, không có chí vững vàng chẳng dời, ắt sẽ 

bị tổn hại nhiều, lợi ích ít. Còn về Thật Tướng Niệm Phật chính là diệu hạnh 

theo đường  lối thông thường của  hết thảy pháp  môn  trong cả  một thời  giáo 

hóa  [của  đức  Phật].  Như  pháp  Chỉ  Quán  của  tông  Thiên  Thai,  pháp  Tham 

Cứu Hướng Thượng của nhà Thiền đều là nó cả, tức là niệm đức Phật Thiên 

Chân209 nơi tự tánh vậy. Kinh Lăng Nghiêm thật sự là pháp niệm đức Phật 

nơi  Thật Tướng thiết  yếu  nhất. Lại  như Trì Danh Niệm  Phật, quyết chí cầu 

sanh Cực Lạc là vô thượng đại giáo, sao có thể nói gì cho được? Mới thoạt 

đầu  mà  đã  nêu  bày  cái  tâm,  biện  định  cái  thấy,  thì  chỉ  e  coi  vọng  là  chân, 

hiểu lầm tin tức. Đợi đến khi ngộ rồi hãy chỉ bày Ấm, Nhập, Giới, Đại đều là 

Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  Tánh,  bèn  biết  pháp  nào,  sự  nào  cũng  đều 

thuộc Thật Tướng. Đã ngộ Thật Tướng thì trọn chẳng thể tìm được cái tướng 

của Ấm, Nhập, Giới, Đại, mà Ấm, Nhập, Giới, Đại bày ra la liệt cũng chẳng 

ngại  gì.  Hai  mươi  lăm  pháp  Viên  Thông  đã  dạy  đó,  ngoại  trừ  pháp  Viên 

Thông của ngài Thế Chí là pháp dạy thẳng vào Trì Danh và kiêm cả ba pháp 

niệm  Phật  kia,  những  pháp  khác  đều  là  pháp  môn  Niệm  Thật  Tướng  Phật. 

Còn  như  nhân  quả  của  bảy  đường210,  địa  vị  Tứ  Thánh211,  cảnh  Ngũ  Ấm 

Ma,  không  pháp  nào  chẳng  hiển  thị  duyên  do  thuận  -  nghịch,  mê  -  ngộ  lý 

Thật Tướng. 

Niệm  đức  Phật  nơi  Thật  Tướng  như  thế  nói  có  vẻ  dễ  dàng,  nhưng  tu 

chứng thật  là khó  nhất trong  những điều khó. Nếu không phải  là bậc đại sĩ 

tái lai, ai có thể tự chứng ngay trong đời này? Do khó như vậy nên đặc biệt 

khuyên  nhủ, khen  ngợi  pháp Trì Danh Niệm  Phật.  Hiểu rõ điều  này  rồi  mà 

vẫn  muốn  cậy  vào  Tự  Lực  để  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  khôi  phục  tâm  tánh 

vốn  có,  chẳng  chịu  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  chấp  trì  Phật  hiệu  cầu  sanh 

Tây Phương, quyết chẳng có lẽ ấy! Do Thật Tướng trọn khắp hết thảy pháp, 

một pháp Trì Danh là một đại pháp môn  “Sự chính là Lý, tuy cạn mà sâu, tu 

 chính là tánh, tâm phàm phu chính là tâm Phật”  vậy. Do Trì Danh biết được 

Thật  Tướng  ngay  nơi  Thể,  lợi  ích  ấy  rộng  sâu.  Ngoài  cách  Trì  Danh,  cứ 

chuyên tu  Thật  Tướng  thì trong  vạn  người khó được  hai, ba kẻ  thật chứng; 

nếu được quả báo như Tô Đông Pha, Tăng Lỗ Công, Trần Trung Tú, Vương 

Thập Bằng v.v… vẫn còn là bậc thượng! Một sự liễu sanh thoát tử há có thể 

dùng chí to, lời lẽ lớn lao để hoàn thành được ư? Hãy nên tự suy xét cặn kẽ 

thì  biết  lý  Thật  Tướng  chẳng  thể  không  biết,  dứt  lòng  nghiên  cứu  Lăng 

Nghiêm thì phàm - thánh, nhân - quả, mê - ngộ, tu - chứng dù Sự hay Lý đều 

rõ như xem ngọn lửa. Tự lực, Phật lực, Trì Danh - Thật Tướng lợi ích lớn - 

nhỏ cũng rõ ràng như xem ngọn lửa. Vì thế, dù là mình hay người, đều mong 

lấy Trì Danh để tu Thật Tướng, quyết chẳng đến nỗi ham cao chuộng xa, bỏ 

pháp Trì Danh tu Thật Tướng khiến cho uổng có tâm tu, nhưng chẳng chứng 

quả! 



---o0o--- 

71. Trả lời thư cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ ba) 

 



Phật thấy chúng sanh đều là Phật, chúng sanh thấy Phật đều là chúng 

sanh. Phật thấy chúng sanh đều là Phật nên tùy thuận cơ nghi vì chúng sanh 

thuyết pháp ngõ hầu chúng sanh tiêu trừ vọng nghiệp, tự chứng cái mình sẵn 

có. Dẫu cho hết thảy chúng sanh đều chứng được Niết Bàn rốt ráo, Phật trọn 

chẳng thấy ta là người hóa độ, chúng sanh là kẻ được hóa độ; bởi lẽ họ chính 

là  Phật.  Chúng  sanh  thấy  Phật  đều  là  chúng  sanh  nên  chín  mươi  lăm  thứ 

ngoại  đạo  ở  Tây  Thiên  (Ấn  Độ)  và  những  nho  sĩ  câu  nệ,  hủ  bại  không  ai 

chẳng tận tâm tận lực hủy báng nhiều cách ngõ hầu Phật pháp loạn diệt, trọn 

chẳng còn tiếng tăm, dấu tích gì nữa, tâm họ mới vui sướng! Mặt nhật rạng 

ngời giữa hư không toan dùng một tay bưng bít càng khiến quang minh Phật 

pháp sáng tỏ, càng phơi bày sự thiển cận, hèn kém của chính mình mà thôi! 

Kẻ có túc căn do nhân duyên báng Phật, chê Phật, bèn lại quy y Phật pháp, 

làm  đệ  tử  Phật,  thay  Phật  hoằng  dương,  giáo  hóa.  Kẻ  không  túc  căn  sẽ  do 

nghiệp lực vĩnh viễn đọa trong A Tỳ địa ngục. Đến khi nghiệp báo hết, thiện 

căn “nghe được danh  hiệu Phật trong  kiếp  xưa”  bèn phát  hiện; do  vậy  mới 

nhập Phật pháp, rồi sẽ gieo thiện căn dần dần đến khi nghiệp tận, tình không 

mới  hoàn  lại  cái  mình  sẵn  có  mà  thôi.  Thật  là  ơn  Phật  rộng  lớn,  sâu  xa, 

không thể nào hình dung được! 

Một câu nhiễm vào thần thức, vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo. Ví như 

nghe tiếng cái trống đã bôi thuốc độc, dù xa hay gần đều chết. Ăn chút Kim 

Cang,  quyết  định  chẳng  tiêu.  Sanh  được  lòng  tin  như  thế  thì  gọi  là  Chánh 

Tín, ông hãy gắng lên. Thêm nữa, kẻ khéo được lợi ích, không gì chẳng phải 

là lợi ích. Kẻ cam chịu tổn hại thì không gì là chẳng tổn hại. Người đời nay 

hay cậy vào Thế Trí Biện Thông nghiên cứu Phật học, vừa biết chút nghĩa lý 

liền bảo  mình đã đích thân chứng đắc. Từ đó, tự đặt  mình  lên cao,  miệt thị 

cổ  kim:  Đừng  nói  là  người  thời  nay  chẳng  thèm  để  vào  mắt,  dẫu  bậc  cao 

tăng  mấy ngàn, mấy trăm năm trước đa phần là cổ Phật tái lai hoặc là Pháp 

Thân  Bồ Tát thị  hiện, đều bị kẻ ấy coi  là  tầm thường, chẳng đáng  học  hỏi. 

Chưa  đắc  nói  là  đắc,  chưa  chứng  khoe  đã  chứng,  nghe  lời  họ  nói  cao  vượt 

chín tầng  trời,  xét cái tâm  họ  hèn tệ tụt  dưới chín tầng đất.  Tập  nhiễm  như 

thế phải nên trừ gấp; nếu không, sẽ như đựng Đề Hồ trong đồ chứa có chất 

độc, sẽ giết được người. 

Nếu có thể niệm niệm quay trở lại soi xét tự tâm thì chẳng những được 

lợi ích nơi những pháp đức Như Lai đã nói, mà với tảng đá, gạch, ngói, đèn, 

lồng,  trụ  trống  và  tất  cả  mọi  hình  sắc,  âm  thanh  khắp  cõi  đại  địa  không  gì 

chẳng phải là diệu lý Thật Tướng Đệ Nhất Nghĩa Đế. Nói “cổ kim không có 

ai” há từng mộng thấy, mong hãy tin chắc, gắng sức hành. 



---o0o--- 

72. Trả lời thư cư sĩ Lục Giá Hiên 

 

 



Chiều hôm qua, cư sĩ Hạc Niên đem đến bản kinh Pháp Hoa do Trang 

cư sĩ chép, thấy bút pháp của ông ta cứng cáp, tinh xảo, đẹp đẽ, khôn ngăn 

khâm phục. Nhưng cách viết của ông ta vẫn còn tập khí của kẻ văn nhân, đối 

với  chuyện  lưu  thông  pháp  đạo  tợ  hồ  chưa  thích  hợp.  Như Tục  Thể,  Thiếp 

Thể, Biến Thể212 v.v… là thuận theo thói tệ thế tục, lại còn chấp nệ vào Cổ 

Thể, như chữ Ma 魔 viết thành Ma 磨, chữ Huyền 懸 viết thành Huyền 縣, 

Mã Não Xa Cừ 瑪 瑙 硨 磲 viết thành Mã Não Xa Cừ 馬 腦 車 渠, Trận 陣 

viết  thành  Trần 陳  v.v…  mắc  lỗi  trái thời213. Nếu  nói phải  y  theo Cổ Văn 

thì  lúc  này  phải  theo  Chánh  Thể,  những  chữ  viết  như  vậy  đều  chẳng  thích 

hợp, mỗi chữ đều phải sửa đổi, không dùng được một chữ [viết theo lối cổ] 

nào!  Ông  Dương  Nhân  Sơn  đả  phá  những  người  nệ  cổ  như sau:   “Chữ  viết 

 phải  theo  thời,  việc  gì  cứ  phải  nệ  cổ!  Nếu  như  cứ  muốn  theo  lối cổ  thì xin 

 trước hết hãy từ hai chữ Nhân 人  (người) và Nhập 入  (vào) mà sửa đổi! Chữ 

 Nhân viết theo lối cổ là 入 , chữ Nhập 入  viết là Nhân 人 . Nếu Nhân và Nhập 

 không  sửa  được  thì  cần  gì  phải  riêng  thay  đổi  những  chữ  khác!  Vả  lại Cổ 

 Thể cũng chẳng phải là những chữ được chế ra thời Thương Hiệt214, không 

 biết biến đổi  đến thế nào mới thành ra dạng như vậy!”   

Ông đã chuộng cổ hãy nên lấy “trùng văn điểu thư”215 làm Chánh Thể 

thì tôi không còn cách nào chõ miệng vào được nữa! Nếu không, rốt cuộc là 

vô sự bèn sanh sự, nhọc nhằn vô ích, sống thời bây giờ lại quay về thời cổ, 

bậc  thánh  đã  có  lời  minh  huấn.  Nếu  Trang  cư  sĩ  có  chí  lưu  thông,  hãy  nên 

quét  sạch  tập  khí  văn  nhân,  chữ  nào  cũng  tuân  theo  thời  bây  giờ.  Phàm 

những  lối  Phá  Thể216,  Tục  Thể  v.v…  đều  nhất  loạt  không  dùng,  ngõ  hầu 

mỗi  nét  bút,  mỗi  vạch  đều  có  thể  làm  khuôn  mẫu  để  khắc  in,  lưu  truyền, 

khiến cho người khác trông thấy, đọc đến, phát khởi tín tâm. Dù Quang hèn 

tệ cũng sẽ làm bài tựa khen ngợi. Bản chép kinh này nên giữ trong nhà hòng 

làm di niệm cho con cháu đời sau. 



Thêm  nữa,  phàm  chép  kinh,  những  chỗ  giấy  xếp217  giữa  hai  trang 

sách nên đề tên kinh, số quyển, số trang để người đọc vừa nhìn vào liền biết 

ngay. Dẫu có sắp lộn trang cũng xếp lại không khó, sao không theo cách này 

khiến  cho  người  đời  sau  xem  đến  nếu  không  thông  Phật  pháp  sẽ  chẳng  bị 

mắc cái  vạ điên đảo,  lầm  lẫn! Mong  hãy  viết bổ  túc  vào chỗ  giáp trang tên 

sách,  số  trang  thì  công  đức  chép  kinh  mới  là  viên  mãn!  Quang  mục  lực 

không đủ lại thêm không rảnh rỗi, chưa thể xem trọn, chỉ tùy tiện nêu ba bốn 

chữ trong bản chép ấy, những chỗ khác chưa coi, không thể biết được! 



---o0o--- 

73. Thư trả lời cư sĩ Lưu Trí Không 

 

Hôm qua  nhận được thư  mới biết bệnh đã lâu  nay  mới  lành, khôn  ngăn 

mừng  vui.  Sanh  tử đại  sự,  vô  thường  nhanh  chóng.  Kẻ  nghe  đến  hoảng  sợ 

không thống thiết bằng người đích thân trải qua, hãy nên phát khởi tâm đại 

Bồ Đề để dạy người nhà, quyến thuộc và bằng hữu, người quen biết cũ bên 

ngoài cũng như kẻ hữu duyên thì lợi ích lớn lao vậy! Trong thư ông nói hễ 

niệm  Phật  gấp  thì  bị  hụt  hơi  là  do  ông  chưa  khéo  dụng  tâm  mà  nên  nỗi! 

Phàm chuyện niệm Phật phải tùy sức mỗi người, tùy tiện niệm ra tiếng hoặc 

niệm thầm, lớn tiếng hay nhỏ tiếng, không gì là không được! Cớ sao cứ một 

mực  niệm  lớn  tiếng  đến  nỗi  tổn  khí  mắc  bệnh  vậy?  Chứng  bệnh  nặng  của 

ông tuy do tổn khí mà ra, nhưng thật ra là vì nghiệp lực từ vô lượng kiếp đến 

nay biến hiện. Do ông tinh tấn niệm Phật nên chuyển hậu báo thành hiện báo 

(báo trong đời này), chuyển báo nặng thành báo nhẹ. Căn bệnh ấy không biết 

đã tiêu bao nhiêu tội tam đồ ác đạo mấy kiếp! Phật lực khó nghĩ tưởng, Phật 

ân khó báo, hãy nên sanh ý tưởng  may mắn, mừng rỡ lớn lao, sanh lòng hổ 

thẹn lớn lao, sanh lòng tin trong sạch lớn lao, dùng một pháp Tịnh Độ để tự 

hành,  dạy  người,  ngõ  hầu  quyến  thuộc  trong  nhà  và  hết  thảy  những  ai  hữu 

duyên  cùng  sanh  Tây  Phương  thì  mới  chẳng  phụ  căn  bệnh  này  và  Phật  vì 

mình  hiện  thân  vậy!  Phổ  Đà  không  cần  phải  tới,  bởi  lẽ  phí  tổn  đi  về  nặng 

gấp  mười  lần,  ở  nhà  niệm  Phật  một  là  công  hạnh  dễ  tiến,  hai  là  chẳng  tốn 

kém, tốt lắm, hay lắm! 



---o0o--- 

74. Trả lời thư cư sĩ Châu Trí Mậu 







Thưa  cư  sĩ  Châu  Mộc!  Nhận  được  thư,  biết  ông  sanh  lòng  tin  trong 

sạch, muốn quy y Phật pháp. Nhưng quy y Phật pháp thì cần phải đừng làm 

các điều ác, vâng làm các điều thiện, tận lực giữ vẹn luân thường, tận hết sức 

mình, sanh lòng tin, phát nguyện, niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Lại còn 

phải kiêng  giết, cứu  giúp sanh  mạng, ăn chay. Nếu chẳng thể ăn chay hoàn 

toàn  thì  cũng  chớ  nên  tham  ăn  là  được  rồi!  Lại  nên  giữ  sáu  ngày  chay218, 

hoặc  Thập Trai. Nếu không, sẽ trái  nghịch với Phật. Nay tôi đặt pháp danh 

cho ông là Trí Mậu, vì tâm tánh như cây cối: Do phiền não chướng lấp nên 

tâm  tánh  chẳng  thể  hiện,  như  cây  khô  kháo.  Đã  có  trí  huệ  thì  phiền  não 

chẳng sanh, cây tâm tánh cố nhiên xum xuê, tươi tốt. 

Còn về Ngũ Giới, hãy tự xét tâm mình, nếu có thể thọ được chẳng phạm 

thì  hãy  hỏi  Hóa  Tam  về  quy  củ  thọ  giới  trước  đức  Phật,  ông  ta  sẽ  dạy  cho 

ông,  Quang  không  viết  đầy  đủ  ra.  Đã  quy  y  Phật  pháp  hãy  nên  đọc  kỹ  bộ 

Văn Sao, hành theo đó, sẽ chẳng đến nỗi bị người tầm thường gây lầm lạc. 

Còn  những  chuyện  cầu  phước  báo  trong  đời  sau  và  luyện  đan,  vận  khí  của 

ngoại đạo để cầu thành Tiên v.v… nếu ông thật sự lãnh hội được ý nghĩa của 

bộ  Văn  Sao,  dù  có  trăm  ngàn  ngoại  đạo  cũng  chẳng  thể  dao  động  cái  tâm 

ông. Chớ bảo những điều ấy do Quang nói ra chỉ sợ không đủ làm chứng cứ, 

nên  biết  rằng  Quang  chỉ  nói  dựa  theo  ý  của  Phật,  Bồ  Tát,  tổ  sư,  thiện  tri 

thức, chứ không phải do Quang tự nghĩ ra nói bậy. Mong hãy sáng suốt xét 

soi thì may mắn lắm thay! 



Tâm  ông  cao  như  trời,  chí  hèn  như  đất,  miệng  tuy  nói  “nương  theo 

những gì Quang nói”, nhưng thật ra hoàn toàn dựa theo thiên kiến của chính 

mình.  Pháp  môn  Tịnh  Độ  chỉ  lấy  Tín  làm  gốc,  tin  đến  cùng  cực  thì  Ngũ 

Nghịch, Thập Ác đều được vãng sanh. Tin chưa tới thì dù là bậc thông Tông, 

thông  Giáo  chưa  hề  đoạn  Hoặc  cũng  chẳng  có  phần!  Ông  đã  không  thể 

thông  Tông,  thông  Giáo,  đoạn  Hoặc  chứng  chân,  cậy  vào  Tự  Lực  để  liễu 

sanh tử,  lại không tin Phật  lực chẳng thể  nghĩ bàn, tự tánh công đức chẳng 

thể  nghĩ bàn. Nếu có đủ  lòng tin chân thành,  nguyện khẩn  thiết,  niệm  Phật 

cầu sanh Tây Phương thì không một ai không được sanh. Pháp môn Tịnh Độ 

chính  là  pháp  môn  viên  đốn  thẳng  chóng  vô  thượng  để  liễu  sanh  tử  ngay 

trong đời này. Nếu còn chưa hiểu rõ phương hướng của pháp môn này, tâm 

cuồng  vọng  ham  cao  chuộng  xa  bèn  nghiên  cứu  Khởi  Tín  Luận.  Khởi  Tín 

Luận quả thật là cương yếu để học Phật, nhưng đối với kẻ căn cơ kém cỏi và 

sơ  cơ  cũng  khó  được  lợi  ích  [nơi  luận  ấy].  Dù  nghiên  cứu  Khởi  Tín  Luận 

thông triệt không nghi ngờ, nhưng dụng công vẫn phải nương vào pháp môn 

Niệm  Phật  cầu  sanh  thì  mới  ổn  thỏa,  thích  đáng;  huống  hồ  Pháp  Tướng, 

Thiền, Giáo dù tinh vi, áo diệu, cao sâu, vẫn không thể mong bằng được! 

Tâm  ông  cao  như thế,  chính  là  không  biết  phân  lượng  của  cái  cao.  Chí 

ông lại cho rằng mình căn tánh kém yếu, mong chi sanh Tây? Chỉ cần chẳng 

đọa ác đạo đã rất an ủi rồi! Ông không biết chẳng sanh Tây Phương, tương 

lai ắt đọa ác đạo. Đây chính  là trái  nghịch  lời Phật dạy  và  những  gì đã  nói 

với  Quang;  sao  có  thể  nói  là  từ đầu  đến  cuối  phụng  hành  lời  răn  dạy,  nhất 

tâm trì niệm Phật Di Đà cho được? Nay đem cái thân của ông hứng lấy thức 

nghiệp của người, lại không phải là tư cách thượng đẳng, cái chí và tâm ông 

đã lập ấy thật đáng khiến cho người khác than thở, cười cợt! Ông nên dứt cái 

lòng cuồng vọng muốn thành bậc đại thông gia, hãy chuyên tâm nghiên cứu 

những sách thuộc pháp môn Tịnh Độ. Trong Văn Sao, Quang đã nói đầy đủ 

trong  những  lá  thư  gởi  cho  ông  Cao  Thiệu  Lân  hoặc  Từ  nữ sĩ.  Thuận  theo 

những gì đã khai thị, sanh lòng tin, phát nguyện, chẳng vì căn khí của mình 

hạ liệt bèn đề cao sự vãng sanh là chuyện vượt khỏi sức mình. 

Phải thường dù động hay tịnh, lấy một câu Di Đà làm bổn mạng nguyên 

thần; giữ lòng cư xử phải hợp với tông chỉ  “chớ làm các điều ác, vâng làm 

 các  điều  thiện”.   Nếu  còn  thừa  sức  thì  tùy  ý  thọ  trì,  đọc  tụng  các  kinh  Đại 

Thừa  cũng  chẳng  trở  ngại  gì.  Nên  lấy  việc  chí  tâm  thọ  trì  làm  gốc,  chớ 

chuyên  chú  mong  gấp  được  thấu  triệt  nghĩa  lý.  Nếu  có  thể  chí  thành  đến 

cùng cực sẽ tự thấu triệt giáo lý. Nếu cứ muốn thấu triệt trước, chẳng thuận 

thọ trì đọc tụng, dẫu thấu triệt cũng không có lợi ích thật sự, huống hồ thật 

khó thấu triệt ư? Pháp Tướng, Thiền, Giáo nghiên cứu cả đời cũng khó nắm 

được chỗ chỉ quy. Dẫu được, ai là người có thể chẳng đoạn Hoặc nghiệp mà 

liễu sanh thoát tử? Muốn đoạn Hoặc nghiệp, liễu sanh thoát tử, chỉ sợ dù có 

mộng cũng không thể mộng nổi! 

Ông còn chưa  đọc kỹ bộ Văn Sao,  nên  mới  nói  những  lời cao thấu trời 

thẳm,  ngõ  hầu  vào được chốn biển rộng.  Bộ Văn  Sao đã  nhiều  lần  nói đến 

những sách  nên xem  và pháp tắc xem kinh, cũng  như chỗ khó được  lợi  ích 

nơi  Pháp  Tướng,  Thiền,  Giáo.  Do  pháp  môn  Tịnh  Độ  cậy  vào  Phật  từ  lực, 

các pháp môn khác đều phải cậy vào chính mình. Một đằng là giáo lý thông 

thường,  như kẻ  sĩ  trong  đời  do  tư  cách  bèn  làm  quan.  Một  đằng  là  giáo  lý 

đặc biệt như vương tử trong đời, dù có té xuống đất vẫn được hết thảy quan 

tướng  cung  kính.  Hai  thứ  pháp  môn  chẳng  thể  đem  ra  đối  biện  được!  Kẻ 

phàm  phu  có  đủ  Hoặc  nghiệp  há  nên  chẳng  cẩn  thận  chọn  lựa  ư?  Quỹ  lưu 

thông kinh sách nếu  muốn tăng thêm  nên  làm biện pháp quyên  mộ  như thế 

nào ư? Nếu ai có tín tâm có tài lực thì hãy thương lượng với họ, ngõ hầu họ 

giúp đỡ thì cũng được! 



Thêm  nữa,  kinh  điển  rất  nhiều,  tâm  ông  muốn  mở  rộng  môn  đình, 

nhưng ở Trịnh Châu có mấy ai thỉnh! Nên chọn những kinh sách mà người 

bình thường có thể đọc được, thỉnh về để sẵn. Hãy tính sẵn những sách  mà 

đại  đa  số  người  bình  thường  chưa  xem  đến,  hãy  thay  họ  thỉnh  trước  thì  sẽ 

giảm  được  tiền  vốn  mà  cũng  chẳng  đến  nỗi  thỉnh  về  bán  không  được,  tốn 

tiền  nhưng  chẳng  có  lợi  ích.  Ông  tự  nói  ngày  tháng  không  còn  nhiều,  thực 

lực hữu hạn, nên Quang  mới nói như thế. Nếu không phải như vậy thì cứ  y 

theo  tâm  tướng  của  chính  mình  mà  hành,  Quang  cũng  không  miễn  cưỡng 

ông.  Làm được  một bậc đại thông  gia cũng  là điều  may  mắn cho cửa Phật; 

chỉ  sợ  ông  không  thành  bậc  đại  thông  gia  được,  lại  tin  pháp  môn  Tịnh  Độ 

chẳng tới nơi, cả hai đầu đều hỏng! Đời này tu chút công đức, đời sau nhất 

định sanh vào nhà phú quý, ông thử chú tâm nghĩ kỹ xem: Người phú quý có 

mấy  ai  chẳng  tạo  nghiệp?  Ngày  nay  vận  nước  nguy  ngập,  dân  không  sống 

nổi, đều là do những người tu hành không có trí huệ, đời sau có phước báo 

bèn khuấy đảo mà ra. Ông khởi vọng tưởng khó thể cùng tận như thế, muốn 

chẳng đọa ác đạo, chẳng sanh Tây Phương thì một đời không đọa ác đạo còn 

may ra, chứ hai đời không đọa thì hiếm lắm! 



Phật nói kinh chú rất nhiều, ai có thể trì được hết tất cả? Cổ nhân chọn 

lấy những thứ trọng yếu gộp thành khóa tụng hằng ngày, buổi sáng thì Lăng 

Nghiêm,  Đại  Bi,  mười  chú  nhỏ,  Tâm  Kinh.  Niệm  xong  bèn  niệm  Phật  bao 

nhiêu tiếng đó, hồi hướng Tịnh Độ. Khóa tối thì kinh Di Đà, Đại Sám Hối, 

Mông  Sơn,  niệm  Phật  hồi  hướng.  Nay  tùng  lâm  đều  muốn  giảm  bớt  công 

phu, sáng chỉ tụng chú  Lăng Nghiêm,  Tâm  Kinh; khóa tối thì  ngày  lẻ  niệm 

kinh  Di  Đà  và  Mông  Sơn,  ngày  chẵn  niệm  Đại  Sám  Hối,  Mông  Sơn.  Ông 

nói Thiền Môn Nhật Tụng kinh chú quá nhiều, không biết ngoài Khóa Tụng 

Sáng Tối còn có phần phụ lục. Cư sĩ tại gia công khóa hoặc chiếu theo Thiền 

Môn  Công  Khóa  mà  hành  hoặc  cũng  có  thể  tùy  ý  lập  ra,  như  khóa  sáng 

chuyên niệm kinh Di Đà, chú Vãng Sanh, niệm Phật, hoặc khóa sáng chuyên 

niệm chú Đại Bi, niệm Phật, khóa tối thì niệm kinh Di Đà, chú Vãng Sanh, 

niệm Phật, hoặc có người trì kinh Kim Cang cũng được. Bất luận tụng kinh 

nào, trì chú nào, cũng đều phải niệm Phật bao nhiêu tiếng đó rồi hồi hướng 

thì mới hợp với tông chỉ tu Tịnh nghiệp. 

Những điều ông nói chính là thấy khác, nghĩ lệch, dẫu là hảo tâm, nhưng 

thật  ra  tâm  không  có  chủ  định,  bị  chuyển  theo  cảnh.  Kinh  nào,  chú  nào 

chẳng xưng tán công đức thù thắng? Theo cái tri kiến của ông, hễ xem kinh 

này ắt phải bỏ kinh kia, trì chú này ắt phải bỏ chú kia, do sức chẳng thể xem 

hết, nên tình thế tất nhiên phải như thế! Như vậy còn được gọi là bậc chân tu 

hiểu rõ lý hay chăng? 

Nói rộng hơn nữa, nếu ông gặp người tham Thiền khen ngợi Thiền, chê 

trách  Tịnh  Độ  ắt  sẽ  theo  người  ấy  tham  Thiền.  Gặp  những  tông  khác  như 

Thiên  Thai,  Hiền  Thủ, Từ Ân219, Bí Mật220, cứ hễ  gặp  một  vị tri thức đề 

xướng bèn bỏ pháp này tu theo pháp kia, không biết ông thuộc căn tánh nào! 

Muốn làm bậc đại thông gia pháp nào cũng thông nhưng nghiệp sâu, trí cạn, 

không  làm bậc đại thông  gia được,  lại  gác pháp cậy  Phật từ lực đới  nghiệp 

vãng  sanh  ra  ngoài,  đợi  đến  lúc  lâm  chung  nếu  chẳng  tiến  vào  vạc  sôi,  lò 

than,  thì  chắc  cũng  đi  vào  thai  lừa,  bụng  ngựa!  Dẫu  may  mắn  không  mất 

thân người thì đời này tuy không có chánh trí, nhưng còn có si phước do tu 

hành. Do hưởng thụ si phước ấy bèn tạo ác nghiệp, một hơi thở ra không hít 

vào được, bèn vào thẳng Tam Đồ. Muốn được biết danh hiệu thiên địa, cha 

mẹ còn không thể, huống gì là biết được pháp môn Tịnh Độ nữa ư? 

Ông xem bộ Văn Sao của Quang hiểu như thế nào? Phải biết một câu A 

Di  Đà  Phật,  trì  đến  cùng  cực  thì  thành  Phật  vẫn  còn  dư!  Há  nên  bảo  niệm 

kinh Di  Đà, niệm Phật chẳng diệt được định  nghiệp ư? Phật pháp  như tiền, 

do người khéo dùng, ông có tiền thì làm gì mà chẳng được? Ông chuyên tu 

một pháp, cầu gì chẳng được? Há cứ khăng khăng trì chú này, niệm kinh này 

sẽ được công đức này, chẳng được những công đức khác ư? Hãy khéo hiểu 

lời Quang, tự có thể hiểu rõ một điều thì trăm điều sẽ rõ. Nếu không, dù nói 

cho nhiều, tâm ông vẫn không có định kiến, có ích gì đâu? 



Phàm phu đang mê, tín tâm bất định, nên lúc tin, lúc ngã lòng, lúc tu, 

lúc tạo nghiệp, cũng do người dạy ban đầu chẳng hiểu đường lối mà ra. Nếu 

thoạt đầu, khởi đầu từ những chuyện nhân quả thiển cận sẽ chẳng đến nỗi có 

những  chuyện  mê  hoặc,  điên  đảo  như  thế.  Tội  dĩ  vãng  dẫu  cực  sâu  nặng, 

nhưng  nếu dốc chí  nơi chí tâm sám  hối, sửa đổi tu tập, dùng chánh tri kiến 

dốc  lòng  tu  tập  Tịnh  nghiệp,  lợi  mình,  lợi  người  thì  tội  chướng  như sương 

tiêu, bầu trời chân tánh rạng  ngời. Vì thế,  kinh  nói:  “Thế gian có hai hạng 

 người mạnh mẽ: một là không tạo tội, hai là tạo rồi biết sám hối”.  Một chữ 

Hối phải từ tâm khởi. Tâm không hối thật sự, nói gì cũng vô ích! Ví như đọc 

đơn thuốc nhưng không uống thuốc, quyết chẳng mong gì lành bệnh! Nếu có 

thể theo toa  uống thuốc, sẽ được bệnh  lành, thân  yên. Chỉ sợ lập chí chẳng 

vững,  một  ngày  nóng  mười  ngày  lạnh,  chỉ  uổng  có  hư  danh,  chẳng  ích  lợi 

mảy may gì! 



---o0o--- 

75. Trả lời thư cư sĩ X… 







Dịch  vốn  do  thánh  nhân  xem  xét  hình  tượng  rồi  lập  pháp  nhằm  dạy 

cho con người cái đạo làm sáng tỏ minh đức, tân dân221, chứ chẳng phải chỉ 

nhằm để bói tốt xấu mà thôi! Người đời sau học đến, bỏ gốc theo ngọn, Dịch 

trở thành một nghề khéo, đáng buồn làm sao! Thử xem phần Đại Tượng của 

mỗi  Quái  (quẻ),  lời  lẽ  thiết  thực,  tường  tận,  rõ  ràng.  Như  quẻ  Càn  thì  nói: 

 “Thiên  Hành  Kiện,  quân  tử  gắng  sức  không  ngơi” .  Quẻ  Khôn  thì  là:   “Địa 

 Thế Khôn, quân tử dùng đức dầy để chở vật”.  Từ những Đại Tượng của sáu 

mươi  bốn  quẻ222,  chép  thành  một  bức,  có  thể  dùng  làm  tiêu  chuẩn  để  lập 

thân hành đạo. Do những điều ấy có thể kế tục quá khứ, mở mang tương lai, 

há phải đâu cứ khăng khăng biến Dịch thành một nghệ thuật đoán số mạng 

hòng cầu cơm áo mà thôi? Nếu thấy lời tôi chẳng đủ để thuyết phục, xin hãy 

thử  đọc  kỹ  phần  Đại  Tượng  của  mỗi  quẻ,  ắt  sẽ  tự biết,  huống  hồ  toàn  văn 

của  mỗi  quẻ  và  toàn  văn  của  cả  bộ  Dịch  vậy!  Dịch  chính  là  cội  nguồn  của 

thánh  đạo,  vì  thế  Khổng  Tử  đọc  kinh  Dịch  đến  nỗi  ba  lần  đứt  lề  sách,  đến 

tuổi bảy mươi còn mong trời cho sống thêm vài năm để học Dịch hòng tránh 

được lỗi lớn. Tự gắng sức không ngơi, dùng đức dầy chở vật là như thế nào 

vậy? Xin hãy suy nghĩ cặn kẽ, sâu xa thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

76. Trả lời thư cư sĩ Hoàng Trí Hải 





Nhận được thư biết ông tu trì nghiêm mật, mừng vui vô cùng. Người 

đã  ngoài  năm  mươi  tuổi  lại  thêm  công  chuyện  đa  đoan,  chỉ  tốt  nhất  là 

chuyên tu Tịnh nghiệp. Nếu cứ nghiên cứu tràn lan, sợ rằng chẳng thể thông 

suốt kinh  luận, Tịnh  nghiệp đâm ra trở thành chuyện  phụ. Nói đến sự phân 

biệt giữa Tánh, Tâm và Ý, thì Tâm đa phần là ước theo Thể mà nói, Ý chính 

là  niệm  lự, tức  là Dụng của  Tâm. Tánh chính  là  luận trên phương diện bản 

thể không biến động của Tâm. Nếu nói chung chung thì Tâm và Tánh có thể 

dùng lẫn cho nhau, nhưng Ý thì chỉ có thể chỉ cho niệm lự  mà thôi. Nhưng 

Tâm có Chân Tâm và Vọng Tâm. Nếu ước theo Thể thì Tâm chỉ Chân Tâm, 


Vọng Tâm cũng thuộc về niệm lự, tức là vọng niệm nơi Tâm Thể vậy. Bốn 

giáo Tạng, Thông, Biệt, Viên chính là Như Lai thuận theo căn cơ của chúng 

sanh nói ra những pháp phù hợp. Do có những nghĩa ấy nên ngài Trí Giả dựa 

theo ý nghĩa mà lập ra những tên gọi ấy. 

1) Tạng Giáo là vì căn tánh Tiểu Thừa, nói ra ba tạng Kinh, Luật, Luận, 

do  đó  gọi  là  Tạng  Giáo.  Đại  Thừa  cũng  có  ba  tạng,  ở  đây  chỉ  nói  riêng  về 

Tiểu Thừa. 

2) Thông Giáo là Đại Thừa sơ môn, do căn tánh bất đồng, độn căn thông 

với  Tạng  Giáo  ở  trên,  lợi  căn  thông  với  Biệt  Giáo,  Viên  Giáo  ở  phần  sau, 

nên gọi là Thông Giáo. 

3)  Biệt  là  khác  biệt,  giáo  này  là  pháp  để  dạy  riêng  cho  Bồ  Tát.  Tất  cả 

giáo  lý,  trí  đoạn,  hạnh,  vị,  nhân  quả,  mỗi  mỗi  đều  khác  biệt,  chưa  thể  viên 

dung bao gồm lẫn nhau như Viên Giáo, nên gọi là Biệt Giáo. 

4) Viên là viên mãn, viên dung. Do pháp nào cũng viên dung, pháp nào 

cũng trọn đủ, nên gọi là Viên Giáo. Giáo này là Phật pháp tối thượng, do đức 

Phật đem những lý chính mình đã ngộ, đã chứng, giảng cho hết thảy đại căn 

Bồ Tát. Hãy xem Giáo Quán Cương Tông223 sẽ tự biết được nghĩa ấy. Nếu 

muốn dùng bút mực để trình bày rõ, chẳng những quá tốn công lại còn chẳng 

bằng xem sách ấy tự hiểu vậy. 

Chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  mỏng  ít,  muốn  được  lợi  ích  chân  thật  nơi 

giáo nghĩa Thiền Tông hết sức khó khăn, chỉ có pháp môn Tịnh Độ là nương 

cậy được. Hãy thử xem cái chết của Hiển Ấm224 kém xa những kẻ ngu phu, 

ngu phụ, những gì Hiển Ấm biết được, kẻ ngu phu, ngu phụ không sao mong 

bằng  được,  nhưng  những  gì  kẻ  ngu  phu,  ngu  phụ  đạt  được,  Hiển  Ấm  lại 

không  sao  mong  bằng  được.  Chính  là  như  Quang  đã  nói:  “Tánh  thủy  lặng 

 trong, do phân biệt bèn xao động, đục ngầu, sóng Thức bủa giăng, nhờ Phật 

 hiệu bèn ngừng lặng”.  Do vậy, thượng trí chẳng bằng hạ ngu, khéo quá biến 

thành vụng to. Xin cư sĩ hãy chuyên chí Tịnh nghiệp, đừng hâm mộ chuyện 

Tông  thông,  thuyết  thông,  ngõ  hầu chuyện  liễu sanh thoát tử chẳng  bị biến 

thành bánh vẽ. 

Ông  Châu  Đức  Quảng  ngày  mồng  Hai  tháng  Hai,  ngồi  niệm  Phật  qua 

đời, không có tâm tình bi luyến, vẻ mặt vui vẻ, ắt vào thẳng Liên Bang, làm 

đệ tử Phật Di  Đà  vậy!  Năm  ngoái, ông Châu sanh bệnh, phát  nguyện dùng 

một vạn đồng mình đã để dành dùng làm điều thiện. Nhân đó, đem bảy ngàn 

đồng giao cho Quang, ba ngàn bốn trăm đồng dùng in Đại Sĩ Tụng một vạn 

bộ, một ngàn sáu trăm đồng in bộ Bất Khả Lục225, hai ngàn đồng để in bộ 

Tăng Quảng Văn  Sao  mới san  định  xong,  còn  dư ba  ngàn đồng  làm  những 

thiện sự khác. Bốn người con ông Châu đều không dư giả lắm, nhưng có thể 

đem tiền cha đã để dành vì cha làm công đức, chẳng chịu dùng tiền đó để tự 

mình xài, cũng đáng nói là đã làm được chuyện khó làm vậy! 

Mong ông chuyên chí nơi Tịnh tông, đừng bị lay động bởi thuyết  “thành 

 Phật ngay nơi thân này”  của Mật Tông. Thành Phật ngay trong thân đời này 

chính  là  Lý  Tánh,  chứ  không  phải  là  sự  thật.  Nếu  hiểu  là  sự  thật  thì  Tây 

Tạng, Đông Dương (Nhật Bản), Phật nhiều vô kể, đừng nói chi là hạng bình 

dân,  ngay  cả  tâm  hạnh,  hành  vi  của  Ban  Thiền226  còn  chưa  có  phong  thái 

của Phật, huống gì bảo là thành Phật được ư? Vì ông ta nhằm lúc dân không 

lẽ sống, vẫn chẳng biết tiếc thương xương máu của bá tánh, mặc tình bày vẽ 

hao phí, tiền lọt đến tay quý như tánh mạng, chẳng có mảy may ý niệm từ bi 

hỷ  xả.  Hiển  Ấm  tự  khoe  mình  đắc  chánh  truyền  nơi  Mật  Tông,  bảo  Phật 

pháp  truyền  sang  Đông  đến  Trung  Quốc,  chỉ  có  mình  giáo  lý  của  Hoằng 

Pháp đại sư227 là viên diệu, thường chê bai tổ sư các tông phái Trung Quốc, 

đều chê họ chẳng được chánh truyền như Hoằng Pháp đại sư, nhưng lúc chết 

rốt cuộc trở thành kẻ nghiệp thức mịt mờ, không có cội gốc gì để nương cậy. 

Ông ta đã thành Phật ngay nơi thân này, sao kết quả lại như thế? Mong ông 

hãy thấu hiểu thì may mắn lắm! 



Tâm  Bồ  Tát  ví  như  thái  hư,  không  gì  chẳng  bao  gồm,  muốn  lợi  ích 

chúng sanh làm đủ mọi phương tiện, trước hết dùng Dục để lôi kéo, sau dạy 

họ nhập Phật trí, chớ nên dùng tri kiến phàm phu để suy lường xằng bậy, bởi 

các ngài đã chứng Pháp Nhẫn, trọn không còn Ta - Người, chỉ  muốn  nhiếp 

thọ  hết  thảy chúng sanh  vào trong biển pháp đại  giác của Như  Lai. Nếu so 

lường,  suy  tính  sẽ  thuộc  về  tình  kiến,  chẳng  thể  ngầm  khế  hợp  với  đạo  vô 

nhân  ngã cho được!  Nói các  ngài bố thí đầu,  mắt, tủy,  não  là thật, còn  như 

nói bố thí kỹ nữ, thể nữ v.v… bất quá nhằm diễn tả rộng cái tâm Bồ Tát, chớ 

vì lời hại ý228. Nếu chấp chết vào từ ngữ để hiểu đoạn văn  “kỹ nữ đầy khắp 

 A Tăng Kỳ thế giới”  thì sẽ an trí họ nơi đâu? Điều này nhằm hiển thị Bồ Tát 

trong ngoài đều bỏ được, trọn chẳng tham tiếc. Trong là đầu, mắt, tủy, não; 

ngoài  là  quốc  thành,  vợ,  con,  chẳng  sanh  tham  đắm  một  pháp  nào;  vì  thế, 

trong sanh tử riêng Ngài được giải thoát. 

Những  kẻ  nhận  bố  thí,  được  nguyện  lực  của  Bồ  Tát  nhiếp  trì  sẽ  ngay 

trong  lúc  ấy  hoặc  vào  đời  sau  không  ai  chẳng  tự  hưởng  lợi  ích  liễu  sanh 

thoát tử. Như vua Ca Lợi229 cắt chặt thân thể [của Nhẫn Nhục tiên nhân], về 

sau thành  người được độ đầu tiên tức ngài Kiều Trần Như. Tâm đại Bồ Đề 

lượng  như  thái  hư  sao  có  thể  dùng  tiểu  tri  tiểu  kiến  của  phàm  phu  để  dò 

lường  cho  được?  Phải  biết:  Phàm  phu  chưa  đắc  Pháp  Nhẫn  trong  tâm  hãy 

nên  kính  mộ  đạo  Bồ  Tát,  nhưng  hành  động  nên  học  theo  những  lý  thông 

thường của phàm phu . Nếu không, bèn đối  với  việc trụ trì pháp đạo rất có 

thể bị phương ngại. Nếu chưa chứng Vô Sanh Pháp Nhẫn tức là chưa trụ trì 

pháp  đạo,  cũng  chẳng  nên  học  theo  những  chuyện  bỏ  đầu,  mắt,  tủy,  não 

v.v…  của  Bồ  Tát,  bởi  sức  mình  chưa  đủ,  chẳng  kham  nhẫn  chịu  được,  dù 

mình  hay  người  đều  không  ích  lợi  gì.  Phàm  phu  phải  hành  theo  những  gì 

mình có thể làm thì mới nên! 



---o0o--- 

77. Trả lời thư cư sĩ Phan Đối Phù 







Trước  kia  đại  mộng  chưa  tỉnh,  nên  có  xung  đột,  khôn  ngăn  hổ  thẹn! 

Nay tỉnh  mộng  rồi,  vốn chẳng  muốn  nói  năng chi,  nhưng sợ các  hạ có chỗ 

chưa thấu tỏ  nên phải  bèn trình bày đại  lược. Mạnh  Tử  nói:   “Có tiếng tăm 

 không ngờ tới, ắt sẽ bị cái vạ chê trách cầu toàn” . Mạnh  Tử  nói  lời ấy  hết 

sức xác đáng, nhưng chưa nêu rõ được nguyên do. Phật nói hết thảy lợi, suy, 

đề cao, hủy báng, khen ngợi, chê trách, khổ, vui, mỗi điều đều có tiền nhân 

nên  hiện thời chịu quả.  Hiểu rõ điều  này thì chỉ  nên tự sám  hối túc  nghiệp, 

hơi  đâu  oán  trách  người  khác!  Vì  vậy,  quân  tử  trên  chẳng  oán  trời,  dưới 

chẳng  hờn  người,  hễ phú quý bèn sống theo phú  quý,  hễ bần tiện bèn sống 

theo bần tiện, hễ sống nơi mọi rợ bèn sống theo lối mọi rợ, gặp hoạn nạn bèn 

thuận theo  hoạn  nạn, được sủng ái bèn sợ, bị  nhục chẳng oán, cảnh  nghịch 

xảy đến bèn thuận theo, không gì chẳng tự tại tiêu dao! 

Bài truyện ấy230 viết vào năm Dân Quốc thứ mười ba (1924), ông ta ở 

công ty Duyệt Lai tại Thanh Đảo, gởi thư cho Quang, chứ quả thật chưa gởi 

tác phẩm đến, Quang cực lực chê trách, bảo ông ta hãy hủy bản cảo đi. Đến 

tháng Tư năm nay, ông ta đem cuốn Niên Phổ do mình soạn đưa cho Quang 

xem. Trong phần Niên Phổ năm Dân Quốc thứ mười ba (1924) có chép đoạn 

văn ấy. Quang  xé  nát bài truyện ấy, cực  lực quở trách, bảo ông  ta  là  người 

như thế nào mà lại tự soạn Niên Phổ, cớ sao lại bịa chuyện hãm Quang vào 

cái tội cực đại “đem phàm lạm thánh, miệt thị những bậc tri thức Tông, Giáo 

và  những  bậc  hiền  sĩ,  đại  phu  trong  thiên  hạ”,  bảo  ông  ta  vĩnh  viễn  không 

được chép  nữa!  Đến tháng Tám, do thúc  giục  nhà  in ấn  loát bản Quán  Âm 

Tụng, đến đất Thân (Thượng Hải), từ nơi chỗ bè bạn, trông thấy bản văn của 

ông ta được in dầu231, Quang đem về xé đi. Khi ấy, ông ta cũng đang ở nhờ 

chùa Thái Bình, tôi bảo ông ta: “Ông xưng tụng Quang như thế này, thật còn 

hơn cầm dao giết Quang trăm ngàn vạn lần, chớ nên lưu truyền”, không ngờ 

bài ấy đã sớm gởi cho tờ Hải Triều Âm232 đăng báo rồi! 

Đến khi các hạ gởi bài tới, Quang vẫn cho rằng mới in chưa lâu, vẫn còn 

có thể thâu thập được, cho nên mới bảo Úy Như khuyên các hạ tận sức thiêu 

hủy, mới là yêu thương tôi thật sự. Lại bảo những tờ lâm san233, nguyệt san 

của  Thượng  Hải  Cư  Sĩ  Lâm,  Tịnh  Nghiệp  Xã  đăng  bài  thanh  minh  kẻo 

người không biết tưởng ông ta thuận theo ý Quang  mà viết bài đó. Đến khi 

các  hạ  gởi  thư  tới  mới  biết  chẳng  thể  thâu  thập,  bèn  ngộ  được  sự  lý  của 

những lời Mạnh Tử, Tử Tư234, Phật đã nói, trong tâm không còn bận lòng 

về chuyện ấy nữa. Ấy là do túc nghiệp sai khiến, chỉ có thể oán đời trước ít 

chịu  vun  bồi,  hơi  đâu  oán  ông  ta  tạo  lời  đồn  đãi  xằng  bậy!  Đối  với  hành 

động ấy của Mã Khế Tây, và đối với hết thảy cảnh trước, Quang đều chẳng 

bận  lòng  nghĩ  đến,  may  ra  trở  lại  được  với  thiên  chân  của  chính  mình,  rốt 

cuộc  chẳng  thẹn  với  tâm  mình  thì  nhân  họa  bèn  được  phước,  thật  là  may 

mắn lắm! 

Các hạ in truyện ấy tùy ý các hạ, đốt đi cũng tốt, vứt đi cũng xong. Nếu 

như lòng thật  yêu thương tôi, xin  hãy đem những  lời  tôi khuyên  răn ông  ta 

trình  bày  tóm  tắt  độ  vài  trăm  chữ  in  vào  phần  giấy  trắng  ở  mặt  trong  bìa 

sách,  ngõ  hầu  người không biết khỏi bắt chước theo thì càng tốt, chứ hoàn 

toàn  chẳng  phải  nhằm  rửa  sạch  lời  vu  báng  ấy  để  khỏi  bị  người  khác  thóa 

mạ. Vì sao? Người ta thóa mạ càng nhiều, Quang được lợi ích càng sâu, bởi 

Quang  không  tự  làm,  lại  bị  thóa  mạ,  bèn  được  tiêu  nghiệp  chướng,  tăng 

phước huệ, như trong phần thứ mười sáu của kinh Kim Cang đã nói. Quang 

sắc  lực  suy  nhược,  bận  rộn  nhiều  việc,  đến  nỗi  công  phu  Tịnh  nghiệp  xao 

nhãng  thật  đáng  thẹn.  Do  nhân  duyên  này,  chẳng  tu  mà  được  lợi  ích,  may 

mắn nào hơn! 

 

---o0o--- 

78. Thư gởi cư sĩ Nhiếp Vân Đài 





Nhận  được  lời  của  Ngài  khôn  ngăn  khâm  phục,  các  hạ  đã  tiếp  thừa 

được tâm pháp của Văn Chánh Công235, vì thế có thể thoát  ly tập khí phú 

quý, vui theo cái thiên chân của chính mình, chẳng bị vật chuyển. Còn như 

cuốn sách của ông X…  nọ quả thật  là diệu pháp để chấn  hưng tình thế suy 

đồi,  chỉ  e  ông  X…  nọ  không  có  chí  hướng  ấy  thì  trọn  chẳng  có  ích  lợi  gì. 

Nhưng phổ biến cho mọi người xem, ắt có người chịu hành theo. Trộm nghĩ 

nếu thúc đẩy  nhân  duyên đến cùng cực ắt  có thể  làm thánh,  làm  hiền, sẽ là 

bài văn chí lý để cứu thế; do sách ấy sẽ biết được đạo nhân quả thật sâu, thật 

xa. 



Ông ta cho nhân quả là Quyền Tiệm Tiểu Thừa, toàn là nghe lỏm nói 

mò  đó  thôi.  Quang  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để  bậc 

 thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. 

 Trong thời thế hiện tại, nếu chẳng đề xướng nhân quả, báo ứng, dẫu  Phật, 

 Bồ Tát, thánh hiền cùng xuất hiện trong đời cũng chẳng làm gì được!”  Lại 

nói:  “Khéo dạy con cái là cái gốc để bình trị thiên hạ, nhưng dạy con gái là 

 quan  trọng  nhất”.   Lại  nói:   “Quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  hàng  nữ  nhân 

 chiếm quá nửa”.  Đời ít hiền nhân là vì thế gian thiếu hiền nữ! Có hiền nữ ắt 

có  hiền  thê,  hiền  mẫu  vậy.  Có  hiền  thê,  hiền  mẫu  mà  chồng,  con  người  ấy 

chẳng hiền cũng hiếm hoi lắm. 

Trường  học  đề  xướng  nam  nữ  bình  quyền,  thật  là  chẳng  biết  thời  thế. 

Phải biết: Nam có nam quyền, nữ có nữ quyền. Giúp chồng dạy con chính là 

thiên chức của người nữ, quyền ấy cực lớn! Chẳng thấu hiểu điều đó, cứ đề 

xướng  phụ  nữ  tham  dự  chánh  trị  là  bình  quyền,  đúng  là  không  phân  đen, 

trắng, tạo thành mối loạn. Ngu kiến của Quang là như vậy đó, không biết các 

hạ có chấp nhận hay không? Nếu không quá sai lầm, trái nghịch, dám mong 

các hạ  hãy  ra sức phát  huy rộng rãi điều  này, cũng  là  một phương cách  hỗ 

trợ cho thế đạo chưa hẳn là không thể vãn hồi được. 



---o0o--- 

79. Trả lời thư cư sĩ Kiều Trí Như 





Phàm nhân làm việc phải nghiêm túc làm, chớ nên qua quít, tắc trách, 

huống chi đệ tử Phật  làm  người  giáo  hóa trong  nhà tù, có cái  tâm cảm  hóa 

con  người,  mang  trách  nhiệm  thành  tựu  chánh  khí!  Sách  Luận  Ngữ  nói: 

 “Quân  tử  chẳng  nghĩ  ra  ngoài  địa  vị” .  Đã  nhận  lãnh  chức  ấy  ắt  phải  đặt 

nặng chuyện mong mỏi tù nhân sửa đổi tấm lòng, nhận lãnh sự giáo hóa thì 

công đức ấy lớn lắm. Ông nói ba vị nữ cư sĩ muốn quy y, hãy bảo họ nên ăn 

chay niệm Phật, cầu sanh Tây Phương, chẳng được cầu phước báo trời người 

trong đời sau, cần phải đừng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, kiêng 

giết,  cứu  vớt  sanh  mạng,  khéo  dạy  con  cái.  Con  cái  tuy  còn  nhỏ,  vạn  phần 

chẳng  được  để  chúng  nó  mặc  tình  quen  thói  kiêu  ngạo,  thường  phải  nói 

chuyện nhân quả báo ứng cho chúng biết, khiến cho trong tâm chúng thường 

mang lòng kinh sợ, tự nhiên chẳng đến nỗi mai sau làm chuyện thương thiên 

tổn đức. Chuyện đề xướng nhân quả báo ứng ấy và khéo dạy con cái chính là 

căn bản pháp luân khiến thiên hạ thái bình. Đối với hết thảy mọi người đều 

nên dùng điều này để khuyên lơn, chứ chẳng riêng gì nữ nhân. 

Bà Trần Ngô Thị  pháp danh  là Chí Thanh, bà Khang  Kim  Thị236 pháp 

danh  là  Chí  Tịnh,  bà  Nghê  Khang  Thị  pháp  danh  là  Chí  Trừng,  nói  chung 

thể hiện ý chí lìa khỏi thế giới trược ác này, sanh về cõi Phật thanh tịnh kia 

mà thôi! Mong ông gởi thư đến họ, nói kèm ý cầu chúc của Quang, khiến họ 

trở  thành  người  chân  thật  tu  hành,  cũng  như  dạy  con  cái  tu  hành,  ngõ  hầu 

chẳng thẹn với đại sự quy y Phật pháp vậy. Thiên hạ trị hay loạn là do sự rèn 

luyện  trong  gia  đình  có  đạo  đức  hay  không,  căn  bản  ấy  là  điều  nghị  luận 

thiết thực vậy. 



---o0o--- 

80. Trả lời thư cư sĩ Giang Dịch Viên 





Nhận được thư biết pháp  môn Tịnh Độ ở quý địa do chính các hạ đề 

xướng  khiến  được  thạnh  hành,  tôi  lấy  làm  an  ủi  lắm.  Quang  chỉ  uổng  phô 

trương hư danh, chẳng có mảy may đức hạnh thật sự gì! Nhưng muốn người 

khác được ích lợi nên vờ phô trương thanh thế, dẫu tổn hại mình, nhưng có 

ích  cho  người  khác  cũng  vui  lòng.  Như  nói  đến  quả  mơ  miệng  thấy  chua, 

nghĩ đến vách đá, chân thấy run; tuy không phải là chuyện thật, nhưng người 

ta khởi tâm ấy cũng không phải là vô ích. Các hạ toan bắt chước chuyện cũ ở 

Từ  Giác,  thật  là  khiến  cho  Quang  hổ  thẹn  không  còn  chỗ  nào  lánh  được, 

Quang còn  mong  gởi đi  hai  mươi bộ Văn  Sao,  mong  ông  gởi cho  những ai 

hữu duyên, cũng như giữ trong thư viện để người ta xem đọc lâu dài. 

Lại như nay đề xướng Phật học, nên chuyên trọng pháp môn Tịnh Độ và 

nhân quả báo ứng, dạy người dự vào liên xã ai nấy đều phải kiêng giết, cứu 

vật,  ai  nấy  khéo  dạy  con  cái.  Đất  nước  hoang  loạn  do  thiếu  người  hiền, 

nguyên nhân là do trong gia đình không khéo dạy mà ra! Trong sự giáo dục 

gia  đình,  sự  giáo  dục  của  mẹ  lại  càng  khẩn  yếu.  Vì  thế,  dạy  dỗ  con  gái  lại 

càng quan  trọng  hơn dạy con trai! Có  gái  hiền ắt có  vợ  hiền,  mẹ  hiền. Con 

người lúc nhỏ có mẹ hiền, lớn lên có vợ hiền, muốn chẳng thành người hiền 

cũng  không  được!  Đấy  là  “gốc  chánh  nguồn  trong”  để  mong  cầu  thái  bình 

yên ổn vậy, mong các hạ lúc đề xướng Phật học, hãy ra rả nhắc đến điều này 

ngõ hầu Phật pháp lẫn thế gian pháp đều được chấn hưng. 

 

---o0o--- 

81. Thư trả lời cư sĩ Đường Đại Viên237 





Xem  thư ông  thấy  nói  đến  chuyện  làm  học  sinh,  khó  khiến  người  ta 

không bật cười. Nay tôi nêu một thí dụ. Ví như quan Ngự Y ở Thái Y Viện, 

phàm là sách thuốc, gốc bệnh, bí quyết xem mạch238, đọc nhuần như gương 

sáng hiện bóng, nhưng đến lúc chẩn bệnh bèn rối beng không biết đường nào 

mà lần, chẳng biết nên dùng thuốc gì! Lời hỏi của ông chẳng khác với kiến 

thức của ông thầy thuốc ấy mảy may nào! Phật pháp vốn dạy người liễu sanh 

tử,  chẳng  phải  chỉ  là  một  kiểu  nói  năng  cao  siêu  huyền  diệu.  Những  kẻ  tri 

kiến hèn kém kia dùng Triết học để nghiên cứu Phật pháp, ắt trước hết phải 

bảo cho họ biết duyên do Phật thuyết pháp là vì muốn đối trị tập khí của con 

người,  rửa  lòng  gột  ý,  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận,  từ  bi,  nhân 

nhượng,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành,  đoạn  Hoặc  chứng 

Chân, liễu sanh thoát tử, tự lợi, lợi tha cùng chứng Chân Thường, tu tập dần 

dần, cho đến khi thành Phật đạo. Tất cả kinh giáo đều nhằm giảng rõ những 

sự lý như trên vừa nói. Nếu chỉ mong hiểu rõ, chẳng muốn thật hành, khác gì 

kép hát đóng tuồng, còn nói là học sinh được ư? 

Như ai thiên tư thông minh, mẫn tiệp, nghiên cứu các tông Tánh, Tướng 

chẳng trở ngại gì, nhưng vẫn phải lấy pháp môn Tịnh Độ làm chỗ nương về, 

ngõ hầu chẳng đến nỗi có nhân không quả, biến diệu pháp liễu sanh thoát tử 

thành  lời  nói  trơn  tru  ngoài  miệng,  không  do  đâu  được  lợi  ích  thật  sự.  Ắt 

phải  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành,  xem  kinh  -  tượng  như  vị  Phật  sống, 

chẳng  dám  chớm  chút  ý  coi  thường,  ngõ  hầu  tùy  lòng  thành  của  mình  lớn 

hay nhỏ sẽ được những lợi ích sâu hay cạn! Đối với người độn căn, hãy nên 

chuyên nghiên cứu pháp môn Tịnh Độ. Nếu quả thật tin cho tới nơi, giữ cho 

chắc, nhất định trong đời này sẽ liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, so 

với  những kẻ  hiểu sâu  xa kinh  luận chẳng thật  hành  pháp  môn  Tịnh Độ thì 

lợi ích đúng là khác biệt một trời một vực. Những điều vừa nói đó, bất luận 

là  tư  cách  nào,  lúc  ban  đầu  cứ  cho  uống  loại  thuốc  Một  Vị  này,  bất  luận 

những căn bệnh như tà chấp, thấy biết sai lầm, ngã mạn, phóng túng, đề cao 

thánh cảnh  nhưng tự  mình cam phận  hèn  kém, không bệnh  nào kê thuốc  A 

Già Đà Nhất Vị trị chung vạn bệnh này mà chẳng lành. 

Ông học đầy một bụng Phật pháp, đối với hai loại học sinh ấy không biết 

làm sao? Cho thấy ông chỉ biết  nói đến thuốc, chứ tự  mình chưa từng thực 

hành. Nếu ông thực  hành, trọn chẳng đến  nỗi ôm  mối  nghi ấy. Xưa kia, có 

kẻ coi các ngài Văn Thù, Phổ Hiền như bè bạn ngang hàng, đều là do không 

thể phân biệt chân - ngụy, đến nỗi bối rối không biết làm sao, rất có thể coi 

ngụy là chân. Cha ông không thể ăn chay là do không chú tâm suy xét, quay 

trở lại quán thân. Nếu như thấy chính mình là con vật bị giết để ăn, sẽ trọn 

chẳng mong người ta giết mình ăn thịt. Nay có ngũ cốc để dưỡng mạng, vẫn 

còn muốn thỏa lòng tham, sanh tử chẳng xong, đến lúc bị người ta giết, thật 

đáng thương xót, nhưng không thể cứu giúp, buồn thay! Niệm Như đã xuống 

tóc, thọ  giới, đương  nhiên  là chánh  lý, cần gì phải chờ đợi!  Chỉ cần  xét kỹ 

tâm mình, và suy xét cảm tưởng trong lúc đối cảnh hằng ngày, nếu có thể tu 

dưỡng  trong  sạch  bèn  thành  tựu  Tăng  tướng.  Dù  có  gần  gũi  khí  tượng  ấy, 

nhưng nếu khó trọn cái tâm sắt son trăm lần vấp ngã chẳng lùi thì lấy chồng 

vẫn tốt hơn, Niệm Quang cũng vậy! 

Trong một số báo nào đó, ông cho đăng tải những lời nghị luận của hai 

người  Niệm  Như, Niệm Quang, Quang tôi trọn chẳng cho đó  là  đúng. Dẫu 

quả thật đó là lời của bé gái chín tuổi nói thì không đăng báo có mất gì đâu! 

Nếu  là  viết  thác  ra  như thế  lại  thành  dối  đời  lừa  người,  trở  thành  trá  ngụy. 

Nếu do chính  những  người đó  viết thì chắc là tự kiêu,  tự thị, trở thành  ngã 

mạn. Đấy đều là vì ông gặp chứng bệnh không biết cách bốc thuốc vậy. Ông 

đã không coi Quang là vô tri thì Quang cũng chẳng ngại lấy vô tri làm hữu 

tri, thưa cùng ông: Ông trọn chẳng biết pháp tắc dạy người tiểu căn nên mới 

làm  như  vậy.  Nếu  ông  biết  sẽ  trọn  chẳng  đăng  báo!  Hiển  Ấm  thiên  tư cực 

thông  minh,  ông  ta  vốn  háo  thắng,  háo  danh,  Đế  pháp  sư  (ngài  Đế  Nhàn) 

chẳng thể cắt thuốc để đè nén cái bệnh phô trương, kiêu căng của ông ta, rồi 

sau ông ta đoản mạng chết đi. Đối với Niệm Quang, ông cũng giống như thế. 

Cư  sĩ  Vô  Đắc  có  cha  già  sáu  mươi  tuổi,  có  nên  xuất  gia  chăng?  Nếu 

không xuất gia không cách nào nghe pháp tu hành, vẫn có cách bổ cứu. Nay 

những rào ngăn đã rỡ bỏ239, người tại gia nghiên cứu tu tập nhiều như rừng, 

mà lợi ích sanh về Tây Phương cũng thường có chuyện như thế, cần gì phải 

bỏ cha xuất gia? Quang tuyệt đối chẳng tán thành chuyện này. Dựa theo sự 

thực mà nói, trong việc tu hành hiện thời, tu tại gia vẫn tốt hơn, vì sao? Do 

hết thảy vô ngại. Người xuất gia có nhiều chướng ngại hơn người tại gia. Vì 

thế,  những  ai  không  thật  sự  phát  đạo  tâm  đều  trở  thành  phường  hạ  lưu, 

không ích lợi gì cho pháp, nhục lây đến Phật! 



---o0o--- 

82. Trả lời thư cư sĩ Uông Vũ Mộc 

 



 Đính kèm thư của ông Uông:  

  

 Vũ  Mộc  niệm  Phật  mười  năm,  biết  đại  lược  chỉ  thú.  Trộm  nghĩ, 

 phương pháp Niệm Phật dạy bởi các đại sư Linh Phong, Mộng Đông và bộ 

 Văn  Sao  của  thầy  tôi  đại  để  đều  vì  ngu  phu,  ngu  phụ  nói  chung  mà  lập 

 thuyết. Nếu bọn chúng tôi là những người thông hiểu văn tự, tâm tư phức tạp 

 mà vẫn dùng phương pháp Niệm Phật của hàng ngu phu, ngu phụ ấy, chắc 

 chắn chẳng thể vãng sanh Tịnh Độ. Ý kẻ hèn này cho rằng người niệm Phật 

 cầu  được  vãng  sanh,  trước  hết  phải  biết  “người  niệm  Phật  là  ai”,  có  thấy 

 được vị chủ nhân ông thì niệm Phật mới có ích lợi, vãng sanh mới nắm chắc 

 được!  Chẳng  riêng  gì  niệm  Phật  phải  như  thế,  ngay  cả  niệm  kinh,  trì  chú, 

 cũng không thể không như vậy! Người ta bây giờ cứ động đến bèn nói “thật 

 thà niệm  Phật, chết lòng niệm  Phật liền được vãng sanh”, không biết rằng 

 nếu  không  biết  “người  niệm  Phật  là  ai?”  làm  sao  thật  thà  niệm  Phật  cho 

 được,  làm  sao  chết  lòng  niệm  Phật  cho  được,  dù  có  ngày  đêm  niệm  mười 

 vạn  tiếng,  đối  với  sanh  tử  nào  có  liên  can  chi!  Có  người  đem  chuyện  “cổ 

 nhân đa phần chuyên chú trì danh, chẳng tham cứu người niệm Phật là ai” 

 để  cật  vấn,  Vũ  Mộc  nói:  “Đấy  là  chuyện  của  cổ  đức  sau  khi  đã  tham  cứu 

 xong, kẻ sơ tâm chẳng thể bắt chước được!” Vũ Mộc thấy người niệm Phật 

 ngày  nay  mười  người  hết  chín  chẳng  hiểu  ý  chỉ  này,  thật đáng thương xót, 

 thường luôn luôn rát miệng khuyên người, nhưng trong hàng cư sĩ có người 

 cho tôi là kẻ tà kiến. Chân nghĩa của Phật pháp chìm tối đến như thế, khôn 

 ngăn buồn đau than thở! Nay riêng tỏ bày nỗi ưu hoài, kính cầu ấn chứng, 

 cũng như khai thị cho rõ thêm thì chúng sanh may mắn lắm, nào phải riêng 

 mình Vũ Mộc may mắn mà thôi! 

  



Xem kỹ thư ông gởi đến, khôn ngăn khâm phục. Các hạ muốn cho hết 

thảy mọi người tự thấy được bổn lai, thẳng lên Thượng Phẩm. Quán kinh nói 

 “đọc tụng Đại Thừa, hiểu Đệ Nhất Nghĩa, phát Bồ Đề tâm, khuyến tấn hành 

 giả”  có phải  là  nói đến các  hạ đấy chăng? Tuy  nhiên, thuyết pháp  phải  xét 

căn cơ. Nếu chẳng xét căn cơ, trao lầm pháp dược, thì chẳng khác gì gã thầy 

thuốc dốt dùng thuốc giết người. Phải biết hai tông Thiền, Tịnh, quy về gốc 

là một, nhưng cách tu khác nhau: Thiền lấy thấy thấu triệt bản lai diện  mục 

làm tông, Tịnh lấy tín nguyện niệm Phật cầu sanh làm tông. Nếu cõi đời đều 

là thượng căn thì  những  gì các  hạ  nói quả thật  hữu  ích. Nhưng thượng căn 

rất ít, trung căn, hạ căn thật nhiều, chẳng dạy họ lấy tín nguyện cầu sanh mà 

lại dạy họ tham cứu “người niệm Phật là ai”, tham thấu tỏ được thì may mắn 

vô  cùng,  nhưng  vẫn  phải  chú  trọng  phát  nguyện  thiết  tha  cầu  được  vãng 

sanh.  Nếu  tham  không  thấu,  trong  tâm  giữ  hoài  ý  niệm  không  biết  “người 

niệm Phật là ai” thì chẳng thể vãng sanh, sẽ trọn chẳng có chuyện cảm ứng 

đạo giao cùng Phật, đích thân được Phật tiếp dẫn. 

Nhưng  hiện thời  người tham cứu thật sự đạt đến địa vị đại triệt đại  ngộ 

được mấy kẻ? Phàm ai hiểu “người niệm Phật là ai” chính là người đại triệt 

đại  ngộ  minh  tâm  kiến  tánh  vậy.  Đừng  nói  ai  khác,  ngay  đến  các  hạ  cũng 

chưa  hề  đạt  đến  địa  vị  ấy!  Vì  sao  biết  các  hạ  chưa  đạt?  Vì  nếu  đạt,  quyết 

chẳng dám nói những câu:  “Các vị Linh Phong, Mộng Đông vì kẻ ngu phu, 

 ngu phụ mà lập thuyết, không biết người niệm Phật là ai, dù có thật thà niệm 

 Phật,  chết  lòng  niệm  Phật,  cũng  chẳng  được  gọi  là  thật thà,  chết  lòng.  Dù 

 ngày  đêm  niệm  mười  vạn  tiếng,  đối  với  sanh  tử  chẳng  liên  can  gì!”   cũng 

như bảo:  “Cổ nhân chuyên chú trì danh vì đã tham cứu xong. Sơ tâm chẳng 

 thể bắt chước theo”.  Do vậy tôi nói rằng: Tâm các hạ quả thật muốn tự lợi, 

lợi  người,  nhưng  lời  các  hạ  quả  thật  là  mình  lầm,  làm  người  khác  lầm,  xin 

hãy nín lặng chớ nói. Nếu không một đại pháp  môn phổ độ chúng sanh của 

Như Lai bị các hạ đóng chặt, lấp kín, không cách gì khai thông được! Tội ấy 

bằng với tội báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, há chẳng thận trọng ư! 

Các hạ thấy biết như vậy là vì chẳng biết khế lý khế cơ, lầm chấp pháp 

lợi lạc bậc thượng căn, nên khuyên khắp mọi người đều tu tập, thành ra thiên 

chấp, thấy lầm; đem pháp chẳng hợp căn cơ lầm lạc khuyên người khác tu, 

cho  đó  là  chân  nghĩa  của  Phật  pháp.  Quang  tuy  tầm  thường,  hèn  kém,  nào 

dám tán thành, chấp  nhận cái tội báng  Phật, báng Pháp, báng Tăng của các 

hạ ư? Nếu các hạ cho là không đúng, xin hãy quăng [thư này] vào ngọn lửa, 

ai  theo  đường  nấy  mà  thôi!  Quang  há  có  thể  cưỡng  các  hạ  bỏ  cái  học  của 

chính  ông  để  theo  cái  học  của  mình  được  sao?  Chẳng  qua  các  hạ  hỏi  đến, 

chẳng thể không thẳng thắn dâng lòng ngu thành. Mong các hạ thấu hiểu cho 

thì may mắn lắm! 



---o0o--- 

83. Trả lời thư sư Thịnh Cơ 







Hôm qua nhận được thư thầy, khôn ngăn cảm thán. Thầy học Phật, há 

có  nên  dùng  tri  kiến  của  chính  mình  để  suy  lường  cảnh  giới  Phật  ư?  Suy 

không thấu bèn nẩy sanh nghi hoặc ư? Phàm chứng Chân Như thì tam tế240 

đều đoạn, mười giới241 chìm hết. Do có nhân duyên nên cũng có thể trong 

một  niệm  hiện  vô  lượng kiếp, biến  vô  lượng kiếp thành  một  niệm,  niệm  và 

kiếp viên dung, nhưng hai thứ chẳng lẫn lộn. Thầy nói  “mười sáu tiểu kiếp 

 giống như một bữa ăn, năm mươi tiểu kiếp chỉ như nửa ngày”  không thể có 

sự - lý ấy, như vậy những chuyện kinh nói lớn - nhỏ vào trong nhau, niệm và 

kiếp  hiện  lẫn  nhau  đều  là  nói  dối  ư?  Như  Lai  lúc  mới  thành  Chánh  Giác, 

hiện tướng Báo Thân viên mãn, vì bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân đại sĩ nói 

kinh Hoa Nghiêm, hàng Nhị Thừa trong hội chẳng thấy chẳng nghe, chỉ thấy 

đức Phật  mang  hình tướng  một  vị  lão tỳ-kheo, pháp  họ được  nghe chính  là 

sanh diệt Tứ Đế. Vì thế, kinh Duy Ma nói:  “Phật dùng một tiếng diễn thuyết 

 pháp, chúng sanh tùy mỗi loại đều được hiểu” . Ông nói không có sự - lý ấy 

hay  sao?  Phải  biết  Thời  không  phải  là  pháp  nhất  định,  tùy  mỗi  người  thấy 

khác  nhau.  Hãy  gác  cảnh  giới  của  Phật,  Bồ  Tát  lại;  chỉ  lấy  cảnh  giới  của 

phàm phu, tiểu trí để bàn. Con của Châu Linh Vương là Tử Tấn242 học đạo 

Tiên,  qua  bảy  ngày,  xuất  hiện  tại  Hầu  Sơn,  đã  qua  đời  Tấn.  Vì  thế  có  thơ 

rằng:  



 Vương tử khứ cầu tiên, 

  

 Đan thành nhập cửu thiên, 



 Động trung phương thất nhật, 

  

 Thế thượng kỳ thiên niên. 

  

 (Vương tử học đạo tiên, 

  

 Đan thành243  lên trời thẳm, 

  

 Trong động vừa bảy bữa, 

  

 Ngoài đời gần ngàn năm)  



(Chữ Kỷ幾 đọc âm bình thanh, có nghĩa là gần. Từ Châu Linh Vương 

đến đời Tấn gần một ngàn năm). 



Lại như Lữ Thuần Dương244 gặp Chung Ly Quyền nơi quán trọ Hàm 

Đan,  họ  Chung  khuyên  học  đạo  Tiên,  ông  Lữ  muốn  được  phú  quý  rồi  mới 

học,  ông  Chung  đưa  cho  một  cái  gối  bảo  nằm  ngủ.  Họ  Lữ  mộng  thấy  làm 

quan chức từ nhỏ đến lớn, làm đến Tể Tướng, năm mươi năm phú quý vinh 

hoa hiếm có trong đời, con cháu đầy nhà, vui sướng không tai ương. Về sau 

chỉ do một chuyện không hợp ý bề trên, bèn bị giáng. Tỉnh dậy, thấy lúc mới 

ngủ, chủ quán trọ nấu nồi cháo kê vàng; ra vào làm tướng, trong giấc mộng 

bao nhiêu là chuyện suốt cả năm  mươi năm, đến lúc tỉnh, nồi cháo kê vàng 

vẫn chưa chín! Đấy chẳng qua là những cảnh do Tiên hiện, trong  một niệm 

còn hiện được những sự nghiệp cảnh giới trong năm mươi năm, huống chi là 

cảnh giới của Phật là trời của các vị trời, thánh của các thánh, cảnh giới của 

các vị Bồ Tát đã chứng Pháp Thân ư? 

Vì thế, Thiện Tài vào lầu gác của Di Lặc Bồ Tát, vào trong lỗ chân lông 

của ngài Phổ Hiền, đều trong mười phương thế giới hành Lục Độ vạn hạnh, 

trải  Phật  sát  vi  trần  số  kiếp245.  Ông  xem  đoạn  kinh  văn  ấy  có  suy  lường 

được  hay  không?  Phải  biết  Tam  Tế  không  có  thật  thể,  phận  phàm  phu  chỉ 

thấy được những cảnh phàm phu có thể thấy, chẳng nên vin vào cảnh được 

thấy  bởi  phàm  phu  rồi  cho  là  Phật,  Bồ  Tát  cũng  giống  như thế,  trọn  chẳng 

khác  gì!  Nay  tôi  dùng  thí  dụ  để  luận  rõ,  như  tấm  gương  chiếu  mấy  mươi 

tầng nước non, lầu gác, thật không có gần - xa, nhưng lại thấy xa - gần rành 

rành. Sắc pháp thế gian còn được như thế, huống gì tâm pháp đã chứng duy 

tâm  tự  tánh?  Bởi  thế,  nói:   “Trong  một  đầu  lông,  hiện  cõi  Bảo  Vương246, 

 ngồi  trong  vi  trần  chuyển  đại  pháp  luân”.   Mười  đời  xưa  -  nay,  đầu  -  cuối 

chẳng lìa cái niệm hiện tại, vô biên cõi nước, ta - người chẳng cách đầu một 

sợi  lông. Thầy đã phát tâm bế quan,  hãy  nên khẩn thiết chí  thành  lễ bái, trì 

tụng cầu Tam Bảo gia bị khiến cho nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, phước 

cao. 

Phàm những gì thuộc cảnh giới chẳng thể nghĩ bàn, chỉ nên ngửa tin lời 

Phật, chớ suy lường xằng. Nếu có thể khẩn thiết đến cùng cực, sẽ tự có thể 

hiểu rõ, cũng không cần phải hỏi ai khác! Nếu chẳng dốc sức khẩn thiết, chí 

thành lễ bái, trì tụng, suốt ngày lầm lạc suy lường những cảnh giới mà phàm 

phu  chẳng  thể  suy  lường  được  sẽ  đi  vào  vết  xe  đổ  của  Huyễn  Nhân  pháp 

sư247, muốn chẳng vướng lấy tội báo báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, há 

có được chăng? Mong hãy sáng suốt suy xét thì may mắn lắm. 



---o0o--- 

84. Trả lời thư cư sĩ Phương Viễn Phàm 

 



Người  thế  gian bệnh tật phần  nhiều đều  do chính  họ tự tạo. Ngay cả 

căn bệnh của lệnh nghiêm248 là do chẳng biết cẩn thận bụng miệng, ham ăn 

trái  cây  và  những  thứ  lạnh  mát  mà  ra!  Đến  khi  mắc  bệnh  lại  chẳng  khéo 

dưỡng  sức  để  khôi  phục,  cứ  một  mực  thay  đổi  nhiều  thầy  thuốc.  Mỗi  khi 

thầy thuốc gặp được người bệnh giàu có liền hoan hỷ quá đỗi, bèn dùng đủ 

mọi  phương  pháp  bày  vẽ,  rồi  mới  làm  cho  bệnh  bớt  đi,  ngõ  hầu  thâu  được 

nhiều  tiền.  Nhưng  người  giỏi  thuốc  cũng  chỉ  chữa  được  bệnh,  chẳng  thể 

chữa được nghiệp. Ngay như Tử Trọng mắc bệnh loét ruột, bác sĩ bảo không 

giải phẫu không được, bà thím Tư của ông chẳng cam lòng, bèn không chữa, 

cùng  Đức  Chương  liều  mạng  niệm  Phật,  niệm  kinh  Kim  Cang,  năm  ngày 

bèn khỏi. Căn bệnh ấy có thể nói là ngặt nghèo nhất, nguy hiểm nhất, nhưng 

không trị năm ngày bèn khỏi. Tử Tường bị điên là do túc nghiệp, do bà thím 

Tư  của  ông  chí  thành  lễ  tụng,  nửa  năm  bèn  khỏi.  Cha  ông  đã  quy  y  Phật 

pháp, hãy nên y theo lời Phật, chớ tin tưởng bác sĩ Tây Y phải đến chữa tại y 

viện của họ. 

Nếu  như  hết  thảy  bệnh  đều  do  y  học  chữa  lành,  không  chữa  sẽ  không 

lành thì hoàng đế và những kẻ đại phú quý xưa nay đều vĩnh viễn không đổ 

bệnh,  cũng  vĩnh  viễn  không  chết  mất.  Nhưng  kẻ  nghèo  khó  lại  ít  bệnh, 

thường  sống  lâu,  kẻ  phú  quý  lắm  bệnh,  lại  hay  đoản  thọ!  Nguyên  nhân  vì 

đâu?  Do  một  là  tự  gây  ra  bệnh,  hai  là  do  thầy  thuốc  gây  nên  bệnh.  Có  hai 

công  năng  tạo  bệnh  như  thế  mà  muốn  thoát  khỏi  bệnh  khổ  há  có  được  ư? 

Mong ông hãy bảo cùng cha, không cần phải lên Thượng Hải cầu Tây Y, cứ 

ở  nhà  cầu  A  Di  Đà  Phật,  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  đại  y  vương,  sẽ  tự  có  thể 

không dùng thuốc  mà bệnh lành. Cầu Tây Y thì lành hay không chỉ có  một 

nửa,  cầu  đại  y  vương  thì  hoặc  là  thân  lành  bệnh,  hoặc  là  thân  chưa  lành 

nhưng thần thức chắc chắn thấy tốt hơn. 

Nếu  muốn  được  khỏe  ngay,  hoàn  toàn  phế  bỏ  những  giới  đã  giữ  trước 

kia, thật giống như khoét thịt thành vết thương, bị tổn hại vô ích! Khi Tây Y 

chưa truyền  vào  Trung Quốc, người  Trung Quốc có bệnh đều chẳng thể trị 

lành  ư? Vì thế, phải buông  vọng  tưởng  xuống, đề khởi chánh  niệm, sẽ cảm 

ứng  đạo  giao,  có  thể  tự  khỏi  hoàn  toàn!  Như  nói  “trời  lạnh  thân  yếu,  phải 

mặc áo tơ lụa; nếu không, chẳng thể sống được!” Nếu mượn cớ lạnh yếu để 

tự  mong  cầu  loại  vải  nhẹ  nhàng,  hoa  mỹ  thì  là  kẻ  không  biết  hổ  thẹn,  bởi 

phải  giết  mạng  tằm  quả  thật  không  ít!  Còn  như  chuyện  uống  A  Giao249 

càng không nên hỏi, có khác gì ăn thịt đâu! Uống A Giao có khỏi lạnh được 

chăng? Nếu hằng ngày lễ bái thân thể tự nhiên sẽ mạnh mẽ, cần gì phải dùng 

A Giao? Những người nghèo khó kia họ cũng sống qua được mùa Đông, có 

ai cần dùng vải lụa, A Giao đâu? Một lời tóm gọn hết: “Không biết hổ thẹn!” 

và “chẳng biết mình là hạng người gì” mà thôi! Mong hãy thấu hiểu thì may 

mắn lắm! 



---o0o--- 

85. Trả lời thư cư sĩ Huệ Lãng 





Nhận  được  thư  khôn  ngăn  cảm  khái,  thẹn  thùng.  Quang  là  một  ông 

Tăng  tầm  thường  chỉ  biết  đến  cơm  cháo,  sao  có  thể  cùng  các  vị  luận  bàn 

ngoại  điển250?  Nhưng  đã  nhờ  cậy  đến,  chỉ  đành  nói  đại  lược  duyên  do. 

Muốn biết nghĩa lý ấy và chủ trương của Liệt Tử251 thì trước hết phải biết 

Mạng là vật gì, Lực là vật gì, cũng như nơi ý ông ta hiểu hai chữ ấy nghĩa là 

gì,  rồi  mới  bàn  đến  chủ  trương  thì  mới  là  ngôn  luận  hữu  ích  cho  thế  đạo 

nhân tâm. Nếu điều gì cũng không biết thì cái thuyết Lực - Mạng ấy, cả Nho 

lẫn Phật đều không chấp thuận! 



Mạng là gì? Chính là quả báo của những gì đã làm trong đời trước, lại 

là những gì có được do thuận theo đạo nghĩa mà hành thì  mới gọi là Mạng. 

Cái  gì  có  được  do  chẳng  theo  đạo  nghĩa  mà  hành  đều  chẳng  được  gọi  là 

Mạng, bởi sau khi đạt được, cái khổ đời sau sẽ chẳng nỡ thấy nghe được nổi! 

Như trộm cướp tiền tài của  người ta, dường  như tạm thời  giàu có,  một  mai 

quan phủ biết được, ắt phải đầu một nơi, thân một nẻo, sao có thể lấy cái vui 

tạm thời gọi là Mạng cho được? 

Lực  là  gì?  Là  những  gì đã  làm trong đời  này. Nhưng cái  làm  ấy có  hai 

thứ,  một  đằng  là  chuyên  dùng  tài  trí  mưu  mô  dối  trá,  một  đằng  là  chuyên 

dùng khắc kỷ, giữ lễ để tu trì. Liệt Tử nói đến Mạng lẫn lộn chẳng phân biệt, 

nói  đến  Lực  đa  phần  chú  trọng  đến  mánh  khóe,  lừa  dối.  Vì  thế,  [khi  bị  bắt 

bẻ]  “dẫu  dốc  sức  nhưng  sao  vẫn  bị  mạng  đè  nén”,  không  thể  trả  lời  được! 

[Liệt  Tử]  xem  chuyện  Khổng  Tử  bị  khốn  đốn  ở  đất  Trần,  đất  Sái,  xem 

chuyện  Điền  Hằng252  chiếm  nước  Tề  là  Mạng,  như  vậy  còn  có  thể  bảo  là 

biết Mạng được chăng? Khổng Tử chẳng gặp được vua hiền, chẳng thể làm 

cho thiên hạ bình trị yên vui, là do nghiệp lực của dân chúng trong thiên hạ 

cảm vời, nào có liên can gì đến Khổng Tử! Nhan Uyên chết yểu, nghĩa cũng 

giống như thế. Điền Hằng có được nước Tề là do soán đoạt mà được, sao có 

thể  gọi  là  Mạng?  Nay  tuy  là  vua  Tề,  nhưng  một  hơi  thở  ra  không  hít  vào 

được, liền thành  tù  nhân  trong  A Tỳ địa  ngục. Gọi  đó  là Mạng thì chính  là 

dạy người đừng tu đạo nghĩa mà hãy mặc sức cướp đoạt vậy! 

Vì thế, tôi nói:  “Liệt Tử không biết mạng! Chẳng thấy Mạnh Tử luận về 

 Mạng hay sao?”  Cái mạng ắt phải do cùng lý tận tánh mà đạt được mới gọi 

là Chân Mạng. Nếu chẳng y theo đạo nghĩa mà được, hoặc chẳng y theo đạo 

nghĩa  mà  mất  đều  chẳng  thể  gọi  là  Mạng.  Liệt  Tử  luận  về  Lực,  đa  phần 

thuộc  về  tài  trí  mánh  khóe,  biến  trá,  thánh  hiền  không  thèm  nói  đến!  Hiền 

thánh đều nói chuyện khắc kỷ, giữ lễ để tu trì:  “Chỉ vì thánh mất niệm thành 

 cuồng,  nhưng  cuồng  khắc  chế  được niệm sẽ  thành  thánh.  Nhà  tích  thiện  ắt 

 điều  mừng  vui  có  thừa,  nhà  chất  chứa  bất  thiện  ắt  tai  ương  có  thừa.  Làm 

 lành trăm điều lành giáng xuống, làm điều chẳng lành trăm họa ương giáng 

 xuống! [Cưa] cây dõi theo dây mực ắt thẳng, vua nghe theo lời can gián nên 

 thành thánh, thuận theo đạo dẫn đến điều tốt lành, trái nghịch lại là xấu, chỉ 

 là do ảnh hưởng vậy! Đến năm mươi tuổi biết bốn mươi chín năm trước là 

 sai, muốn giảm bớt lỗi nhưng chưa thể, cho ta sống thêm vài năm, năm mươi 

 tuổi học Dịch hòng tránh lỗi lầm lớn. Ai cũng đều có thể là Nghiêu, Thuấn, 

 kiêng dè cẩn thận ngay cả khi không bị nhìn thấy, kinh sợ ngay cả khi không 

 bị nghe thấy” , đấy đều là Lực. Đấy chính là những gì đạo Nho nói. 

Còn  như  Phật  giáo  thì  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  sẽ 

thành Phật, dạy sám hối nghiệp cũ, cải ác tu thiện, phải mong sao đừng làm 

các điều ác, vâng làm các điều thiện, dùng Giới để giữ thân, chẳng làm điều 

phi  lễ,  dùng  Định  để  nhiếp  tâm,  chẳng  khởi  vọng  niệm,  dùng  Huệ  đoạn 

Hoặc, thấy rõ bản tánh, đều dùng cái  Lực  khắc kỷ,  giữ  lễ tu trì.  Hành  theo 

cái Lực ấy còn thành được Phật đạo, huống gì những thứ thấp hơn ư? Vì thế, 

kinh Lăng Nghiêm nói:  “Cầu vợ được vợ (cầu vợ là cầu người vợ hiền lành, 

trí  huệ,  trinh  tịnh;  nếu  không  như  thế,  làm  sao  hướng  về  Bồ  Tát  cầu  cho 

được!)   cầu  con  được  con,  cầu  trường  thọ  được  trường  thọ,  cầu  tam-muội 

 được tam-muội, như thế cho đến cầu Đại Niết Bàn đắc Đại Niết Bàn”.  Đại 

Niết Bàn chính là Phật Quả rốt ráo, đều do y giáo tu trì mà được, Lực ấy lớn 

lắm, nào có hạn lượng! 

Viên Liễu Phàm gặp Khổng tiên sinh đoán những chuyện trước việc sau, 

nhất  nhất  ứng  nghiệm,  bèn  cho  rằng  “mạng  có  nhất  định”;  về  sau  gặp  Vân 

Cốc thiền sư253 khai thị, bèn ra sức tu trì cẩn thận, những điều ông Khổng 

đã đoán, không ứng nghiệm mảy may nào. Liễu Phàm là người hiền, dù ông 

ta có làm xằng, làm bậy, lời đoán của ông Khổng cũng chẳng linh. Do vậy, 

biết  rằng:  Hiền  thánh  răn  đời  chỉ  chú  trọng  tu  trì.  Như  Lai  dạy  người  cũng 

giống như thế! Vì vậy, Phật nói pháp môn Quyền, Thật, Đại, Tiểu, không gì 

chẳng  nhằm  làm cho chúng sanh đoạn trừ Hoặc  nghiệp  huyễn  vọng, chứng 

triệt để Phật tánh vốn sẵn có. Vì trong đời có kẻ cực ngu, cực độn, tu trì lâu 

ngày  liền  trở  thành  đại  trí  huệ,  đại  biện  tài.  Liệt  Tử quy  hết  thảy  về  Mạng 

chính là ngăn trở cái chí mong thành thánh, thành hiền của người khác, khen 

ngợi cái tâm soán đoạt, gian ác, khiến kẻ thấp hèn bị họa hại vô cùng, người 

bậc  thượng  cũng  nhụt  chí  phấn  đấu,  gắng  công  cùng  thời  thế,  đến  nỗi  suốt 

đời chẳng được dự vào hàng thánh hiền, trở thành một kẻ tầm thường xoàng 

xĩnh. 

Thiên văn sách ấy (tức thiên Lực Mạng trong sách Liệt Tử) hoàn toàn vô 

ích cho đời, nào có giá trị gì đáng để nghiên cứu! Quang lúc nhỏ không nỗ 

lực, tuổi già chẳng biết gì, ngẫu nhiên có ai hỏi đến, cứ mặc tình đáp theo ý 

mình, đúng hay sai mặc người chỉ dạy. Hơn nữa, Quang tuổi gần bảy mươi, 

tinh  thần  suy  lụn,  lại  thêm  bận  việc  quá  nhiều,  thật  chẳng  thể  gắng  gượng 

được. Xin đừng đem những chuyện như thế này lại hỏi. Nếu còn hỏi nữa, sẽ 

gởi lại nguyên thư, quyết chẳng hồi đáp kẻo khỏi vô ích cho người, tổn hại 

cho mình. Mong hãy sáng suốt xét soi thì may mắn lắm. 



---o0o--- 

86. Trả lời thư Bàng Khế Trinh 

 

Đạo Tế254 thiền sư là bậc thánh nhân đại thần thông, muốn cho hết thảy 

mọi  người  sanh  tâm  chánh  tín,  nên  thường  hiện  những  chuyện  chẳng  thể 

nghĩ bàn, như uống rượu, ăn thịt để che giấu cái đức của bậc thánh nhân, ngõ 

hầu  kẻ  ngu  thấy  Ngài  là  người  điên  cuồng,  chẳng  theo  khuôn  phép;  do  đó, 

chẳng  thể  tin  tưởng.  Nếu  không,  Ngài  sẽ  chẳng  thể  ở  trong  thế  gian  này. 

Phàm Phật, Bồ Tát hiện thân, nếu thị hiện giống như phàm phu thì chỉ dùng 

đạo đức để giáo hóa người khác, trọn chẳng hiển lộ thần thông. Còn nếu hiển 

lộ  thần  thông  sẽ  chẳng  thể  ở  trong  thế  gian  này.  Chỉ  khi  nào  thị  hiện  điên 

cuồng  mới  có  thể  hiển  lộ  thần  thông  không  trở  ngại  gì,  chứ  không  phải  là 

người tu hành đều nên uống rượu, ăn thịt vậy! Người lành trong thế gian còn 

chẳng nên uống rượu ăn thịt, huống gì đệ tử Phật! Nếu muốn giáo hóa chúng 

sanh nhưng chính mình chẳng y giáo phụng hành thì chẳng những chẳng thể 

làm cho người khác sanh lòng tin, trái lại còn khiến họ thoái thất tín tâm. Vì 

thế, chẳng thể học đòi uống rượu, ăn thịt. 

Ngài  ăn  thứ chết  vào,  mửa  ra  thứ sống,  ông  ăn  thứ chết  vào  còn  chẳng 

thể mửa ra miếng thịt nguyên dạng, làm sao học đòi Ngài ăn thịt cho được? 

Ngài uống rượu vào, bèn có thể biến thành vàng để thếp tượng Phật, có thể 

khiến cho vô số cây gỗ lớn từ trong giếng trồi lên. Ông uống rượu vào, khiến 

cho nước giếng còn chẳng trồi lên nổi, sao học đòi Ngài cho được? Truyện 

Tế Công có mấy thứ, chỉ có truyện Túy Bồ Đề là hay nhất. Gần đây, truyện 

ấy  được  lưu  truyền  đến  tám  loại,  đa  phần  do  người  đời  sau  thêm  thắt.  Túy 

Bồ Đề cả văn  lẫn  nghĩa đều  hay, thuật những chuyện đều  là sự thật khi ấy. 

Người đời chẳng biết nguyên do, nếu không học đòi xằng bậy thì lại lầm lạc 

hủy  báng.  Học  xằng  sẽ  quyết  định  đọa  A  Tỳ  địa  ngục,  hủy  báng  bậy  bạ 

chính là đem tri kiến phàm phu dò lường bậc thánh nhân thần thông, cũng là 

tội lỗi! So với những kẻ học đòi, còn nhẹ hơn nhiều lắm! Thấy chỗ chẳng thể 

nghĩ bàn, nên sanh kính tín, thấy chỗ uống rượu ăn thịt trọn chẳng chịu học, 

sẽ được ích lợi chẳng bị tổn hại. Mong hãy thấu hiểu thì may mắn lắm! 



---o0o--- 

87. Trả lời thư cư sĩ Viên Văn Thuần 





Nhận  được  thư  của  Đại  Viên  cho  biết  cư  sĩ  và  phu  nhân  cùng  lệnh 

lang  đều  muốn  quy  y  với  Quang,  nhưng  Quang  là  một  ông  Tăng  chỉ  biết 

cơm cháo hủ bại không ra gì, Đại Viên chẳng xét tường tận nên lầm lạc quy 

y.  Sao  cư sĩ  lại  noi  theo  cái  sai  lầm  ấy,  chẳng  coi  đó  là  nhơ  bẩn  vậy?  Tuy 

nhiên,  tượng  Phật  bằng  đất  nặn,  gỗ  chạm,  kính  trọng  cũng  có  thể  sanh 

phước, ông đã phát tâm, bèn đem lầm lạc đáp tạ lầm lạc, một mai ngộ ra đó 

chẳng  phải  là  Phật  thật  cũng  chẳng  ngại  gì  chuyển  sang  kính  trọng  vị  Phật 

thật, cố nhiên chưa hề không thể được! 

Nay đặt cho ông pháp danh là Trí Thuần, lệnh phu nhân là Trí Bổn, bởi 

chúng sanh vốn sẵn có Phật trí, do phiền não xen tạp như vàng trong quặng, 

chẳng  thể  thật  sự  thọ  dụng  nên  cái  trí  sẵn  có  ấy  biến  thành  vọng  tri.  Tuy 

vọng tri ấy từ Bổn Trí mà khởi, nhưng Thể và Dụng của Bổn Trí hoàn toàn 

bị mất. Nếu xoay ngược lại, niệm Phật để nhiếp tâm thì trí sẽ dần dần quy về 

Thuần, đạt được Bổn. Đấy là đại ý đặt tên cho vợ chồng ông vậy, chẳng biết 

có  hợp  ý ông  hay không?  Thêm  nữa,  Trí  Bổn đã có thể  một  tháng ăn chay 

mười  ngày,  một  năm  ăn chay ba  tháng, sao không trường trai?  Ăn  thịt  loài 

vật để nuôi thân ta, con người ta vốn đã quen nên yên lòng. Hãy thử nghĩ lại, 

ắt sẽ run sợ chẳng yên, huống gì thật sự giết chúng để ăn hay sao? Mạnh Tử 

nói:   “Nếu biết điều  gì là phi nghĩa nó sẽ  mau kết thúc”  Chồng  và con đều 

trường trai, sao bà nỡ chẳng ăn chay trường? Chánh nhân Tịnh nghiệp lấy từ 

tâm  bất  sát,  tu  Thập  Thiện  Nghiệp  làm  điều  đầu  tiên.  Người  ăn  thịt,  dẫu 

chẳng  tự  giết,  cũng  khó  tránh  khỏi  sát  nghiệp,  bởi  không  giết  sẽ  không  có 

thịt, dùng tiền ép người giết thay cho mình. 

Phù Cầu nên  gọi  là Phước Cầu. Cái họa trên  hoàn cầu  là do không biết 

sự lý nhân quả báo ứng sanh tử luân hồi, nên tâm mình mặc tình dã man, gây 

nên  thảm  sự  kẻ  mạnh  ăn  thịt  kẻ  yếu,  tàn  hại  lẫn  nhau.  Ông  đã  quy  y  Phật 

pháp,  chính  mình  hãy  nên  thực  hành  sự  này,  do  mình  tự  hành  sẽ  dần  dần 

thấu đến người khác, khiến cho hết thảy trong là quyến thuộc, ngoài là xóm 

giềng, làng nước và hết thảy những ai quen biết cùng biết đến lý này, cùng 

đều chẳng làm các điều ác, cùng vâng làm các điều thiện, kiêng giết, bảo vệ 

sanh vật, ăn chay, niệm Phật thì sát nghiệp tiêu, phong tục thuần hậu, thần và 

người hòa thuận, thiên hạ thái bình. 

Hai câu  “đừng làm các điều ác…”  chính là Giới Kinh nói giản lược của 

tam  thế  chư  Phật,  chớ  nên  coi  thường,  phải  xét  kỹ  từ  nơi  khởi  tâm  động 

niệm. Nếu có thể thực hiện điều này đến cùng cực sẽ còn có thể thành Phật 

đạo, huống là những quả vị phước huệ khác! Trong kinh Đại Thừa, Phật đã 

nói  đến  nhiều  lần,  chứ  không  phải  câu  này  trích  từ  bài  Âm  Chất  Văn,  mà 

chính là Văn Xương Đế Quân trích dẫn kinh Phật vậy! Còn những thuyết tu 

trì  Tịnh  nghiệp  khác  trong  Văn  Sao  đã  nói  đủ,  không  cần  phải  viết  cặn  kẽ. 

Đường đời hiện thời chính là tình thế hoạn nạn, nếu chẳng lấy A Di Đà Phật, 

Quán Thế Âm Bồ Tát để làm chỗ nương tựa mà thường niệm, khi họa hoạn 

xảy  tới  hoặc  gặp  chuyện  bất  trắc  và  những  chuyện  thình  lình  xảy  tới,  kêu 

xuông ích gì? Nếu trì niệm sẵn ắt sẽ được ngầm chuyển dời, huống khi sanh 

tử  xảy  đến,  ai  cũng  phải  có  ngày  này,  vì  thế  phải  nên  thường  nghĩ  đến  khi 

lâm  chung  thì  sẽ  chẳng  phí  sức  theo  đuổi  hết  thảy  những  vọng  tưởng  trái 

phận  và  những  pháp  môn  chẳng  giúp  ích  gì  cho  việc  liễu  sanh  tử,  bỏ  phế 

không tu pháp quyết định có thể nương cậy để liễu sanh tử này. Nguyện vợ 

chồng, cha con ông cùng không cho lời Quang là hủ bại thì may mắn lắm. 



Chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  hèn  kém,  chẳng  nương  theo  pháp  môn 

Tịnh Độ, quyết định chẳng nhờ đâu liễu thoát được! Những phường ham cao 

chuộng  xa,  đa  phần  vượt  quá  phận  mình,  tự  kiêu,  biết  được  sự  uyên  thâm 

của lý tánh Thiền, Giáo, bèn chẳng chú trọng Tịnh Độ. Do vậy, bỏ Phật lực 

cậy  vào  tự  lực,  hóa  ra  đến  lúc  kết  cục  đều  trở  thành  gieo  cái  nhân  xa,  trọn 

chẳng được lợi ích thật sự. Trí Bổn đã kết nghĩa vợ chồng cùng ông, nếu ông 

thật hành, lâu ngày chầy tháng bà ta trông thấy sẽ được cảm hóa, không còn 

phải lo lắng nữa! Đàm Bích Vân ham gấp [thành tựu], không phải mình ông 

ta mắc căn bệnh này, hết thảy người học Phật, đa phần phạm phải căn bệnh 

ấy! Đã có căn bệnh ấy, nếu không chiêu cảm ma cảnh cũng sẽ chưa đắc nói 

là  đã  đắc.  Phải  biết  tâm  vốn  là  Phật,  do  chưa  trừ  phiền  não  nên  phải  oan 

uổng  làm  chúng  sanh.  Hễ  tiêu  diệt  được  phiền  não,  Phật  tánh  sẵn  có  sẽ  tự 

nhiên hiển hiện giống như mài kính vậy, chỉ mong trừ sạch chất bẩn, đừng lo 

không có ánh sáng. Giống như chữa bệnh mắt, trừ được màng mộng, mắt tự 

sáng  lại.  Khi  chưa  trừ  sạch  cấu  uế,  chưa  khử được  màng  mộng,  muốn  cho 

quang minh sáng tỏ há có được ư? Nếu quang minh có phát thì chỉ là yêu ma 

hiển  hiện,  quyết  chẳng  phải  là  quang  minh  thật  sự  của  kính  hay  mắt  vậy! 

Phàm với những ai mới phát tâm đều nên đem ý này bảo rõ! 



---o0o--- 

88. Trả lời thư cư sĩ Viên Phước Cầu 



Ông nói do Phật Học Toát Yếu255 chợt nẩy sanh chánh tín thì một là do 

thiện  căn  đời  trước,  hai  là  do  nghiêm  từ256  un  đúc  nên  được  như  vậy.  Ấn 

Quang là một ông Tăng tầm thường, đối với pháp đạo chẳng hiểu biết gì, chỉ 

tin tưởng chắc chắn nơi Tịnh Độ mong đới nghiệp vãng sanh; với những ai 

có  chí  nguyện  tương  đồng  bèn  tùy  tiện  lấy  việc  đối  đáp  làm  sự nghiệp  của 

chính mình. Về ý tợ hồ có thể dùng được nhưng văn bút nông cạn, kém cỏi, 

thật đáng bị bậc cao minh chê cười, khôn ngăn hổ thẹn, bàng hoàng, sao dám 

nhận tiếng khen “văn từ lẫn nghĩa lý đều viên diệu” cho được! Chẳng sợ vì 

thế phải vướng lấy tội khiên “đem phàm lạm thánh” hay sao? 

Như nói đến Niệm Phật tam-muội, nói có vẻ dễ, đạt được thật khó! Chỉ 

nên  thường  nhiếp  tâm,  khẩn  thiết  niệm,  lâu  ngày  sẽ  tự  đạt  được.  Dù  chẳng 

thể đạt được, vẫn do công đức tin tưởng chân thành, nguyện thiết tha, nhiếp 

tâm tịnh niệm ắt sẽ ngầm được đức Phật tiếp dẫn, đới nghiệp vãng sanh. Sự 

nhất tâm, nếu ước về Lý theo như đại sư Ngẫu Ích đã phán định thì còn chưa 

phải  là thân phận của  người tu  hành  hiện thời,  huống  gì  Lý nhất tâm  ư? Vì 

đoạn Kiến Tư Hoặc mới gọi là Sự nhất tâm; phá vô minh chứng Pháp Tánh 

mới  gọi  là  Lý  nhất  tâm.  Nếu  là  bậc  trong  ngầm  tu  hạnh  Bồ  Tát  ngoài  hiện 

làm phàm phu thì với hai thứ nhất tâm này cố nhiên đều chẳng khó khăn gì! 

Nhưng nếu thật sự là hạng phàm phu đầy dẫy phiền não thì Sự nhất tâm còn 

chưa mấy ai đạt được, huống gì Lý nhất tâm? Xin hãy xem kỹ bức thư trao 

đổi thật dài giữa Ấn Quang và vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia ắt sẽ biết. 

Còn như sau khi ngộ Vô Sanh, hộ trì, gìn giữ, tiêu dung tập khí còn thừa 

sót, lúc ấy sẽ tự hiểu rõ, cần gì phải hỏi trước? Như người uống nước, lạnh -

nóng tự biết. Nếu không, dù người uống có mô tả đến  mười phần đích xác, 

người chưa uống rốt cuộc vẫn chẳng biết mùi vị ra sao! Vì cư sĩ xem chuyện 

ngộ Vô Sanh Nhẫn là dễ dàng, lại sợ mình ngộ rồi chẳng biết gìn giữ hộ trì 

đến nỗi các tập khí khác lại khởi lên, được rồi lại bị mất đi nên mới hỏi như 

thế. Chân Vô Sanh Nhẫn, kẻ tiểu căn thật không thể đạt được, vì phải phá vô 

minh  chứng  Pháp  Tánh,  thấp  nhất  là  bậc  Sơ  Trụ  Bồ  Tát  trong  Viên  Giáo, 

hoặc bậc Sơ Địa trong Biệt Giáo [mới hòng làm được], nói dễ dàng sao! Xin 

hãy  hành  theo  những  gì  đã  nói  trong  Ấn  Quang  Văn  Sao,  đợi  đến  khi  nào 

biết được  gốc ngọn của pháp  môn Tịnh  Độ cũng  như Tín  - Nguyện - Hạnh 

chẳng bị các dị thuyết của hết thảy tri thức lung lạc, khi ấy nếu còn thừa sức 

sẽ chẳng ngại gì nghiên cứu kèm thêm các kinh luận Đại Thừa để mở mang 

trí thức hòng  làm căn cứ  hoằng dương  Tịnh Độ. Như thế dẫu  là phàm phu, 

vẫn có thể tùy cơ lợi sanh, hành Bồ Tát đạo, đừng lầm mong cao xa, sợ rằng 

chẳng  rõ Sự  lẫn  Lý,  khó  khỏi  bị  ma  dựa.  Lá  thư dài  trả  lời  vị  cư sĩ  X…  ở 

Vĩnh Gia chuyên trị căn bệnh ấy. Bệnh ông và bệnh ông ấy tuy tên gọi khác 

nhau, nhưng tánh chất là một. Cố nhiên Quang chẳng muốn nói nhiều, mong 

ông sẽ lãnh hội nơi lá thư đó. 

Phải  biết  người  đã  ngộ  rồi  và  người  chưa  ngộ  tu  trì  vẫn  giống  nhau, 

nhưng  tâm  niệm  lại  khác.  Người  chưa  ngộ  Vô  Sanh  thì  cảnh  chưa  xảy  đến 

bèn săn đón, cảnh hiện tiền bèn nắm níu, cảnh qua rồi bèn nghĩ nhớ (Hai chữ 

 “phan lãm” 

(tạm dịch là  “nắm níu” ) chỉ chung những ý niệm yêu ghét, 

ưa nhàm, đừng nói là yêu mến mới là nắm níu, còn ghét nhàm không phải là 

nắm níu). Người ngộ Vô Sanh thì cảnh tuy sanh diệt nhưng tâm không sanh 

diệt,  giống  như  gương  sáng,  đến  không  dính,  đi  không  lưu  dấu.  Tâm  đối 

cảnh như gương hiện hình, trọn chẳng có mảy may tư tưởng chấp trước đam 

luyến. Tuy là đối cảnh vô tâm, nhưng sóng trào biển Hạnh, mây phủ cửa Từ, 

phàm mọi cương thường luân lý thế gian và những chuyện thượng hoằng hạ 

hóa  mỗi  mỗi  đều  nỗ  lực  thực  hành.  Dẫu  mất  thân  mạng,  cũng  chẳng  trái 

vượt.  Lại  đừng  tưởng  “đối  cảnh  vô  tâm”  là  đối  với  những  chuyện  tu  trì  tự 

lợi, lợi tha, thượng hoằng hạ hóa đều bỏ sạch; nếu hiểu vậy là dính sâu vào 

Không  Ma,  đọa  vào  Ngoan  Không.  Do  vậy,  bác  không  nhân  quả,  mặc  tình 

làm  điều  tối  tăm,  trở  thành  đem  phàm  lạm  thánh,  hoại  loạn  Phật  pháp,  gây 

nghi ngờ, lầm lạc, là chủng tử A Tỳ địa ngục. Chuyện này quan hệ rất sâu, 

do vậy Quang chẳng thể không trình bày đại lược sự lợi - hại vậy! 



Con  người  hoằng  được  đạo,  chứ  không  phải  đạo  hoằng  người.  Thế 

gian loạn là do ác nghiệp của chúng sanh đồng phận cảm vời. Các thuyết tà 

vạy, hủy báng cũng thế. Phong tục cõi đời biến đổi thoạt đầu là do  một hai 

người  phát  khởi;  trị  -  loạn,  tà  -  chánh,  không  gì  đều  chẳng  phải  vậy.  Sao 

không luận nơi sức người có thể chuyển biến mà lại chuyên quy về Phật, Bồ 

Tát hiển lộ thần thông biến hóa? Không phải là Phật, Bồ Tát chẳng thể hiển 

lộ  thần  thông  biến  hóa,  nhưng  vì  chúng  sanh  nghiệp  nặng  nên  cũng  không 

làm  gì được!  Ví như mây dầy sương phủ  kín,  mờ  mịt chẳng thấy được  mặt 

trời, há có thể nói là mặt trời không có hay sao? Con người cùng trời đất gọi 

là Tam Tài; Tăng và Phật, Pháp gọi là Tam Bảo, gọi như thế là là vì ý nghĩa 

tham  dự  hỗ  trợ  công  cuộc  sanh  trưởng,  hoằng  dương  pháp  đạo,  ông  muốn 

chuyên  vứt bỏ sức  người, phó  mặc cho sức của Phật,  Bồ  Tát, thiên địa, thì 

còn  có  thể  được  gọi  là  biết  đạo  hay  chăng?  Đời  đại  loạn,  đại  bi  Bồ  Tát  thị 

hiện cứu giúp cũng chỉ cứu được người hữu duyên. Do loạn là đồng nghiệp, 

còn  những  túc  nhân  (nhân  trong  đời  trước),  duyên  hiện  thời  chính  là  biệt 

nghiệp. Có biệt nghiệp cảm được Bồ Tát thì sẽ được Bồ Tát gia bị cứu giúp, 

há  nên  bàn  luận  hỗn  độn!  Phương  tiện  thuận  -  nghịch  của  Bồ  Tát,  sự  cứu 

giúp chúng sanh, chẳng phải là chỗ thấy biết của kẻ thấy lầm biết sai! 

Nay tôi vì ông nêu một thí dụ, do đây sẽ suy ra, đừng nói chi Bồ Tát, dẫu 

là  oan  gia  thật  sự  cũng  có  thể  khéo  tạo  thành  nền  tảng  để  nhập  đạo  thành 

Phật. Chư Phật lấy Tám Khổ làm thầy, thành vô thượng đạo, khổ là cái gốc 

để thành Phật. Thêm nữa, Phật dạy đệ tử lúc ban đầu phải tu Bất Tịnh Quán, 

quán lâu ngày sẽ đoạn Hoặc chứng Chân, thành A La Hán, như vậy Bất Tịnh 

lại chính là cái gốc của thanh tịnh. Người Bắc Câu Lô Châu257 trọn không 

có khổ, vì thế chẳng thể nhập đạo. Nam Diêm Phù Đề sự khổ quá nhiều nên 

người  nhập  đạo  liễu  sanh  tử  chẳng  thể  tính  nổi  số!  Giả  sử  thế  gian  trọn 

không  có  những  nỗi  khổ  sanh  lão  bệnh  tử,  đao  binh,  thủy,  hỏa  v.v…  thì  ai 

nấy sống say chết mộng trong vòng dục lạc, ai chịu phát tâm xuất thế để cầu 

liễu sanh thoát tử? Còn như nói người nắm giữ quân mạnh, ở địa vị cao, gây 

ra đủ  mọi chuyện khổ não chúng sanh cũng rất có thể là bậc đại bi thị hiện 

đó  chăng?  Nghĩa  này  chỉ  có  thể  nói  với  người  thông  hiểu,  chẳng  thể  nói 

cùng kẻ vô tri thức! Nếu là người thông suốt thì dù gặp ác ma thật sự cũng 

được lợi ích; kẻ vô tri nếu biết nghĩa này sẽ chẳng biết phát tâm tu hành; trái 

lại  còn  hủy  báng  Phật  pháp!  Ví  như  dùng  thuốc,  trẻ  nít  chẳng  chịu  uống 

thuốc, bèn bôi lên vú, trẻ không uống bèn thành ra uống. Ông muốn làm bậc 

thông nhân phô rộng nghĩa này thì hại người nhiều, lợi người ít, xin hãy im 

lặng, chớ bàn nói xằng. Cảnh giới của Phật, Bồ Tát, phàm phu chẳng thể dò 

lường được! 

Trung  Quốc  nghèo  yếu  là  do  chẳng  nương  vào  lễ  nghĩa,  nếu  y  theo  lễ 

nghĩa đâu đến nỗi yếu nghèo! Thử hỏi đến cái nhân của sự yếu nghèo chẳng 

phải điều thứ nhất là do bọn tham quan ăn hối lộ làm lợi cho ngoại nhân đó 

ư? Ông chưa nhận rõ nguồn bệnh, nên mới nói thuốc không kiến hiệu, có thể 

gọi  là  trí  hay chăng? Ngoại quốc  mạnh  là  vì  nước  họ  nhỏ,  nếu chẳng đồng 

tâm hiệp lực, sẽ chẳng thể tự lập. Trung Quốc mỗi người một ý, dù có đồng 

tâm,  nhưng  hễ  ngoại  nhân  đem  lợi  ra  dụ,  bèn  bị  của  hối  lộ  xoay  chuyển, 

chẳng  những  không  đoái  đến  nước,  đến  dân,  ngay  cả  chính  bản  thân  mình 

cũng chẳng đoái hoài, rồi bảo là do phụng hành lễ nghĩa nên bị thua thiệt, há 

có  được  chăng?  Xưa  Lâm  Văn  Trung  Công258  đuổi  kẻ  mọi  rợ,  chính  là 

chứng cớ. Bất cứ chuyện lớn - nhỏ nào về sau, có chuyện nào chẳng phải là 

thay  mặt  cho  Trung  Quốc  châu  toàn  đó  ư?  Người  Trung  Quốc  quá  nửa  là 

hạng  người  quên  mất  tám  chữ  (tức  hiếu,  đễ,  lễ,  nghĩa,  trung,  tín,  liêm,  sỉ), 

cho nên ngoại quốc mới mạnh như thế, Trung Quốc yếu ớt như thế! Nếu như 

ai nấy đều tuân thủ lễ nghĩa thì những hàng hóa vô ích của ngoại quốc tiêu 

thụ  vào đâu, Trung  Quốc  mỗi  năm tiết kiệm được  mấy  ngàn  vạn  vạn đồng. 

Người  Trung  Quốc  không  làm,  nhưng  thật  sự  có  thể  nói  là  làm  đến  cùng 

cực.  Mạnh  Tử  nói:   “Kẻ  làm  quan  không  được  sủng  ái,  đứa  con  dòng  thứ, 

 thường bận lòng về những nguy cơ, lo lắng hoạn nạn sâu xa, cho nên thông 

 đạt”259. 

Ông tuy đọc sách trải đời, nhưng không biết cái đạo đọc sách thấu hiểu 

đời nên mới có lời hỏi như thế! Kế sách ngày nay là phải nên đề xướng nhân 

quả báo ứng, sanh tử luân hồi và cải ác tu thiện, tín nguyện vãng sanh là kế 

bậc nhất để vãn hồi kiếp vận, cứu nước cứu dân. Đàm huyền thuyết diệu còn 

phải xếp vào loại kém hơn. Nhưng muốn cứu thế  mà chính bản thân không 

tận lực hành, trọn chẳng có hiệu quả thật sự. Từ bản thân đến cả nhà, từ cả 

nhà  đến  cả  ấp,  từ  ấp  đến  nước.  Phong  hóa  ấy  vừa  xướng,  rất  có  thể  sẽ  có 

hiệu quả chẳng thể nghĩ tưởng được nổi!  Nếu không, sẽ khó thể mộng thấy 

được! 



---o0o--- 

89. Thư gởi Châu Pháp Lợi đồng tử 





Con người một đời thành hay bại đều do lúc niên thiếu nhiều phen tài 

bồi mà ra. Ngươi đã thành đồng260, phải biết tốt - xấu, trọn chẳng được học 

đòi  những  thói  thời  thượng,  hãy  nên  học  Hiếu,  học  Đễ,  học  Trung  Hậu, 

Thành  Thật.  Trong  lúc  tuổi  trẻ  này,  tinh  lực  cường  tráng,  nên  nỗ  lực  đọc 

sách.  Phàm  đọc  qua  những  sách  gì  nên  nghĩ  đến  những  điều  sách  đã  nói, 

phải  hành  theo  điều  đó,  chẳng  phải  là  đọc  xong  rồi  thôi!  Những  điều  sách 

nói  nếu  chẳng  dễ  lãnh  hội  thì  Âm  Chất  Văn,  Cảm  Ứng  Thiên  v.v…  đều  là 

nói thẳng,  hãy khéo  lãnh  hội!  Hãy  nên thường đọc, thường  ngẫm  nghĩ, sửa 

lỗi hướng thiện, trong lúc rảnh nên niệm A Di Đà Phật và Quán Thế Âm Bồ 

Tát  để  mong  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  phước  huệ,  chớ  cho  như 

vậy là nhọc nhằn. Cổ ngữ nói:  “Trẻ khỏe không nỗ lực, già lớn luống buồn 

 thương!”  Lúc này nếu để lỡ làng quang âm, sau này dù có nỗ lực cũng khó 

thành  tựu,  bởi  thời  giờ  đã  qua,  sức  nhớ  đã  kém,  học  phải  dùng  sức  nhiều 

nhưng hiệu quả ít ỏi! 

Thứ nhất phải làm một người tốt, thấy người hiền mong được bằng, thấy 

người không hiền trong lòng tự cảnh tỉnh. Thứ hai là phải biết nhân quả báo 

ứng, nhất cử nhất động chớ mặc tình phóng ý, cần phải nghĩ việc này có ích 

gì  cho  mình,  cho  người  thân  và  cho  mọi  người  hay  không?  Chẳng  những 

làm  việc  như thế,  mà  ngay  cả  suy  nghĩ  động  niệm  cũng  nên  như thế.  Khởi 

tâm tốt sẽ có công đức, khởi tâm  xấu sẽ  mắc  tội  lỗi!  Phải  nghĩ  mong được 

quả báo tốt, phải giữ tâm tốt, nói lời tốt, làm chuyện tốt, có lợi cho người và 

vật, vô hại cho mình - người mới nên. Nếu không thể như vậy, há có báo tốt 

gì  để  mà  mong?  Ví  như  đem  hình  tượng  xấu  đặt  trước  gương  sáng,  quyết 

định chẳng thể có hình ảnh đẹp đẽ xuất hiện! Hình bóng hiện ra trọn chẳng 

khác gì hình tượng xấu xí ấy! Nếu ngươi hiểu sâu xa nghĩa này, tương lai ắt 

thành  một  bậc  chánh  nhân  quân  tử,  khiến  cho  hết  thảy  mọi  người  đều  tôn 

trọng ái mộ! Mong hãy suy nghĩ cẩn thận, xét nghĩ kỹ càng thì may mắn lắm 

thay! 



---o0o--- 

90. Thư gởi Mã Khế Tây 





Con người sống trong thế gian phải biết giữ yên bổn phận, làm chuyện 

vượt phận cũng như khen ngợi những chuyện đó đều là cội nguồn chiêu họa, 

chuốc  nhục.  Quang  là  một  ông  Tăng  tầm  thường,  hèn  kém,  chỉ  biết  cơm 

cháo,  vì  đâu  ông  lại  soạn  truyện  cho  tôi,  bạo  gan  dám  viết  bốn  câu:  “Nay 

 cách thánh đã xa, bậc chân tu hành ít ỏi…”  gán cho tôi khiến tôi đắc tội với 

bậc  thiện  tri  thức,  hiền  sĩ,  đại  phu  trong  Tông,  Giáo.  Ý  ông  cho  rằng  càng 

nói dễ nghe là càng vinh hạnh ư? Chẳng biết mình đã đem phàm lạm thánh, 

tội  chẳng  thể  dung!  Ông  cũng  đã  từng  xem  kinh  Lăng  Nghiêm,  sao  chẳng 

biết phạm đại vọng ngữ, tội ấy nặng hơn tội sát, trộm, dâm trăm ngàn vạn ức 

lần ư? Ông biết sai cứ làm, chẳng những chính ông tội lỗi quá sức, ngay cả 

Quang  cũng  đang  bị  người  sáng  mắt  thóa  mạ,  tương  lai  phải  chịu  khổ  báo 

nơi A Tỳ địa ngục, không có ngày ra. Ví như thứ dân xưng bừa là đế vương, 

tội ắt phải diệt tộc. Ấy là vì đại vọng ngữ hoại loạn Phật pháp, gây nghi ngờ, 

lầm lạc chúng sanh. Ông có nên bày ra lời bịa đặt ấy chăng? 

Mong  hãy đem bản  thảo ấy thiêu đi, từ  nay  về sau chớ  nên  viết  gì  nữa. 

Tôi chỉ mong được sanh Tây Phương, muốn truyền lại [truyện ấy] để làm gì? 

Ông cho rằng do vậy mới có thể lưu tiếng thơm trăm đời ư? Không biết mù 

quáng  soạn  cuốn  truyện  bịa  đặt  ấy,  chẳng  những  để  tiếng  xấu  vạn  năm  lại 

còn  phải  chịu  khổ  vĩnh  kiếp.  Nếu  cho  lời  tôi  nói  là  sai  thì  chính  là  quyến 

thuộc của ma vương, xin từ nay hãy đoạn tuyệt! 



Ấn Quang Văn Sao, 

Quyển Thứ Nhất hết 

(Phần thứ tư hết) 

 

---o0o--- 

Quyển Thứ Hai 

 Phần 1 



91. Trả lời thư cư sĩ Bao Hữu Vũ (thư thứ nhất) 



Vừa nhận được thư, khôn ngăn cảm khái, thẹn thùng. Ấn Quang là  một 

ông  Tăng  chỉ  biết  đến  cơm  cháo,  những  chuyện  trong  pháp  môn  nhất  loạt 

chẳng biết gì, chỉ có mỗi Tịnh Độ là khá muốn cho cả mình lẫn người cùng 

được  vãng  sanh.  Bởi  vậy,  nếu  có  kẻ  Tăng,  người  tục  hỏi  đến,  đều  dùng 

chuyện  này  để  phụng  đáp.  Cư  sĩ  Từ  Úy  Như  cho  rằng  những  phân  tích  rõ 

ràng giới hạn giữa Thiền và Tịnh, cũng như những nghị luận ngoài da về sự 

khó  -  dễ,  được  -  mất  giữa  Tự  Lực  và  Phật  Lực,  cũng  như  việc  trọng  lòng 

kính, giữ lòng thành [của tôi] đều hơi có ích cho hàng sơ cơ cho nên tuy văn 

từ tệ vụng cũng chẳng vứt bỏ, ba bốn lượt ấn loát lưu thông, ngõ hầu những 

ai  có  chí  liễu  sanh  tử  đều  cùng  nhận  lấy  những  lời  nghị  luận  ngô  nghê 

này261 mà thôi. Nhưng đem cơm thừa canh cặn bày trước mặt người đã no 

ứ tiệc vua ắt sẽ nhớm gờm mắc ọe, nào còn dám chú giải kinh? 

Các hạ chẳng cho [lời tôi] là chua hôi, đáng vứt bỏ, nên kính tặng một bộ 

Văn  Sao  hủ  bại.  Bản  này  do  ông  Từ Úy  Như  yêu  cầu  Thương  Vụ  Ấn  Thư 

Quán sắp chữ in riêng. Năm nay in ra, do Thư Quán sợ bán không được nên 

chỉ in hai ngàn bản. In sách xong, chưa kịp phát hành đã bán hết sạch. Tuy 

còn bản  lưu,  nhưng do Thư Quán ấy chú trọng  những cuốn sách  mới  mang 

tính thời thượng cho nên đến nay vẫn chưa in lần thứ hai. Một hai năm nay, 

cũng  có  bạn  bè  quen  biết  khuyên  Quang  khắc  in,  Quang  tính  đợi  cho 

Thương Vụ Ấn Thư Quán sắp xếp sách hoàn chỉnh rồi mới cho khắc ván để 

đỡ  tốn  tâm  lực.  Năm  ngoái,  miền  Bắc  mất  mùa  lớn,  các  thiện  sĩ  lập  cách 

quyên  mộ,  Quang  bèn  đem  hết  số  tiền  dự  định  khắc  kinh  ra  đóng  góp  cho 

công  cuộc  cứu  trợ,  làm  như  thế  hai  lần  tổng  cộng  là  năm  trăm  đồng.  Nếu 

như  [sách  này]  có  ích  cho  hàng  sơ  cơ,  hãy  nên  in  ra,  lưu  truyền,  chưa  hề 

chẳng có lợi cho người khác vậy! 



---o0o--- 

92. Trả lời thư cư sĩ Bao Hữu Vũ (thư thứ hai) 



Biển cả sanh tử không nhờ niệm Phật không cách nào vượt được! Muốn 

biết  gốc cội của pháp  niệm  Phật  nhưng chẳng  xem kinh  luận  Tịnh Độ,  làm 

sao biết được? Vì thế, hằng ngày nên tụng kinh A Di Đà, thường xem kinh 

Vô  Lượng  Thọ,  và  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật.  Đó  là  Tịnh  Độ  Tam 

Kinh.  Đọc  những  kinh  ấy  sẽ  biết  thệ  nguyện  rộng  sâu  của  Phật  A  Di  Đà, 

cảnh  duyên  thù  thắng  của  Tịnh  Độ,  hành  tướng  vãng  sanh  của  hành  nhân. 

Ngoài ra, khai thị phương pháp niệm Phật thân thiết nhất thì có chương Đại 

Thế  Chí  Bồ  Tát  Niệm  Phật  Viên  Thông  ở  cuối  quyển  năm  kinh  Lăng 

Nghiêm.  Lại  còn  có  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  của  kinh  Hoa  Nghiêm, 

dùng  mười đại  nguyện  vương dẫn  về Cực Lạc. Đọc những kinh  này sẽ biết 

pháp  Niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  chính  là  bước  cuối  cùng  để  thành 

Phật trong một đời của kinh Hoa Nghiêm, là phương tiện tối thắng để tự lợi 

lúc tu nhân, để lợi tha khi đã chứng quả của mười phương tam thế chư Phật. 

Những  kẻ  nói  xằng  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  Quyền  Tiệm  Tiểu  Thừa  đều  là 

những  kẻ  có  tội  cực  nặng  hủy  báng  kinh  Hoa  Nghiêm  và  hủy  báng  Phật  - 

Pháp - Tăng. Còn những bản chú giải ba kinh Tịnh Độ và những sách Tịnh 

Độ  nên  chuyên  tinh  xem  đọc  thì  trong  lá  thơ  gởi  cho  bà  Từ  nữ sĩ  trong  bộ 

Văn Sao tôi đã trình bày đầy đủ. Ở đây không phải viết chi tiết nữa! 

Phép  Thập  Niệm  buổi  sáng  nên  thực  hành  vào  lúc  súc  miệng,  rửa  ráy 

xong  và  trước  khi  thực  hành  công  khóa.  Trong  Tịnh  Độ  Thập  Yếu  và  Tây 

Quy Trực Chỉ đều có nghi thức này, làm theo đó là được rồi! Nhưng chẳng 

được  niệm  hơn  mười  niệm  vì  niệm  nhiều  sẽ  bị  tổn  khí,  trong  bộ  Văn  Sao, 

Quang cũng đã nhiều lần nêu lẽ lợi - hại. Công khóa sáng tối cứ chiếu theo 

công khóa mà niệm là được. Nếu công việc đa đoan, chẳng rảnh rỗi để niệm 

công khóa thì dùng cách Thập Niệm cũng  được! Ngoài ra thì chỉ  niệm  một 

câu “nam-mô A Di Đà Phật” là được rồi! 

Pháp Thập Niệm vừa nói đó cứ hết một hơi là một niệm, niệm mười hơi 

như thế  thì  gọi  là Thập Niệm. Như người  hơi  mạnh,  một  niệm có thể  niệm 

được nhiều đến mười, hai  mươi câu; người khí yếu, chỉ niệm được vài câu. 

Bất luận niệm Phật nhiều ít, chỉ lấy từ một hơi đến mười hơi làm chừng. Chỗ 

mầu nhiệm của pháp này trong bộ Văn Sao cũng đã nói rồi. Nếu niệm nhiều 

sẽ bị tổn khí  thành bệnh, không  thể không biết. Cổ  nhân  nói:   “Thông minh 

 chẳng cự nổi nghiệp, phú quý chẳng khỏi luân hồi”.  Sanh tử xảy đến không 

dựa  vào  đâu  được,  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật  là  nương  dựa  được.  Tiếc  là  người 

đời  biết  điều  này  quá  ít;  tuy  biết  nhưng  chân  tín  thật  niệm  lại  càng  ít  hơn 

nữa! 

Ông Vương Thiết San ở Thông Châu262 từng làm chức Phiên Đài263 ở 

Quảng Tây vào đời nhà Thanh trước kia, cõi ấy thổ phỉ rất nhiều, ông bày kế 

tiễu  trừ,  giết  không  biết  bao  nhiêu  mà  kể.  Năm  trước  mắc  bệnh,  nhắm  mắt 

liền  thấy  mình  ở  trong  nhà  tối,  quỷ  thật  đông  cùng  xông  đến  bức  bách, 

hoảng  sợ  thức  dậy.  Suốt  ba  ngày  ba  đêm  như  thế,  vừa  chợp  mắt  liền  thấy 

cảnh ấy. Con người suy sụp, hơi thở thoi thóp. Bà vợ ông khuyên ông niệm 

Phật,  liền  niệm  mấy  mươi tiếng bèn  ngủ được. Do  ngủ  được đẫy  giấc, tinh 

thần  dần  dần  tỉnh  táo,  bệnh  liền  giảm  bớt.  Ông  liền  trường  trai  niệm  Phật. 

Nếu lúc ấy không có ai đem pháp Niệm Phật bảo cho, e rằng vạn phần chẳng 

sống  được  đến  bây  giờ.  Vì  thế,  dạy  người  niệm  Phật  công  đức  vô  lượng; 

những người biết đến lợi ích niệm Phật đều là do thiện căn nhiều đời nhiều 

kiếp tạo thành. 

Những chuyện lệnh thân đã được thấy quả thật là hiếm lạ, có thể nói là 

đời  trước  đã  có  thiện  căn,  nhưng  phải  tự  gắng  tu  trì  thật  cẩn  thận,  ngõ  hầu 

chẳng  uổng  giấc  mộng  ấy.  Nếu  vì  tri  kiến  phàm  phu,  lầm  lạc  bảo  mình  đã 

được  Tam  Bảo  gia  bị,  đã  dự  vào  dòng  Thánh,  từ  đó  sanh  ra  đại  ngã  mạn, 

chưa đắc bảo là đắc, chưa chứng nói là chứng thì là do thiện nhân chuốc lấy 

ác quả. Người trong đời Mạt tâm trí hèn kém, thường mắc cái bệnh này! Ấy 

là như kinh Lăng Nghiêm đã dạy:  “Tâm chẳng coi đó là thánh [cảnh] thì gọi 

 là cảnh giới  lành. Nếu hiểu là cảnh thánh sẽ bị mắc vào các tà!”,  chính  là 

nói về điều này vậy! Xin hãy đem chuyện tận lực tu pháp môn Tịnh Độ để tự 

khích lệ thì tương lai chắc chắn đạt được đại lợi ích. 

Phải  biết  một  pháp  Tịnh  Độ  chính  là  lò  luyện  lớn  để  nung  phàm  luyện 

thánh  của  mười  phương  ba  đời  chư Phật.  Chúng  sanh  trong  chín  pháp  giới 

nếu không vào trong lò ấy thì không ai thoát ra ngoài [chín pháp giới] được, 

bởi thoát ra chính là rốt ráo thành Phật vậy! Tin tưởng được như thế mới gọi 

là Chánh Tín, mới gọi là  “có Tịnh Độ”  vậy! 



---o0o--- 

93. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất) 



Ngày hôm qua nhận được thư luận về chuyện dạy con gái là cái gốc để 

tề gia trị quốc, có thể nói là ông đã thấy thấu triệt được cái lý. Nhà Châu lập 

quốc nền tảng là do ba bà Thái. Văn Vương thành thánh là nhờ thai giáo264. 

Do vậy, biết đời không có bậc thánh hiền là do thế gian ít có người mẹ thánh 

hiền mà nên nỗi! Nếu như bà mẹ nào cũng giống như ba bà Thái thì con họ 

dẫu chẳng là Vương Quý, Văn Vương, Châu Công265 thì cũng chẳng là kẻ 

gian  ác,  điều  này  cũng  rõ  ràng  lắm!  Nhưng  người  đời  chỉ  biết  yêu  thương 

con gái, mặc tình cho nó kiêu căng thành thói, chẳng biết đem lẽ mẫu nghi ra 

dạy. Đấy chính là một điều đại bất hạnh của nước ta! 

Con người lúc nhỏ thường kề cận bên mẹ, nên chịu ảnh hưởng thói quen 

của mẹ rất sâu. Những kẻ làm con gái người ta hiện thời, ngày sau sẽ là mẹ 

người ta. Ai muốn bồi đắp quốc gia phải lấy chuyện dạy con gái làm nhiệm 

vụ cấp bách. Chớ nói: “Con gái là con người ta, cần gì phải uổng công chịu 

đựng  nhọc  nhằn,  lo  lắng  làm  gì?”  Phải  biết  rằng:  Vì  trời  đất,  vun  bồi  một 

người dân lành biết giữ phận thì không có công đức nào lớn hơn! Huống chi 

nếu  người  nữ  có  thể  giữ  vững  đức  hạnh  của  nữ  nhân  thì  con  cái  cô  ta  sẽ 

phỏng  theo  khuôn  mẫu  tốt  lành,  còn  vinh  dự  nào  hơn;  huống  gì  con  dâu, 

cháu  dâu  của  chính  mình  cũng  đều  là  con  gái  nhà  người  ta  đó  thôi!  Muốn 

cho nước nhà quật khởi hưng thạnh, nếu không có hiền mẫu sẽ không có gì 

hỗ trợ được! Đời không có  mẹ  hiền thì chẳng  những  nước không có  lương 

dân,  mà nhà cũng chẳng có con  ngoan!  Ngay cả những  gã sư tăng tồi tệ ăn 

bám  Phật  pháp  cũng  đều  chẳng  phải  do  những  người  mẹ  tốt  lành  sanh  ra! 

Nếu như người mẹ thật sự hiền, bọn ấy trọn chẳng đến nỗi kém hèn đến thế! 

Tiếc thay! 

Phật pháp không gì lớn lao chẳng bao gồm, không gì nhỏ nhặt chẳng nêu 

lên. Ví như một trận mưa thấm khắp, cây cỏ cùng tươi tốt. Cái đạo tu thân, tề 

gia, trị quốc, tân dân không gì chẳng đầy đủ. Xưa nay những kẻ văn chương 

lừng  lẫy  một thuở, công nghiệp  vang rền  vũ trụ, và  những  người  nhân  hiếu 

rất mực, muôn đời kính ngưỡng, người ta chỉ biết đến hình tích chứ chưa xét 

đến cội nguồn. Nếu khảo sát kỹ căn do thì tinh thần, chí khí, tiết tháo của họ 

đều  do  học  Phật  vun  bồi  mà  ra.  Những  chuyện  khác  không  cần  phải  nhắc 

đến, chứ ngay  như tâm  pháp của  thánh  nhân do  Tống Nho266 được  nêu tỏ 

cũng  phải  nhờ  vào  Phật  pháp  để  làm  khuôn  mẫu  vậy,  huống  gì  những  thứ 

khác!  Thế nhưng bọn  Tống Nho khí  lượng hẹp hòi,  muốn hậu thế cho rằng 

những điều ấy do chính trí của họ tìm ra, nên đặt ra những lời chê trách Phật 

để  làm  kế  “bịt  tai  trộm  linh”,  từ  đời  Tống  đến  nhà  Nguyên  rồi  sang  nhà 

Minh, không  lúc  nào chẳng  vậy!  Thử dốc lòng khảo sát thì không ai chẳng 

lấy Phật pháp để tự làm lợi cho mình! Còn như họ nói đến chuyện tịnh tọa, 

nói  đến  chuyện  tham  cứu,  đều  là  chứng  cớ  chứng  tỏ  họ  dụng  công;  lâm 

chung biết trước lúc mất, nói cười ngồi thác là những chứng cớ sau cùng để 

phát  hiện  [họ có tu Phật]. Những chuyện như vậy chép trong các truyện ký 

của  Lý  Học  không  thể  nào  nêu  trọn.  Há  có  phải  học  Phật  là  mối  lo  cho  xã 

hội ư? 

Tống  Cát  Phồn267  hằng  ngày  làm  chuyện  lợi  người,  Triệu  Duyệt 

Đạo268 ban ngày làm điều gì, ban đêm ắt thắp hương tâu cùng Thượng Đế. 

Viên Liễu Phàm lập mạng, Châu Mộng Nhan soạn sách, không vị nào chẳng 

tha thiết mong người đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, tỏ nhân 

quả, chỉ tội phước, khiến cho người khác biết: Khởi tâm động niệm thì thiên 

địa quỷ thần không gì chẳng đều thấy đều biết. Dẫu muốn dối người nhưng 

vì thiên địa đều thấy biết tất cả  nên chẳng dám  làm. Từ đấy,  gắng sức  làm 

lành,  thật  tâm  kiêng  ác,  tuy  là  kẻ  ương  ngạnh  khó  giáo  hóa  nhất  chẳng  thể 

dùng  lý  để  dẫn  dụ  được,  nhưng  do  nghe  đến  cái  đạo  nhân  quả  ba  đời  ắt  sẽ 

dần dần chững  lại, thậm chí chuyển bạo ác thành  lương thiện không biết  là 

bao nhiêu! 

Tôi trộm cho rằng: Cha mẹ yêu con không gì chẳng lo lắng, chỉ có bệnh 

tật  hoạn  nạn  mới  đành  cam  chịu.  Trẻ  nhỏ  vừa  mới  biết  nói  liền  dạy  niệm 

 “nam-mô  A  Di  Đà  Phật”   và  danh  hiệu   “nam-mô  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát”   . 

Dẫu cho đời trước ít vun bồi, nhờ vào nguyện lực này ắt có thể tiêu được họa 

ngay khi chưa chớm, phước đưa đến  mà không biết, có thể không còn phải 

lo gì đến những chuyện bệnh tật, tai ương, hiểm nạn. Con vừa mới hiểu biết, 

liền  dạy  cho  con  trung  hậu,  khoan  thứ,  nhân  từ,  kiêng  giết,  phóng  sanh  và 

những sự tích nhân quả ba đời rõ ràng, ngõ hầu con tập thành tánh. Lúc nhỏ, 

chẳng dám tàn bạo đối với loài trùng kiến nhỏ nhặt, lớn lên trọn chẳng đến 

nỗi làm chuyện gian ác, làm nhục tổ tiên cha mẹ. Phật pháp gặp cha nói từ, 

gặp  con  nói  hiếu,  gặp  anh  nói  nhường,  gặp  em  nói  kính,  chồng  xướng  vợ 

thuận theo, chủ đối xử có nghĩa, tớ trung thành. Tuy gọi chung là “pháp xuất 

thế”, nhưng quả thật đầy đủ những khuôn phép tốt lành để sống trong đời. 

Những khuôn phép tốt lành để sống trong đời cũng giống như Nho Giáo, 

nhưng  Nho  Giáo  chỉ  dạy  con  người  tận  nghĩa,  còn  Phật  giáo  mỗi  mỗi  đều 

nói đến nhân quả. Tận nghĩa chỉ có thể dạy người thượng trí, khó cảm hóa kẻ 

hạ ngu. Nhân quả thì thượng trí hạ ngu không ai chẳng được lợi ích. Trong 

xã hội ngày nay, chuyên lấy trí xảo làm chủ thể. Vì thế, đề ra chuyện gì đều 

mượn cái danh vì dân, vì hạnh phúc của chế độ Cộng Hòa, chứ thật ra là anh 

em một nhà đánh nhau, khiến cho thế nước ngày càng nguy ngập, nhân dân 

ngày càng thêm khốn khổ vì chuyện tranh chấp ý kiến, tranh chấp quyền lực. 

Trở thành ra kết quả như vậy toàn là do chẳng biết nhân quả báo ứng. Nếu ai 

cũng biết nhân quả thì tự lợi, lợi tha, tự lập, lập người, sao đến nỗi cùng cực 

như thế này? Nói “dạy trẻ học Phật” chỉ là học mấy nghĩa như vừa đã nói đó 

mà  thôi,  há  nào  phải  dạy  chúng  những  chuyện  tham  Thiền  ngộ  tánh,  xem 

kinh giáo, quán sát cái tâm? Ông Vương chưa biết Phật pháp nên mới lo lắng 

quá mức như thế. Nếu làm như lời ông ta nói thì dù gần hết cả một đời cũng 

chẳng  dám  nói  đến  Phật  pháp.  Trong  thư  phúc  đáp  ông  Vương,  ông  nên 

dùng những ý Quang vừa nói để dung hội và mở rộng ra. 

Như tôi đã viết nhiều lần về pháp danh, trộm nghĩ: Trẻ nhỏ chọn lấy một 

tên  thích  hợp  là  được  rồi,  cần  gì  nhất  định  phải  chọn  lấy  ba  tên.  Tên  của 

Khổng Tử chính là nhũ danh, nào có phải nhũ danh269 chỉ dùng lúc nhỏ thôi 

ư?  Pháp  danh  cũng  do  đời  sau  đặt  ra,  tên  các  vị  đệ  tử  Phật  không  tên  nào 

chẳng phải là tục danh tại gia. Nay dùng pháp danh là để phân biệt người đã 

nhập pháp hay chưa. Nếu con cái ngay thoạt đầu đã chọn đặt cho cái tên đẹp 

đẽ  thì  có  thể  dùng  tên  ấy  suốt  đời.  Cần  gì  phải  mất  công  đặt  hai  ba  tên? 

Trước hết tận lực việc người, sau nghe theo mạng trời. Chuyện gì con người 

không tính được bèn cậy vào oai thần Tam Bảo thì sẽ âm thầm tự nhiên có 

chuyển biến chẳng thể nghĩ bàn. 



---o0o--- 

94. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai) 

 

Hôm  qua  nhận  được  thư  ông,  biết  tâm  của  Sư  Thọ  đã  xoay  chuyển, 

không còn nhất quyết muốn xuất gia. May mắn thay! Người đời nay hay coi 

chuyện xuất gia như một cách để dựa dẫm, sống bám, tìm chỗ yên thân. Kẻ 

kém  hơn  nữa thì do không còn đường sống bèn tính kế ăn bám,  nên  những 

kẻ xuất gia ngày nay phần nhiều đều là phường vô lại, cho nên pháp đạo suy 

sụp sát đất đều là vì hạng xuất gia này làm chuyện bại hoại mà nên nỗi! 

Quang thấy căn tánh của Sư Thọ nếu tu trì tại gia sẽ chẳng uổng là một 

bậc thiện sĩ trong làng xóm. Dẫu chẳng thể hoằng dương giáo pháp rộng lớn, 

nhưng đều có lợi ích thiết thực cho cả mình lẫn người. Nếu xuất gia, do tuổi 

tác  quá  thời,  lại  do  thân  yếu  đuối  chẳng  kham  chịu  khổ  được.  Đối  với 

chuyện  tham  Thiền  học  Giáo  nếu  không  hỏi  đến  bờ  bến  sẽ  trọn  chẳng  biết 

đâu là phương hướng. Nếu đi tham học thì dù có dốc hết sức cả một đời này, 

vẫn còn chưa thể thấu đạt. Tông, Giáo không  biết thì đối  với cái đạo Niệm 

Phật  chỉ  có  thể  lợi  ích  cho  mình,  chứ  chuyện  lợi  người  [thì  không  thể,  vì] 

còn  thiếu  tham  học.  Do  vậy,  chẳng  bằng  ở  nhà  theo  cách  tu  trì  của  các  vị 

Long Thư, An Sĩ, Nhị Lâm thì tốt hơn! 



---o0o--- 

95. Trả lời thư vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba) 

 

Hôm  qua  nhận  được  thư biết  ông  lại  có  con  quý,  vui  lắm!  Những  điều 

ông viết trong thư đều có đạo lý. Chuyện ông Trương Hoán Bá dạy con cái 

là biết  Thể  nhưng không biết Dụng, chẳng thể  hoàn toàn  học theo cách ấy. 

Con còn bé, khi con đi học về phải lấy chuyện nhân quả báo ứng và lợi ích 

của pháp môn Tịnh Độ để ra rả giáo huấn khiến cho con cái hiện thời được 

lợi  ích  nơi  niệm  Phật,  ắt  khỏi  phải  lo  lắng  những  chuyện  xảy  ra  ngoài  dự 

liệu;  trong  tương  lai  khi  lập  gia  đình,  lập  nghiệp,  đó  lại  là  cái  gốc  tiêu  tội 

được phước. Nếu  hoàn toàn chẳng  giao thiệp cùng trường  học sẽ chẳng am 

hiểu  thời  vụ,  dẫu  đứa  có  khả  năng  cũng  khó  tiến  bộ,  huống  chi  những  đứa 

tầm thường! 

Người  tại  gia  trước  hết  phải  tìm  được  một  cách  mưu  sinh,  cách  cư  xử 

của  Hoán  Bá  chỉ  có  thể  dùng  được  trong  ba  mươi  năm  trước,  chẳng  thích 

hợp cho hiện thời. Thời bây giờ là thời như thế nào? Chính là cái thời “gian 

dối  đua  chen,  tranh  giành  lẫn  nhau”,  nếu  hoàn  toàn  chẳng  giao  thiệp  với 

những kẻ ấy ắt sẽ bị chúng dối lừa, làm nhục, khó thể an thân! 

Còn về pháp danh, đứa lớn đã quy y, không cần phải chọn tên khác nữa. 

Những đứa còn lại lấy chữ Phước làm chữ đầu, [chữ thứ hai lần lượt là] Huệ, 

Dung, Uyên,  Hòa, Minh. Mẹ chúng  nó  nên đặt  tên  là Sư Việt. Do bà  Kinh 

Vương  phu  nhân  họ  Vương  đời  Tống,  tự  hành,  dạy  người,  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp, đứng đầu hàng nữ lưu, nên nếu đặt tên cho bà [vợ ông] là Sư Vương 

tợ hồ chẳng thích hợp. Do Kinh Vương phu nhân còn xưng là Việt Quốc phu 

nhân nên đặt tên là Sư Việt thì ổn thỏa. 

Thêm  nữa,  lìa  ngũ  trược,  sanh  về  Tịnh  Độ,  chính  là  siêu  việt  phàm  tục 

trược ác, sau khi vãng sanh dần dần thăng lên, cũng là sự siêu việt vậy. Danh 

là khách của Thực, ắt phải thường răn dạy khiến cho con cái biết đạo lý thế 

gian, biết đạo lý Phật pháp, tương lai khi chúng trở thành cha  mẹ, tự có thể 

lập  ra  quy  tắc  cho  con  cái,  chẳng  đến  nỗi  tuy  có  thiên  tư  thượng  đẳng  như 

ông Tăng nọ, như kẻ tục nọ, đều có thiên tư kham làm Phật, làm Tổ, nhưng 

lại  vùi  lấp  đường  chánh  nhân  -  thiên  của  mình  lẫn  người,  đào  hố  sâu  địa 

ngục! Nguyên do  đều  là  vì cha  mẹ  những  kẻ ấy  thoạt đầu chẳng đem  nhân 

quả báo ứng dù Sự hay Lý để bảo ban cho mà ra. Nếu nhân quả chẳng giảng 

thì Danh và Thực trọn chẳng tương ứng, huống còn muốn được hiệu quả thật 

sự  làm  thánh,  làm  hiền,  làm  Phật,  làm  Tổ  ư?  Hai  chữ “nhân  quả”  chính  là 

nghĩa  lý  trọng  yếu  “gốc  chánh  nguồn  trong”  để  cứu  nước  trị  dân  cho  ngày 

nay  vậy.  Bỏ  điều  này  sẽ  không  còn  phương  cách  nào  khác,  huống  chi  là 

chuyện dạy con cái ư? 



---o0o--- 

96. Thư trả lời vị cư sĩ X... ở Vĩnh Gia (thư thứ tư) 



Gia thuộc của ông đông quá. Khi các cô em dâu, em gái, con gái đi học 

về, nên đem những chuyện nhân quả báo ứng và lợi ích niệm Phật bàn luận 

cùng  họ,  ngõ  hầu  trong  tâm  ai  nấy  biết  tâm  mình  thông  với  thiên  địa  quỷ 

thần, tương thông cùng từ phụ Di Đà. Do vậy, đoạn trừ ác niệm, tăng trưởng 

chánh  tín,  ngõ  hầu  hiện  tại  họ  kham  làm  vợ  hiền  của  người,  tương  lai  làm 

mẹ hiền cho người. Biến điều ấy thành phong tục cho làng xóm thì cũng là 

căn bản pháp  luân để bình trị thiên  hạ quốc gia  vậy.  Bồ  Tát sống trong cõi 

tục để lợi sanh, chẳng lập riêng quy cách, đối bệnh phát thuốc, khiến cho ai 

nấy đều theo đường về nhà mới thôi. 

Nay  những  phụ  nữ  trong  chốn  học  đường  đa  phần  lầm  lạc  nẩy  sanh 

những mong muốn lạ lùng, muốn nắm giữ chánh quyền, chẳng biết giữ bổn 

phận.  Giúp  chồng  dạy  con  chính  là  căn  bản  để  thiên  hạ  thái  bình.  Do  vậy, 

vương  nghiệp  nhà  Châu  có  nền  tảng  là  ba  bà  Thái.  Các  bà  Thái  Khương, 

Thái Tự, Thái Nhậm chính là bậc thánh nhân trong nữ giới, chỉ chú trọng âm 

thầm  giúp  đỡ  chồng,  dạy  con  từ  thuở  còn  trong  thai.  Người  đời  nay  chẳng 

học  theo  gương  đó,  những  điều  họ  tính  toán,  lo  nghĩ  đều  là  những  mầm 

mống mưu  mô gây loạn thiên hạ, còn nói gì được nữa! Quang vốn là người 

ngoài cõi đời, há nên bàn chuyện phụ nữ! Do vì gia quyến ông đàn bà đông 

quá  [nên  mới  bàn  đến],  mong  rằng  họ  sẽ  là  gương  mẫu  cho  hàng  nữ  lưu 

trong tương  lai,  là  gương tốt cho chốn khuê khổn270 hòng phát dương ánh 

sáng mặt trời Phật pháp vậy! 



---o0o--- 

97. Trả lời thư vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm) 



Dạy  con  cái  phải  bắt  đầu  từ  căn  bản.  Cái  căn  bản  vừa  nói  đó  chính  là 

hiếu với cha mẹ, giúp đỡ mọi người, nhẫn nhục, tận tụy, lấy thân làm gương, 

lấy  đức  làm  khuôn  phép;  như  nung  chảy  vàng  hay  đồng,  đổ  vào  khuôn. 

Khuôn ngay ngắn sẽ đúc ra vật ngay ngắn, khuôn méo mó sẽ đúc ra vật méo 

mó. Lớn - nhỏ, dày - mỏng, trước khi đổ khuôn đã có thể biết trước, huống 

gì  lúc đã trút khỏi khuôn! Gần đây con  người đa phần chẳng biết điều  này. 

Vì  thế,  những  con  em  có  thiên  tư  đa  số  là  cuồng  vọng,  trái  nghịch;  những 

đứa  không  có  thiên  tư  lại  thành  ra  ương  bướng,  hèn  tệ.  Đó  là  do  lúc  nhỏ 

đánh  mất  khuôn  phép,  như  vàng  lỏng  rót  vào  khuôn  hư  trở  thành  đồ  hư 

hỏng.  Cố  nhiên  vàng  là  một,  nhưng  đồ  vật  lại  sai  khác  một  trời  một  vực! 

Tiếc  thay!  Phật  lấy  Vô  Ngã  để  dạy,  người  đời  nay  hễ  có  chút  tri  kiến  bèn 

nghếch  mắt  lên  tận  trời  thẳm,  là  vì  chỉ  biết  Phật  pháp  qua  nghĩa  lý  văn  tự, 

chẳng biết Phật pháp chính là tu thân tịnh tâm, diệt trừ ngã tướng, tận lực tu 

Định - Huệ, ngõ hầu đoạn Hoặc chứng Chân! 



---o0o--- 

98. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu) 



Thế giới Sa Bà là  một lò luyện lớn, ai chịu được chưng luyện sẽ không 

còn  là  người  trong  thế  gian  nữa.  Ai  không  chịu  nổi  sự  chưng  luyện  thì  lò 

luyện lớn lao bèn thành món đồ độc hại, thành món đồ gây khổ não, ấy là do 

tùy  mỗi  người  mà tự được  lợi  ích. Người  cùng  một  nhà  nên trong  lúc  nhàn 

hạ  vô  sự,  nhẹ  nhàng,  uyển  chuyển,  trình  bày,  mở  mang  những  lý  tột  cùng 

khiến  cho  họ  biết  có  những  chuyện  đúng  - sai,  nên  hay  không  nên  thì  tâm 

thức họ sẽ bất tri bất giác dần dần bị ảnh hưởng rồi chuyển biến. Nếu gặp lúc 

tánh  tình  ngu  bướng,  ngạo  mạn  [của  kẻ  ấy]  lộ  ra,  nếu  như  đối  trị  được  thì 

hãy  dùng  những  câu  danh  ngôn  chí  lý,  hòa  dịu  bình  tâm  để  đối  trị.  Nếu 

không,  cứ  để  mặc  đó,  nhất  loạt  không  bận  tâm  đến  nữa,  đợi  khi  nào  hết 

nóng, lại dùng tâm bình khí hòa bàn luận đến đầu đến đũa, lâu ngày kẻ ấy sẽ 

được cảm hóa. Nếu dùng thủ đoạn mạnh bạo, nặng nề để trói buộc thì hoàn 

toàn không thích hợp, do kẻ ấy có chỗ dựa dẫm (chỗ dựa dẫm chính là con 

cái người ấy) cũng như đánh mất pháp tắc giáo huấn con cái. Niệm Phật phải 

luôn nghĩ mình sắp chết, sắp bị đọa địa ngục thì không khẩn thiết cũng sẽ tự 

khẩn thiết, không tương ứng cũng tự tương ứng; vì cái tâm sợ khổ mà niệm 

Phật chính là diệu pháp bậc nhất để thoát khổ, cũng là diệu pháp bậc nhất để 

tùy duyên tiêu nghiệp. 



---o0o--- 

99. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ bảy) 



Linh  Phong  lão  nhân  (tổ  Ngẫu  Ích)  là  người  độc  nhất  vô  nhị  trong  đời 

Mạt Pháp, lời lẽ, lý - sự của Ngài đều trọn đủ, há lường được lợi ích ư? Tùy 

theo  căn  cơ  của  mỗi  người,  ai  nấy  được  hưởng  lợi  ích.  Con  em  có  tài  hoa, 

nếu được khéo dạy sẽ dễ thành tựu chánh khí; không khéo dạy thì đa số trở 

thành phường bại hoại! Ngày nay dân không lẽ sống, vận nước gian nan, gần 

như sụp đổ, đều là do những kẻ có tài hoa nhưng không được khéo dạy dần 

dần ấp ủ tạo thành [mối họa]. Đứa không tài hoa cố nhiên nên dạy nó thành 

thật, đứa có tài hoa càng nên dạy nó thành thật, nhưng dù là đứa thành thật 

cũng  có  thể  làm  điều  dối  trá.  Thoạt  đầu  phải  dạy  lẽ  nhân  quả  báo  ứng  và 

chuyện  “một khởi tâm động niệm của con người thiên địa quỷ thần đều thấy 

 biết hết từng điều”, thường nên khuyên dạy như thế. 

Phải dạy chúng đọc thuộc Âm Chất Văn, Cảm Ứng Thiên, đừng cho đấy 

không phải  là sách Phật rồi coi thường. Do phàm phu  tâm  lượng  thiển cận, 

nếu dùng  những  lẽ  xa  xôi,  lớn  lao, sâu  xa  để trình bày sẽ khó thể  lãnh  hội. 

Những sách ấy dù già hay trẻ nghe đến đều được lợi ích, huống chi [những 

sách ấy] đều chú trọng lấy vô thường làm thầy, lấy điều thiện làm thầy! 

Phật còn dạy con người ta quán tử thi, phẩn uế, rắn độc để chứng A La 

Hán,  số  người  chứng  quả  còn  nhiều  hơn  cát  sông  Hằng.  Huống  chi  những 

câu  nói thiết thực,  nuôi dưỡng thiện tánh,  cảnh  tỉnh, tự xét của  những sách 

này. Kinh Lăng Nghiêm, nếu người không biết pháp Tịnh Độ đọc đến sẽ cho 

là công thần bậc nhất để đả phá Tịnh Độ; còn người đã biết Tịnh Độ sẽ thấy 

kinh này là hướng dẫn tốt lành cho Tịnh Độ. Vì sao nói thế? Dùng tự lực để 

ngộ  đạo  khó  lắm,  còn  vãng  sanh  Tịnh  Độ  lại  dễ.  Nhân  quả  của  mười  pháp 

giới, mỗi mỗi phân minh. Nếu chẳng cậy vào Phật lực, dù phá được một hai 

Ấm,  vẫn  có  thể  bị  ma  dựa,  trở  thành  chủng  tử  địa  ngục.  Đã  thế,  hai  mươi 

bốn công phu Viên Thông, người bây giờ ai có thể tu tập được? Chỉ có niệm 

Phật như con nhớ mẹ, hễ ai có tâm đều phụng hành được. Hễ tịnh niệm tiếp 

nối bèn tự chứng được Tam Ma (Chánh Định). Người biết tốt - xấu đọc đến 

có còn chịu chỉ cậy  vào Tự Lực, chẳng  nương  vào Phật  lực  hay chăng? Kẻ 

không  phân  tốt  -  xấu  thì  ngược  lại,  chỉ  muốn  trở  thành  một  bậc  thông  gia, 

không hề có cái tâm liễu sanh tử! 



---o0o--- 

100. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tám) 

 

Thư gởi đến nêu rõ chuyện kính trọng toàn thể Tăng Ni, lý ấy, sự ấy quả 

thật  rất  xác  đáng,  nhưng  về  chuyện  dạy  dỗ  con  cái  lại  phải  bàn  đi  luận  lại, 

bởi lẽ nếu chỉ nhắc đến  một lần, e rằng ông chẳng biết chọn lấy điều thân - 

sơ, rất có thể bị tổn hại! Ví như có người, dù thơ hay văn, dù Tông hay Giáo, 

thảy  đều  cao  siêu,  nhưng  phẩm  hạnh  kém  hèn,  chẳng  đáng  làm  gương  cho 

người  khác.  Nếu  chẳng  biết  phân  biệt,  cứ  nhất  loạt  thân  cận  thì  thân  cận 

người như vậy chẳng những là hành vi có thể bị xoay chuyển theo, gã đó lại 

còn  dùng  những  ý  kiến  ức  đoán  của  chính  mình  nói  ra  những  đạo  lý  xằng 

bậy nên kẻ không có tri kiến chân chánh rất có thể bị lầm lạc bởi gã đó. Như 

vậy, phải giữ tấm lòng “đối với người hiền hay kẻ ngu đều cung kính, chẳng 

sanh lòng ngạo mạn”, nhưng về mặt hành sự thân cận thì phải thân hiền, xa 

ngu,  chọn  ưu,  bỏ  hèn.  Như thế  sẽ  tránh  được  cái  tệ  bị  lây  nhiễm  cũng  như 

khỏi bị lầm lạc oan uổng. Chuyện thiên hạ có lý nhất định, nhưng không có 

pháp nhất định. Nếu chẳng dùng tình và sự để định đoạt, như chữa bệnh có 

biến chứng mà cứ chấp chặt vào một phương thuốc ắt sẽ chết nhiều, sống ít. 

Lý và tình cần phải phù hợp, pháp và sự phải tương ứng thì mới nên. 



---o0o--- 

101. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ chín) 



Trong thư gởi đến, những điều ông viết đều từ sự suy xét những tập khí 

nơi thân  tâm của chính  mình, khôn  ngăn  mừng  rỡ, cảm động! Nhưng ở địa 

vị phàm phu, tuy không thể không có bệnh,  nhưng cũng chẳng  nên  mặc kệ 

không trị. Cách chữa  trị  ít tốn sức  nhất  lại được  lợi  nhiều  là  lấy  ngay  bệnh 

làm  thuốc.  Lấy  ngay  bệnh  làm  thuốc  thì  bệnh  chẳng  làm  phiền  rộn  mình 

được. Như cái bệnh yêu thương con cái quyết chẳng thể đoạn được thì chẳng 

ngại  gì  lấy  ngay  lòng  yêu  thương  đó  làm  gốc,  muốn  cho  con  cái  lúc  sống 

làm người chân chánh, lúc chết sanh về Tịnh Độ. Yêu thương như vậy chính 

là dùng phàm tình thế gian để thành tựu thánh quả xuất thế gian. Nếu chẳng 

khéo  dùng  lòng  yêu  thương,  mặc  lòng  dung  dưỡng  thói  kiêu  căng  còn  hơn 

giết con trăm  ngàn  vạn ức  vô  lượng  vô biên  lần. Đất  nước diệt  vong,  nhân 

dân điêu đứng đều vì những bậc cha mẹ chẳng hiểu sự việc này ấp ủ thành. 

Chẳng đáng buồn ư? 

Công  khóa  mỗi  ngày  hồi  hướng  mỗi  mỗi  đều  vì  pháp  giới  chúng  sanh. 

Nếu  làm  công  khóa  này  vì  chuyện  này,  công  khóa  kia  vì  chuyện  kia,  tuy 

không  phải  là  không  được,  nhưng  cần  phải  có  cái  nguyện  hồi  hướng  rộng 

khắp thì  mới tương ứng  với ba thứ hồi  hướng. Ba thứ hồi  hướng thì  một  là 

hồi hướng Chân Như Thật Tế, tâm tâm khế hợp; hai là hồi hướng Phật Quả 

Bồ  Đề,  niệm  niệm  viên  mãn;  ba  là  hồi  hướng  pháp  giới  chúng  sanh  cùng 

sanh  Tịnh  Độ.  Mỗi  người  ai  nấy  có  chí,  ai  nấy  có  nghiệp  (nghiệp  là  thức 

nghiệp), cứ tùy duyên tùy phận là được rồi, bất tất mọi người đều phải giống 

nhau. 



---o0o--- 

102. Trả lời thư cư sĩ Hà Hòe Sanh 



Nhận  được  thư biết  cư  sĩ  có  chí  hướng  thượng,  nhưng  chưa  biết  duyên 

do  và  thời  cơ  của  pháp  môn  này.  Nếu  đã  từng  đọc  Văn  Sao  của  Quang  thì 

ông  cũng  chưa  xét  rốt  ráo  những  ý  chỉ  Quang  đã  nói.  Phàm  tu  hành  dụng 

công vốn là vì liễu sanh tử. Nếu dụng công nhưng chẳng thể liễu sanh tử là 

vì chẳng chịu hành theo pháp có thể liễu được sanh tử, há chẳng phải là gánh 

gai bỏ vàng271, tự chuốc lấy vạ hay sao? Tham Thiền dù có đại triệt đại ngộ 

như  Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo  Đường  Thanh,  Chân  Như  Triết,  Đoạn  Nhai 

Nghĩa272 còn chẳng thể liễu, hễ thọ sanh lần nữa bèn bị mê mất, kém xa đời 

trước,  huống  hồ bọn ta!  Vị  hòa thượng X… tuy đã biết phương  hướng của 

Thiền  Môn,  nhưng  chưa  vượt  ra  được  giới  hạn  của  Thiền  Tông  nên  chẳng 

thể làm cho các hạ lắng lòng niệm Phật. 

Ý ông cho rằng hễ ngộ ắt sẽ không có sanh tử để kết liễu, cũng chẳng có 

Niết  Bàn  để  chứng,  nhưng  chẳng  biết  rằng  dẫu  có  ngộ  đến  địa  vị  “thấy 

không có sanh tử để kết liễu, không có Niết Bàn để chứng đắc” thì vẫn cứ ở 

trong  sanh  tử  y  như  cũ,  chẳng  thoát  ra  được,  chẳng  thể  chứng  được  Niết 

Bàn. Chúng sanh đời Mạt cậy  vào  Tự  Lực để đoạn  Hoặc chứng Chân,  liễu 

sanh thoát tử rất ư là khó; huống chi ông đã quán sát nhất niệm rớt vào chốn 

nào thì phải luôn luôn quán sát niệm ấy đi về đâu. Ngoại trừ chuyện này ra, 

bất cứ điều gì khác cũng không quan tâm  đến, thật  giống  như truy  tầm oan 

gia, chẳng chịu lãng ý một nháy mắt kẻo nó trốn mất, phải sao cho bắt được 

nó ngay khi đó, khiến cho nó táng thân mất mạng mới thôi! Nhưng ông nói 

rằng khi cái niệm ấy khởi lên đủ mọi cảnh giới bèn bỏ toàn thể chuyện quán 

sát những cảnh giới ấy đi về đâu, cho rằng mọi cảnh giới đã hiện ra chính là 

do tâm đạt được, tức là chẳng biết những cảnh giới ấy đều do tịnh định  mà 

phát hiện, quả thật là chướng ngại cho sự tham Thiền. Vì sao? Vì quên mất 

chuyện suy xét đến tận cùng xem cái niệm này đi về đâu, tưởng huyễn cảnh 

là điều mình đạt được. Vả nữa, cảnh giới ấy còn xen tạp những cảnh giới của 

bọn luyện đan. Trước đây, các hạ đã từng dùng qua công phu ấy, nên nay do 

tịnh định, chúng bèn hiện ra. Nếu cho đó là chứng đắc, ắt có mối lo sau này 

sẽ  bị  ma  dựa.  Các  hạ  chẳng  biết  vứt  bỏ  toàn  bộ  những  chuyện  ấy,  vẫn  cứ 

mong thường giữ được lâu dài. Do chẳng thể đạt được bèn bứt rứt, than thở, 

há  chẳng  phải  là  nhận  giặc  làm  con,  giao  cho  nó  giữ  gia  nghiệp  hay  sao? 

Kinh Kim Cang dạy:  “Phàm những gì có hình tướng đều là hư vọng”,  Tâm 

Kinh nói:  “Soi thấy Ngũ Uẩn đều không, vượt hết thảy khổ ách”.  Tướng ấy 

của  các  hạ  là  tướng  hay  phi  tướng  vậy?  Là  Ngũ  Uẩn  hay  không  phải  Ngũ 

Uẩn vậy? Nếu là tướng, là Ngũ Uẩn thì đều phải bỏ đi, sao lại trân quý nó? 

Nếu nó là phi tướng, là phi Ngũ Uẩn thì cái niệm để thấy còn chẳng thể có, 

những cảnh tướng ấy do đâu mà có? 



Cổ  nhân  nói:   “Người  học  đạo  chẳng  hiểu  lẽ  chân  đều  là  vì  từ  trước 

 chẳng hiểu được thức thần là cái gốc của vô lượng kiếp sanh tử, người ngu 

 cho đó là con người sẵn có của mình”.  Câu nói đó chính là món thuốc mầu 

nhiệm thật thích hợp để trị chứng bệnh của các hạ vậy. Há có nên vọng động 

đem ý  mình để tham Thiền ư? Hãy nên ngay trong lúc một niệm khởi, phải 

quán xem ý niệm ấy đi về đâu. Chẳng dốc sức vào đó thì sai chỉ hào ly, lạc 

đi  ngàn  dặm,  lại  còn  cho  đó  là  đắc,  há  chẳng  quá  đáng  buồn  hay  sao?  Tuy 

thế,  Quang  chẳng  phải  là  Thiền  khách,  trọn  chẳng  dùng  Thiền  học  để  dạy 

người. Đây chẳng qua là vì các hạ không biết cảnh nào là tà - chánh, đúng - 

sai, nên mới khôn ngăn biện luận, phân tích đôi chút. Nếu các hạ muốn dựng 

cao  cờ  xí  nhà  Thiền,  lấy  đại  triệt  đại  ngộ  làm  chuyện  chánh  yếu,  hãy  nên 

tham  học  với  những  bậc  đại  lão  trong  Thiền  Tông.  Nếu  nói  “tôi  trong  một 

đời  này,  quyết  định  phải  liễu  sanh  tử”  thì  xin  hãy  đem  ý  niệm  tham  Thiền 

vứt ra ngoài Đông Dương đại hải, y theo pháp  môn Tịnh Độ, sanh tín, phát 

nguyện, niệm Phật cầu sanh Tây Phương, nương vào Phật từ lực, chắc chắn 

sẽ được mãn nguyện. Nếu chẳng y theo pháp môn Tịnh Độ thì tất cả những 

gì  đã  tu  trì  đều  trở  thành  phước  báo  nhân  thiên  và  nhân  duyên  để  đắc  độ 

trong tương lai mà thôi, muốn liễu sanh tử khó thể mộng thấy được! 

Muốn  biết  nguyên  do  của  Thiền  và  Tịnh  mà  không  xem  rộng  khắp  các 

sách  Thiền  - Tịnh sẽ không  thể  nào  hiểu được. Dẫu có thể  xem  rộng  khắp, 

nhưng  nếu không có  mắt chọn  lựa pháp cũng sẽ thành dõi  nhìn biển cả thở 

than, mịt mờ chẳng biết về đâu. Do vậy, hãy nên chuyên đọc các trước thuật 

Tịnh Độ, nhưng các trước thuật về Tịnh Độ rất nhiều, người chưa nhập môn 

khó nắm được cương yếu. Tìm lấy một tác phẩm dẫn người tiến vào chỗ thù 

thắng, phân tích minh bạch giới hạn giữa Thiền và Tịnh, Phật lực và tự lực, 

không  gây  nghi  ngờ,  trệ  ngại,  ngôn  ngữ  đơn  giản,  rõ  ràng,  nghĩa  lý  bình 

thường, thực tế, là hướng dẫn ban đầu để nghiên cứu các trước thuật của cổ 

đức, thì có lẽ là bộ Ấn Quang Văn Sao chăng? Xin hãy lắng lòng nghiên cứu 

ắt sẽ tự biết! 



---o0o--- 

103. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ nhất) 



Ngài Ngẫu Ích sanh vào cuối đời Minh, mất vào đầu đời Thanh273, một 

đời hoằng pháp đều ở phương Nam, chưa từng lên đất Bắc. Thêm nữa, trong 

những năm đầu thời Thuận Trị, phương Nam còn nhiều chỗ chưa quy phục, 

sau khi vua Sùng Trinh274 thăng hà, lãnh thổ nhà Minh tan nát, phàm trước 

thuật  gì,  đại  sư  đều  chỉ  ghi  năm  tháng,  không  ghi  quốc  hiệu  và  niên  hiệu. 

Đến khi các xứ Ninh Ba, Phước Kiến quy thuận [nhà Thanh], chưa đầy một 

hai  năm  sau,  đại  sư  bèn  nhập  Niết  Bàn,  nhưng  trong  tông  Thiên  Thai  có 

người bắt chước, trước thuật  vào thời  Khang  Hy cũng chẳng  ghi  quốc  hiệu 

và  niên  hiệu, có thể  nói  là  vu báng, khinh  miệt  ngài Ngẫu Ích  lẫn quốc  gia 

vậy. Do chẳng khéo học nên mới có chuyện như thế! 

Học giả ở phương Nam đa số thiên về giáo pháp Thiên Thai, các học giả 

phương  Bắc  đa  số  chuộng  giáo  nghĩa  Hiền  Thủ  hoặc  Từ  Ân.  Do  không 

người  học  tập  nên  những  tác  phẩm  [của  tông  Thiên  Thai  được  lưu  hành  ở 

phương  Bắc]  cũng  ít.  Thanh  Thế  Tông  (Ung  Chánh) tuy  đề  xướng  khắc  in 

Đại Tạng, nhưng đầu mùa Hạ năm ấy đã lên làm khách cõi trời. Những kinh 

sách  được  đưa  vào  hay  gạt  ra  khỏi  Đại  Tạng  đời  Thanh  thường  nói  là  do 

Thanh  Thế  Tông định đoạt,  nhưng  thật  ra  quá  nửa  là do  vị thân  vương đặc 

phái và vị đại hòa thượng thủ lãnh tổng lý việc in khắc Đại Tạng chủ trì. 

Hơn  nữa,  những  vị  Tăng  sắp  đặt  việc  in  khắc  đều  là  người  thuộc  các 

tông Hiền Thủ, Từ Ân, Lâm Tế. Tông Thiên Thai chỉ có một vị, nhưng chỉ 

giữ  vai  trò  giảo  duyệt,  không  có  quyền  quyết  định.  Những  trước  thuật  của 

ngài Ngẫu Ích được nhập tạng chỉ có hai thứ là Tướng Tông Bát Yếu275 và 

Thích  Đại  Thừa  Chỉ  Quán  Pháp  Môn276,  những  thứ  khác  ở  phương  Bắc 

không có, lấy đâu mà nhập tạng cho được? Đây là chuyện thuộc về cuối đời 

Ung  Chánh,  đầu  đời  Càn  Long.  Đến  cuối  đời  Càn  Long,  ở  kinh  đô,  những 

trước  thuật  của  ngài  Ngẫu  Ích  không  còn  được  bao  nhiêu.  Triệt  Ngộ  lão 

nhân  đọc  bộ  Duyệt  Tạng  Tri  Tân277,  liền  muốn  khắc  in.  Ngài  mong  tìm 

được  một  bộ  thì  chẳng  cần  phải  chép  riêng278  hòng  giảm  bớt  tâm  lực  nên 

tìm tòi khắp nơi, chỉ được một bộ. Phàm những trước thuật của đại sư được 

truyền đến kinh đô thì ngài Triệt Ngộ và môn nhân của ngài Triệt Ngộ đều 

cho khắc bản, cũng được mười hay hai mươi loại. 

Những kẻ không biết thời thế cứ đổ riệt Thanh Thế Tông chẳng chọn lấy 

những tác phẩm ấy, đúng là đã vu báng vua Thế Tông. Nếu như Thanh Thế 

Tông được thấy toàn bộ những trước tác của ngài Ngẫu Ích chắc chắn sẽ cho 

nhập tạng toàn bộ, chẳng sót bộ nào. Phải biết: Đại Tạng kinh đời Thanh do 

Thanh  Thế Tông  khởi  xướng, đến khi Thanh  Thế Tông băng  hà, Cao Tông 

(Càn  Long)  kế  vị,  phàm  những  chuyện  khắc  in  Đại  Tạng  đều  do  những 

người  có  quyền  thế  trong  giới  Tăng  -  tục  thời  ấy  làm  chủ,  chẳng  qua  Cao 

Tông cũng chỉ chủ trì trên danh nghĩa đó thôi. Vì sao biết như vậy? Bộ Giản 

Ma Biện Dị Lục279 do Thế Tông soạn vừa mới hoàn tất bản thảo, còn chưa 

sửa chữa  hoàn chỉnh,  vua  liền băng  hà  ngay. Tuy Cao  Tông sai  người  biên 

chép, khắc bản, nhưng chẳng rảnh rỗi để kiểm điểm. Do vua không sai một 

bậc đại thông gia chủ trì, nên rốt cuộc sai ngoa không biết bao nhiêu mà kể. 

Di bút của cha mà còn để như thế, huống gì là Đại Tạng? 

Vả nữa,  lúc Thế  Tông bắt đầu soạn tác phẩm  này  liền ban  lời dụ, trong 

đó  có  nhắc  đến  chuyện  nhập  tạng  lưu  thông.  Về  sau,  chỉ  khắc  bản  in  sách, 

rốt cuộc không nhập tạng, chỉ đem lời dụ này in kèm vào sau cuốn Ngữ Lục 

của Viên Minh cư sĩ280, há cũng nên bảo là vì Thế Tông tỵ hiềm sách ấy có 

tập khí nên không được nhập tạng ư? Nguyên nhân chẳng được nhập tạng là 

vì  những  kẻ  ngoại  hộ  của  con  cháu  sư  Hán  Nguyệt  Tạng281  đa  phần  là 

những người đang nắm quyền, nên chẳng ai dám đề xướng [nhập tạng sách 

ấy] mà thôi. Nếu luận về tập khí, có thể nói ngài Ngẫu Ích hoàn toàn không 

có; thế nhưng những kẻ thiền hòa282 mù quáng cho là Ngài uổng có văn tự, 

nhưng chưa đại ngộ, cống cao ngã mạn. Những kẻ như thế ngửa mặt nhổ lên 

trời, há có nên lấy những lời của họ để làm cơ sở bình luận ư? Những kẻ hủy 

báng  Thanh  Thế  Tông  cũng  như  hủy  báng  ngài  Ngẫu  Ích,  đều  là  những  kẻ 

nghe lỏm nói mò, hùa theo phụ họa mà thôi! 



---o0o--- 

104. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ hai) 

 

Hôm  qua  nhận  được  tin  từ  Sư  Đạo  cho  biết  tháng  trước  bệnh  tình  ông 

thật nguy ngập, gần đây đã thuyên giảm, may  mắn thay! Con người xử thế, 

nhất nhất nên án theo bổn phận, chẳng được lầm lạc lo lắng vượt ngoài bổn 

phận.  Đấy  là  như câu  nói:   “Quân  tử  chẳng  nghĩ  ra  ngoài  địa  vị”.   Lại  nói: 

 “Quân tử chỉ thuận theo địa vị mà hành”.  Tuy ông đã hơi sanh tín tâm đối 

với pháp  môn  Tịnh  Độ,  nhưng  vẫn còn có ý  niệm  ham cao chuộng  lạ chưa 

buông  xuống được, chưa chịu tu tập  như hàng  ngu phu,  ngu  phụ. Phải biết 

liễu  sanh  tử  đối  với  ngu  phu,  ngu  phụ  thì  dễ,  bởi  tâm  họ  chẳng  có  dị  kiến; 

còn  nếu  là  bậc  thông  Tông,  thông  Giáo  mà  khắp  thân  buông  xuống  được, 

thực  hành  công  phu  của  kẻ  ngu  phu,  ngu  phụ  thì  cũng  dễ.  Nếu  không,  bậc 

cao  nhân  thông  Tông,  thông  Giáo  lại  chẳng  bằng  kẻ  ngu  phu,  ngu  phụ  đới 

nghiệp  vãng  sanh!  Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  vãng  sanh  làm  chánh  yếu,  tùy 

duyên,  tùy  phận,  chuyên  tinh  chí  hướng;  chắc  chắn  Phật  chẳng  dối  người! 

Nếu không, cầu thăng  hóa ra bị đọa, đấy chính  là tự  mình tạo  lỗi, nào  phải 

lỗi Phật đâu! 



---o0o--- 

105. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ ba) 



Học Phật phải chuyên chú lấy việc giải thoát cho chính mình làm chuyện 

chánh yếu, nhưng cũng phải tùy phần tùy sức làm chuyện công đức. Nếu là 

người  có  sức  lớn  lao  thì  mới  có  thể  triệt  để  buông  xuống,  triệt  để  đề  khởi. 

Còn người trung hạ căn, nếu hết thảy đều không làm sẽ trở thành biếng nhác, 

lười trễ,  ngay cả  tự  lợi cũng chẳng  nỗ  lực, chuyện  lợi  người  hoàn toàn  gác 

qua một bên, rớt vào thói tệ  “dù chỉ nhổ một sợi lông để làm lợi cho người 

 khác cũng chẳng chịu làm”  của Dương Tử283. Vì thế, phải hành cả hai pháp 

để bổ trợ cho nhau, nhưng chuyên chú nơi tự lợi. Cũng chớ nên hiểu lầm lời 

của  ông  Nhị  Lâm  (Bành  Tế  Thanh).  Hiểu  lầm  sẽ  đắc  tội  với  ông  Nhị  Lâm 

chẳng  nhỏ!  Ý  của  ông  Nhị  Lâm  là  phải  chuyên  chú  nơi  tự  lợi,  chứ  không 

phải  hoàn toàn  vứt bỏ chuyện tùy phần tùy sức dạy người khác tu tập pháp 

môn Tịnh Độ. Chuyện lợi người chỉ bậc đại Bồ Tát mới có thể gánh vác nổi, 

những kẻ kém cỏi hơn nào ai dám nói lời lẽ lớn lao ấy? Người trung hạ căn 

phải biết tùy phần tùy lực để làm chuyện lợi ích người khác thì mới hợp với 

cái  đạo  tu  hành  tự  lợi  vậy!  Do  vì  pháp  môn  tu  hành  có  Lục  Độ,  vạn  hạnh; 

nên tự mình chưa độ thoát thì lợi người vẫn thuộc về tự lợi. 

Nhưng chẳng nên chuyên chú làm những chuyện thuộc về hình tích bên 

ngoài,  còn  chuyện  đối  trị  phiền  não  tập  khí  trong  tâm  mình  bèn  gác  lại, 

không nhắc gì tới, tức là có ngoại hạnh, nhưng công phu bên trong hoàn toàn 

bỏ phế! Do đấy, đâm ra nẩy sanh ngã mạn, tự cho công hạnh lợi tha là đức 

hạnh, sẽ bị tổn thất rất nhiều. Ví như ăn cơm phải có thức ăn kèm vào, cũng 

như thân  thể  phải  dùng  áo  mũ  để  trang  hoàng.  Trên  con  đường  tu  hành  để 

liễu  sanh  tử dài  dằng  dặc,  sao  lại  muốn  thâm  nhập  một  môn,  phế  sạch  các 

môn khác? Thâm nhập một môn284, bỏ hết các môn khác chỉ có lúc đả thất 

thì được. Bình thời, nếu không phải là Bồ Tát tái lai, trọn chưa có ai chẳng 

vướng mối tệ trở thành giải đãi, khinh mạn! Bởi cái tâm phàm phu hễ cái gì 

thường có quá ắt sẽ sanh chán! 

Trời sanh ra muôn vật ắt phải dùng trời tạnh, mưa dầm xoay vần, nóng -

lạnh đắp đổi thì mới có thực tế sanh thành tạo hóa. Nếu cứ thường tạnh hoặc 

mưa  mãi,  hoặc  nóng  mãi,  lạnh  mãi  thì  dưới  gầm  trời  sẽ  không  có  một  vật 

nào cả! Huống chi tâm bọn ta như khỉ vượn, chẳng dùng đủ mọi pháp đối trị 

muốn cho nó ở yên một chỗ, chẳng rong ruổi lung tung thì rất ư là khó! Con 

người  hãy  nên  tự  lượng  sức  mình,  chớ  nên  thiên  chấp  một  pháp,  cũng  chớ 

nên tràn lan không lớp lang gì, lấy trì giới niệm Phật cầu sanh Tây Phương 

làm chánh. Gặp hết thảy mọi người, trên là cha mẹ, giữa là anh em, bè bạn, 

dưới  là  vợ  con,  đầy  tớ,  đều  đem  chuyện  này  chỉ  dạy,  há  có  nên  nói  đây 

chẳng  phải  là  tự  lợi  ư?  Một  ngọn  đèn  chỉ  là  một  ngọn  đèn,  một  ngọn  đèn 

thắp truyền sang trăm ngàn vạn ức ngọn đèn, nhưng ngọn đèn ấy trọn chẳng 

bị tổn hại gì, ai được, ai mất, nào đến, nào đi? Còn phải đợi hỏi người khác 

mới hiểu rõ nữa ư? 



---o0o--- 

106. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ tư) 

 

Ngày Rằm tháng trước nhận được thư ông. Do ông bảo khi Mạnh Do285 

đến, ông sẽ  lên đường  ngay,  nên sợ trả  lời thư sẽ bị  lạc  mất. Vì thế, không 

phúc  đáp.  Trưa  nay  lại  nhận  được  thư  ông,  biết  Mạnh  Do  còn  chưa  về  lại 

tỉnh nhà. Do ông ta nấn ná chưa về, nên ông không dám dứt khoát. Nếu ông 

ta  trở  về,  ông  sẽ  dứt  khoát  lên  đường.  Sao  ông  không  hiểu  lòng  tôi  và  tấm 

lòng những người khác mà thành ra đạo lý ương ngạnh như thế? Quang cũng 

là người xuất gia, há cứ nhất định phải ngăn trở ông, trở ngại ông, học theo 

thói người tại gia lưu luyến nhà cửa, chẳng muốn cho người khác mau được 

giải  thoát  ư?  Nhưng  cơ  duyên  gặp  gỡ  của  mỗi  người  có  muôn  vàn  kiểu 

chẳng giống nhau. 

Luận theo phần ông, quả thật tại gia có ích rất lớn, còn xuất gia chỉ được 

lợi ích nhỏ nhoi. Tổ nghiệp của ông gần như sống qua ngày được, trên có mẹ 

hiền  để  thờ,  giữa  có  anh  em  để  nương  tựa,  trong  nhà  có  vợ  hiền,  dưới  gối 

không con cái. Nhưng anh cả của ông khá tin tưởng vào Phật pháp, chú Ba, 

chú  Tư  cũng  chẳng  chống  trái  đạo  pháp  lắm.  Ông  tại  gia  dốc  sức  tu  Tịnh 

nghiệp, cũng có thể hướng dẫn khiến cho  mẹ  hiền sanh  lòng tin  niệm Phật, 

ngõ  hầu  được  liễu  thoát  mà  cũng  có  thể  vì  anh  em  đang  ở  ngoài  lo  liệu 

chuyện  trong  gia  đình,  cũng  như  suất  lãnh  vợ,  em  dâu  v.v…  cùng  tu  Tịnh 

nghiệp, cùng thoát vòng khổ. Bên ngoài thì xóm giềng, thân thích, tùy duyên 

hướng dẫn, chỉ vẽ, thì nhà cửa bèn thành đạo tràng, hết thảy mẹ, anh em, vợ 

con,  cháu  chắt,  xóm  giềng,  thân  bằng  đều  thành  pháp  quyến.  Tùy  sức,  tùy 

phận, thân  làm  gương,  miệng  giáo  hóa khiến cho  mọi kẻ  lạc đường ở Vĩnh 

Gia cùng những kẻ chủng tánh tà kiến kia cùng được nạp vào trong lò luyện 

lớn  là  pháp  môn  Tịnh  Độ  chí  cực  viên  đốn  của  Phật  pháp,  cùng  trở  thành 

pháp  khí286,  cùng  tu  Tịnh  nghiệp,  tương  lai  cùng  lên  Liên  Bang,  cùng 

chứng  Bồ  Đề.  Há  chẳng  bằng  ông  xuất  gia  làm  Tăng,  bỏ  mẹ  đi  xa,  người 

trong  nhà  ôm  mối  hận  không  người  nương  cậy,  mẹ  đem  lòng  oán  con  hay 

sao?  Đã  thế,  những  kẻ  chẳng  hiểu  rõ  lý  cùng  cực  sẽ  đâm  ra  nói  Phật  pháp 

trái  nghịch  thế  đạo,  lầm  sanh  hủy  báng,  khiến  cho  những  kẻ  ấy  tạo  ác 

nghiệp, đọa ác đạo. Chưa thấy ích gì mà trước hết đã mắc lấy những tổn hại 

to lớn như thế, như vậy là tốt hơn hay sao? 

Huống chi mẹ ông đã không bằng lòng, há có nên chẳng tuân theo ý mẹ, 

vẫn cứ ôm ấp ý niệm ấy? Nếu như mẹ ông trọn chẳng bằng lòng cho ông tu 

hành, thì [chuyện bỏ nhà đi xuất gia] còn chấp nhận được! Chứ ông tu hành 

mẹ  rất  hoan  hỷ,  lẽ  đâu  lại  muốn  bỏ  mẹ  đi  tu?  Trong  Phật  pháp  có  đủ  mọi 

công  nghiệp,  Lục  Độ  vạn  hạnh  đều  vì  lợi  ích  chúng  sanh.  Ông  không  xuất 

gia sẽ có lợi ích lớn lao cho mẹ, chỉ nội một điều này đã nên chiều theo lòng 

mẹ,  sống  trong  cõi  trần  học  đạo,  khiến  cho  mẹ  hằng  ngày  trông  thấy  quen 

mắt, chẳng mong mẹ tin tưởng mà mẹ tự nhiên tin tưởng, còn công đức nào 

lớn lao hơn? Huống chi nào phải chỉ một mình mẹ [được lợi ích]? 

Hơn nữa, mẹ đã không chấp thuận, thì về mặt đạo nghĩa, chẳng nên nghĩ 

tới  chuyện  xuất  gia  nữa!  Vì  trong  giới  luật  nhà  Phật,  cha  mẹ  chẳng  bằng 

lòng  cho  con  xuất  gia,  mình  cứ  tự  tiện  xuất  gia  thì  [nhà  chùa] chẳng  được 

phép dung nạp, xuống tóc, và thọ giới v.v… Nếu không cả thầy lẫn trò đều 

mắc tội. Ông đã thờ Quang làm thầy, coi Quang là thiện tri thức, tuy Quang 

thật chẳng  phải  là thiện tri thức, nhưng chuyện trái  nghịch  Phật pháp quyết 

chẳng dám làm. Chỉ mong ông nghe theo lời Quang, thuận lòng  mẹ, tại gia 

tu hành mới nên! Cổ nhân có người vì tri kỷ, chẳng ngại đem thân đền đáp. 

Huống chi mẹ ông đã lưu giữ ông, Quang khuyên ông: Lẽ nào lại chống trái, 

cố  chấp  không  thay  đổi  ư?  Phải  biết:  Hiếu  thuận  cha  mẹ,  phụng  sự  sư 

trưởng,  từ  tâm  không  giết,  tu  Thập  Thiện  Nghiệp,  chính  là  chánh  nhân  để 

vãng sanh Tây Phương. Hãy nên học đòi Vương Hư Trung287, Châu An Sĩ, 

Bành Xích Mộc (Bành Thiệu Thăng) ba vị tiên sinh thì mới chẳng thẹn là đệ 

tử Phật! 



---o0o--- 

107. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ năm) 



Chuyện trong thiên hạ đều có nhân duyên, chuyện được thành hay chăng 

đều do nhân duyên gây ra. Tuy có người làm cho chuyện ấy thành hay bại, 

nhưng quyền lực thực tế là do cái nhân trước của chính ta, chứ không do cái 

duyên  hiện tại.  Hiểu điều này sẽ vui theo mạng trời, chẳng oán, chẳng  hận, 

thuận  theo  địa  vị  mà  hành,  không  trong  hoàn  cảnh  nào  chẳng  tự  tại  vậy! 

Riêng ông chẳng biết làm phận con, đúng lý ra phải nghe lời cha mẹ. Thêm 

nữa,  muốn  làm  học  trò của  người ta,  nên  nghe theo  lời thầy. Những  gì cha 

mẹ  mưu tính cho con cái rất có thể không thích đáng,  là  vì  yêu thương sâu 

nặng  nên  có  thể  bị  thiên  lệch,  còn  thầy  đã  có  thể  coi  là  bậc  tri  thức,  trọn 

chẳng đến nỗi tính toán những điều quá sai lầm. 

Sống trong cõi trần học đạo, tu chân ngay trong cõi tục, chính là chuyện 

đạt nhân danh sĩ lẫn ngu phu, ngu phụ đều có thể làm được. Gắng sức tu trì, 

do tại gia có đủ mọi hệ lụy, nên coi như những lời cảnh tỉnh288, lâu dài sanh 

cái tâm chán lìa, ngõ hầu sẽ dài lâu nuôi lớn cái tâm ưa thích, lấy bệnh làm 

thuốc, biến tắc thành thông, trên chẳng khiến mẹ phải thở than, dưới gia đình 

riêng  của  mình  chẳng  mất  nơi  nương  tựa,  lại  còn  khiến  cho  hết  thảy  mọi 

người  do  cùng  thấy  nghe  bèn  được  tăng  trưởng  Tịnh  nghiệp,  còn  vui  nào 

bằng? 

Chỉ  mong  ông  trên  là  nghe  theo  lời  mẹ,  cũng  như  thuận  theo  lòng 

Quang,  tùy  phận  tùy  duyên  tự  lợi,  lợi  tha.  Bồ  Tát bỏ  đầu,  mắt,  tủy,  não  để 

cứu chúng sanh đói khát. Tại gia tu hành đối với mẹ, đối với ông đều có lợi 

ích lớn lao, sao lại lầm sanh chống trái? Như ông cứ nhất quyết muốn y theo 

tâm  hạnh  của  mình,  làm  sao  Quang  có  thể  chấp  nhận  như  thế  được,  chỉ 

mong hãy đem cái danh tự thầy trò giả tạm thủ tiêu đi, ông cứ việc bái vị cao 

tăng nào đó làm thầy, Quang hoàn toàn không hỏi đến nữa. Ngày sau gặp gỡ 

như người đi trên cùng một đường gặp nhau, đừng giữ cái lễ thầy trò nữa! 

Nếu không như thế thì xin hãy nghe theo lời tôi nói, thay Quang khuyến 

hóa trai gái vùng Âu Giang289 cùng vào Liên Trì Hải Hội. So với việc ông 

cứ muốn làm Tăng, khiến cho mẹ chẳng vui lòng, anh em, vợ con đều buồn 

bã, người xứ Âu Giang lầm lạc khởi lên tâm nghiệp phỉ báng Phật pháp. Lẽ 

được  -  mất  khác  biệt  tựa  hồ  một  trời,  một  vực,  ông  hãy  thử  nghĩ  kỹ  xem: 

Quang vì ông hay là hại ông vậy? Quang đã nói hết lời, chẳng thể viết thêm 

một chữ thừa thãi nào nữa, mặc lòng ông tự tiện mà thôi! 



---o0o--- 

108. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ sáu) 



Một pháp nhân quả là bước đầu để nhập môn Phật giáo, cũng là phương 

sách trọng yếu để thành tâm, chánh ý, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ. 

Cuốn sách của họ Đinh290 dù có sai sót, nhưng về đại thể là tốt. Chớ vì họ 

Viên  thiếu  đức  mà  cho  là  chẳng  đáng  lưu  thông.  Họ  Viên291  đã  mất  rồi, 

người biết ông ta thiếu đức được mấy người? Nếu như chuyện nhân quả báo 

ứng đập vào mắt, thấm vào lòng, dẫu họ Viên hèn kém cũng nên giảm lòng 

tà, giữ  lòng  thành, khắc kỷ,  giữ  lễ,  mong  chính  mình tránh khỏi  tội  lệ,  vun 

trồng phước đời sau, chớ vì một lỗi mà giấu kín đi. 

Hơn nữa, họ Viên lúc ban đầu bài bác Phật, sau đọc nhiều, đọc sâu hơn, 

biết đích xác nhân quả không sai chạy mảy may, tuy chưa dứt khoát nghiên 

cứu sách  vở  nhà Phật,  nhưng  xem  đến  những sự tích cảm  ứng  đã được  ghi 

chép thì quả thật tâm đã vui mừng, khâm phục Phật pháp. Sở dĩ, ông ta chưa 

được  như ông  Bành Nhị  Lâm  là  vì  do  văn tự chướng  ngại sâu  xa,  lại thêm 

biếng nhác, trễ nãi, thành ra kết quả chỉ là gieo nhân cho tương lai, đáng tiếc 

thay! Tôi cho rằng do ông Viên, ông Kỷ292 học rộng mà còn chăm chú gom 

soạn nhân quả báo ứng như thế, người sau xem đến, há đâu chẳng cảm động 

sâu xa ư? Nếu không muốn lưu thông thì thôi, còn muốn lưu thông hãy nên 

lưu thông, đừng có nên nghĩ ngợi thái quá! 



---o0o--- 

109. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ bảy) 





Giảng Khởi Tín Luận rất tốt, chỉ e ít người lãnh hội được, nên kẻ căn cơ 

nông  cạn  sẽ  bị  mất  lợi  ích  nhiều.  Có  lẽ  nên  giảng  kèm  pháp  môn  Tịnh  Độ 

khiến cho họ trước hết biết được đạo trọng yếu để liễu sanh tử, lại còn biết 

được tâm pháp trọng yếu của Phật pháp thì cả Lý lẫn Cơ đều được khế hợp. 

Để  đối  chứng  cấp  thuốc  cho  người  hiện  thời  thì  nhân  quả  báo  ứng  là  bậc 

nhất,  còn  trong  các  pháp  nên  tu  thì  Tịnh  Độ  là  bậc  nhất.  Nếu  nghiên  cứu 

Khởi Tín Luận thì tuy cũng có nhân quả Tịnh Độ, nhưng tri kiến phàm phu 

không thể  lãnh  hội trọn  vẹn  nghĩa  lý,  lại còn chẳng thể  nương theo  luận ấy 

để khởi tu, chỉ hiểu được ý nghĩa mà thôi! Bất luận căn tánh nào, không thể 

không trước hết nghiên cứu nhân quả, Tịnh Độ; còn về giáo tướng thì cũng 

phải chọn người mà thí, bởi lẽ học trò mỗi người có chuyện phải học riêng, 

Phật  học  chỉ  là  chuyện  kèm  thêm.  Nếu  người  căn  cơ  thiên  tánh  cạn  cợt  lại 

chuyên chú  vào  giáo  tướng,  rất có  thể sẽ  quăng Tịnh Độ ra sau ót, đến  nỗi 

thành ra kết quả “có nhân mà không có quả”! Đấy là lập cách chẳng phù hợp 

căn cơ vậy. 

Nay trong những kẻ tôn sùng Tướng tông, thói tệ ấy cũng giống như thế. 

Chuyện  họ đề  xướng chẳng thật sự vì  liễu sanh tử mà chỉ  vì  thông suốt  Lý 

Tánh để thuyết giảng mà thôi! Nếu như họ biết được nỗi khó khăn của việc 

dùng Tự Lực để liễu sanh tử, quyết sẽ chẳng chịu dốc sức nơi chuyện ấy, bỏ 

qua  Tịnh  Độ  không  hỏi  đến!  Nếu  kẻ  nào  chê  bai  thì  kẻ  ấy  đều  thuộc  hạng 

ham  cao  chuộng  thù  thắng,  chẳng  biết  duyên  do  của  sự  cao,  sự  thù  thắng. 

Nếu thật sự biết thì dù có giết họ, họ cũng chẳng chịu gác bỏ Tịnh Độ không 

dốc  sức  tu!  Thật  là  học  đạo  khó  khăn  thay!  Chí  của  sư  Hoằng  Nhất  chỉ  có 

mình  ngài  Hoằng  Nhất  biết  rõ.  Nếu  chẳng  đại  tinh  tấn,  tâm  sanh  tử  không 

khẩn thiết sẽ thành hạng biếng nhác, bê trễ. 

Tăng  nhân  ngày  nay  thật  khó  khiến  cho  người  ta  tin  tưởng,  nhưng  đã 

truy  điệu  Tăng  nhân,  há  nên  phỉ  báng  Tăng  nhân.  Nếu  nêu  lên  những  điều 

thiện,  răn  dè  những  điều  bất  thiện  thì  không  mắc  lỗi  gì.  Nhưng  nếu  đã  dự 

vào hàng học trò người ta, thì chuyện chỉ trích cũng nên im lặng. Chuyện ấy 

chỉ có người đức cao trọng vọng mới có thể tiến hành, không phải là chuyện 

hàng chim non miệng vàng nên làm. 

Những  kinh  hư  rách  không  thể  tu  bổ  được  thì  đốt  đi  cũng  không  sao! 

Nếu  còn  xem  được,  còn  có  thể  tu  bổ  được  thì chẳng  nên  thiêu.  Nếu  chẳng 

biết lẽ biến thông, cứ một mực không dám thiêu, kinh ấy rốt cuộc chẳng thể 

xem, mà cũng không được cất giữ như kinh tốt, thành ra khinh nhờn, lại còn 

tạo  thành  cái  lỗi  khinh  nhờn  cho  người  đời  sau  vậy,  há  có  nên  chẳng  biết 

quyền  biến  ư?  Quang  thường  nói:   “Nhân  quả  là  phương  tiện  lớn  lao  để 

 thánh  nhân  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng 

 sanh”.  Lúc  này  nếu chẳng coi  nhân quả là nhiệm  vụ cấp bách để cứu  nước 

cứu dân thì dù ông trí xảo, đạo đức cao siêu đến đâu cũng chỉ uổng công, bởi 

lẽ chẳng giảng đạo lý cũng như không có vương pháp vậy! 



---o0o--- 

110. Trả lời thư cư sĩ Hồng Quán Lạc 

 

Thánh  hiền  xưa kia không ai chẳng dè dặt, kinh sợ tự tu trì;  vì thế, tâm 

họ chẳng bị phú quý, cùng - thông xoay chuyển. Nếu bần cùng thì riêng một 

thân mình thiện, còn hiển đạt sẽ kiêm làm điều lành cho thiên hạ. Người đời 

nay trong cách cư xử, nói năng hằng ngày, giữa cha con, anh em, vợ chồng 

với nhau còn chẳng thể mỗi mỗi đều đúng pháp. Có chút tri kiến liền lầm lạc 

mong thành bậc cao nhân lỗi lạc; nếu chưa có quyền lực bèn mặc tình cuồng 

vọng  biện  luận  mù quáng  lừa đời dối dân. Khi đã có địa  vị bèn phô bày ác 

niệm bạo ngược của chính mình rối nước hại dân. Cái gốc bệnh là do lúc ban 

đầu cha mẹ, thầy bạn kẻ ấy chưa từng đem cái đạo nhân quả báo ứng ra dạy 

dỗ cho kẻ đó. Nếu  hắn biết chút  ít  về  nhân quả báo ứng thì khởi tâm  động 

niệm ắt sẽ có chỗ kiêng sợ, chẳng dám phóng túng. Dẫu chẳng  mong thành 

thánh thành  hiền, cũng  vẫn dè dặt, kiêng sợ như rớt  xuống  vực sâu,  như đi 

trên băng mỏng, không thể không như vậy được. Do vậy, kẻ có thiên tư cao 

lại càng phải bắt  tay từ chỗ thiển cận, đừng thấy điều thiện  nhỏ bèn  không 

làm, đừng cho là điều ác nhỏ rồi cứ làm. Lúc nhỏ huân tập thành tánh, như 

cây  lúc  nhỏ  đã  mọc  ngay  thẳng,  đến  khi  lớn,  muốn  cho  nó  cong  vẹo  cũng 

không thể nào được! 



---o0o--- 

111. Trả lời thư cư sĩ Uông Cốc Nhân 

 

Chân  cảnh  có  hạn  lượng,  do  không  biết  hai  chữ  “chân  cảnh”  nên  tính 

toán  lầm  lạc. Thế  giới không đồng - dị, chỉ bậc đã  viên chứng  Tịch Quang 

mới thấy được như thế. Sanh tử và Niết Bàn cùng một nguồn, nhưng do mê - 

ngộ khác biệt nên mới có trói buộc và giải thoát sai khác. Chân và vọng vốn 

không  hai  thể,  nhưng  mê  chân  thành  vọng,  nên  chỉ  thấy  được  vọng,  chẳng 

thấy  được  chân.  Nếu  hỏi  vì  sao  thành  ra  như thế,  xin  hãy  tự tham  cứu  nơi 

chính  mình. Đến khi  nào thấy  ngay cả chính  mình cũng chẳng thể được thì 

sẽ tự biết. Như  người  uống  nước,  lạnh  - nóng tự hay. Nếu  hướng  về  người 

khác  hỏi  han  hòng  biết  rõ,  dù  người  khác  nói  rất  rành  rẽ,  cũng  giống  như 

nghe nói về bánh, chính mình làm sao biết được mùi vị, dứt cơn đói khát cho 

được? 

Toàn thể chân biến thành vọng, há hỏi bản thể của cái chân nếu có thì có 

ở chỗ nào? Nếu toàn thể vọng biến thành chân, há có thể hỏi tướng vọng vốn 

không, cái không ấy đi về đâu? Những kẻ hỏi như vậy chẳng gọi là người trí. 

Dẫu Phật ngữ như sấm, nhưng tâm đầy nghiệp chướng thì làm sao đây? Nếu 

thật sự thông đạt Nhất Thừa thì Tứ Đại đều  mất bổn tánh, sáu căn thảy đều 

dùng lẫn cho nhau. Lý Thể như thế nói có vẻ dễ, chứng được thật khó. Xưa 

kia may ra còn có người chứng đắc, chứ hiện thời toàn là những kẻ ham cao 

chuộng  xa, chẳng trọng  thật  tu, toàn  là  những  kẻ  hư vọng,  vờ  vịt bàn  xằng 

Bát Nhã. Xin hãy đọc kỹ Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm, cùng cầu vãng sanh 

với những vị Đẳng Giác Bồ Tát đã chứng ngang bằng với Phật, ấy chính là 

điều Quang tôi mong mỏi sâu xa. Nếu không, ai giữ chí nấy, chẳng cần phải 

thương lượng nữa! 



---o0o--- 

112. Trả lời thư cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ nhất) 





Người chưa thọ giới chẳng được xem Luật Tạng: 

1) Một là vì sợ kẻ chưa hiểu lý sâu, trông thấy hành vi của những người 

phạm giới cấm, chẳng biết là bậc Đại Quyền Bồ Tát thị hiện, vì mong Phật 

chế giới hòng lợi lạc cho đời sau, bèn hiện tướng chẳng như pháp để Phật có 

dịp  chế  lập  giới,  nêu  khuôn  phép.  Do  chẳng  hiểu  lý  này,  chỉ  căn  cứ  vào 

những  hành  vi  trước  mắt,  cho  là  khi  Như  Lai  tại  thế,  các  đệ  tử  Phật  phần 

nhiều chẳng như pháp. Từ đấy, khởi lên tà kiến miệt thị Tăng chúng, tội đó 

chẳng nhỏ. 

2) Hai  là những chuyện trong  Luật  Tạng chỉ  Tăng được biết, nếu để kẻ 

chưa phải là Tăng đọc được, rất có thể có kẻ ngoại đạo giả vờ dự vào hàng 

tỳ-kheo, làm chuyện sai pháp, vu báng Phật pháp thì hại chẳng nhỏ. 

Do  vậy,  nghiêm  cấm  như  thế  là  để  dự  phòng.  Còn  như  kẻ  hảo  tâm  hộ 

pháp,  giảo chánh,  lưu  thông,  há có  nên cứ tuân theo thường  lệ chăng? Nếu 

chấp chặt vào lời ấy thì Luật phải do Tăng chép, Tăng khắc, Tăng in, Tăng 

truyền mới khỏi trái nghịch cấm chế của Phật. Vạn sự trong thiên hạ đều có 

lý  nhất định,  làm điều  gì phải  thuận theo cái  lý  nhất định,  nhưng cách thực 

hiện thì phải tuân theo cái đạo thích nghi thời tiết, nhân duyên. Lý khế hợp 

với Quyền, pháp phù  hợp cùng đạo  mới  nên. Trong  Luật ắt có  những đoạn 

văn nói rõ [điều ấy], Quang mắt mờ chẳng thể xem trọn. Bộ Tỳ Ni Tập Yếu 

của  ngài  Ngẫu  Ích  cũng  nhắc  đến  nghĩa  lý  này,  ông  cũng  không  cần  phải 

kiểm lại. 

Nếu  đã  không  vướng  vào  những  lỗi  như:  không  phải  người  hiểu  lý  sâu 

xa,  chỉ  biết  căn  cứ  vào  chuyện  trước  mắt,  muốn  biết  chuyện  cơ  mật  trong 

Phật pháp, hoặc muốn giả vờ dự vào chúng tỳ-kheo v.v… thì cứ thanh thản 

yên tâm giảo chánh, lưu thông. Công đức ấy vô lượng vô biên, cần gì phải lo 

nghĩ quá? Nhưng phải im lặng, chẳng được đem những sự tướng chép trong 

Luật  tuyên  nói  cho  kẻ  vô  tri  vô  thức,  cũng  như  trích  đăng  bừa  bãi  trong 

những  văn tập tầm thường, khiến kẻ  vô tri lầm  lạc tạo khẩu  nghiệp.  Lý thế 

gian  hay  xuất  thế  gian  về  lý  đều  nhất  định,  nhưng  pháp  không  nhất  định. 

Lớn như chuyện giữ nước yên đời, nhỏ như một miếng ăn hớp uống không 

chuyện gì chẳng như vậy. Sao lại riêng chấp khăng khăng nơi Luật Tạng? 



---o0o--- 

113. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ hai) 

 



Trước kia tôi ở Dương Châu, biết thái phu nhân mắc bệnh, các hạ phải 

trở về đất Thân (Thượng Hải) để chăm sóc. Tôi cho rằng bà cụ đã ngoài bảy 

mươi,  Tịnh  nghiệp  đã  thuần,  rất  có  thể  là  vì  muốn  răn  nhắc  những  người 

đồng hàng nên dùng đại sự Tây quy để nhân đó họ được tỉnh ngộ đó chăng? 

Cho đến ngày mồng Bốn tháng Chín, Quang đến đất Thân, hôm sau gặp Vân 

Lôi, cho biết thái phu nhân thân thể đã mạnh khỏe, các hạ cũng đã quay lại 

Bắc Kinh mấy ngày rồi! Khôn ngăn mừng rỡ vô cùng! Ai ngờ thái phu nhân 

rốt cuộc chẳng muốn trụ lâu trong thế giới này, dùng chính thân mình thuyết 

pháp, chỉ muốn cho hết thảy thân bằng quyến thuộc đều biết tướng thế gian 

vô  thường,  hễ  sanh  ắt  có  tử,  dốc  sức  tu  Tịnh  nghiệp,  cầu  mau  được  thoát 

khỏi đời ác ngũ trược này, chứng triệt để thiên chân Phật tánh chúng ta vốn 

sẵn có mới thôi! Có thể nói thật là đại từ bi, hiện thân thuyết pháp vậy! 

Nhận  được  tin  từ  Vân  Lôi,  tâm  tôi  rất  bi  thương;  kế  đó  nghĩ  thái  phu 

nhân  quả  thật  muốn  cho  chúng  ta  khỏi  chịu  khổ  luân  hồi,  nên  mới  thị  hiện 

đến - đi. Điều đáng bi thương chỉ là ông mất nơi nương cậy, mất đi mẹ hiền 

mà  thôi.  Tuy  vậy,  thần  thức  cụ  đã  siêu  về  tịnh  vực,  nghiệp  trả  lại  trần  lao, 

sen chín phẩm nở hoa, Phật thọ ký ngay trong một đời. Do các hạ thiên nhãn 

chưa mở, chẳng thể thấy thấu suốt, xét về phần được thái phu nhân chở che, 

cố nhiên tơ hào chẳng cách, nhưng đã thành chuyện dĩ vãng rồi! Xin ông bớt 

buồn,  lấy chuyện  niệm Phật  ngõ  hầu phẩm sen của cụ được cao thêm,  mau 

chứng Vô Sanh làm trọng. Quyết chớ nên quá bi thương, đến nỗi hai bên đều 

vô  ích.  Quang  may  chẳng  bị  ghét  bỏ,  được  dự  vào  hàng  bè  bạn  của  ông, 

pháp lẫn tài đều nghèo, biết lấy chi làm lễ, chỉ đành vào lúc sáng tối lễ tụng, 

vì thái phu nhân hồi hướng Bồ Đề, để tận tình bạn bè phương ngoại293 mà 

thôi. 



---o0o--- 

114. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ ba) 





Hôm  qua  nhận  được  thư  cùng  thiệp  báo  tin  buồn,  đọc  xong,  khôn 

ngăn  buồn  than  khôn  xiết.  Phàm  chư  Phật,  Bồ  Tát,  Pháp  Thân  đại  sĩ  nghĩ 

thương  chúng  sanh,  thị  hiện  sanh  trong  thế  gian,  hòa  quang  đồng  sự294 

dùng  hạnh  giáo  hóa,  khiến  cho  dù  nam,  dù  nữ,  hoặc  quốc  vương,  đại  thần, 

phi hậu, đại gia, và những kẻ bần cùng hạ tiện trông thấy đều được cảm hóa, 

phát khởi, bất cứ đâu, bất cứ ai đều được nhập vào Nhất Thừa viên diệu, sâu 

xa mà chẳng tự biết. Như thế thì pháp đạo lưu thông, như Xuân về trên lãnh 

thổ của vua Vũ, mặt nhật rạng ngời trời Nghiêu, không chỗ nào, không một 

ai  chẳng  được  hưởng  quang  minh,  được  thấm  nhuần  nuôi  dưỡng.  Xét  việc 

làm  của  cả  một  đời  thái  phu  nhân  và  tình  hình  khi  lâm  chung,  trước  đây 

Quang  đã  từng  bảo  bà  cụ  là  bậc  thừa  nguyện  thị  hiện,  mang  thân  phận  nữ 

nhân mà thuyết pháp, luận như vậy là đích xác nhất. 

Quang uổng  mang thân nam, lạm chen vào Tăng chúng, bốn mươi năm 

qua  chẳng  được  mảy  may  lợi  ích  gì  nơi  pháp  môn  cả.  Đọc  thấy  thái  phu 

nhân sốt sắng  lưu thông Đại  Tạng, khắc  in  những sách khế  lý khế cơ, thẹn 

đến chết được! Sáng chiều lễ tụng hồi hướng chỉ để giãi bày tấm lòng thành 

của  tôi,  còn  mong  thái  phu  nhân  từ  mẫn,  dẫn  thánh  chúng  của  Phật  Di  Đà 

mau đến độ tôi, sao có thể nói là tôi làm pháp thí cho cụ bà được? Nhưng tôi 

chẳng ngại nhờ vào duyên sự này để tăng trưởng cái tâm tự lợi, lợi tha. Do 

vậy,  hàng  phàm  phu  sát  đất,  trong  lúc  lễ  tụng  còn  vì  chư  Phật  hồi  hướng, 

huống chi những vị thị hiện địa vị phàm phu thì về mặt Lý nào có ngại gì? 

Trong  thời  gian  làm  thất  và trong  hết thảy lúc,  hết thảy sự, đều  nên  lấy 

niệm  Phật  làm  chánh,  chứ  nào  phải  chỉ  trong  lúc  chưa  đưa  đám!  Do  hiện 

nay, đa số Tăng lười nhác, người không biết tụng kinh thì nhiều, mà Tăng lại 

đọc  nhanh  như  nước  chảy,  người  khác  dù  có  biết  tụng  kinh  nhưng  không 

thuộc  cũng  chẳng  thể  niệm  theo.  Dẫu  có  mười  mấy  người,  số  người  niệm 

theo chẳng được  mấy. Chỉ có niệm  Phật thì  ngoại trừ  những kẻ không phát 

tâm  ra,  chắc  chắn  không  có  cái  tệ  chẳng  niệm  theo.  Lại  dù  họ  chẳng  chịu 

niệm, nhưng một câu Phật hiệu đã lọt qua tai vào tâm thì tự được lợi chẳng 

cạn. Đấy chính là lý do Quang tuyệt chẳng đề xướng làm các đạo tràng khác. 

Người đang lúc lâm chung, chỉ đồng thanh niệm Phật hiệu là có ích. Nếu 

thức tâm [của người sắp mất] chưa rời khỏi [xác thân] thì tắm rửa, cất tiếng 

khóc  v.v…  đều  gây  trở  ngại  lớn.  Do  vậy,  người  tu  Tịnh  nghiệp  trong  lúc 

bình thời phải thuật rõ duyên do cùng thân quyến ngõ hầu họ chẳng đặt lòng 

yêu thương sai chỗ. Nếu  là  người có sức lớn  lao, là bậc cao sĩ lỗi  lạc, ắt sẽ 

chẳng  sợ  bị  những  thứ  ấy  gây  vướng  mắc.  Bởi  lẽ,  những  vị  ấy  phước  đức 

sâu  dầy,  ngay  trong  lúc  uế  nghiệp  đã  diệt,  tịnh  cảnh  hiện  tiền,  liền  ngay 

trong lúc ấy, những gì họ thấy họ nghe đã không còn thuộc vào thế gian này 

nữa! 

Thái  phu  nhân  vốn  đã  chẳng  phải  hạng  tầm  thường;  vì  thế  chẳng  nên 

theo lệ thường. Bà cụ ắt vãng sanh, phẩm vị ắt chẳng thuộc vào Trung, Hạ, 

nhưng Phật pháp rộng sâu, chỉ khi nào thành Phật rồi mới có thể buông tay, 

muốn  quyết  định  được  vãng  sanh,  quả  thật  chẳng  ngại  gì  khẩn  thiết  niệm 

Phật, thường  hành truy tiến295, tức là  như kinh Phật thường  nói:  “Tuy biết 

 tội  tánh  vốn  không,  nhưng  thường  hối  tội  trước,  chẳng  nói  mình  đã  được 

 thanh tịnh”.  Ngài Liên Trì cũng nói:  “Trong năm, thường nên truy tiến tiên 

 vong296 chẳng được bảo họ đã được giải thoát nên chẳng cử hành”. 

Phải  biết  niệm  Phật,  tụng  kinh  tuy  nói  là  để  cầu  siêu  cho  người  thân, 

nhưng  thật  ra  là  để  cho  quyến  thuộc  hiện  tiền  tự  biết,  khai  tâm  địa,  trồng 

thiện căn, và đem tất cả công đức cầu siêu cho người thân để hồi hướng cho 

hết thảy chúng sanh trong pháp giới, hòng mở rộng tâm lượng của mình lẫn 

người, của kẻ còn, người mất, nhằm tiêu diệt những chấp trước trở ngại còn 

- mất của mình lẫn người. Còn như không lấy lòng thành làm chánh, chỉ cốt 

xa hoa, bày vẽ, phô trương với người thì đúng là dùng đám tang cha mẹ để 

bày trò náo nhiệt, chẳng phải là điều kẻ làm con nên làm. Các hạ thông hiểu 

Phật  pháp  sâu  xa,  quyết  chẳng  đến  nỗi  như  thế,  chỉ  e  quyến  thuộc,  người 

quen  bị  ảnh  hưởng  bởi  những  thói  ưa  thích  xa  hoa  của  những  nhà  giàu  có 

gần đây, nên tôi chẳng ngại nhắc nhở các hạ, ngõ hầu ngăn chặn những tâm 

trái pháp, trái lý, xu thời vậy. 



---o0o--- 

115. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ tư) 

 



Hôm  trước,  Vân  Lôi  gởi  đến  cuốn  Kim  Cang  Liễu  Nghĩa  của  Vô  Y 

đạo nhân, đọc xong, biết Phật học của các hạ đến nay cũng sâu xa lắm, khôn 

ngăn  cảm  phục.  Mạnh  Do  gởi  đến  cuốn  Nhất  Hạnh  Cư  Tập,  tôi  thấy  chữ 

cũng nhỏ quá, không thể dùng để in lâu được297, đấy chính là điều nhà khắc 

kinh  ở  Bắc  Kinh  chưa  nghĩ  đến.  Bản  để  in  kinh  sách  nên  khắc  chữ thật  to, 

bản  in  hiện  thời  nhỏ  quá,  chẳng  thể  chiếu  theo  cách  ấy,  nhưng  cũng  nên 

phỏng theo cách thức ở Dương Châu, Nam Kinh. Mong ông hãy gởi thư đến 

người trông coi, nhắc đến nguyên do, sao cho cứ một bức gỗ khắc in được cả 

mấy ngàn cuốn, lợi ích rất lớn. 

Thêm  nữa,  Nhất  Hạnh  Cư Tập  cả  văn  lẫn  lý  đều  hay,  chỉ  có  phần  Bạt, 

nói  về  Thiền Tông  Bí Mật  Liễu Nghĩa  Kinh quả  là trong đề-hồ có  lẫn chất 

độc. Bản kinh ấy do đàn cầu cơ mà có, toàn nhặt nhạnh những câu trong Hoa 

Nghiêm,  Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm,  Viên  Giác  cũng  như  Lục  Tổ  Đàn  Kinh 

gộp thành, và gom góp những đoạn văn trong các Ngữ Lục Thiền, Tịnh. Bậc 

đại thông  gia xem đến cố  nhiên  là  hữu  ích, nhưng  người không đầy đủ con 

mắt [trí huệ] sẽ cho rằng kinh này từ đàn cầu cơ mà có, do chính miệng vàng 

nói  ra.  Từ  đó,  sẽ  bảo  những  kinh  có  được  từ  đàn  cầu  cơ  đều  là  kinh  Phật. 

Xưa kia có kẻ nhắm mắt tụng ra kinh, nhưng những kinh ấy đều chẳng được 

lưu thông, vì sợ rằng sẽ tạo thành đầu mối bịa đặt vậy! Nhân Hiếu hoàng hậu 

thời Minh mộng cảm được kinh298, nghĩa lý lợi ích đều chẳng thể nghĩ bàn, 

nhưng trong bộ Duyệt Tạng  Tri Tân,  Linh Phong  lão  nhân  xếp kinh ấy  vào 

loại  nghi  ngụy299. Đầu đời  Thanh kinh  này cũng được khắc  in,  nhập tạng; 

nhưng sau đời Cao Tông (Càn Long) bèn bỏ ra để phòng chuyện ngụy lạm. 

Nhị Lâm kiến địa thật cao, cớ sao chẳng nghĩ đến điều ấy! Ở chùa Pháp Vũ 

trước kia cũng có một bản, Quang đã đốt đi để ngăn mối họa, đối với bậc tri 

kỷ pháp môn chẳng ngại gì dài dòng một phen. 

Hiện thời, nước cùng quẫn, dân khốn khó đã đến mức cực điểm, cái nạn 

hút thuốc phiện đã dính đến tận xương, chưa thể trừ được, cũng là một mối 

lo  nghĩ  lớn cho  những ai  nặng  lòng  trách  nhiệm  với thế  đạo dân sinh. Mùa 

Hạ năm nay có người bạn từ Cáp Nhĩ Tân300 đến, cho biết nơi ông ta cấm 

thuốc phiện rất ngặt, cũng có hai ba người bạn muốn cai thuốc nhưng khổ vì 

không có phương thuốc hay. Trước kia, Quang nghe nói ông Trần Tích Châu 

có bài thuốc cai thuốc phiện linh nghiệm phi thường, trước nay chưa hề có. 

Đến khi ông ta lên núi thăm tôi, bèn bảo ông ta viết ra gởi đi, lại còn chép lại 

một  bản  giao  cho  phó  tự  của  chùa  mình  bảo  phân  phát  cho  người  khác,  vì 

ông  ấy  đã  từng  đến  làm  việc  trong  Thương  Vụ,  giao  du  ắt  phải  rộng,  chỉ 

mong bài thuốc ấy được phổ biến lưu truyền. Giữa tháng 11, từ Cáp Nhĩ Tân 

có thư gởi đến, nói bài thuốc do Quang gởi cho linh nghiệm phi thường, xin 

thay  mặt  cho  những  bạn  bè  đã  cai  được  thuốc  hết  sức  cảm  tạ.  Khôn  ngăn 

hoan hỷ! 

Nhân đó tôi hỏi thăm vị phó tự của chùa mình, ông cho biết vợ của ông 

Uông Thiềm Thanh (bạn của ông ta), do bị khí thống nên hút thuốc phiện, về 

sau muốn cai, liền mua thuốc viên bán ngoài chợ về uống, nhưng trọn chẳng 

dứt tận gốc được. Nếu chẳng uống thuốc thì cơn thèm thuốc phiện lẫn bệnh 

khí thống cùng nổi lên, được phương thuốc này uống một liều liền khỏi, hai 

chứng  ghiền  thuốc  và  khí  thống  đều  hết  sạch!  Con  ông  ta  mở  tiệm  thuốc 

Uông  Lý  Tế  Đường,  sanh  lòng  cảm  kích  lớn  lao,  in  bài  thuốc  ấy  tặng  cho 

người, và theo toa chế thành thuốc viên, thuốc nước hòng giúp người, bán ở 

các tiệm thuốc của mình. Quang liền yêu cầu in ra hai trăm tờ bài thuốc này, 

để hễ gởi thư cho những tri giao xa gần đều gởi kèm một toa. Người có sức 

sẽ in ra lưu truyền rộng rãi. 

Trộm  nghĩ  các  hạ  và  Vân  Lôi  đều  là  những  người  có  tâm  làm  lợi  cho 

người khác, hãy nên đem toa thuốc này đăng lâu dài trên báo để khắp cõi đời 

đều biết đến thì công đức vô lượng vậy. Tôi đã bàn với Vân Lôi sẽ bỏ ra một 

nửa tiền đăng báo. Khoản phí tổn ấy nên kiếm dăm ba người có lòng với thế 

đạo  chia  sẻ  thì  sự  việc  ắt  sẽ  tiến  hành  được,  đối  với  tòa  báo,  đối  với  chính 

mình đều không trở ngại gì. Nếu ai muốn cai thuốc liền có thể nhanh chóng 

thoát khỏi  nỗi khổ ấy,  đây cũng  là  một đầu  mối  để cứu  nước cứu dân  vậy! 

Đối  với  các  xứ  Quảng  Đông,  Vân  Nam,  Quang  đều  gởi  kèm  bài  thuốc  ấy 

theo  Văn  Sao,  bảo  họ  in  bài  thuốc  ấy  ra  phổ  biến  truyền  bá.  Lúc  gởi  cho 

người bạn ở Cáp Nhĩ Tân trước kia, cũng bảo ông ta kiếm dăm ba người có 

tài lực chịu lợi người bỏ tiền ra đăng báo suốt năm trên hai tờ báo ở nơi đó, 

ngõ  hầu  người  nơi  ấy  và  người  chung  quanh  đều  biết  đến.  Nay  đã  tự  đạt 

được sự hiệu nghiệm, ắt phải nên thường đăng báo. Người thật sự tu đạo, sao 

lại xen vào chuyện người khác? Nhưng toàn thân chưa thể buông xuống, cắt 

đứt  muôn  duyên  thì  chẳng  ngại  gì  vun  bồi  tâm  địa,  ngõ  hầu  cứu  vớt  phần 

nào  (Bài thuốc được in kèm ở cuối tập)  



---o0o--- 

116. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ năm) 

 

Cư  sĩ  Vương  Hoằng  Nguyện  tuy  sùng  tín  Mật  Tông,  khá  có  hiệu 

nghiệm301, nhưng lúc đầu do nhận lầm tin tức302 nên mới mắc lỗi chưa đắc 

đã  bảo  là  đắc;  về  sau,  do  đọc  nhiều  giáo  điển  mới  biết  mình  sai  lầm.  Lại 

thêm hiện thời tuy công phu đắc lực nhưng hư hỏa bốc lên, không cách nào 

trị được. Do hai điều này, Quang nhận định rằng một pháp Mật Tông chẳng 

thể độ khắp ba căn, chẳng bằng Tịnh Độ ngàn vạn phần ổn thỏa, thích đáng, 

có thể  nói  là ông ta  xưa đã có linh căn, kiến địa cao siêu,  mà còn  hiểu  lầm 

cũng như mắc bệnh chẳng biết đối trị thì biết: Người đời do chẳng bằng ông 

ta sẽ thành ra như thế nào rồi! 

Ông ta cho  là Mật  Tông  vượt trội  Hiển Giáo, dẫn đủ  mọi  ngôn  luận để 

biện bác, nhưng Phật không hai tâm, cũng không hai pháp, muốn đề cao Mật 

Tông  nhưng chỉ  luận  về  những chỗ cao siêu của Mật  Tông,  bởi  xét  về  mặt 

chứng  đắc  thì  chỗ  mầu  nhiệm  của  Mật  Tông  và  chỗ  mầu  nhiệm  của  Hiển 

Giáo  giống  như  nhau,  dù  có  muốn  suy  tôn  thì  thật  ra  vẫn  ngang  như  nhau. 

Lời  luận  của  ông  ta  là  ước  theo  giáo  pháp,  bỏ  sót  căn  cơ;  Quang  ước  theo 

chỗ lợi ích cho từng căn cơ mà luận giáo. Bởi khế lý nhưng chẳng khế cơ thì 

không thể cảm ứng đạo giao, nghĩa là thuyết pháp chẳng hợp với căn cơ thì 

chỉ thành lời nói xuông, đại ý là như vậy. Những gì Quang nói đa số là lập đi 

lập lại, lại thêm mục lực chẳng đủ, những thư từ nói chung không giữ lại bản 

nháp. 

Hai  câu  nói:   “Một  vị  bao  gồm  hết  thảy  vị,  từ  cạn  đến  sâu,  hành  tướng 

 vẫn phải luôn rõ ràng như thế. Viên dung chẳng trở ngại gì đến việc bố thí”  

rất thích đáng. Bởi lẽ viên dung chính là viên dung nơi việc hành bố thí. Nếu 

không hành bố thí sao nói là viên dung được? Hành bố thí chính là hành bố 

thí nơi  viên  dung,  nếu không  viên  dung thì sự bố thí ấy sẽ thành sanh diệt, 

bèn thuộc đế lý Tiểu Thừa, chẳng phải là cái đạo “bao gồm nhân, thấu triệt 

quả”! 



---o0o--- 

117. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ sáu) 



Nhận được thư và bản Quán Kinh Nghĩa Sớ của Gia Tường đại sư, duyệt 

kỹ một lần nữa, văn chương của bản chú sớ ấy quả thật khiến người đọc rối 

ren. Một câu nói đi nói lại nhiều lần, ý nghĩa hàm hồ, lại chỉ chú trọng giải 

thích  danh  nghĩa,  trước  đã  không  giảng  tường  tận  duyên  do,  sau  lại  chẳng 

kết  về  chỗ  quy  túc.  Quang  phỏng  đoán  bản  chú  sớ  chưa  chắc  đã  do  chính 

Gia Tường303 đại sư viết, có lẽ là do bọn người Nhật Bản cả tin mạo danh 

đại  sư  soạn  ra.  Nếu  không,  dẫu  bị  sao  chép  sai  ngoa,  cũng  chẳng  đến  nỗi 

toàn bộ không thành văn lý, tạp nhạp, lụn vụn, trọn chẳng hiển thị được đại 

nghĩa.  Như  đoạn  văn   “núi  Tu  Di  cao  vượt  khỏi  biển  cả,  tám  thứ  gió  thổi 

 chẳng động, dẫu khiến cho tốt đẹp lại thêm trang nghiêm, vẫn chẳng thể dời 

 động  một  chữ”   thật  đáng  nghi.  Thập  Nhất  Diện  Sớ304  cũng  thế!  Bọn  họ 

hâm  mộ  tên  tuổi  của  bậc  cao  nhân  nước  ta,  bèn  xằng  bậy  viết  sách  [mạo 

danh],  chẳng  biết  chính  mình  chẳng  phải  là  cao  nhân,  dù  có  mạo  danh  thì 

cũng chẳng mạo danh được!  

Thêm  nữa,  gần  đây  ở  Bắc  Kinh  in  sách  dùng  loại  giấy  Mao  Biên,  giấy 

này hiện giờ trông thấy khá tốt, nhưng để lâu bèn bị giòn vụn. Lúc Quang ở 

Bắc Kinh, thấy những cuốn sách đã hơn trăm năm, giấy đều đã giòn vụn, kẻ 

thô  tâm  giở  xem,  sẽ  bị  vỡ  nát.  Tâm  tôi  đã  trộm  ngờ,  nhưng  chẳng  biết 

nguyên do. Năm Quang Tự thứ 31 (1905), hỏi tiên sinh [Dương] Nhân Sơn, 

ông nói: “Do bị muội than hun”. Thuyết ấy tuy hữu lý nhưng cũng chưa thể 

dứt lòng ngờ, bởi sách được cất giữ nhiều, há đều cất ở những chỗ có muội 

than ư? Ở Hồng Loa305 không có than, sách cũng bị giòn, mới biết tiên sinh 

nói  ra  lời  ấy  cũng  chỉ  là  nghĩ  ra  lý  do,  chứ  chưa  phải  căn  cứ  vào  thực 

nghiệm. 

Cho đến năm ngoái, vào Tàng Kinh Viện, cùng một vị chuyên làm sách 

già đời  bàn  về tánh chất của  giấy;  nhân đó nhắc đến chuyện sách cũ ở  Bắc 

Kinh đều bị  giòn  gẫy, ông cho biết:  “Vì  in bằng loại giấy Mao  Biên!  Giấy 

 Mao Biên lúc mới cảm thấy rất dày cứng, kiên cố, do dùng chất liệu bằng cỏ 

 nhiều,  chất  liệu  tre  ít,  nên  để  lâu  ngày  bèn  bị  giòn.  Chất  giấy  Mao  Thái, 

 Trọng Thái không dày chắc như giấy Mao Biên, nhưng để lâu không bị biến 

 chất.  Người  ngoài  nghề  thường  cho  giấy  Mao  Biên  là  tốt,  những  người  in 

 sách chúng tôi cũng thích in sách bằng giấy Mao Biên, bởi nó cứng cáp dễ 

 in. Thật ra giấy Mao Thái, Trọng Thái để được lâu hơn”.  Quang nghe xong, 

tâm nghi dứt sạch. 



---o0o--- 

118. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ bảy) 





Quán  Kinh  Sớ  thích  văn  thích  nghĩa  hết  sức  thiếu  sót,  qua  loa;  việc 

phân  khoa  ba  bốn  lượt  nhắc  đi  nhắc  lại,  thật  là  dở  tệ  vô  cùng.  Nay  các  hạ 

cũng  biết  sách  ấy  là  ngụy  tạo,  có  lẽ  nên  bảo  người  phát  tâm  ngừng  việc  in 

khắc  để  Gia  Tường  đại  sư  khỏi  bị  vu  oan.  Phàm  lưu  thông  chú  sớ  của  cổ 

nhân cần phải lấy tiêu chuẩn chọn lựa là “chọn những bản mà nghĩa lý văn 

tự khải phát  lòng  người, phô bày  triệt để  ý  nghĩa kinh”. Còn  những sớ  văn 

như cuốn này khắc in có ích gì? Dù bảo Quang tu chỉnh cũng không khá hơn 

được! Nếu sửa chữa quá nhiều sẽ thành ra một trước tác khác, chẳng thể gọi 

là  tu  chỉnh  được.  Huống  chi  các  bộ  sớ  của  ngài  Thiên  Thai,  Thiện  Đạo  đã 

được lưu thông khắp pháp giới, sao chẳng tiếc tiền của đem làm chuyện vô 

ích  này? Đem  những bản  tốt đẹp  lưu thông thì sẽ  làm  rạng rỡ cổ  nhân, tạo 

ích  lợi cho  hậu  học. Nếu chẳng  xét chân - ngụy, đều cùng  lưu thông  hết sẽ 

khiến cổ  nhân bị  vu  hãm,  hàng  hậu  học  nhọc  lòng phiền trí, trọn chẳng  ích 

lợi gì! Mong hãy nói cùng ông đó. Năm trước, Quang thấy bản sớ giải kinh 

Thập Nhất Diện cũng là ngụy tạo, nhưng chưa bàn luận rõ ràng. Những loại 

sách như thế đừng lưu thông thì mới nên! 



---o0o--- 

119. Thư gởi cư sĩ Đinh Phước Bảo 





Gần đây, hàng sĩ đại phu đa số có kiến giải hẹp hòi, câu nệ, có người 

nếu  đem  chuyện  nhân  quả  báo  ứng  sanh  tử  luân  hồi  nói  với  họ,  sẽ  bảo: 

“Những  chuyện  do  dã  sử,  tiểu  thuyết  vụn  vặt  bịa  đặt  ra,  há  đáng  tin  tưởng 

được!” Hạng người ấy đã từng đọc kinh, duyệt sử, tuy thấy những sự tích ấy 

nhưng chẳng hiểu được duyên do, nên mới có cái nhìn hạn hẹp, câu nệ như 

vậy. Cư sĩ đem những chuyện nhân quả báo ứng sanh tử luân hồi trong lịch 

sử biên soạn lại, trên là Lân Kinh306, dưới là Minh Sử, những sự tích rành 

rành  có  thể  khảo  chứng  được.  Những  kẻ  câu  nệ  hẹp  hòi  kia  đọc  đến  ắt  sẽ 

câm họng chẳng dám bảo là chuyện bịa không có căn cứ được nữa! 

Còn như chuyện học Phật thì phải trọn vẹn đạo làm người mới hòng tiến 

vào được. Nếu đối  với  những chuyện  hiếu, đễ, trung, tín, lễ,  nghĩa,  liêm, sỉ 

không  thực  hiện  một điều  nào, dẫu có suốt ngày thờ Phật, Phật cũng chẳng 

thể nào gia hộ được! Ấy là vì Phật pháp bao trùm hết thảy pháp thế gian và 

xuất thế gian. Do vậy, với cha nói đến từ, với con nói hiếu, thảy đều cho ai 

nấy tận  hết đạo  làm  người,  rồi sau đấy  mới tu  pháp  xuất  thế. Ví  như  muốn 

xây  lầu  cao  vạn  trượng,  trước  hết  phải  đắp  vững  nền  móng,  khai  thông 

đường  nước thì  lầu cao  vạn trượng  mới  xây dần  lên được, lại còn  vĩnh cửu 

chẳng hư hoại. Nếu như nền móng không chắc, ắt đến nỗi chưa xây xong đã 

sụp.  Sách  Luận  Ngữ  nói:   “Tuyển  trung  thần  nơi  nhà  hiếu  tử”,   người  học 

Phật cũng phải như thế. Xưa kia, ông Bạch Cư Dị hỏi Ô Khoa thiền sư307: 

 “Thế nào  là  đại  ý  Phật  pháp?”   Sư  nói:   “Đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm 

 các điều thiện” . Muốn  học Phật pháp, trước hết phải khắc kỷ, cẩn thận, dè 

dặt, sự sự đều phải từ tâm địa chân thật mà làm. Người như thế đáng gọi là 

đệ tử thật sự của Phật. Nếu tâm gian ác mà muốn nhờ vào Phật pháp để khỏi 

tội nghiệp thì có khác gì trước hết uống thuốc độc rồi lại uống thuốc tốt lành 

để thân thể nhẹ nhàng, khỏe mạnh, há có sống thọ được ư? 

Bộ sách thực nghiệm quả đã phá được cái tệ ấy, lưu thông trong đời lợi 

ích  lớn  lao.  Lại  nữa,  ông  Bành  Hy  Tốc308  ở Tô Châu  từng  soạn  cuốn  Nhị 

Thập  Nhị  Sử  Cảm  Ứng  Lục  trích  tuyển  hơn  một  trăm  tám  mươi  điều  liên 

quan đến sự thật nhân quả trong lịch sử, không biết các hạ đã có cuốn sách 

ấy hay chưa? Nếu có, hãy nên in ra để mở rộng tầm mắt cho bọn câu nệ, hẹp 

hòi. Hơn nữa, hai mươi bốn bộ sử309 ghi chép rất nhiều chuyện lạ, cư sĩ đọc 

rộng không sót, hãy  nên đem  những chuyện phàm tình không  thể thấu  hiểu 

được, giống như những chuyện đã được nêu lên trong phần sau bộ Dục Hải 

Hồi Cuồng và những chuyện nhân quả luân hồi chép hết soạn thành một bộ 

sách để giúp cho việc trị quốc an dân, liễu sanh thoát tử thì công đức ấy lớn 

lắm.  Chẳng  biết  ông  có  chịu  thỏa  mãn  ý  nguyện  ngu  muội  của  tôi  hay 

không? 



---o0o--- 

120. Trả lời thư cư sĩ X… ở Ninh Ba 

 



Nhận được thư biết ông  mang cái tâm đối trị tập khí, tuy siêng năng, 

khẩn thiết, nhưng chưa đạt, chưa thấy được hiệu quả tập khí tiêu trừ. Vì sao 

như  vậy?  Ấy  là  vì  cái  tâm  sanh  tử  chưa  khẩn  thiết,  chỉ  biến  chuyện  siêu 

phàm  nhập  thánh,  tiêu  trừ  Hoặc  nghiệp,  thành  tựu  tịnh  niệm  thành  chuyện 

nói xuông ngoài miệng, nên không có hiệu quả thật sự. Nếu biết thân người 

khó được, Phật pháp khó  nghe, pháp  môn  Tịnh Độ  lại càng khó được nghe 

hơn,  nay  may  mắn được  làm thân đại  trượng phu,  lại  được  nghe pháp  môn 

Tịnh Độ khó được nghe nhất, có dám để quang âm hữu hạn bị tiêu hao sạch 

nơi thanh sắc, vật chất, lợi lộc, khiến cho vẫn sống thừa chết uổng y như cũ, 

vẫn bị trầm luân lục đạo, không mong có ngày thoát ra hay sao? 

Phải đem một chữ Chết (chữ Chết này hay lắm) dán cho rủ xuống trán. 

Phàm khi những cảnh tham luyến [đáng lẽ] chẳng nên có [mà lại] hiện tiền 

liền biết đấy chính là vạc sôi, lò than của chính mình, sẽ trọn chẳng đến nỗi 

như  con  thiêu  thân  gieo  mình  vào  lửa,  tự  đốt  thân  mình.  Phàm  với  những 

chuyện thuộc về bổn phận nên làm, liền biết đấy chính là bè từ để thoát khổ 

của ta vậy, quyết chẳng đến nỗi thấy việc nhân bèn nhường cho người khác, 

thấy điều nghĩa chẳng làm. Như vậy thì trần cảnh sẽ trở thành duyên để nhập 

đạo,  cần  gì  phải  tuyệt  sạch  muôn  duyên  mới  tu  hành  được?  Vì  đã  làm  chủ 

được  tâm,  chẳng  chuyển  theo  cảnh  thì  trần  lao  chính  là  giải  thoát.  Vì  thế, 

kinh Kim Cang nhiều lượt dạy con người tâm chẳng nên trụ vào tướng, phát 

tâm  độ  tận  hết  thảy  chúng  sanh,  nhưng  chẳng  thấy  ta  là  người  độ,  người 

khác  và chúng sanh  là kẻ được độ, cũng  như chẳng thấy tướng thọ  giả, Vô 

Dư Niết  Bàn  để  đắc  thì  mới  là  thật  sự  hành  Bồ  Tát  đạo.  Nếu  thấy  có  ta  là 

người độ, chúng sanh  là kẻ được độ, và pháp Vô Dư Niết  Bàn dùng để độ, 

thì  tuy  là  độ  sanh  nhưng  thật  ra  chẳng  thể  khế  hợp  đạo  Nhất  Thừa  Thật 

Tướng.  Vì  chẳng  hiểu  rõ  bản  thể  của  chúng  sanh  chính  là  Phật,  Phật  tánh 

bình  đẳng,  lầm  lạc  khởi  lên  phàm  tình  toan  hiểu  trí  thánh,  đến  nỗi  chẳng 

được lợi ích, trở thành công đức hữu vi; huống chi khằn chặt vào thanh sắc, 

của cải, lợi lộc? 

Nhưng người sống trong thế gian chẳng thể không làm gì, phải tận tình, 

tận phận, quyết chẳng mong ngóng ra ngoài bổn phận, trách nhiệm. Sĩ, nông, 

công, thương ai nấy chăm chú nghề mình để làm cái gốc nuôi thân, nuôi gia 

đình, tùy phận, tùy sức chấp trì Phật hiệu,  quyết chí cầu sanh. Phàm  những 

việc lành sức mình có thể làm được bèn bỏ ra tiền của, hoặc giúp lời nói, ra 

sức  tán  trợ.  Nếu  không  làm  được  như  thế  bèn  phát  tâm  tùy  hỷ  thì  cũng  là 

công  đức.  Dùng  những  điều  này  để  vun  trồng  phước  điền,  tạo  thành  Trợ 

Hạnh  vãng  sanh.  Như thuận  nước  giương  buồm,  lại  thêm  lèo  lái,  đến  được 

bến bờ chẳng càng nhanh hơn ư? 

Ngày  Ba Mươi tháng Chạp, chính  là  ngày cuối cùng của  một  năm,  nếu 

trước đó chưa từng dàn xếp cho khéo thì chủ nợ oan gia lũ lượt kéo đến bức 

ngặt, há dung cho ông sao? Lúc mạng sắp hết chính là ngày Ba Mươi tháng 

Chạp của  một đời  người  vậy. Nếu tư lương  Tín - Nguyện - Hạnh chưa đầy 

đủ, ác tập khí tham - sân - si vẫn còn thì oán gia chủ nợ trong vô lượng kiếp 

đều  kéo  đến  bắt  tính  sổ,  há  chịu  dễ  dãi  với  ông  ư?  Đừng  nói  chi  kẻ  không 

biết  đến  pháp  môn  Tịnh  Độ  không  biết  làm  sao,  phải  tùy  nghiệp  thọ  sanh; 

dẫu cho kẻ biết đi nữa, nhưng không thật sự chuyên chú tu tập cũng sẽ giống 

như thế, bị ác nghiệp lôi vào trong tam đồ lục đạo, vĩnh viễn luân hồi. Muốn 

cầu  đường  trọng  yếu  để  thoát  khổ  chỉ  có  niệm  niệm  sợ  chết  và  sợ  chết  đi 

phải đọa lạc trong tam đồ ác đạo, thì niệm Phật sẽ tự thuần, Tịnh nghiệp sẽ 

tự  thành,  hết  thảy  trần  cảnh  sẽ  chẳng  thể  đoạt  được  chánh  niệm  nữa!  Tâm 

Kinh nói:  “Soi thấy Ngũ Uẩn đều không, độ hết thảy khổ ách” . Trong là căn 

thân, ngoài là khí thế gian, thế giới, bao gồm trọn trong Ngũ Uẩn, thấy được 

chúng đều là Không thì từ ngay nơi Ngũ Uẩn sẽ lìa được Ngũ Uẩn; pháp gì, 

chuyện gì cũng đều là pháp môn đại giải thoát, là cảnh giới đại Niết Bàn! 

 

---o0o--- 

121. Thư gởi bạn 





Phàm  là  thiện  tri  thức,  nhất  cử  nhất  động  đều  có  liên  quan  đến  huệ 

mạng của Như Lai và thiện căn của chúng sanh, chứ không phải chỉ lên tòa 

thuyết  pháp  mới  là  hoằng  pháp  lợi  sanh  mà  thôi!  Tôi  đọc  bộ  Tục  Truyền 

Đăng  Lục310,  thấy  ngài  Đầu  Tử  Ngung  thiền  sư  có  đại  trí  huệ,  có  đại  bản 

lãnh, lên tòa đoái nhìn chung quanh khiến cho Phú Trịnh Công ngay khi đó 

biết chỗ chỉ quy, từ ấy tận lực tham cứu, thành tựu nhanh chóng. Nhưng do 

thiền  sư có  đến  hơn  mười  người  gánh  theo  hành  lý  khiến  cho  quan  Tư  Mã 

Ôn Công311 muốn đến gặp thiền sư nhưng nửa đường dừng lại, rốt cuộc cả 

đời  làm  kẻ  đứng  ngoài  cửa  đối  với  đại  pháp  của  Như  Lai  và  bổn  tánh  của 

chính  mình.  Nếu  như  Ngung  thiền  sư  một  trượng,  một  bát,  chưa  chắc  Ôn 

Công đã kém Trịnh Công, nhưng Ôn Công lo thổi lông tìm vết, tự đánh mất 

lợi  ích  lớn  lao.  Ngung  thiền  sư  dùng  đồ  vật  quá  nhiều,  tổn  phước  điền  của 

đại chúng, có trách nhiệm với pháp đạo, xin hãy coi gương ấy! 



---o0o--- 

122. Trả lời thư cư sĩ Nhạc Tiên Kiệu 





Nếu  muốn  tự  được  lợi  ích  thật  sự  trong  đời  này,  hãy  nên  nương  vào 

pháp  môn  Tịnh  Độ,  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  sẽ  quyết 

định  liễu  sanh  thoát  tử.  Nếu  chẳng  nương  vào  pháp  môn  Niệm  Phật,  đừng 

nói chi kẻ chưa đắc chân truyền của Phật giáo chẳng thể liễu, ngay cả người 

đắc rồi cũng chẳng thể liễu. Vì sao vậy? Vì được chân truyền chỉ là bậc đại 

triệt đại ngộ, chưa phải là thật chứng. Có chứng mới liễu được, còn ngộ thì 

chưa thể  liễu. Tu các pháp  môn khác đều  phải đoạn Hoặc chứng Chân  mới 

có thể  liễu sanh tử. Pháp  môn  Tịnh Độ chỉ cần đầy đủ  lòng  tin chân thành, 

nguyện thiết tha trì danh hiệu Phật, đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

lành,  hành  cả  Chánh  Hạnh  lẫn  Trợ  Hạnh  thì  chẳng  những  quyết  định  vãng 

sanh mà phẩm vị còn ưu thắng. Không riêng gì kẻ tinh ròng, thuần thành, sốt 

sắng quyết định được vãng sanh, ngay cả phường Ngũ Nghịch Thập Ác lúc 

lâm chung nếu có thể sanh lòng hổ thẹn lớn lao, sanh lòng lo sợ lớn lao, chí 

tâm  niệm  Phật  mấy  tiếng,  ngay  khi  đó  bèn  mạng  chung,  cũng  quyết  định 

được  vãng  sanh.  Do  lòng  từ  của  Phật  rộng  lớn,  chuyên  chăm  chú  độ  sanh, 

nhất  niệm  hồi  quang  liền  được  Phật  nhiếp  thọ.  Đấy  gọi  là   “cậy  vào  từ  lực 

 của  Phật,  đới  nghiệp  vãng  sanh”.  Chúng  sanh  đời  Mạt  chẳng  y  vào  Tịnh 

Độ,  tu  các  pháp  môn  khác,  chỉ  được  phước  báo  trời  người  và  thành  nhân 

duyên đắc độ trong tương lai mà thôi. Do không có sức đoạn Hoặc, nên cội 

rễ sanh tử vẫn còn, sao không nẩy mầm sanh tử cho được? 



---o0o--- 

123. Thư gởi Tịch Sơn Hòa Thượng ở chùa Vạn Thọ, Dương Châu 





Ngưỡng mộ cao phong đã lâu, chưa được một phen gặp gỡ. May nhờ 

pháp duyên Khai Mông của Thông công312, được nghe tiếng đằng hắng313. 

Ngài chẳng khinh  mạt  học,  hạ cố hỏi  đến kẻ tiều phu, cắt cỏ;  nỗi  lòng cảm 

khái,  thẹn  thùng,  bút  mực  khôn  bày  tỏ  hết.  Hôm  qua,  thầy  Ngộ  Khai  nhận 

được thư Ngài314 bèn đưa cho xem, biết cư sĩ Lê Đoan Phủ chấp thuận sửa 

chữa [tác phẩm này], đã định kỳ hạn hoàn thành. Vãn bối mừng vui lộ rõ ra 

ngoài, khôn ngăn chân tay múa may. Lúc ngài ở núi này, vãn bối cũng từng 

nhắc đến ông Lê, chỉ lo ông ta đã nhận lời mời sửa chữa bộ Địa Luận, chỉ e 

không rảnh rỗi để làm. 

Nay ông ta đã chấp thuận lời Ngài  mời mọc, cho thấy bậc đại sĩ trí huệ 

khác nào vầng mặt trời giữa trưa, chiếu khắp đại địa, bọn chúng tôi cầm lửa 

đom đóm dõi theo từng nét chữ dễ hòng sánh được nổi sao! Bộ Khai Mông 

của Thông công quả thật đã tuyển chọn được tinh hoa của các nhà, những lý 

tánh  được  sách  ấy  phát  huy  có  thể  nói  là  thâm  thiết  rõ  ràng,  nhưng  vì  bản 

tánh thật thà, chẳng quan tâm đến chi tiết, cho nên sử dụng từ ngữ, lập luận 

không chỗ nào chẳng vướng cái tệ sơ sót. Nếu lược bỏ những chỗ tạp nhạp 

để chọn  lấy cái tinh túy ắt phải đợi  người  được ý quên  lời; còn kẻ ưa tranh 

ảnh,  sợ  rồng  thật,  chỉ  có  thể  dõi  theo  mấy  hàng  mực315.  Nếu  chẳng  sửa 

chữa thật nhiều, quyết khó thể lợi ích trọn ba căn. Trộm nghĩ kinh Xuân Thu 

là sử nước Lỗ, qua tay Trọng Ni316 gọt dũa mới thành bộ đại kinh thiên cổ 

quý giá. Hám Sơn Toàn Tập do giao cho Khiêm Ích hiệu đính, sửa chữa mới 

thành tác phẩm nhiệm mầu được nhập tạng, lưu thông. Xưa đã như thế, nay 

cũng nên như vậy. 

Chỉ mong hiển lộ triệt để diện mục của Lô Sơn, bất tất cứ phải theo quy 

củ  giữ đúng  nguyên  bản. Ví  như rỡ toang  lầu Ngũ  Phượng để  xây  lại, tách 

rời  bài  tựa  của  họ  Tả  để  soạn  thành  tập  riêng,  tài  liệu  tuy  vẫn  y  như  cũ, 

nhưng  kết  cấu  phải  thuận  theo  việc  đáng  nên  làm,  chẳng  ngại  lấy  cột  làm 

kèo, mặc tình cắt dài nối ngắn. Văn rườm rà thì bỏ bớt, nghĩa thiếu sót bèn 

thêm vào, đáng để ở phần trước thì dời lên trước, đáng đem ra sau bèn để ra 

sau,  ngõ  hầu  lý  Đại  Phật  Đảnh317,  tánh  thường  viên  thông,  dù  văn  hay  lý 

đều được phơi bày triệt để, giãi bày trọn vẹn. Dù là thượng, trung hay hạ căn 

không ai  vừa đọc đến không  liền  hiểu rõ,  ai  nấy được  lợi  ích  lớn  lao, [như 

vậy] mới có thể làm cho bản hoài của ông Thông, ông Lê và ngài được phô 

diễn thông suốt rốt ráo. 

Nếu  chỉ  hạn  định  trong  vòng  hai  tháng  sẽ  xong,  e  rằng  chỉ  thành  sửa 

chữa  sơ  sài.  Kỳ  hạn  quá  ngắn,  tài  khéo  của  ông  Lê  chưa  thành  hình,  sửa 

chữa hiệu đính không tinh tường, cái tâm tha thiết của ông Lê bị khuất lấp. 

Khắc in, lưu truyền,  muốn được cùng tồn tại mãi trong cõi đời với bản chú 

giải  khác  của  kinh  Lăng  Nghiêm  e  khó  đạt  được!  Xin  hãy  bỏ  đi  ý  niệm 

[mong cho] chóng xong, tăng thêm thời hạn vài tháng nữa để xem đi xét lại 

nhiều lần, tra xét kỹ càng, sửa chữa tinh xác, tự nhiên trên khế hợp với diệu 

tâm của chư Phật, dưới thỏa mãn hoằng nguyện của các vị, được lưu thông 

đến tận đời vị lai, khắp mọi loài chúng sanh được độ mới thôi. 

Phần tựa đề bộ sớ hai vị cùng viết, trước hết đề Ức Liên Sa Môn Thông 

Trí  Tầm  Nguyên  soạn,  rồi  đề  Đoan  Phủ  cư sĩ  Lê  Dưỡng  Chánh  hiệu  đính. 

Tuy  ông  Lê  tâm  dạo  chơi  cõi  Hoa  Tạng,  mang  chí  hướng  lợi  người,  ngộ 

nhân ngã đều không, hiểu rõ ta - người bất nhị, nhưng trong phần cảm ân ca 

tụng  đức,  cố  nhiên  chúng  ta  nên  trình  bày  như thế.  Sửa  chữa,  hiệu  đính  đã 

xong, liền trao cho thợ in không cần phải gởi đến nữa. Ông Lê là Thái Sơn, 

Bắc Đẩu trong làng Nho, là bến bờ trong biển pháp, Tông thuyết cùng thông, 

hạnh giải tương ứng. Nếu không phải là Quán Âm, Phổ Hiền ứng hóa, chắc 

chắn là Phương Sơn, Vô Vi318 tái lai. Tất cả trước thuật đều khế lý khế cơ, 

nếu  treo  tác  phẩm  ấy  trên  cửa  Ngọ  Môn319,  ai  đổi  được  một  chữ  thưởng 

một ngàn vàng, sẽ thấy hết năm rốt tháng không ai dám sửa một nét bút, há 

nào còn ngờ chi, cần gì phải có người ngoài chứng minh nữa? 

Đợi đến khi toàn bộ khắc in xong, mong hãy rủ lòng pháp thí rộng khắp. 

Vãn  bối  tuy  mắt  lòa,  chẳng  thể  đích  thân  thấy  được  ánh  mặt  trời,  nhưng 

trong đêm dài tăm tối cũng thường mong được chiếu thấu. Cầm bút dò dẫm, 

chẳng thể [phô diễn] theo ý tưởng được. 



---o0o--- 

124. Trả lời thư cư sĩ Lê Đoan Phủ ở Giang Tây 





Phương  Đông  hết  rét,  mong  xiển  dương  tông  chỉ  Hiển  Mật  dung 

thông;  mặt  trời  giáo  hóa tỏa rạng,  nguyện  được  hưởng ánh sáng  Phật Đảnh 

viên  mãn.  Ngửa  trông  Đoan  Phủ  Lê  Công  đại  cư  sĩ,  kiếp  xưa  đã  gieo  cội 

đức, thừa nguyện tái lai, rộng xem cùng tột các sách, thâm nhập Kinh Tạng. 

Thương giáo pháp đời Tượng Pháp suy đồi, làm sáng tỏ cương yếu của pháp 

tánh, xuất ngôn thành chương, khế cơ, khế lý, lập nguyện cứu đời, giải hạnh 

đều cao, tiếng sấm phá mộng tỉnh mê vang rền kinh động cái tâm, giúp Giáo 

hoằng  Tông,  ban  bố  cơ  duyên  tỉnh  ngộ,  thành  tựu  điều  tốt  đẹp  cho  người 

chẳng  nài  nhọc  khổ.  Khéo  léo  dẫn  dắt  kẻ  mạt  học,  hòa  quang  lợi  vật.  Nếu 

chẳng  phải  là  Phổ  Môn  ứng  hiện,  ắt  phải  là  hậu  thân  của  Duy  Ma320,  có 

phải là như vậy hay chăng? 

Quang tuổi nhỏ thiếu học vấn, lớn lên chẳng biết gì. Cửa Tông Môn cao 

ngất không thể dấn bước, đành nương Tịnh Độ để ẩn náu. Thiên tư kém hèn; 

vì  thế, không thể tham  học  với  nhiều bậc tri thức, nẻo khách  lênh đênh, do 

vậy  đành  cam  ăn  bám  Phổ  Đà  hai  mươi  năm.  Giữa  Đông  năm  Nhâm  Tý 

(1912), được xem Phật Học Tùng Báo, mới biết bậc hoằng pháp đại sĩ phần 

nhiều hiện thân trong làng Nho, hoan hỷ cảm thán, không lời lẽ nào sánh ví 

nổi! Đối những trước thuật của các hạ càng thêm khâm phục, chỉ hận mình 

độn căn, cốt cách ruỗng nát, chẳng thể thường theo hầu nơi trượng thất, hòng 

lạm dự phần được gọt dũa. 

Cuối  Thu,  Tịch  công321  ở  chùa  Vạn  Thọ  do  nhân  duyên  san  định  bộ 

Khai  Mông,  hạ  cố  đến  chỗ  Quang,  nhân  khuyên  nên  sửa  chữa,  tu  đính,  tôi 

nhắc nhở đến ngài. Lại lo ngài không rảnh rỗi để làm, may sao Tam Bảo gia 

bị, đã hiện sẵn điềm mộng, đã được hứa khả, may  mắn nào hơn? Tịch công 

bèn gởi thư nêu duyên do, hạn định hai tháng sẽ hoàn thành. Quang sợ rằng 

ngài  chưa  đọc  kỹ  nguyên  cảo,  ngài  Tịch  Sơn  chưa  trình  bày  rõ  cách  thức 

biên tập, chỉ sợ ngài thuận theo ý Sư sửa chữa đại lược. Do vậy, tôi trình bày 

những  điều  khó  khăn  gởi  đến  Tịch  công;  chẳng  ngờ  [thư  ấy]  được  chuyển 

đến  Ngài  soi  xét,  cảm  kích,  thẹn  thùng  vô  cùng.  Đến  bữa  khác,  nhận  được 

thư  ngài  dạy  dỗ,  chứng  tỏ  Ngài  tiếp  độ  mọi  loài  đọc  kinh,  đúng  như  cái 

chuông lớn treo trên giá hễ gõ bèn kêu, gương báu đặt trên đài, không hình 

sắc nào chẳng hiện! Cảm kích lắm! 

Trộm nghĩ bản thảo Khai Mông tuy do Thông Công (tức ngài Thông Trí 

Tầm  Nguyên)  soạn,  nhưng  phát  huy,  nhuận  sắc  hoàn  toàn  nhờ  vào  các  hạ. 

Nếu tinh thần không đủ thì chỉ thành ra  làm  đãi bôi cho  xong. Nếu sắc  lực 

mạnh mẽ, chẳng ngại gì ngoài Hiển Giáo ra, ở những chỗ khác, với mỗi chỗ 

bèn nêu thêm cương yếu của Mật giáo ngõ hầu người đọc đến biết Hiển Mật 

viên thông, pháp môn vô nhị. Về Sự tu nên thâm nhập một môn, về Lý Tánh 

cố nhiên  hai pháp ấy  nhiếp  trọn  lẫn  nhau. Xin  đừng  tiếc bút  lực  như rường 

cột,  khiến  cho  Phật  Đảnh  phóng  quang  minh  viên  mãn,  phổ  chiếu  hết  thảy 

hữu tình tận cùng đời vị lai. Hơn nữa, những nhà giảng giải đời Mạt thường 

thích  luận  Thiền,  khiến  cho  thính  chúng  đa  phần  bị  những  câu  thoại  đầu 

xoay  chuyển.  Trộm  nghĩ,  những  câu  cơ  phong  chuyển  ngữ  của  Thiền  gia 

trọn chẳng có ý nghĩa gì, chỉ nhắm vào căn cơ của người đến tham phỏng mà 

chỉ  về  lẽ  hướng  thượng,  chỉ  nên  tham  cứu,  chớ  nên  giảng  nói!  Giảng  kinh 

như thế thì chỉ bậc đại sĩ tư chất thù  thắng  mới được lợi  ích; còn  những kẻ 

trung  hạ  căn  khác  thảy  đều  mắc  bệnh.  Đối  với  Tông  thì  cơ  phong  chuyển 

ngữ chẳng biết tận lực tham cứu, tự lầm lạc suy đoán ý nghĩa. Đối với Giáo 

thì  do  những  lý  thật,  sự  thật  chẳng  phải  là  cảnh  của  mình,  bèn  cho  những 

điều đó chỉ nhằm ngụ ý biểu thị pháp. Dùng Tông phá Giáo, dùng Giáo phá 

Tông,  gần  đây thói tệ ấy không  gì tệ bằng. Mong  ngài  hãy  hiện tướng  lưỡi 

rộng dài, cứu vớt những kẻ chết đuối ấy. 



Thêm nữa, thầy Ngộ Khai túc căn sâu chắc, tâm hiếu thắng mạnh mẽ, 

thoạt  đầu  chuyên  chú  Thiền  Tông,  miệt  thị  Tịnh  Độ.  Về  sau,  dự  vào  pháp 

hội của ngài Thông Trí, từ đó mới dần dần sanh tín tâm, tuy ấp ủ tánh cuồng 

vọng, chí  nguyện cao chẳng  thể đè  lấn được, nhưng sắc  lực  yếu đuối, hành 

trì thật khó tương ứng, mùa Đông năm ngoái từng bộc lộ bản ý, Quang bèn 

cực lực quở trách. Hiềm vì tâm chấp quá nặng, chẳng vãn hồi được! Không 

nhớ [tôi đã kể cho các  hạ  nghe chưa]  nên  cũng thưa cùng các  hạ: Ngày 21 

vào tháng mùa Đông, thầy ấy ôm bệnh về núi, kể cho sư huynh nghe chuyện 

ngoài núi chưa xong, liền chẳng nói được nữa, đến giờ Mùi hôm sau bèn qua 

đời,  nào  có  tướng  cảm  ứng  tốt  lành  nào  để  nói  đâu?  Dương  Thứ Công322 

nói:   “Ái  chẳng  nặng  chẳng  sanh  Sa  Bà;  niệm  bất  nhất,  chẳng  sanh  Cực 

 Lạc” . Thầy Ngộ Khai chẳng phải là không tin có Tây Phương, nhưng do ái 

căn cố kết, ý niệm bất nhất, những điều bình sinh mong mỏi đều thành bánh 

vẽ. [Thầy ấy] mong thấy được đạo, mong lâm chung hiện đủ mọi tướng lành 

đều hé lộ ái căn,  “thoạt đầu chẳng gặp tác gia323, đến già trọn thành đống 

 xương”  là nói về thầy Ngộ Khai vậy. Buồn thay! 

Lại nữa, tháng Chạp  năm Nhâm  Tý, do đọc Phật  Học Tùng  Báo, [thấy] 

báo in bằng giấy Tây, chẳng để được lâu như giấy Tàu, khiến cho những bài 

văn, bài luận kỳ vĩ của quý vị vì dùng loại giấy ấy đều bị mất hết, chẳng thể 

tạo  ích  lợi rộng  rãi, dài  lâu! Do  vậy, tôi chẳng  nề  hà  mắc tội, trình bày đại 

lược những điều  hèn tệ  mình đang ấp  ủ, tuy có  vài điều, nhưng điều  này  là 

chánh!  Vào  mồng  Một  tháng  Giêng  năm  Quý  Sửu  (1913),  đã  gởi  đến  ban 

biên tập, có lẽ ông Nhất Thừa Bộc324 chê là lẩm cẩm trọn chẳng để mắt tới, 

Cao cư sĩ (Cao Hạc Niên) đến đây bèn sao lục lại, chuyển đạt tới các vị ngõ 

hầu các vị biết rõ cái  hại của  loại  giấy Tây, chẳng biết đã  lọt  vào  mắt  xanh 

hay chưa? 

Nay tuy Tùng Báo đã đình bản, nhưng vẫn phải ngửa lên thưa trình: Cái 

hại của loại giấy Tây còn hơn cả nước lũ, mãnh thú, nghèo nước, khốn dân, 

đoạn  diệt  Nho  Thích  thánh  giáo,  cái  họa  ấy  không  có  cùng  cực!  Mong  có 

bậc đại lực dứt trừ thói quen ấy thì phước cho đồng bào, pháp đạo được vĩnh 

truyền vậy! Ông Sở Thanh Địch có chí lưu thông, có chánh thư cục, gần đây 

in mấy đầu sách đều dùng giấy Tây. Nếu chẳng thống thiết trình bày lợi hại, 

tương lai các nơi in khắc Đại Tạng chắc chắn khó lòng không dùng loại giấy 

ấy;  do  vậy,  lưu  thông  lại  thành  ra  diệt  vong  nhanh  chóng!  Đấy  là  điều  Bất 

Huệ tôi đau lòng buốt óc, vô phương khẩn cầu. Nay may được ngài rủ lòng 

dạy dỗ, nên mới dám trình lên. 

Sức học của ngài trùm khắp cả nước, đạo cao ngút đời, giao du khắp cả 

trong  nước, ngoài  nước, ngôn  luận khuất phục  lòng  người.  Khẩn khoản  xin 

ngài  bảo  cùng  khắp  những  vị  hoằng  pháp,  và  soạn  thuật  một  bài  văn  rộng 

lớn  đăng  lâu  dài  trên  báo  chí,  ngõ  hầu  đồng  bào  cả  nước  đều  biết  họa  hại. 

Phàm những gì thuộc loại kinh sách thánh hiền lưu truyền trong đời và khế 

ước,  văn  bằng,  đều  nhất  loạt  chẳng  dùng  loại  giấy  ấy,  ngõ  hầu  Tam  Giáo 

chẳng đến nỗi mau diệt vong, ngũ tộc325 cùng thấm nhuần ơn lớn rộng vậy. 

 

---o0o--- 


125. Thư gởi tổng nhung Trương Liên Thắng (viết thay cho bạn) 





Xuân  về  trên  lãnh  thổ  vua  Vũ326,  ngày  Nghiêu  vĩnh  cửu,  Bắc  Uyển 

mai  nở,  hoa  trình  ngũ  phước  như  Cơ  Tử  đã  phân  định,  vườn  Đông  trúc 

mướt,  lá  báo  Hoa  Phong  tam  đa327.  Kính  khen  tổng  nhung  Trương  Đại 

Nhân  tài  kiêm  văn  võ,  giữ  chức  trọng  yếu,  đạo  luôn  rỡ  ràng,  hưng  thạnh; 

tước  ngày  càng  nâng  cao.  Từ  đầu  Xuân  đến  nay,  vinh  hiển  lãnh  phẩm  trật 

cao  quý;  đã  thế,  chỗ  nhậm  chức  ở  gần  Nam  Hải,  rất  gần  Quán  Âm.  Đấy 

chính là do nhiều đời nhiều kiếp từng gieo thiện căn nơi Đại Sĩ, và Đại Sĩ bi 

tâm muốn nhờ vào oai lực [của tổng nhung để] hộ trì pháp môn nên khiến ra 

như thế. Đạo thể khỏe mạnh, yên vui, nơi ăn chốn ở hưởng phước không cần 

coi bói cũng có thể biết, mừng rỡ, vui sướng chúc mừng. 

Trộm nghĩ Phổ Đà là đất ứng hóa của Đại Sĩ, trải các triều đại đều được 

sắc tứ kiến tạo, cả đời đều kính ngưỡng, sùng mộ, nhất là có đại nhân duyên 

đối với các tổng nhung. Xưa kia thì không biết, chứ gần đây, có ba người có 

công huân lớn lao đối với núi này. Trong niên hiệu Vạn Lịch đời Minh, tổng 

nhung Hầu Kế Cao, khi rảnh rỗi về việc võ bị, bèn biên soạn, tu chỉnh Sơn 

Chí,  hộ  trì,  lưu  thông,  khắng  khít  nơi  chuyện  này.  Từ  thời  mở  nước  đến 

nay328, vùng biển chẳng  yên, chùa  núi  hư nát, đến  năm  Khang  Hy thứ  hai 

mươi  tám  (1689),  cõi  đời  yên  bình,  xa  giá  hoàng  đế  tuần  du  phương 

Nam329, tổng nhung Hoàng Đại đến khải tấu tình trạng đổ nát của danh sơn, 

vua liền ban công khoản sắc truyền tu sửa. Chưa đầy năm ấy, ông Hoàng đã 

được thăng tước. 

Năm  sau,  tổng  nhung  Lam  Lý đến  thay,  phụng  chỉ  trông  nom  việc  xây 

dựng,  cúc  cung  tận  tụy,  kiệt  lực  lo  liệu.  Chuyện  nhà  Phật,  chuyện  vua  một 

vai ông gánh vác, hai ngôi chùa trước và sau núi đều lập miếu thờ sống ông, 

vĩnh viễn theo Đại Sĩ hưởng hương đèn, mà ông Hoàng cũng được thờ cúng. 

Những  bậc  quan  võ  khác  hộ  trì  núi  này  khó  thể  nêu  hết,  là  vì  các  quan  võ 

mỗi  khi  quân  trận  đối  địch,  xông  pha  ngọn  giáo  mũi  tên,  thường  hay  thầm 

niệm Đại Sĩ, ngầm được Ngài hộ trì, gia hộ. Nhờ vậy, lập chiến công được 

thái bình,  nên  họ  mới  hộ trì  [núi  này] như thế. Dẫu  nhằm  lúc  yên ổn, cũng 

nhờ oai lực của Đại Sĩ, trấn quân oai giữ yên cõi xa, tiêu họa loạn trước khi 

chớm nẩy. Bởi chịu ân đã sâu nên báo ân cũng thiết tha. Do báo ân thiết tha 

nên  cúng  tạ  cũng  hậu.  Như  hai  vị  Hoàng  và  Lam,  và  những  vị  như  Tăng, 

Bành, Tả v.v… vào thời gần đây không ai chẳng đều như vậy. 

Hiện  nay  nhằm  lúc  Mạt  Pháp,  pháp  nhược  ma  cường,  thường  có  kẻ  vô 

lại trà trộn pháp môn, chẳng giữ thanh quy, bại hoại Phật pháp. Do vậy, hàng 

Nho  sĩ  chẳng  hiểu  lý  sâu  trông  thấy  Tăng  sĩ  du  hành  nhân  gian  tạo  tác  ác 

nghiệp,  bèn  nói  Tăng  chúng  trong  cả  cõi  đời  không  ai  là  chẳng  giống  vậy. 

Từ  đấy,  một  giọng  xướng,  trăm  tiếng  hòa,  phỉ  báng,  vùi  dập,  thậm  chí  phá 

hủy chùa  miếu, thiêu đốt kinh tượng. Chẳng biết  ngọc tuy phát  xuất từ  dãy 

Côn  Luân330,  nhưng  ngọc  ẩn,  đá  lộ.  Nếu  chẳng  đục  khoét  thì  chỉ  thấy  đá, 

chẳng  thấy  được  ngọc.  Do  không  thấy  ngọc,  bèn  muốn  đốt  cháy  sạch  [cả 

núi] thì vì đá xấu bèn đốt sạch ngọc đẹp vậy! 

Xưa có người ôm [tảng đá] có ngọc báu hiếm có trong đời của núi Kinh 

còn bị chặt đứt hai chân331, huống chi người ôm diệu bảo Thật Tướng của 

núi  Vô  Thượng  Đại  Niết  Bàn,  tri  kiến  thế  tục  làm  sao  biết  được,  nên  lắm 

phen bị hủy nhục. Kính mong các hạ hộ trì danh sơn, dẹp tà giúp chánh, làm 

nanh vuốt cho đất nước, làm kim thang332 cho Đại Sĩ, nối gót thơm của ông 

Hoàng, ông Lam, gỡ màng mộng trong mắt thế tục, đấy là cúng tạ vậy. Ắt sẽ 

được  chứng  quả  Vô  Sanh,  đạt  địa  vị  Bất  Thoái,  thành  Chánh  Giác  trong 

tương lai, làm bậc điều ngự trượng phu, há nào phải chỉ ấn phong biến thành 

vuông,  ngạch  trật  chuyển  sang  quan  văn333,  trăm  năm  phước  thọ,  tiếng 

thơm truyền đến cả con cháu mà thôi! 



---o0o--- 

126. Trả lời thư cư sĩ Trương Vân Lôi (thư thứ nhất) 





Lương Nhậm Công334 có tài xuất chúng, đáng kính nể trong đời, sao 

chẳng  dùng  hoài  bão,  tài  năng  sẵn  có  để  quay  sang  tận  lực  tham  cứu  đại 

pháp  xuất  thế,  ngõ  hầu  triệt  ngộ  diệu  tánh  sẵn  có.  Lại  còn  tận  lực  tu  Tịnh 

nghiệp,  hồi  hướng  vãng  sanh,  ngõ  hầu  mỗi  điều  đã  ngộ  đều  tự  chứng  đắc. 

Sau  đấy,  lại  nương  vào  đại  nguyện,  thị  hiện  sanh  trong  cõi  đời  ác  trược, 

dùng  thần  thông  biến  hóa  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  bày  cách  đối  trị:  đối  với  kẻ 

mạnh bạo chẳng hòa hoãn bèn đối trị bằng cách cứng rắn, với kẻ hòa hoãn, 

bèn đối trị bằng cách mềm dẻo; bất luận trung hạ căn, không ai chẳng được 

gội ơn. Đấy chính  là  nghĩa tự lợi lợi tha rốt ráo của bậc đại trượng phu  nối 

tiếp quá khứ,  mở đường tương  lai.  Trong  đời  này, thời  này,  nếu chẳng  kiệt 

lực  nghiên cứu,  uổng  lòng ôm cái  tâm  lo  lắng cho đời, khó tránh  mối  lo bị 

nguy đến thân;  mà  là  hành  vi của kẻ anh  hùng  hào kiệt  phẫn thế buồn đời, 

chẳng phải là bản sắc  “tùy theo địa vị mà hành xử, vui theo mạng trời”  của 

thánh hiền vậy. Kiếp xưa vun bồi được huệ căn này, cố nhiên chẳng dễ dàng. 

Nếu chẳng chuyên tinh dốc sức  nơi đây  ngõ  hầu tự chứng  thì sẽ giống  như 

chén  bát  chưa  nung,  gặp  mưa  liền  rã.  Quang  âm  ngắn  ngủi,  mạng  người 

được  mấy?  Một  hơi  thở  ra  không  trở  lại  là  đã  thuộc  đời  sau.  Người  chưa 

chứng  đạo  từ  ngộ  vào  mê  vạn  người  có  đến  mười  ngàn,  từ  ngộ  tăng  thêm 

ngộ, trong ức người chưa được một hai! Nỡ để cái chén vô thượng pháp khí, 

qua cơn  mưa “tái sanh”  lại trở thành bụi đất ư? Nhậm Công  và Quang trọn 

không có giao tình, gần đây nghe lầm lời người, cũng  muốn làm bạn tri kỷ. 

Tri  kỷ  phải  tính  toán  cho  tri  kỷ,  phải  vì  đại  thể  nói  lời  trọn  vẹn  mới  chẳng 

đánh mất tình  “vì một lời hợp nhau, cả đời làm bạn tri kỷ”.  Chẳng biết ông 

Lương  xem  thấy  như  vậy  sẽ  gật  đầu  hay  là  lắc  đầu,  mong  hãy  đem  ý  này 

chuyển đạt đến ông ta. 

 

---o0o--- 

127. Trả lời thư cư sĩ Trương Vân Lôi (thư thứ hai) 





Cuốn  sách  Nhập  Phật  Vấn  Đáp  dẫn  dắt  kẻ  chưa  ngộ,  khiến  họ  sanh 

chánh  tín,  tùy  cơ  khai  thị,  từ  từ  thâm  nhập,  biếu  tặng  kết  duyên  quả  thật 

không công đức nào lớn hơn. Nhưng sách ấy chỉ bàn chung chung về sự lý 

nhập  môn  nhà  Phật,  tuy  cũng  khen  ngợi  Tịnh  Độ,  nhưng  quả  thật  chưa 

hoằng  dương  rộng  lớn  được  yếu  chỉ  của  pháp  môn  này.  Nếu  đã  có  tín  tâm 

hãy  nên  đọc  các  sách  Tịnh  Độ.  Nếu  chẳng  thể  đọc  nhiều  thì  cuốn  rõ  ràng, 

giảng rộng nhất là cuốn Kính Trung Kính Hựu Kính335 (Đường tắt hơn hết 

trong số các con đường tắt). Cuốn sách này tuyển chọn lấy yếu nghĩa của các 

nhà, phân môn chia loại, khiến cho người đọc chẳng phí nhiều công sức xem 

đọc, tiến thẳng vào chỗ uyên áo của Tịnh Độ. Sách này có lợi ích rất lớn đối 

với  người  sơ  cơ.  Còn  những  trình  tự  nghiên  cứu  được  trình  bày  trong  bộ 

Nhập  Phật  Vấn  Đáp  chỉ  có  người  thiên  tư  cao,  túc  căn  sâu  mới  kham  đảm 

nhiệm được. Nếu cả hai điều này đều kém thì dù muốn dựa theo những điều 

sách ấy đã chỉ dạy để nghiên cứu thì e rằng chẳng thể thông suốt hoàn toàn 

giáo lý, mà đối với pháp Tịnh Độ, do dốc sức nghiên cứu giáo lý bèn thành 

ra lui sụt. Phật pháp  vì con  người  mà  lập  bày, trọn chẳng thể chấp  vào quy 

củ thông thường được, khiến thành ra bị trái nghịch căn cơ đến nỗi bị mất lợi 

ích thù thắng “liễu sanh tử ngay trong đời này”. Cốt sao người đương cơ tự 

biết căn tánh để chọn pháp tu trì vậy. 

Học  chú  Vãng  Sanh  bằng  tiếng  Phạn  cũng  rất  tốt,  nhưng  chẳng  được 

sanh tâm phân biệt, cho bài chú giản lược [được lưu truyền trong cõi này] là 

sai hoàn toàn. Khởi lên ý niệm ấy thì sẽ sanh lòng nghi đối với toàn bộ các 

chú  trong  Đại  Tạng,  cho  là  không  hợp  ý  Phật.  Phải  biết  người  dịch  kinh 

chẳng tầm thường, sao lại  vì  họ dịch khác nhau bèn  liền  xem thường?  Hơn 

ngàn năm qua người trì tụng [chú ấy] đã được lợi ích, biết bao nhiêu mà kể, 

há  có  phải  là  mọi  người  hơn  ngàn  năm  qua  đều  chẳng  biết  Phạn  văn  hay 

sao? Cố nhiên là nên học nhưng chẳng được khởi ý niệm hơn - kém, thua - 

trội,  thì  lợi  ích  chẳng  thể  nghĩ  bàn  được!  Hơn  nữa,  một  pháp  trì  chú  gần 

giống với khán thoại đầu. Do khán một câu thoại đầu không có nghĩa gì nên 

dứt  được  phàm  tình  phân  biệt,  chứng  Chân  Trí  vốn  sẵn  có.  Trì  chú  chẳng 

biết được ý nghĩa câu chú, chỉ chí thành khẩn thiết mà trì, dốc kiệt tấm lòng 

thành đến cùng cực, sẽ tự được nghiệp tiêu trí rạng, chướng hết, phước cao, 

lợi ích chẳng thể nào nghĩ bàn cho thấu được! 

Nghi thức lễ Phật đối với người rất bận chẳng cần phải lập riêng, chỉ cần 

chí  thành  khẩn  thiết  xưng  niệm  Phật  hiệu,  thân  lễ  dưới  chân  Phật,  ắt  phải 

thành kính như Phật đang hiện diện là được rồi! Cõi đời đang nhằm lúc Kiếp 

Trược, giết cướp lẫn nhau, chẳng có đạo bùa nào để hộ thân, quyết khó thể 

vĩnh  viễn  không  bị  họa  hại.  Cái  gọi  là   “đạo  bùa  hộ  thân”   cũng  chỉ  là  chí 

thành lễ niệm A Di Đà Phật mà thôi! Nhưng Quán Âm đại sĩ bi nguyện rộng 

sâu, theo tiếng cứu khổ, hễ cảm liền ứng, hãy nên ngoài lúc sáng tối lễ niệm 

Phật ra,  hãy kèm thêm  lễ  niệm Đại  Sĩ thì  sẽ ngấm  ngầm được  gia bị, tự có 

thể chuyển họa thành phước, gặp nạn  mà hóa ra lành, nhưng chẳng tự biết! 

Đây  chính  là  cách  của  kẻ  ngờ  nghệch  lánh  ngoài  cõi  đời  này  dùng  làm 

phương  pháp  vì  tri  kỷ  cứu  đời  vậy.  Có  thể  nói  là  khắp  cõi  đời  không  ai 

chẳng thể cứu, chỉ có  người chẳng chịu  hành theo pháp  này thì đành chẳng 

biết làm sao được! 



---o0o--- 

128. Trả lời thư cư sĩ Trương Bá Nham 

 

Thư ngừng chiến đọc qua một lượt, có thể nói Giang Thần Đồng quả là 

người  phi  thường,  ôm  chí  hướng  phi  thường,  tính  làm  chuyện  phi  thường, 

làm  cho  khắp  thiên  hạ  nhân  dân  đạt  được  “đạo  thường  hằng”  phi  thường, 

thật  là thiên cổ  hy  hữu!Nếu chẳng phải  là  thánh  hiền  tái thế  thì cũng  là  Bồ 

Tát thị  hiện  thọ  sanh,  cuộc  đời  này  chẳng  uổng  phí  vậy!  Muôn  nước  trong 

khắp  thiên  hạ  trong  đêm  dài  sẽ  đều  được  lay  tỉnh  bởi  tiếng  ngân  của  quả 

chuông  to  này.  Do  muốn  mình  được  thành  tựu  bèn  giúp  người  thành  tựu, 

mình  muốn  thành  đạt  bèn  khiến  cho  người  thành  đạt,  tự  lợi,  lợi  tha,  coi 

người  khác  như  chính  mình,  cùng  về  trong  cảnh  giới  vô  ngã,  cùng  hưởng 

ngọn  gió  đại  đồng.  Quang  đã  già  rồi,  chỉ  e  không  kịp  thấy,  chẳng  ngại  gì 

không chúc mừng trước muôn nước. 

Tuy  nhiên,  phương  cách  đã  lập  ấy  vẫn  có  chỗ  không  hợp  thời,  cơ,  xứ. 

Quang vô tri, vô thức, sao dám bình luận trước thuật của ông Giang; nhưng 

trước mặt người tri kỷ, chẳng ngại gì một phen bàn bạc, mong chẳng bắt tội. 

Thế  đạo  nhân  tâm  hiện  thời  hư  hoại  đến  cực  điểm,  muốn  cứu  vãn  mà  chỉ 

dùng đạo đức của ngũ giáo336 thánh hiền để uốn nắn thì cách ấy chỉ có thể 

chuyển biến được người có bẩm tánh cao sâu, còn đối với hàng trung hạ căn 

mặc sức ông  nói  nát  môi, cháy  lưỡi, dù  họ có  lãnh  hội cũng chẳng thấy ăn 

nhằm  gì  đến  tâm  họ,  huống  gì  kẻ  không  lãnh  hội  được  lại  chiếm  hơn  quá 

nửa, thành ra đổ sức  nhiều  mà  hiệu quả  ít ỏi. Muốn cho  vạn quốc cùng sốt 

sắng thực hiện đề nghị này trừ phi người trong vạn quốc đều là hạng thiên tư 

thượng đẳng, muốn tận lực cầu lấy đạo thánh hiền nhưng chưa rõ đường lối 

thì mới có lợi ích thật sự. Nếu không, dẫu ông có giảng ra rả, người ta nghe 

lời  ông  nói  bèn  xem  thường.  Vệ  Võ  Công337  đã  sớm  nói  như  vậy  từ  hai 

ngàn  năm  trước  rồi!  Giang  Thần  Đồng338  có  thể  nói  là  “biết  Thể”  nhưng 

chưa  “biết  Dụng”,  đắc  Căn  Bản  Trí  nhưng  chưa  khai  Sai  Biệt  Trí.  Cách  tổ 

chức  hội  nghị  của  ông  ta  lại  quá  lớn,  chỉ  sợ  không  có  món  chi  phí  lớn  lao 

như thế, không thành chuyện bàn xuông thì cũng hóa ra có đầu không đuôi. 

Hơn  nữa,  loại  đại  hội  như  vậy  há  có  nên  lập  riêng  một  đại  hội  cho  nữ 

giới?  Lập ra đại  hội  nữ giới sẽ khiến cho nữ nhân toàn quốc lầm  lạc ra sức 

tranh  quyền,  chuyện  gì  cũng  đều  phải  nghĩ  nam  nữ cùng  một  bản  thể.  Nếu 

được như hai bà phi của đời Ngu, ba bà Thái của nhà Châu, mới thật là may 

mắn lớn lao. Nếu không, sẽ tệ hại không thể nào diễn tả được! Trời sanh bậc 

kỳ  nhân  phi  thường,  nhưng  mở  ra  mối  tệ  này,  quả  thật  Bất  Huệ  tôi  rất  đau 

lòng, tiếc nuối. Tôi nói  “quyền trị quốc bình thiên hạ, nữ nhân nắm giữ quá 

 nửa!”   Do  giúp  chồng  dạy  con  trong  gia  đình  sẽ  khiến  cho  đứa  con  nào  có 

thiên  tư  liền  mong  thành  thánh,  thành  hiền,  gây  dựng  đức  nghiệp  lớn  lao; 

đứa không có thiên tư cũng có thể thuận theo quy củ, làm một kẻ lương dân. 

Nếu bỏ điều này không xét đến, cứ muốn cho nữ nhân nắm quyền giống như 

nam giới thì chính là đại họa gây loạn thiên hạ bậc nhất vậy. Sao ông Thần 

Đồng không nghĩ đến điều này? 

Bài  văn  ấy  luận  về  Phật  giáo  cũng  có  chỗ  sai  sót  lớn.  Nếu  bậc  thượng 

đẳng nghe đến ắt sẽ gấp gáp cầu nơi Giới - Định - Huệ - Không. Nếu kẻ hạ 

đẳng nghe đến ắt sẽ rất có thể khiến cho cái thói muốn lấy người ép người, 

đốt sách của người ta liên tiếp khởi lên. Ngay trong lúc sát kiếp lừng lẫy này, 

chẳng  lấy  lòng  Từ trọn  khắp,  vô  hình,  tâm  bi  cứu  bạt  ba  đời  của  Phật  làm 

nghĩa trọng yếu cứu nước cứu dân bậc nhất để răn dạy, lại đề xướng ý kiến 

cho Phật giáo là tà ngụy, nêu chứng cớ là Phật giáo vứt bỏ luân thường, bàn 

chuyện họa phước! Phàm nhân quả báo ứng chính là đại phương tiện để bình 

trị thiên  hạ, độ thoát chúng sanh của thánh  nhân  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian. 

Ngay trong lúc tâm con người đắm chìm này, đúng là lúc nên đề xướng nhân 

quả, báo  ứng. Dẫu  là kẻ trung  hạ căn, tuy  muốn  làm ác  nhưng không dám, 

dẫu không muốn làm thiện nhưng chẳng thể. 

Thế  mà ông  ta  lại bài  xích, đả phá  họa - phước  là  tà  ngụy,  là đáng đau 

hận,  há  có  phải  thật  sự  hiểu  biết  Phật  giáo  hay  chăng?  Nhưng  bỏ  qua  luân 

thường,  bàn  về  họa  -  phước  có  bao  giờ  không  ngụy,  cũng  như  có  bao  giờ 

chẳng là chân? Nếu đã nhất loạt coi là ngụy thì Thích Ca bèn thành kẻ tội lỗi 

đứng  đầu,  những  người  thấp  hơn  Phật  còn  đáng  bàn  nữa  hay  chăng?  Nếu 

bảo các hiền nhân chê trách [Phật giáo] chính là bằng cớ thì là chưa biết sự 

thật,  tôi  không  bàn  tới.  Nếu  bảo  “chư  hiền  chê  trách  là  ngụy  là  do  lỗi  nơi 

Phật giáo, chứ chẳng phải lỗi của chư hiền”, cho rằng câu nói “Phật giáo là 

ngụy”  không  phải  là  diệt  trừ  Phật  giáo,  chỉ  giữ  lại  Giới  -  Định  -  Huệ  - 

Không,  thì  chẳng  thể  được!  Phàm  Giới,  Định,  Huệ,  Không  lúc  Phật  chưa 

xuất  thế,  pháp  chưa  truyền  sang  Đông,  nhưng  đã  ngập  tràn  vũ  trụ,  không 

khiếm khuyết chút nào, nhưng các vị thánh như Nghiêu, Thuấn, Châu Công, 

Khổng  Tử  cũng  chưa  giảng  rõ  được,  đến  khi  Phật  giáo  truyền  sang  Đông 

mới biết chúng ta đang sống trong Giới - Định - Huệ - Không, từ sống đến 

chết, chẳng thể ra ngoài những điều này được! Nhưng kẻ bỗng dưng đâm sợ 

cái đầu chạy cuồng lên339 thật là đáng thương. 

Thầy thuốc trị bệnh, gấp thì trị đằng ngọn, thong thả bèn trị nơi gốc. Ví 

như có người cổ họng ủng thũng, ăn uống khó trôi, hít thở khó khăn, ắt phải 

làm  tiêu  chứng  thũng  trước,  rồi  mới  có  thể  dựa  theo  nguồn  bệnh,  điều  hòa 

tạng phủ. Nếu chẳng tiêu trừ chứng thũng trước, người ta đã chết mất, dù có 

bài thuốc hay khéo trị tận gốc cũng không sao thi thố được! Nhân quả chính 

là diệu pháp để tiêu trừ chứng thũng hiện thời; nhưng một pháp nhân quả trị 

chung cả đằng ngọn lẫn đằng gốc! Kẻ sơ cơ nương theo đó sẽ có thể cải ác 

tu thiện;  người thông  hiểu  nương  vào đó sẽ có thể đoạn  Hoặc chứng Chân. 

Chính  là pháp thông trên thấu dưới, từ phàm phu sát đất cho đến  viên  mãn 

Phật quả đều chẳng thể lìa pháp này được, há nào phải chỉ để trị chứng bịnh 

đằng ngọn mà thôi! 



---o0o--- 

129. Thư gởi cư sĩ Tạ Dung Thoát 





Quê ông được biết đến pháp  môn  Tịnh Độ là do ông  Lâm Giới Sanh 

thỉnh kinh sách Tịnh Độ. Nếu trong đời trước các vị cư sĩ đối với pháp môn 

này chưa từng gieo thiện căn, sao có thể lấy cổ nhân làm thầy, vừa mới nghe 

bèn  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  tự  hành,  dạy  người,  khiến  chưa  đầy  mười 

lăm  năm,  đạo  ấy  đã  được  thạnh  hành  như  thế?  Quán  thiên  tư,  cảnh  duyên 

của các hạ và pháp vận, thời cơ hiện tại, tợ hồ nên giữ Ngũ Giới hộ trì Tam 

Bảo, hoằng dương Tịnh Độ để khuyên khắp mọi người vãng sanh mới chính 

là yếu nghĩa khế lý khế cơ bậc nhất. Vì sao nói thế? Các hạ niên kỷ đã ngoài 

bốn  mươi,  thiên  tư chẳng  phải  là  bậc  thượng  đẳng,  muốn  nghiên  cứu  cùng 

tận kinh tạng, tham phỏng tri thức thì e rằng pháp môn vô lượng, quang âm 

không nhiều, phải than thở dẫu muốn dùi mài nhưng không thực hiện được! 

Hơn  nữa,  hiện  tại  tuy  có  tri  thức,  nhưng  Tăng  đa  phần  hỗn  tạp,  thiếu 

người cùng hạnh (cùng hạnh còn gọi là “nội hộ”, tức người có thể rèn giũa, 

nâng đỡ mình tinh tấn nơi đạo). Nếu chí hướng thượng bị suy bèn xuôi theo 

lười  nhác,  biếng  trễ,  chẳng  còn  sốt  sắng  nữa.  Như  Bất  Huệ  năm  hai  mươi 

mốt  tuổi,  từ  biệt  cha  mẹ  đi  tu,  cũng  có  thể  nói  là  phát  chân  tâm  lập  hạnh 

dũng mãnh, đến nay năm mươi ba tuổi dù Tông hay Giáo đều chẳng biết gì. 

Uổng công phụ ân cha mẹ, uổng làm Phật tử, may là đối với một pháp Tịnh 

Độ,  khi  xuất  gia,  lúc  học  kinh  Di  Đà  đã  sanh  tín  tâm,  quả  thật  chưa  từng 

được một vị tri thức nào khai thị, bởi nghiệp sư340 và các vị tri thức khi ấy 

đều  chú  trọng  tham  cứu,  bao  nhiêu  khai  thị  đều  đả  phá  Tịnh  Độ.  Tôi  tự 

lượng sức mình, chẳng bị người khác lay chuyển, dẫu Phật, Tổ hiện thân vẫn 

chẳng thay đổi, huống chi những lời tri thức nói! 

Thêm nữa, hiện nay pháp nhược ma cường, muốn hộ trì Phật pháp, ở cõi 

tục thì dễ, làm Tăng lại khó. Nếu các hạ có thể nghiêm trì Ngũ Giới, chuyên 

niệm Phật Di Đà, khắc kỷ, giữ lễ, ngôn hạnh tương ứng; sau đấy, thực hiện 

việc  hóa  độ  người  khác  một  cách  rộng  rãi,  lợi  khắp  muôn  loài,  chớ  nghĩ 

mình là thầy rồi tự cao, chớ nhận tiền tài để tự lợi ích. Ở nhà vì cả nhà diễn 

thuyết, đối với đại chúng bèn trình bày cặn kẽ thì mọi người đều ngưỡng mộ 

đức, tin vào lời nói, đấy chính là không tự truyền lệnh  mà người hành theo, 

gió thổi qua cỏ phải rạp! Lệnh lang không tin đạo này, cũng chớ nên cưỡng 

bách. Cứ để đến  khi  gặp cảnh chạm  duyên, thiên cơ phát  hiện, bèn chỉ bảo 

cho, sẽ tự có cái thế cuồn cuộn không thể chế ngự được! 

Liên xã vừa mở, cần phải có quy củ nhất định, cho nữ nhân tham dự thì 

trọn chẳng thể được! Chẳng được bắt chước cách của người ta  luông tuồng 

không  ước  thúc,  khiến  cho  một  pháp  vừa  lập,  trăm  nghiệp  tệ  hại  bèn  nẩy 

sanh! Điều này quan trọng lắm! Chẳng thể lễ xá-lợi, chẳng thể thân cận tùng 

lâm, nào có thiếu sót gì đâu? Cứ hễ thấy tượng Phật, liền nghĩ đó là đức Phật 

thật, thấy kinh Phật, lời Tổ, liền tưởng như Phật, Tổ đang đối mặt dạy mình, 

phải cung, phải kính, không biếng nhác, không coi thường thì chẳng phải là 

suốt  ngày  thấy  Phật,  suốt  ngày  thân  cận  chư  Phật,  Bồ  Tát,  tổ  sư,  thiện  tri 

thức, xá-lợi, tùng lâm hay sao? 

Người  xuất  gia  nếu chẳng phải  là chân tu  thì  tập khí đầu đường  xó chợ 

còn  quá  kẻ  tục.  Nếu  muốn  xa  lìa,  trước  hết  phải  hiểu  rõ  hết  thảy  các  pháp 

trong  thế  gian đều  là khổ,  là  không,  là  vô  thường,  là  vô  ngã,  là bất tịnh thì 

tham - sân - si ba độc không do đâu khởi  được! Nếu chưa  ngưng dứt được 

thì hãy dùng trung hậu, tha thứ, nhẫn nhục để đối trị, nó sẽ tự dứt. Nếu vẫn 

không dứt, phải lập cách nghĩ đến chữ Tử thì tự nhiên vô biên nhiệt não hóa 

thành thanh  lương.  Kinh  Báo  Ân  (tức kinh Đại  Phương  Tiện Phật  Báo  Ân) 

dạy  “theo thứ tự thọ giới”;  nay người xuất gia thọ giới, trước hết cũng phải 

thọ  Tam  Quy,  rồi  đến  Ngũ  Giới,  tiếp  đến  Thập  Giới,  rồi  đến  Cụ  Túc  Giới, 

rồi đến Bồ Tát Giới. Nhưng thuở xưa, người thọ giới là vì phát tâm liễu sanh 

tử,  người  đời  nay  thọ  giới  đa  phần  chỉ  để  được  làm  đại  Tăng  cho  thỏa  thể 

diện, chuyện đắc giới chưa hề thực hiện hay nghĩ tưởng đến. Vì vậy, bọn lỗ 

mãng,  phường  hạ  lưu  bên  ngoài  không  ai  chẳng  được  dự  Tam  Đàn  Đại 

Giới341 trở thành Tăng. 

Mối  tệ  này  là  do  Thanh  Thế  Tổ  (Thuận  Trị)  bãi  lệ  thí  Tăng,  miễn  độ 

điệp, cũng như vì những vị sư trong thời gần đây tham lợi danh, thích quyến 

thuộc đông đảo mà nên nỗi! Tôi chỉ sợ chư Tăng ở chỗ ông chẳng biết đến 

nghĩa  này, tưởng độ  người  xuất  gia  là chuyện  tốt bậc  nhất, đến  nỗi kẻ  giặc 

trà  trộn  trong  pháp,  pháp  bị  diệt  theo.  Vì  thế,  chẳng  nề  hà  phiền  phức,  bao 

lượt  bàn  ra.  Phải  biết  một  pháp  Tịnh  Độ  chính  là  pháp  môn  tối  huyền,  tối 

diệu,  chí  viên  chí  đốn  trong  giáo  pháp  của  cả  một  đời  Như  Lai  (một  pháp 

trọn đủ hết thảy pháp nên gọi là Viên, tu trong đời này liền được vãng sanh 

ngay trong đời này nên gọi là Đốn). Hạng phàm phu lè tè sát đất cũng có thể 

dự  vào  trong  pháp  này,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  cũng  chẳng  thể  vượt  ra  ngoài 

pháp  này  được!  Quả  là  một  con  đường  tắt  để  thượng  thánh  hạ  phàm  mau 

thành  Phật  đạo,  là  một  chiếc  thuyền  từ  để  chư  Phật,  chư  Tổ phổ  độ  chúng 

sanh. Chẳng có lòng tin nơi pháp này hoặc tin không chân thành, khẩn thiết, 

tức là nghiệp sâu chướng nặng, chẳng hợp liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập 

thánh, muôn đời muôn kiếp ở trong thế gian này thường xoay vần trong lục 

đạo, không có lúc nào ra. Dù có được làm trời - người, nhưng thời gian thật 

ngắn ngủi như người khách ở trọ, một phen đọa tam đồ thời gian rất dài như 

ở  yên  nơi  quê  nhà.  Mỗi  phen  nghĩ  đến,  lông  tóc  dựng  cả  lên.  Chẳng  sợ  rát 

họng khẩn khoản bảo cùng đồng nhân. 

Nay  tôi  vì  các  hạ  dẫn  một  chuyện  chứng  minh  ngõ  hầu  khơi  gợi  mạnh 

mẽ cái tâm tín nguyện, cổ vũ sức tán dương rộng rãi vậy! Pháp môn này chỉ 

có  kinh  A  Di  Đà,  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  kinh  Vô  Lượng  Thọ 

chuyên  nói.  Trong  hết  thảy  các  kinh  Đại  Thừa  khác  không  kinh  nào  chẳng 

giảng rõ chuyện này. Khỏi cần nói đến kinh nào khác, một kinh Hoa Nghiêm 

chính  là  lúc  đức  Phật  mới  thành  đạo,  vì  hàng  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập 

Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ 

giảng thẳng  vào đại pháp  vượt khỏi các  giới, chẳng chung cùng phàm phu, 

Nhị  Thừa.  Cuối  cùng  là  phẩm  Nhập  Pháp  Giới,  Thiện  Tài  đồng  tử  (“đồng 

tử”  là  tiếng  xưng  tụng  người  đoạn  Hoặc  chứng  Chân,  phá  vô  minh,  khôi 

phục bổn  tánh, chứ không phải  như tượng đắp thường tạc  hình  một đứa bé 

nhỏ  mới  là đồng tử đâu  nhé!  Trong kinh  Hoa  Nghiêm  có chỗ  gọi Văn Thù 

Bồ  Tát  là  Văn  Thù  đồng  tử,  các  kinh  khác  cũng  chỗ  gọi  Ngài  bằng  danh 

xưng  này) tuân  lời  ngài Văn  Thù  dạy, tham  học khắp các tri thức, đầu tiên 

gặp Đức Vân, liền được Ngài dạy pháp môn Niệm Phật, bèn chứng Sơ Trụ. 

Từ  đấy,  hễ  tham  học  bèn  chứng,  đến  vị  thứ  năm  mươi  ba  là  Phổ  Hiền  Bồ 

Tát.  Phổ  Hiền  dùng  sức  oai  thần  gia  bị,  khiến  cho  Thiện  Tài  được  chứng 

ngang  bằng  với  Phổ  Hiền,  ngang  với  chư  Phật  (đây  gọi  là  Đẳng  Giác  Bồ 

Tát).  Sau  đấy,  ngài  Phổ  Hiền  dạy  Thiện  Tài  cùng  Hoa  Tạng  hải  chúng  hết 

thảy các đại Bồ Tát phát mười đại nguyện vương. Đem công đức của mười 

đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, mong 

được viên mãn Phật quả. 

Lại như kinh Quán Vô Lượng Thọ, chương Hạ Phẩm Hạ Sanh, hạ phẩm 

hạ sanh  là  nếu có chúng sanh  gây  nghiệp  bất thiện, Ngũ Nghịch,  Thập  Ác, 

đủ  mọi  điều  bất  thiện,  kẻ  ngu  như  thế  đáng  phải  đọa  vào  ác  đạo  trải  qua 

nhiều kiếp, chịu khổ vô cùng. Lúc mạng sắp dứt, gặp thiện tri thức dạy xưng 

danh  hiệu  Phật,  đủ  mười  tiếng  xong,  diệt  tội  vãng  sanh.  Trong  Long  Thư 

Tịnh Độ Văn có kể chuyện các ông Trương Thiện Hòa, Trương Chung Quỳ 

v.v… đều là người như thế. Trên thì như ngài Văn Thù (Văn Thù Bồ Tát có 

kinh phát nguyện), Phổ Hiền, là những bậc đại Bồ Tát đã thành Phật đạo từ 

lâu, dưới thì như kẻ Ngũ Nghịch, Thập Ác là những chúng sanh sắp đọa địa 

ngục, đều  nương sức tiếp dẫn của  A Di Đà Phật, đều  là căn cơ được  nhiếp 

thọ bởi Tịnh Độ. Có thể thấy là pháp môn này lớn lao, trọn chẳng phải là thứ 

bỏ đi, Phật  nguyện  rộng sâu, coi chúng sanh  đều bình đẳng. Tôi thường có 

câu liễn rằng:  



 Xả  Tây  Phương  tiệp  kính,  cửu  giới  chúng  sanh  thượng  hà  dĩ  viên 

 thành Phật đạo, 

  

 Ly  Tịnh  Độ  pháp  môn,  thập  phương  chư  Phật  hạ  bất  năng  phổ  lợi 

 quần manh. 



(Bỏ  đường  tắt  Tây  Phương,  cửu  giới  chúng  sanh  trên  dùng  gì  viên 

thành Phật đạo? 



Lìa  pháp  môn  Tịnh  Độ,  mười  phương  chư  Phật  dưới  chẳng  thể  lợi 

khắp quần manh)  



Các hạ nên phát đại dũng mãnh, đại tinh tấn gánh vác pháp này. Đem 

những ngôn luận hoằng dương Tịnh Độ thích hợp căn cơ của cổ nhân để đề 

xướng trong làng xóm, sống trong cõi trần chẳng nhiễm, tu chân ngay trong 

cõi  tục,  mới  hợp  ý  nghĩa  đặt  tên  là  Dung  Thoát,  bởi  Dung  Thoát  là  hòa 

quang nhưng chẳng đồng trần vậy. Ý kiến hèn tệ của tôi như vậy đó, không 

biết các hạ nghĩ như thế nào? Mong hãy tự suy xét! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Quyển thứ hai 

(phần 1 hết) 



---o0o--- 

 Phần 2 



130. Trả lời thư cư sĩ Cố Hiển Vi 







[Sở dĩ] lệnh hữu342 là ông X…. có những thứ tình kiến đối với Phật 

học, và trong thư trả lời các hạ viết đến mấy trăm câu, là vì đối với nhân quả, 

có - không, sự - lý, tánh - tướng bị lầm loạn, cho nên đối với Kim Cang, đối 

với Tịnh Độ đều chẳng thể  nương theo  lời thành  thật của Phật,  Tổ để sanh 

khởi  lòng  tin,  lầm  lạc  đem  chuyện  trái  nghịch  lý  để  suy  xét  lý,  muốn  làm 

người đại trí  huệ lỗi  lạc, chẳng chịu ép  mình theo khuôn khổ của  hàng  ngu 

phu, ngu phụ, tự cho mình bị lý chướng, nhưng thật ra là nghiệp chướng nơi 

tâm. Như kẻ mù nhìn mặt trời, trọn chẳng thấy được tướng ánh sáng, lại bảo 

người  thấy  được  [tướng  sáng  ấy]  là  hư  vọng,  há  chẳng  đáng  buồn  lắm  ư? 

Thứ tri kiến ấy chẳng dễ gì phá được. Huống chi những gì Quang nói lời lẽ 

vụn vặt, khó thể thấu triệt lý. Vì thế, sẽ càng làm cho người ta nghi ngờ, chỉ 

tổn hại, chứ không có ích gì! 

Muốn chẳng tuân mạng, nhưng lại sợ bị trách móc, đành làm chuyện tắc 

trách, bình luận xằng bậy, mong đừng gởi thư này đến ông X… Nếu không, 

rất  có  thể  khó  tránh  khỏi  bị  xé  nát,  giẫm  đạp.  Nếu  là  những  câu  văn  bình 

luận của Quang thì đáng bị như vậy. Còn những câu trong ấy nếu không dẫn 

kinh văn thì cũng đề cao ý nghĩa kinh, mà chữ nghĩa lại là của quý báu nhất 

trong thế gian, lại bị ông ta giẫm đạp thì chẳng những ông ta tự chuốc lấy tội 

chẳng cạn, mà các hạ lẫn Quang cũng bị mắc tội không cạn. 

Nay tôi thay mặt các hạ, trả lời: Xem kỹ thư ông gởi đến, mọi điều nghị 

luận có thể nói tóm gọn một lời:  “Dùng tri kiến phàm phu để suy lường xằng 

 bậy Phật trí mà thôi!”  Vả nữa, chúng ta từ sống đến chết, trong là thân tâm, 

ngoài là cảnh giới, nào có biết nguyên do của vật nào đâu! Từ khi có tri thức 

đến nay, thấy người trước làm sao, cũng làm theo như thế thì thân thể được 

thành lập, mọi việc được trót lọt, thích đáng, thân tâm yên vui; từ lúc sanh ra 

cho  đến  chết,  thọ  dụng  tự tại.  Nếu  đối  với  lời  dẫn  dụ  của  đức  Như  Lai,  do 

chính  mình  chẳng  biết  cội  nguồn  tri  kiến  Phật  và  cội  nguồn  của  pháp  Tịnh 

Độ,  dù  Phật,  Tổ  nói  lời  thành  thật  cũng  vẫn  chẳng  chịu  nhân  đó  phát  sanh 

lòng tin thì  hãy suy tìm  xem: Các  hạ suốt  ngày ăn cơm, suốt  ngày  mặc áo, 

nhưng  cội  nguồn  của  chuyện  chống  đói,  ngăn  lạnh  có  biết  hay  là  không? 

Nếu bảo là biết thì người biết là ai, xin hãy chỉ ra xem! Nếu chỉ không được, 

mà vẫn cứ ăn cơm mặc áo, noi theo quy củ do người đời trước đã thành lập, 

thì  sao  đối  với  diệu  pháp  bậc  nhất  để  liễu  sanh  thoát  tử  lại  cứ  phải  đòi  tìm 

biết  cho  được  cội  nguồn  trước  đã  rồi  mới  chịu  tin,  trọn  chẳng  chịu  do  lời 

thành thật của Phật, Tổ mà sanh lòng tin vậy? 



Thêm  nữa, các hạ có bệnh cần phải  uống thuốc thì trước tiên phải đọc 

hết  các  sách  Bản  Thảo343,  Mạch  Quyết,  hiểu  biết  dược  tánh,  nguồn  gốc 

bệnh,  rồi thì  mới căn cứ  trên bệnh tình để kê toa, sau  đấy  mới  uống thuốc; 

hay là ngay lập tức  mời thầy lang chẩn  mạch, lập tức uống thuốc vậy? Nếu 

lập  tức  uống  thuốc  thì  chuyện  trị  bệnh  và  học  Phật  đâm  ra  mâu  thuẫn  lẫn 

nhau!  Dù  có  đọc  hết  Bản  Thảo,  Mạch  Quyết,  biết  được  dược  tánh,  nguồn 

gốc  bệnh,  thì  vẫn  mâu  thuẫn  với  chuyện  học  Phật.  Vì  sao  vậy?  Bản  Thảo, 

Mạch  Quyết  là  tác  phẩm  của  người  đời  trước;  ông  chưa  thể  đích  thân  thấy 

được họ, sao lại tin lời? Nếu bảo lời lẽ của Bản Thảo, Mạch Quyết chẳng thể 

không tin thì lời của Phật, Tổ, thiện tri thức vì sao đều chẳng tin, cứ muốn tự 

thấy rồi mới chịu tin? Theo sự thấy biết của ông, nếu luận rạch ròi thì trước 

hết phải thấy được thuốc sẽ chạy theo kinh344 nào, trị bệnh gì rồi mới chịu 

kê toa, uống thuốc, trọn chẳng thể dựa theo những gì sách Bản Thảo, Mạch 

Quyết  đã  nói  để  kê  toa,  uống  thuốc!  Vì  sao  vậy?  Vì  chưa  thấy!  Nay  chưa 

thấy được cội nguồn của chuyện dứt đói, chống lạnh, trị bệnh, mà vẫn cứ ăn 

cơm,  mặc  áo,  uống  thuốc,  còn  cội  nguồn  của  Phật  và  Tịnh  Độ  do  tự  mình 

chưa đích thân thấy nên chẳng chịu tin tưởng lời thành thật của Phật, Tổ, là 

vì  lẽ  gì  vậy?  Một  đằng  vì  liên  quan  đến  tánh  mạng,  dẫu  chẳng  biết  cũng 

chẳng  dám  không  làm  như  thế.  Một  đằng  là  tự  phụ  cao  minh,  ắt  phải  thấy 

thấu suốt rồi mới chịu tu trì pháp ấy. 

Xưa nay không biết bao kẻ hào kiệt lỗi lạc, do vì tri kiến này, cả một đời 

chẳng được lợi ích thật sự nơi Phật pháp. Ông ta nói những kẻ ngu phu, ngu 

phụ,  thoạt  đầu  cũng  chẳng  biết  nhưng  có  thể  nương  theo  quy  củ  của  tiền 

nhân đã lập, cắm cúi niệm Phật; do vậy, ngầm thông Phật trí, thầm hợp đạo 

mầu,  bèn  được  đới  nghiệp  vãng  sanh  hay  đoạn  Hoặc  vãng  sanh,  rồi  sẽ  ắt 

chứng  Phật  quả,  huống  hồ  những  người  đã  biết  được  nguồn  cội!  Nhưng 

những kẻ  tự  mệnh danh  là  lỗi  lạc ấy, do  nghi  ngờ bèn phỉ báng, ắt sẽ bị từ 

kiếp này sang kiếp khác đọa trong ác đạo dài lâu, bị những kẻ ngu phu, ngu 

phụ niệm Phật vãng sanh thương xót, muốn ra tay cứu giúp cũng không thể 

được! Vì sao? Do vì ác nghiệp bất tín trong đời trước gây chướng ngại! 

Trí  của  các  hạ  như  Can  Tương,  Mạc  Gia345,  chặt  ngọc  như  bùn.  Do 

chẳng  khéo  dùng  trí  ấy,  khác  nào  dùng  Can  Tương,  Mạc  Gia  chém  bùn 

nhưng chẳng thể chém được, uổng phí gươm bén, chẳng đáng buồn ư? Phật 

pháp là tâm pháp, hết thảy pháp thế gian chẳng thể sánh ví được! Những ví 

dụ  chẳng  qua  chỉ  nhằm  để  con  người  lãnh  hội  ý  nghĩa,  há  nên  chấp  chết 

cứng  nơi  Sự,  rồi  coi  hai  đằng  giống  hệt  như  nhau  để  luận  bàn  ư?  Giơ  cái 

quạt để ví mặt trăng, nhờ vào cây lay động để chỉ gió, há có nên cầu quang 

minh nơi cái quạt, tìm sự phe phẩy nơi cây cối, như thế có còn được gọi là 

trí hay chăng? Mộng cảnh là giả, nhân quả là thật, cũng chẳng ngại gì dùng 

mộng  cảnh  để  sánh  ví  nhân  quả,  coi  chúng  giống  như  nhau.  Vì  sao?  Vọng 

tâm  là  nhân,  mộng  cảnh  là  quả.  Nếu  không  có  vọng  tâm,  quyết  chẳng  có 

mộng cảnh. Đấy là lời bàn luận quyết định không thay đổi được! Tâm thiện - 

ác và sự tu trì là Nhân, được quả báo thiện - ác và quả báo tu trì là Quả. Các 

hạ  có  tin  hay  không?  Vọng  tâm  làm  nhân  cho  mộng  nên  được  mộng  cảnh. 

Cái  tâm  niệm  Phật  là  nhân  để  thành  Phật,  gần  là  được  vãng  sanh  Tây 

Phương, xa là rốt ráo viên thành Phật đạo. Điều này khiến ông nghi ngờ hay 

khởi lòng tin vậy? 

Chuyện Phật rốt ráo là có hay không hãy tạm gác lại, các hạ cứ muốn cật 

vấn Phật là có hay không, xin hỏi [bản thân] các hạ rốt ráo là có hay không? 

Nếu bảo là không thì những lời lẽ dông dài đây do ai thuật nói? Nếu bảo là 

có, xin hãy chỉ ra người thuật nói là ai? Ngôn ngữ là do họng, lưỡi và thức 

tâm kết hợp mà có văn tự, cũng do thức tâm, tay, bút vận động  mà hiện ra. 

Hai thứ này đều chẳng ra ngoài Ngũ Uẩn Sắc, Thọ, Tưởng, Hành, Thức, đều 

chẳng phải là bản thân các hạ! Nếu lìa ngoài năm pháp này  mà chỉ ra được 

thì tôi sẽ chấp nhận câu hỏi  “Phật rốt ráo là có hay không?”  của các hạ là 

câu  hỏi  đại  trí  huệ!  Nếu  không  chỉ  ra  được  chính  mình  rốt  ráo  là  có  hay 

không, cứ muốn biết  “Phật là có hay không?”  trước đã, thì chính là câu hỏi 

cuồng vọng không đáng nói, chứ không phải là câu hỏi tột cùng lý thiết thực 

cho chính mình vậy! Phật rốt ráo là có, do phàm tình của ông chưa gột sạch, 

nên trọn chẳng thể thấy được. Chính các hạ cũng là có, do Ngũ Uẩn của ông 

chưa  rỗng  không  nên  cũng  chẳng  thể  lìa  Sắc,  Thọ,  Tưởng,  Hành,  Thức  mà 

hòng chỉ ra đích xác được. 

Kinh  Kim  Cang  dạy  Bồ  Tát  phát  tâm  Bồ  Đề,  phát  tâm  độ  tận  hết  thảy 

chúng sanh, khiến họ đều chứng Vô Dư Niết Bàn, nhưng chẳng thấy có một 

chúng  sanh  nào  được  diệt  độ.  Chẳng  trụ  vào  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc, 

Pháp để hành bố thí. Bố thí đứng đầu Lục Độ, Vạn Hạnh. Nêu lên bố thí thì 

trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí huệ cho đến vạn hạnh đều chẳng 

được  trụ  vào  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  mà  tu.  Chỗ  này  kinh  văn 

nói đại lược, chỉ nêu bố thí để bao gồm mọi điều khác. Không trụ vào đâu để 

sanh  cái  tâm,  không  có  tướng  “ta,  người,  chúng  sanh,  thọ  giả”,  tu  hết  thảy 

thiện  pháp.  Hãy  nói  xem:  Những  lời  như  vậy  là  có  tướng  hay  không  có 

tướng? Tướng quang minh rộng lớn như thế đầy lấp hư không mà lại bảo là 

không thì có khác gì kẻ mù từ lúc mới lọt lòng? 

Nói   “không  một  chúng  sanh  nào  đắc  độ,  chẳng  trụ  tướng,  vô  tướng, 

 không  trụ  vào  đâu”   là  muốn  cho  con  người  chẳng  vướng  mắc  vào  tướng 

chấp trước dù phàm tình  hay thánh kiến.  Nói   “độ tận chúng sanh, hành bố 

 thí,  sanh  tâm,  tu  thiện  pháp”   là  vì  muốn  cho  con  người  xứng  tánh  tu  tập 

pháp tự lợi, lợi tha, ngõ hầu cả mình lẫn người cùng được viên  mãn Bồ Đề 

mới thôi! Chẳng nhìn thấy điều này, lầm lẫn chấp vô tướng là rốt ráo, chính 

là cùng một tri kiến với kẻ nhai bã hèm, há còn được gọi là người có trí huệ 

ư?  Sanh khởi lòng tin  nào khó khăn  gì, trừ khử nghi  hoặc  há khó khăn chi, 

mà ông quyết định chẳng khởi, quyết định chẳng trừ khử? Dù Phật đích thân 

thuyết pháp cũng không thể làm gì được, huống chi bọn tôi là phàm phu sát 

đất ư! 

Muốn biết Phật là giả hay thật thì sao không khởi tín đoạn nghi đối với 

những lý lẽ đã luận, đối với những sự việc đã chép trong Tịnh Độ Văn, Tây 

Quy  Trực Chỉ346? Có  nên cho  những  ngôn  luận, sự tích ấy đều  là bịa đặt, 

đồn  thổi,  chẳng  đáng  lọt  vào  mắt  ư?  Nếu  thấy  như  vậy  thì  linh  hồn  quyết 

định  chẳng  đọa  vào  năm  đường  kia,  chỉ  đọa  trong  A  Tỳ  địa  ngục  đến  tột 

cùng  đời  vị  lai,  sẽ  hưởng  mãi  vạc  sôi,  lò  than,  rừng  gươm,  núi  đao  do  tâm 

biến  hiện  ra, [coi  những cảnh đó] giống  như cảnh  vui đủ  mọi  thứ thọ dụng 

vậy, không gì sánh ví được! 

Cứ muốn biết Phật là giả hay thật, [cho] những gì Tịnh Độ Văn và Tây 

Quy Trực Chỉ đã nói đều chẳng phải thật, chỉ có điều gì mình đích thân thấy 

được, chứng được mới là thật thì nay tôi đem một sự hỏi ông, ông phải thẳng 

thắn  đáp  lời,  chẳng  được  hàm  hồ  trả  lời  qua  loa.  Ông  Vương  Thiết  San  ở 

Bắc  Thông  Châu  vào  triều  Thanh  trước  kia  từng  làm  Phiên  Đài  ở  Quảng 

Tây.  Khi ấy, Quảng Tây rất  nhiều thổ phỉ.  Lúc ông Vương coi  việc  binh ở 

tỉnh ấy, liền lập kế tiễu trừ phỉ đảng, giết hại rất nhiều. Bốn năm trước, ông 

mắc bệnh rất nặng, vừa chợp mắt bèn thấy mình ở trong nhà tối. Cái nhà ấy 

rất  to  lại  rất  tối,  quỷ  vô  số  đều  ùa  tới  bức  bách,  ông  bèn  hoảng  kinh,  thức 

dậy. Một lúc sau chợp mắt lại thấy cảnh như thế, lại kinh hãi tỉnh giấc. Suốt 

ba ngày đêm chẳng dám nhắm mắt, người đã thở thoi thóp. Nhân đó, vợ ông 

ta khuyên dụ:  “Ông như vậy làm sao khá được? Ông niệm nam mô A Di Đà 

 Phật  đi!  Niệm  Phật  sẽ  khỏe  ngay!”   Thiết  San  vừa  nghe  lời  ấy  bèn  cố  sức 

niệm, được một chốc bèn thiếp đi, ngủ được đẫy giấc, không còn thấy cảnh 

tượng  gì  nữa, bệnh cũng dần dần được lành. Do đó, ông ta ăn chay trường, 

niệm  Phật.  Năm  trước,  Thiết  San  và  Trần  Tích  Châu  có  lên  núi  [Phổ  Đà] 

đích thân kể chuyện này với Quang. 

Nếu các hạ lâm vào cảnh ấy, có cần phải biết “Phật là thật hay giả” trước 

đã rồi mới chịu niệm, hay là vừa nghe bèn niệm liền? Nếu lúc ấy chẳng rảnh 

để xét xem “Phật là giả hay thật” rồi mới niệm thì nay sao lại xét ngôn luận 

sự tích của tiền nhân dạy người là giả hay thật, nhất loạt coi đó là vọng? Chỉ 

cầu  lấy điều không chánh  yếu,  vin  vào cái tâm cảnh  lờ  mờ  mê  man  này để 

rồi phải khóc lóc ư? Phú quý còn có thể coi như chiếc giày rách, sao chẳng 

thể coi chấp trước này cũng giống như chiếc giày rách, bỏ cho hết sạch đi? 

Ông tưởng thứ tri kiến ấy là cửa ngõ để nhập đạo ư? Không biết nó chính là 

đường để đọa vào A Tỳ địa ngục đấy! Dùng mộng ví với Phật, vọng tâm là 

nhân,  mộng cảnh là quả. Ví niệm Phật là nhân, vãng sanh thấy Phật là quả, 

há có nên lấy sáu thí dụ347 trong kinh Kim Cang để làm chứng? 

Phàm  ngôn  ngữ,  văn  tự  thế  gian  tuy  mỗi  chữ  là  một  sự,  nhưng  chẳng 

ngại gì cùng nêu lên cái cao quý lẫn cái hèn kém, cùng chỉ cả sự tốt lẫn điều 

xấu. Như một chữ Tử, dùng để chỉ riêng mình Phu Tử (tức Khổng Tử) cũng 

được,  mà  dùng  để  chỉ  một  kẻ  bình  thường  cũng  được,  mà  dùng  để  chỉ  con 

cái cũng được. Cần phải dựa vào văn cảnh để hiểu nghĩa, trọn chẳng thể giải 

thích Phu  Tử cũng có  nghĩa  là con cái. Cõi Phật  là  mộng cảnh đợi khi  nào 

các hạ thành Phật hãy nói. Bây giờ mà nói như vậy thì chỉ tổn hại chứ không 

ích lợi gì! Sự - lý, tánh - tướng, có - không, nhân - quả hỗn độn chẳng phân; 

chỉ  nên  học  theo  ngu phu,  ngu phụ, cắm cúi  niệm  Phật, chí cung, chí kính, 

chỉ  nên  thành  khẩn,  lâu  ngày  chầy  tháng,  nghiệp  tiêu  trí  rạng,  chướng  tận, 

phước cao. Cái tâm nghi ấy triệt để rớt  mất thì Phật có hay là không, chính 

mình có hay là không, đường nẻo vào cửa Phật, căn cứ đích xác nơi bờ kia, 

cần  gì  phải  hỏi ai khác  nữa! Nếu chẳng chuyên  tâm dốc chí  niệm  Phật, chỉ 

hiểu  đôi  phần  từ  miệng  người  khác  bàn  bạc  thì  cũng  giống  như  xem  kinh 

Kim Cang nhưng chẳng biết Thật Tướng. Xem Tịnh Độ Văn, Tây Quy Trực 

Chỉ  chẳng  sanh  tín  tâm  là  do  nghiệp  chướng  trong  tâm  nên  chẳng  thể  lãnh 

hội.  Như  kẻ  mù  nhìn  mặt  trời,  cố  nhiên  mặt  trời  ở  trên  không,  thấy  được 

[mặt trời] là nhờ có mắt. Kẻ không thấy quang minh và lúc chưa thấy không 

khác gì nhau. Nếu mắt được sáng lại, vừa nhìn liền thấy tướng quang minh. 

Một  pháp  Niệm  Phật  chính  là  pháp  thiết  yếu  nhất  để  mắt  được  sáng  lại. 

Muốn thấy  tướng quang  minh  hãy  nên dốc cạn  lòng thành  nơi  pháp  này, ắt 

sẽ có lúc được thỏa nguyện điều mình ấp ủ. 

Muốn đích thân thấy được Chân Ngã, mà chẳng phải là bậc đại triệt đại 

ngộ  thì  sẽ  không  thể  nào  thấy  được!  Muốn  chứng  nhưng  nếu  chẳng  đoạn 

Hoặc  chứng  Chân  sẽ  không  thể  nào  được.  Muốn  viên  chứng  mà  Tam 

Hoặc348 chẳng đoạn sạch, nhị tử349 không  vĩnh  viễn  mất thì sẽ không thể 

nào đạt được. Nếu luận về nơi chốn thì các hạ sẽ luân hồi bao kiếp dài lâu, 

cũng  như  những  lời  cật  vấn  trái  lý  hiện  thời  đều  là  nhờ  vào  sức  của  Chân 

Ngã để thực hiện; do trái nghịch giác, xuôi theo trần lao nên chẳng thể chân 

thật  thọ  dụng.  Ví  như cái  đầu  của  chàng  Diễn  Nhã,  châu  nơi  vạt  áo350,  từ 

đầu  đến  cuối  chưa  hề  mất,  lầm  sanh  sợ  hãi,  lầm  chịu  nghèo  cùng.  Người 

niệm Phật  lâm chung được Phật tiếp dẫn, chính  là chúng sanh  và Phật cảm 

ứng đạo giao. Tuy chẳng lìa tưởng tâm, nhưng cũng chẳng được nói đó chỉ 

là tâm tưởng biến hiện, trọn chẳng có chuyện Phật - thánh nghênh tiếp! Tâm 

tạo địa ngục thì lúc lâm chung tướng địa ngục sẽ hiện. Tâm tạo cõi Phật thì 

lúc lâm chung tướng cõi Phật sẽ hiện! 

Nói   “tướng  tùy  tâm  hiện”   thì  được,  còn  bảo   “chỉ  có  tâm  không  cảnh”  

thì chẳng thể được.  “Chỉ có tâm không cảnh”  thì phải  là bậc Đại Giác Thế 

Tôn đã viên chứng duy tâm nói ra thì mới không mắc lỗi gì. Nếu các hạ nói 

sẽ đọa vào đoạn diệt tri kiến thì sẽ là tà thuyết phá hoại pháp môn tu chứng 

của Như Lai. Chẳng thể không thận trọng. Nếu  mỗi điều đều  nói cặn kẽ sẽ 

quá tốn bút mực, biết một điều sẽ suy được ba điều kia chẳng còn sót nghĩa 

nào! 



---o0o--- 

131. Trả lời thư cư sĩ Tạ Thành Minh ở Tứ Xuyên 





Vừa  nhận  được  thư,  biết  Nho  -  Phật  tâm  pháp  nơi  quý  địa  do  một  vai 

ông  gánh  vác,  mừng  rỡ,  vui sướng  không  chi bằng. Chuyện ông khen  ngợi 

Bất Huệ gần như rớt vào kiểu cách khách sáo thế tục, khoe mắt cá quý hơn 

bảo châu, đúng là coi tấc gỗ trội hơn lầu cao khiến người thẹn thùng không 

chỗ  lánh.  Quang  chỉ  là  một  ông  Tăng  tầm  thường,  không  có  pháp  gì  để  tự 

dùng,  thường  ăn  xin  nơi  cửa  bậc  trưởng  giả  đại  phú,  thấy  những  cơm  thừa 

canh cặn bị vứt bỏ bèn nhặt lấy để tự nuôi thân. Ai không hiềm hôi chua thì 

cũng đem  những  thứ ấy trao  lại. Từ Úy Như nghĩ  những thứ ấy có  ích cho 

người  đói  nên  nhiều  lần  lưu  truyền;  tuy  ý  nghĩa  có  thể  chấp  nhận  được, 

nhưng  văn  từ  chẳng  đáng  xem,  chẳng  ngờ  rốt  cuộc  làm  bẩn  mắt  xanh  của 

các hạ, cảm thấy hổ thẹn khôn xiết! 

Bộ  Văn  Sao  hèn  tệ  được  in  hai  lần  là  vì  mùa  Hè,  Úy  Như  về  cưu  tang 

mẹ, rời Bắc Kinh, nhờ người bạn giảo chánh, đối chiếu. Do người hiểu biết 

ấy  không  chú  tâm,  nên  đến  nỗi  sai  ngoa  mấy  mươi  chỗ.  Mùa  Xuân  năm 

ngoái,  Úy  Như  lại  yêu  cầu  Thượng  Hải  Thương  Vụ  Ấn  Thư Quán  in  soạn 

riêng  và  giữ  lại  bản  lưu  (lần  này  giảo  chánh,  đối  chiếu  khá  kỹ  càng),  đến 

tháng  Giêng  mùa  Xuân  năm  nay  in  xong.  In  được  hai  ngàn  bộ,  chưa  hết 

tháng  Giêng  đã  bán  sạch.  Nhà  in  bận  bịu  nên  chưa  rảnh  để  in  lần  nữa.  Về 

sau,  do  những  người  muốn  thỉnh  sách  nhiều  lần  thôi  thúc,  nhà  in  bèn  thừa 

dịp rảnh rỗi in trước một ngàn cuốn để cung ứng. Đợi sau này rảnh rỗi sẽ in 

nhiều  hơn,  nay  kính  dâng  lên  ông  hai  bộ,  mong  ông  hãy  xét  duyệt.  So  với 

hai  lần  in  ở  Bắc  Kinh,  bản  in  lần  này  nhiều  hơn  ba  mươi  thiên.  Trong  bộ 

sách này, những ý chỉ  “chánh tâm thành ý, dốc lòng thành, cạn lòng kính”  

cũng được phát  huy  đại  lược  hòng đối trị  thói  hướng  ngoại  mong cầu cũng 

như cái  bệnh  phóng  túng  không  kiêng  dè  của  người  hiện  thời,  cũng  có  ích 

đôi  chút  cho  người  sơ  học.  Nếu  bậc  thông  Tông,  thông  Giáo  trông  thấy 

không khỏi phát ói. Nhưng nếu quả thật họ ói sạch những thứ thức ăn nặng 

nề  chẳng  tiêu  của  Tông,  của  Giáo,  thì  những  thứ  cơm  thừa  canh  cặn  này 

cũng có thể bồi bổ nguyên khí, đợi khi nào sức lực sung túc sẽ lại dùng tiệc 

vua thì mới được lợi ích thật sự. 

Ở Tứ Xuyên, nếu có những người chẳng hiềm hôi chua thì hãy nên thay 

cho chi nhánh Thương Vụ Ấn Thư Quán đại diện phát hành ở đó cũng được. 

Các  pháp  môn  Luật,  Giáo,  Thiền,  Tịnh,  pháp  nào  hợp  căn  cơ  ư?  Hãy  nên 

lắng  lòng  đọc kỹ  Tịnh Độ Quyết Nghi  Luận351 sẽ tự biết đại khái; nay tôi 

chẳng viết kỹ. Còn như bảo dùng Phật pháp hỗ trợ đạo Nho, cùng hành hai 

pháp ngõ hầu hết thảy mọi người đối với pháp thế gian là chân Nho, đối với 

pháp xuất thế là chân Thích. Nếu là bậc đại thông gia thì Thiền Tịnh song tu, 

nhưng  phải  lấy  Tịnh  Độ  làm  chánh.  Nếu  là  hạng  người  bình  thường,  cũng 

bất tất phải nghiên cứu rộng rãi các kinh luận sâu xa, uyên áo, chỉ nên đừng 

làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương là được rồi! Những người này chẳng bỏ nghiệp tại gia nhưng kiêm 

tu pháp  xuất  thế. Tuy dường  như  là bình  thường  không kỳ  lạ  gì,  nhưng  lợi 

ích chẳng thể nghĩ bàn! Ấy là vì ngu phu, ngu phụ cắm cúi niệm Phật liền sẽ 

ngầm thông Phật trí, thầm hợp đạo mầu, so với những bậc đại thông gia dò 

đoán, suy lường, suốt ngày thần thức miệt mài trong vòng phân biệt, thì lợi 

ích càng nhiều hơn. Vì thế, ngu phu, ngu phụ niệm Phật dễ được lợi ích. Bậc 

đại thông gia nếu có thể buông xuống toàn thân, cũng dễ được lợi ích. Nếu 

chỉ suy lường nghĩa lý sẽ chẳng được lợi ích, trái lại còn thành bệnh, và có 

kẻ còn chưa được nói đã được, nhập vào bọn cuồng nữa kia! 

Một  pháp  tham  Thiền  chẳng  phải  là  pháp  con  người  hiện  thời  nên  học. 

Dù có học cũng chỉ thành tri kiến văn tự, quyết chẳng thể nhanh chóng sáng 

tỏ tự tâm, đích thân thấy tự tánh. Vì sao vậy? Một là không có thiện tri thức 

đề  trì352,  quyết  trạch353  cho,  hai  là  kẻ  học  chẳng  biết  căn  cội  của  Thiền. 

Tuy  gọi  là  tham  Thiền,  nhưng  thật  ra  là  hiểu  lầm.  Trong  những  bài  Tông 

Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận (Luận về sự chẳng nên lẫn lộn giữa Tông và 

Giáo) và Tịnh Độ Quyết Nghi Luận, Quang đã chỉ bày đại khái. Con người 

hiện thời bất luận thượng, trung, hạ căn đều phải chuyên chú tận lực giữ vẹn 

luân thường, đề cao  lòng kính,  giữ  lòng thành, tin sâu  nhân quả, rộng  hành 

các  điều  thiện,  nhất  tâm  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Một  pháp  nhân 

quả chính là lò luyện lớn lao để nung phàm luyện thánh của thánh nhân thế 

gian  lẫn  xuất  thế  gian.  Nếu  thoạt  đầu  chẳng  xét  thấu  nhân  quả  thì  sau  khi 

thông Tông, thông Giáo, vẫn còn có chuyện hiểu lầm nhân quả. Hễ hiểu lầm 

nhân quả thì đọa lạc ắt có phần, không do đâu siêu thăng được! Đừng cho lý 

này là thiển cận rồi coi thường. Như Lai thành Chánh Giác, chúng sanh đọa 

tam đồ đều chẳng ra ngoài nhân quả. 

Nhưng phàm phu tâm lượng nhỏ nhoi rất có thể sẽ chẳng lãnh hội được 

những chuyện đại nhân quả nói trong kinh, nên lấy chuyện nhân quả thế gian 

làm phương tiện để nhập  vào sự thù thắng; như Văn Xương Âm Chất Văn, 

Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  v.v…  (ở  Trung  Hoa  Thư  Cục  có  Cảm  Ứng 

Thiên Vựng  Biên  là tác phẩm  chú  giải bậc nhất  về Cảm  Ứng Thiên từ xưa 

đến  nay,  văn  và  lý  đều  hay,  có  hai  bản),  hãy  đọc  nhuần,  nghĩ  kỹ  rồi  hành 

theo thì ai  nấy đều có thể thành  lương dân, ai nấy đều được liễu sanh thoát 

tử. Năm ngoái, Quang từng khắc An Sĩ Toàn Thư (trong Văn Sao có hai bài 

tựa,  có  thể  biết  được  đại  khái),  tồn  bản  ở  Dương  Châu,  các  chỗ  phát  hành 

kinh đều có lưu thông, quả thật là một bộ sách quan trọng khiến cho đời yên 

dân lành vậy. 

Niệm Phật chú trọng tại vãng sanh, niệm đến cùng cực cũng có thể minh 

tâm  kiến  tánh,  chứ  không  phải  Niệm  Phật  hoàn  toàn  chẳng  ích  gì  cho  đời 

hiện  tại.  Xưa  kia,  Minh  Giáo  Tung  thiền  sư354  công  khóa  mỗi  ngày  niệm 

mười  vạn  thánh  hiệu  Quán  Âm;  về  sau,  đối  với  mọi  kinh  sách  thế  gian 

không cần đọc đều biết. Nên xem Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền 

Lục mới biết được sự hay khéo của việc niệm Phật, trong bộ Văn Sao dở tệ 

của Quang từng nhắc đến nhiều lần. Cư sĩ bảo [niệm Phật] là vô ích cho đời 

hiện  tại  tức  là  không  những  ông  chưa  thấu  hiểu  sâu  xa  các  kinh  luận  Tịnh 

tông  mà đối  với bộ Văn Sao của Quang cũng chỉ cưỡi  ngựa xem đèn, chưa 

bỏ công đọc kỹ. 

Luật  không  phải  chỉ  là  những  sự  việc  thuộc  về  mặt  thô  mà  thôi;  nếu 

chẳng chú trọng lòng kính, giữ lòng thành thì cũng là phạm luật, nhưng nhân 

quả là cốt lõi của Luật. Nếu ai không biết nhân quả và lầm lẫn nhân quả thì 

đều  là  phạm  Luật.  Người  niệm  Phật  khởi  tâm  động  niệm  thường  hợp  với 

Phật thì Luật, Giáo, Thiền, Tịnh cùng hành cả. Phải biết: Hết thảy các pháp 

môn  đức  Như  Lai  đã  dạy  đều  phải  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  mới  hòng  liễu 

sanh tử, trọn chẳng có chuyện Hoặc nghiệp chưa đoạn mà được liễu thoát. 

Riêng  trong  pháp  môn  Niệm  Phật,  người  đoạn  Hoặc  vãng  sanh  sẽ  mau 

chứng Pháp Thân; người còn đủ Hoặc nghiệp vãng sanh cũng đã siêu lên địa 

vị  thánh.  Một  đằng  cậy  vào  Tự  Lực,  một  đằng  là  nương  theo  Phật  Lực,  lại 

kiêm Tự Lực. Hai đằng khó - dễ, khác nào trời với vực. Thường có kẻ thông 

minh xem tràn lan sách Thiền, biết được mùi vị ấy bèn muốn lấy Thiền làm 

tánh  mạng, muốn làm bậc cao nhân thông suốt. Đấy đều là hạng chẳng biết 

căn cội của Thiền và Tịnh, lầm lạc tự cho mình là cao quý. Tri kiến như thế 

trọn chẳng thể nương theo! Nếu  nương theo tri kiến ấy, sợ rằng dù trải qua 

số kiếp nhiều như bụi trần vẫn không có hy vọng gì được liễu sanh thoát tử! 

Mong hãy xem kỹ bộ Văn Sao của Quang ắt sẽ biết. 



---o0o--- 

132. Thư gởi cư sĩ Ngô Bích Hoa 





Tâm  tánh  của  bọn  ta  giống  hệt  như  Phật,  chỉ  do  mê  trái  nên  luân  hồi 

chẳng  ngơi.  Như  Lai  thương  xót,  tùy  cơ  thuyết  pháp,  khiến  cho  khắp  mọi 

hàm thức theo đường trở về  nhà. Pháp  môn tuy  nhiều,  nhưng  trọng  yếu chỉ 

có  hai,  tức  là  Thiền  và  Tịnh  liễu  thoát  dễ  nhất.  Thiền  chỉ  có  Tự  Lực,  Tịnh 

kiêm  Phật  Lực.  So  sánh  hai  pháp,  thì  Tịnh  khế  cơ  nhất.  Như  người  vượt 

biển, nhờ vào thuyền bè, mau đến được bờ kia, thân tâm thản nhiên. Chúng 

sanh đời Mạt chỉ kham hành được pháp này. Nếu không thì là trái cơ, nhọc 

nhằn  nhưng khó thành! Phát đại  Bồ Đề, sanh chân tín  nguyện, suốt đời  giữ 

vững,  chỉ  nghĩ  đến  Phật,  niệm  đến  cùng  cực,  tình  kiến  mất  sạch,  tuy  niệm 

mà vô niệm, diệu nghĩa Thiền Giáo triệt để hiển hiện, đợi đến lúc lâm chung 

được Phật tiếp dẫn, thẳng lên Thượng Phẩm, chứng Vô Sanh Nhẫn. Có một 

bí quyết tha thiết bảo ban:  “Cạn lòng thành, tận lòng kính”,  mầu nhiệm làm 

sao! 



---o0o--- 

133. Trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ nhất) 





Nói  “ngoài việc trường trai niệm  Phật ra, nên giữ  quy luật”,  chính  là 

tận  sức  hiếu  [với  cha  mẹ],  hòa  thuận  [cùng  anh  em],  chuyên  chú  trọn  hết 

luân thường, đừng  làm các điều ác, vâng  làm các điều thiện, chẳng để lòng 

động  niệm  nơi  tà  vạy,  hư  ngụy,  hễ  làm  việc  cho  người  bèn  trọn  hết  chức 

trách,  gặp  kẻ  hữu  duyên  bèn  khuyên  lơn  khiến  cho  nhập  đạo.  Những  hành 

tướng ấy chẳng cần phải nêu ra hết, chỉ khuyên ông nên đọc Ấn Quang Văn 

Sao và An Sĩ Toàn Thư sẽ tự biết. 

Phải biết: Làm đệ tử Phật, phàm những hành vi đều phải vượt trỗi những 

hành vi thế tục, thì chính mình mới hưởng lợi ích thật sự, khiến cho người ta 

trông  vào  thấy  là  lành.  Nếu  miệng  nói  tu  hành,  tâm  ôm  ấp  những  điều  bất 

thiện,  đối  với  cha  mẹ,  anh  em  và  hết  thảy  mọi  người  trên  cõi  đời  chưa  thể 

trọn hết bổn phận thì người như thế gọi là thiện nhân giả dối; nhân địa đã hư 

ngụy, làm sao đạt lợi ích thật sự cho được! Cái học của thánh hiền đều khởi 

đầu từ cách vật trí tri, thành ý chánh tâm, huống chi muốn liễu sanh thoát tử, 

siêu  phàm  nhập  thánh  ư?  Về   “cách  vật  trí  tri”   nên  xem  bài  tựa  bản  in  lại 

cuốn  chú  giải  Tứ  Thư  của  ngài  Ngẫu  Ích  và  bài  tựa  sách  Liễu  Phàm  Tứ 

Huấn của ông Viên Liễu Phàm. 

Xưa  kia,  ông  Bạch  Cư  Dị  hỏi  Ô  Khoa  thiền  sư:   “Thế  nào  là  đại  ý  của 

 Phật pháp?”  Ngài Ô Khoa đáp:  “Đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

 thiện”.  Ông Bạch nói:  “Hai câu ấy đứa trẻ lên ba cũng nói như thế được!”  

Ngài  Ô  Khoa  nói:   “Tuy  đứa  trẻ  lên  ba  nói  được,  ông  lão  tám  mươi  làm 

 không được!”  Phải biết  lời  này chính  là  lời  nói tổng quan thiết  yếu cho  hết 

thảy những ai học Phật pháp. Các điều ác, những điều thiện đều là từ tâm địa 

mà  luận, chứ không chuyên chỉ  về sự  thực hành  nơi  mặt sự tướng  mà thôi. 

Trong  tâm  địa  trọn  chẳng  khởi  ác  thì  toàn  thể  là  thiện,  niệm  Phật  như  thế 

hơn công đức của người bình thường niệm Phật trăm ngàn vạn ức lần. Muốn 

được tâm địa “chỉ thiện không ác” thì trong hết thảy thời, hết thảy chỗ, phải 

chú  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành  như  đối  diện  Phật,  trời,  mới  hòng  đạt 

được! Nếu tâm vừa phóng túng thì các ý niệm không đúng pháp sẽ theo nhau 

khởi lên. 



---o0o--- 

134. Trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ hai) 





Trong  phần  giải  quyết  mối  nghi  về  Quyền,  Thật,  Tiệm,  Đốn  của  sách 

Tây  Phương  Lộ (con  đường Tây Phương), trước  hết phải  giảng rõ bốn chữ 

Quyền, Thật, Tiệm, Đốn; rồi mới luận đến niệm Phật, tham Thiền là Quyền, 

hay  Thật,  là  Tiệm  hay  Đốn  thì  mới  trọn  chẳng  bị  nghi  ngờ  nghĩa  lý! 

“Quyền”  có  nghĩa  là  Như  Lai  thuận  theo  căn  cơ  của  chúng  sanh,  bày  ra 

phương  tiện  khéo  léo.  “Thật”  có  nghĩa  là  Phật  án  theo  những  nghĩa  chính 

tâm Ngài  đã chứng  mà  nói. “Đốn”  là chẳng cần theo thứ tự, thẳng tắt,  mau 

chóng,  hễ  vượt khỏi  liền chứng  nhập  ngay. “Tiệm”  nghĩa  là dần dần tu cao 

lên,  chứng  nhập  theo  thứ  tự,  cần  phải  tốn  nhiều  đời  nhiều  kiếp  mới  có  thể 

đích thân chứng được Thật Tướng. 

Những  kẻ  tham  Thiền  nói  pháp  Tham  Thiền  chính  là  pháp   “chỉ  thẳng 

 tâm  người,  thấy  tánh  thành  Phật;  do  vậy,  Thiền  là  Thật,  là  Đốn” ;  nhưng 

chẳng biết Tham Thiền dù có đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh mới chỉ là 

thấy được vị Phật Lý Tánh sẵn có trong tự tâm. Nếu là căn tánh đại Bồ Tát 

thì hễ ngộ bèn chứng, tự có thể vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, vượt thoát khỏi 

tam giới. Từ đấy, thượng cầu, hạ hóa, dùng đó làm nền tảng để trang nghiêm 

cả phước lẫn huệ. Loại căn tánh này nếu luận trong số những người đại triệt 

đại ngộ thì cũng phải cả trăm ngàn người mới có được một hai! Nếu căn khí 

kém hơn, dù có thể diệu ngộ, nhưng Kiến Tư phiền não chưa thể đoạn trừ thì 

vẫn ở trong tam giới chịu sống, chịu chết. Đã bị sống - chết thì từ ngộ thành 

mê  sẽ  nhiều,  từ  ngộ  vào  ngộ  hiếm  lắm!  Do  vậy,  tuy  pháp  này  là  Thật,  là 

Đốn, nhưng nếu không đúng người cũng sẽ chẳng được hưởng lợi ích thật sự 

nơi Thật, nơi Đốn, vẫn trở thành pháp Quyền Tiệm mà thôi! Vì cớ sao? Do 

cậy vào tự lực! Nếu tự lực mười phần đầy đủ thì còn may mắn nào hơn! Hễ 

kém khuyết  một chút sẽ chỉ  ngộ được  Lý Tánh, chẳng thể đích thân chứng 

được Lý Tánh. Ngày nay, kẻ đại triệt đại ngộ còn khó kiếm được, huống gì 

người chứng được điều họ đã ngộ! 

Một pháp niệm Phật thông trên thấu dưới, vừa là Quyền vừa là Thật, vừa 

Tiệm  vừa  Đốn,  chẳng  thể  phê  phán  bằng  giáo  lý  thông  thường.  Trên  đến 

Đẳng  Giác  Bồ  Tát,  dưới  đến  chủng  tánh  A  Tỳ  đều  nên  tu  tập  (Đây  gọi  là 

“thông trên thấu dưới” vậy!) Như Lai vì chúng sanh thuyết pháp, chỉ muốn 

cho hết thảy chúng sanh liễu sanh thoát tử. Các pháp môn khác bậc thượng 

căn  có  thể  giải  quyết  ngay  trong  một  đời  này,  kẻ  hạ  căn  bao  kiếp  vẫn  khó 

thành  được!  Chỉ  có  mình  pháp  này,  bất  luận  căn  tánh  nào,  đều  vãng  sanh 

Tây Phương, liễu được sanh tử ngay trong đời này. Thẳng chóng như thế đó, 

há gọi là Tiệm được ư? Tuy có căn cơ nhưng chẳng phải là loại căn cơ như 

trong những pháp viên đốn thông thường nên có vẻ giống như Tiệm. Nhưng 

oai  lực  của  pháp  môn  này  nằm  ở  chỗ  thệ  nguyện  của  Như  Lai  khiến  cho 

những căn tánh hèn kém  mau được đại lợi ích. Lợi ích ấy hoàn toàn do cậy 

vào Phật từ lực. 

Phàm những kẻ giảng Thiền, nếu chưa nghiên cứu Tịnh Tông, không ai 

chẳng miệt thị Tịnh Độ là thiển cận. Nếu nghiên cứu Tịnh Tông sâu xa, ắt sẽ 

tận  tâm  kiệt  lực  hoằng  dương,  há  còn  chấp  trước  vào  những  biện  luận  sai 

lầm  Quyền,  Thật,  Tiệm,  Đốn  để  tự  lầm,  lầm  người  nữa  ư?  Niệm  Phật  phải 

khéo phát tâm, tâm là chủ của sự tu trì. Nếu hợp với Tứ Hoằng Thệ Nguyện 

thì  niệm  một  câu  Phật  hiệu,  làm  một  chuyện  lành,  công  đức  vô  lượng,  vô 

biên.  Huống chi ba  nghiệp thân  - khẩu - ý luôn chú  trọng  lấy  niệm Phật để 

lợi sanh! Nếu tâm chỉ cầu tự lợi, chẳng muốn lợi người, tuy làm nhiều việc, 

nhưng đạt được công đức rất ít; huống chi lại đèo thêm ý niệm khuynh loát 

người, hại người, cũng như cái tâm khoác lác, tự kiêu thì cái tâm niệm Phật, 

điều  thiện  đã  làm  ấy  cũng  chẳng  phải  hoàn  toàn  là  không  có  công  đức  gì, 

nhưng thật ra trong trăm ngàn vạn ức phần chỉ đạt được một phần, hay nửa 

phần, nhưng cái lỗi ác niệm cũng chẳng nhỏ nhoi đâu! Vì vậy, người tu hành 

đều phải khéo phát tâm, chứ không riêng gì người niệm Phật! 

Nếu ước theo Thật Nghĩa rốt ráo để nạn (“nạn” nghĩa là cật vấn) chuyện 

“lấy - bỏ” thì tức là chẳng biết “rốt ráo không lấy không bỏ” chính là chuyện 

sau  khi  đã  thành  Phật.  Nếu  chưa  thành  Phật  thì  trong  khi  ấy,  đoạn  Hoặc 

chứng Chân đều thuộc về lấy - bỏ. Đã chấp nhận đoạn Hoặc chứng Chân là 

lấy  -  bỏ  thì  sao  không  chấp  nhận  chuyện  lấy  -  bỏ  trong  việc  bỏ  Đông,  lấy 

Tây, lìa cấu lấy tịnh? Nếu trong pháp Tham Thiền, lấy - bỏ đều sai, thì trong 

pháp Niệm  Phật  lấy  - bỏ  lại đều  là đúng.  Bởi  một  đằng chuyên suy  xét  Tự 

Tâm,  một  đằng  kiêm  nhờ  Phật  lực.  Những  người  chẳng  xét  đến  duyên  do 

của pháp  môn, lầm lẫn dùng pháp Tham Thiền để phá pháp Niệm Phật, tức 

là  dùng  sai  ý  nghĩa.  Chuyện  không  lấy  -  bỏ  vốn  là  Đề  Hồ,  nhưng  người 

muốn niệm Phật cũng chẳng lấy - bỏ thì lại thành độc dược! Mùa Hạ mặc áo 

mỏng,  mùa  Đông  mặc  áo  cừu,  khát  uống,  đói  ăn,  chẳng  thể  trái  nghịch  mà 

cũng chẳng thể cố chấp, chỉ chọn lấy những gì thích nghi sẽ có lợi ích không 

gì tệ hại! Chỉ mong ông dốc sức trọn hết luân thường, chuyên chí niệm Phật. 

Nếu còn sức thì đối  với cha  mẹ, anh em,  vợ con, bằng  hữu  v.v… tùy phần 

tùy  sức  khuyên  dạy,  ngõ  hầu  họ  đều  cùng  được  lợi  ích  nơi  Niệm  Phật  để 

khỏi uổng dịp gặp gỡ trong kiếp sống này! 



---o0o--- 

135. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ ba) 

 

Phó Đại Sĩ Ngữ Lục355 sai ngoa không biết  bao nhiêu  mà kể, lại thêm 

những bài kệ tụng trong ấy đa phần đề xướng Thiền Tông, sợ ông không đủ 

học thức,  nếu không  nghi Đại  Sĩ  nói sai cũng sẽ dựa theo  ý kiến của chính 

mình  hiểu  lầm  ý  Ngài  thì  tội  lỗi  vô  lượng.  Hãy  nên  đưa  cho  bậc  thông  gia 

coi, còn ông ngàn vạn lần chớ nên xem! Nếu muốn coi thì đợi đến năm sau, 

Hưng Từ pháp sư khắc ván in lần thứ hai xong, mới lại thỉnh về coi. Thoạt 

đầu,  Hưng  Từ  pháp  sư  được  bản  này  bèn  giám  định,  khắc  bản;  năm  ngoái 

gởi  cho  Quang  một  bộ.  Quang  lắng  lòng  giảo  chánh,  khuyên  thầy  ấy  khắc 

bản khác. Thầy ấy định năm sau mới in, bản này đáng nên đọc kỹ nhiều lần. 

Sách Hộ Pháp Lục356 rất hay, nhưng không chuyên chú Tịnh Độ, những 

chỗ sách ấy bàn về Thiền chớ nên hiểu sai, nhưng đọc đến lời hay hạnh đẹp 

của  bậc  cao  Tăng  sẽ  trưởng  dưỡng  thiện  căn.  Đối  với  Vãng  Sanh  Luận 

Chú357 nên chiếu theo những gì Quang đã chỉ bày, có chiếu theo được hay 

chưa? Cuốn sách này cả văn lẫn lý đều thật tuyệt, hãy nên đọc kỹ. 

Cái  tâm  vọng  tưởng  của  ông  ngập  trời  trùm  đất,  không  biết  lắng  lòng 

niệm  Phật,  có  thể  nói  là  “hướng  ngoại  rong  ruổi  tìm  cầu,  chẳng  biết  phản 

chiếu  hồi quang”.  Học Phật  như thế  rất khó được  lợi  ích thật sự!  Mạnh  Tử 

nói:  “Đạo học vấn chẳng có gì khác, cầu sao buông được cái tâm mà thôi!” 

Ông  học  Phật  mà  chẳng  biết  lắng  lòng  niệm  Phật,  đối  với  Nho  Giáo  còn 

chưa thật sự tuân thủ, huống gì đối với Phật giáo là pháp thật sự lắng lòng ư? 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  xoay  trở  lại  nghe  nơi  Tự Tánh,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát 

nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, kinh Kim Cang không trụ vào đâu để 

sanh tâm, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để hành bố thí, 

cho đến vạn hạnh; Tâm Kinh  “soi thấy năm Uẩn đều không”  đều nhằm dạy 

cho  con  người  diệu  pháp  “từ  cảnh  biết  được  tâm”  vậy.  Nếu  cứ  một  mực 

muốn xem rộng khắp hết thảy thì sẽ không có lợi ích gì. Hễ nghiệp chướng 

chưa tiêu, sẽ chưa đạt lợi ích ấy, mà trước hết còn bị mắc bệnh! 



---o0o--- 

136. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ tư) 

 

 

Những  sách  của  ngài  Vĩnh  Minh  có  sách  nào  không  hợp?  Ông  hãy  nên 

nghiêm túc  niệm  Phật. Một cuốn sách Tịnh Độ  Thập Yếu  xem  nhiều  lần  là 

đủ  rồi,  những thứ khác đợi đến khi  nào tài trí có thừa  hãy thỉnh  về  mà đọc 

cũng chẳng trễ tràng đâu! Niềm vui niệm Phật chỉ người thật sự niệm Phật tự 

biết,  nhưng  cần  phải  chí  thành  khẩn  thiết,  nhiếp  tâm  mà  niệm,  chẳng  được 

chấp trước cảnh tướng bên ngoài. Nếu không, tâm địa chẳng thông, quán đạo 

chẳng rành,  ma cảnh  hiện  tiền cũng chẳng hiểu rõ thì tệ  lắm!  Hãy  nhớ  lấy, 

nhớ lấy nhé!  

Nay những người thật sự hoằng dương Tịnh Độ thật khó có ai. Nếu đổi ý 

niệm “tham học với khắp các tri thức” thành “nhất tâm niệm Phật” thì lợi ích 

lớn  lao  lắm! Nếu không, sẽ thành ra  nhọc  nhằn, bôn ba  mà thôi! Nên thỉnh 

giáo  nhiều  ở  chỗ  Đế  Pháp  Sư  (ngài  Đế  Nhàn),  những  người  khác  Quang 

không biết. An Sĩ Toàn Thư đứng đầu các thiện thư xưa nay, hãy nên khắc 

in phổ biến lưu truyền, nhờ đó vãn hồi thế đạo nhân tâm. May là cư sĩ Vưu 

Tích  Âm đã cực  lực chuyên  lo  quảng cáo, khuyên khắp  mọi  người  in tặng, 

nhân đó cho làm ra bốn khuôn in, tính in hai mươi, ba mươi vạn bộ, ngõ hầu 

những chỗ quan trọng thuộc hai ngàn bốn mươi mốt huyện trong toàn quốc 

và những người quan trọng đều được xem đến, về sau sẽ càng lưu thông phổ 

biến xa rộng hơn nữa. Nhưng thành sự tại trời, chẳng cần phải tính trước, chỉ 

lấy chuyện cứu quốc cứu dân làm trọng, tận lực mà làm đó thôi! 

Niệm Phật chẳng thể thuần nhất thì phải chế ngự tâm chẳng cho nó đuổi 

theo bên ngoài, lâu dần sẽ tự có thể thuần nhất. “Thành phiến” là thuần nhất 

không  tạp.  Đại  trượng  phu  nếu  như  văn  chương  trùm  lấp  thiên  hạ,  công 

nghiệp rền vang vũ trụ, nhưng không thể đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh 

thoát  tử  là  vì  chấp  vào  cái  bên  ngoài,  bỏ  phế  cái  bên  trong,  chấp  vào  cái 

ngọn  hữu  vi,  bỏ  sót  cái  gốc  vô  vi.  Người  thế  gian  ai  có  thể  vẹn  toàn  mọi 

điều,  chúng  ta  chỉ  giữ  lấy  chuyện  trọn  hết  luân  thường,  tận  lực  tu  Tịnh 

nghiệp mà thôi! Cần gì phải tính toán chi khác nữa! 



---o0o--- 

137. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ năm) 







Lúc  niệm  Phật, ai  nấy  hãy cốt sao  thích  hợp với  mình. Nay  niệm  Phật 

đường  trong  các  tùng  lâm  đều  trước  hết  niệm  kinh  Di  Đà,  tụng  kinh  xong, 

niệm chú Vãng Sanh ba biến hoặc một biến, sau đó mới cử bài kệ tán Phật, 

niệm kệ xong, niệm tiếp  “nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại 

 bi  A  Di  Đà  Phật” ,  liền  vừa  đi  nhiễu  vừa  niệm.  Phải  đi  nhiễu  từ Đông  qua 

Nam,  qua  Tây  rồi  lên  Bắc.  Đó  là  thuận  chiều,  là  tùy  hỷ.  Nhiễu  theo  chiều 

thuận  có  công  đức,  Tây  Vực  coi  trọng  nhất  là  đi  nhiễu  quanh.  Phương  này 

(Trung Hoa) cũng thực hiện chuyện đi nhiễu cùng với lễ bái. Nếu đi từ Đông 

sang  Bắc,  đến  Tây,  đến  Nam  là  đi  nhiễu  ngược  chiều,  có  tội  lỗi,  chẳng  thể 

không biết. Nhiễu  niệm  một  nửa  [thời  gian] rồi  ngồi  niệm thầm  ước chừng 

một khắc, lại niệm ra tiếng. Niệm xong lại quỳ niệm Phật mười tiếng, Quán 

Âm,  Thế  Chí,  Thanh  Tịnh  Đại  Hải  Chúng  mỗi  danh  hiệu  ba  lượt.  Sau  đó, 

niệm  bài  văn  phát  nguyện.  Người  tại  gia  sợ  rằng  thất  nhỏ  khó  đi  nhiễu  thì 

đứng, quỳ, ngồi niệm, đều án theo tinh thần mà định, đúng là chẳng cần cậy 

người khác lập pháp tắc cho mình. 

Niệm nhưng không niệm, vô niệm mà niệm, niệm đến lúc tương ứng thì 

tuy  thường  niệm  Phật,  nhưng  trọn  chẳng  có  tướng  khởi  tâm  động  niệm 

(trước  lúc  tương  ứng,  chẳng  khởi  tâm  động  niệm  để  niệm  thì  sẽ  không  có 

niệm).  Tuy  chẳng  khởi  tâm  động  niệm,  nhưng  một  câu  Phật  hiệu  thường 

luôn  xưng  niệm,  hoặc  ức  niệm,  vì  thế  nói   “niệm  mà  vô  niệm,  vô  niệm  mà 

 niệm”.   Chớ  hiểu   “vô  niệm”   là  không  niệm,  “vô  niệm  mà  niệm”   nghĩa  là 

không  có  cái  tướng  khởi  tâm  động  niệm  để  niệm,  nhưng  vẫn  niệm  niệm 

không  gián  đoạn,  cảnh  giới  này  thật  chẳng  dễ  đạt  được,  chớ  có  hiểu  sai! 

Pháp  quán  tưởng  tuy  hay,  nhưng  phải  biết  rõ  tượng  Phật  ta  thấy  được  vốn 

thuộc về duy tâm sở hiện. Nếu cho đó là cảnh bên ngoài sẽ rất có thể bị ma 

dựa phát cuồng, không thể không biết [điều này].  “Duy tâm sở hiện”  là tuy 

những hình tướng ấy rành rành phân minh, nhưng quả thật chẳng phải là vật 

cụ thể. Nếu nghĩ là cảnh bên ngoài, coi nó là thật có thì liền thành ma cảnh. 

Nhắm mắt hay mở mắt cứ thuận tiện là được! 

Kiêm trì thánh  hiệu Quán Thế  Âm đáng  là pháp để nương tựa,  hết thảy 

mọi  người đều  nên tu  như thế.  Lúc  làm  lụng chẳng thể  “niệm đâu chú  tâm 

 vào  đó”   là  vì  chưa  đạt  đến  cảnh  giới  nhất  tâm  bất  loạn  nên  tâm  không  thể 

dùng  vào  hai  việc cùng  một  lúc được, khó tránh khỏi bị  gián đoạn. Nếu có 

thể  thường  giữ  được  sự  giác  chiếu  thì  không  trở  ngại  gì.  Con  người  ai  nấy 

nên tuân thủ bổn phận, ông trên còn có bà nội, có cha mẹ, dưới có em nhỏ, 

vợ con, nhưng công việc cực nhàn, dễ dàng tu trì nhất, chẳng thể chân thật, 

khẩn  thiết  dụng  công  trong  cảnh  ấy  lại  vọng  động  mong  muốn  xuất  gia  tu 

hành. Nếu  xuất  gia thì ông có được cơ duyên tốt  như thế để chuyên tâm  tu 

đạo hay chăng? Ông chẳng biết xuất gia có công chuyện xuất gia, ai mà có 

thể việc gì cũng chẳng cần phải ngó ngàng tới? Ngay như Quang trọn chẳng 

có chuyện gì mà cũng gần như bận bịu quanh năm, chẳng rảnh rỗi để chuyên 

tâm niệm Phật, huống gì những người khác? Mong hãy tùy phận, tùy lực tu 

trì, chớ mong tưởng chuyện ngoài bổn phận thì may mắn lắm! 



---o0o--- 

138. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ sáu) 





Người tu hành phải lắng lòng tịnh dưỡng. Ông tên là Tịnh Am, sao chẳng 

nghĩ đến ý nghĩa của cái tên ấy, cứ một mực vô sự bày ra chuyện, khiến cho 

hết thảy mọi người chán nhàm, tự mình bụng dạ chương phềnh, chóng mặt, 

mệt  trí,  lại  chẳng  biết  tự giữ  sức  khỏe,  đến  nỗi  thổ  huyết.  Nhẹ  thì  sẽ  thành 

bệnh dây dưa, nếu nặng thì ắt đến nỗi tổn mạng, đâm ra khiến cho người ta 

nói: “Ông học Phật tu hành chẳng những vô ích mà còn bị tổn hại”. Từ đó, 

những  kẻ  vô  tri  bèn  chê  Phật  pháp  sai  trái;  nhân  đấy,  phỉ  báng,  ngăn  trở, 

đoạn  mất  thiện  căn  của  người,  chứ  họ  đâu  biết  là  vì  ông  chẳng  y  theo  lời 

Phật dạy để tu hành nên mới bị như thế. Ông phải tự biết tốt - xấu! 

Tu hành chuyện gì phải tận hết sức mình, ngầm tu thầm khế hợp thì mới 

nên.  Bệnh  của  ông  là  do  chính  ông  tự  chuốc  lấy,  nói  gì  bây  giờ?  Hãy  gấp 

gáp  sửa  lỗi,  nhiếp  tâm  niệm  Phật,  ngay  cả  kinh  cũng  tạm  thời  chẳng  nên 

xem. Một hai tháng sau bèn được phục hồi. Nếu không, bèn tuyệt giao, ngày 

sau gặp nhau, đối đãi với nhau như người đi trên đường thấy nhau mà thôi! 



---o0o--- 

139. Thư trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ bảy) 

 



Danh để biểu thị cái thực, có danh có thực cũng chẳng lấy làm vinh, vì 

sao?  Vì  thuộc  về  bổn  phận.  Không  có  thật  mà  được  danh  thì  còn  gì  nhục 

bằng! Huống hồ muốn phô trương dấy động cho người ta nghe biết, ắt phải 

đăng trên khắp báo chí.  Kẻ  nào  phô phang  như thế, ắt phải  nghi  ngờ, đoán 

định kẻ ấy là kẻ dối đời trộm danh vậy. Ông chỉ biết một, chẳng biết đến hai, 

do vậy không thể không bảo rõ một lần nữa. Ông tín tâm khá sâu, nhưng ưa 

phô phang, ham giao du, ham kết giao, quả thật là đại chướng ngại cho việc 

tu hành. Ông mới hơn hai mươi tuổi mà đã kết giao như thế, sau này lúc học 

Phật  thông  suốt  rồi,  suốt  ngày  sẽ  chẳng  thể  rảnh  rỗi!  Mong  ông  hãy  náu 

mình ẩn tiếng, ắt được lợi ích vô lượng. Hãy coi chừng! 



---o0o--- 

140. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ tám) 







Đã  nhiều  lần  răn  nhắc  ông  nên  náu  mình,  kín  tiếng,  nhất  tâm  niệm 

Phật,  nhưng  rốt  cuộc  vẫn  không  chịu  buông  xuống  thói  quen  phô  phang, 

Hiển  Ấm  đã  đem  bản  thảo  ghi  những  chuyện  đã  biết  cho  đăng  trên  tờ  Hải 

Triều Âm, đó đã là chuyện không thông hiểu sự việc, ông lại lấy làm đắc ý, 

chẳng  phải  là  cũng  chỉ  nhằm  cầu  danh  hay  sao?  Việc  quyên  góp  in  Ấn 

Quang  Văn  Sao  nên  dừng  lại,  vì  chưa  phải  là  lúc  ông  nên  làm  chuyện  đó. 

Hãy nên lắng lòng niệm Phật, đừng cầu đọc rộng khắp. Lệnh nội358 đã phát 

tâm quy  y, tôi bèn đặt pháp danh  là  Khế  Tịnh.  Tên ấy có  nghĩa  là tuy  hiện 

thời  chưa  có  công  phu,  nhưng  đến  lúc  rảnh  sẽ  hành.  Những  câu  hỏi  trong 

phần  sau  của  thư  ông  quả  thật  đều  là  những  chuyện  thiết  yếu,  chỉ  vì  ông 

chẳng lắng lòng niệm Phật nên vẫn ngẩn ngơ chẳng biết đi về đâu. Ông hãy 

nên  nghiêm  túc  niệm  Phật,  lâu  dần  ắt  tự  biết,  không  cần  ai  bảo  cho  nữa! 

Lệnh nội đã quy y, nên khiến cho bà ta tâm y theo lời Phật, trừ khử tập khí 

nữ  nhân,  ngõ  hầu  được  đại  lợi  ích.  Y  theo  lời  Phật  chính  là  nương  vào  Tứ 

Hoằng Thệ Nguyện, và đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện. Tuy 

chưa  phải  là  bổn  phận  của  bà  ta,  nhưng  cố  nhiên  phải  nên  phát  cái  tâm  lợi 

mình lợi người. Trừ khử tập khí nữ nhân, đừng chăm chút trang điểm, đừng 

ôm lòng dua vạy. Đối với người trưởng thượng, hoặc kẻ ngang hàng đều tận 

hiếu, tận tình hòa thuận. Như thế mới chẳng thẹn là đệ tử Phật vậy! 



---o0o--- 

141. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ chín) 





Tiện Mông Sao359 là tác phẩm được soạn bởi Mộ Liên pháp sư ở núi 

Hồng  Loa  vào  năm  cuối  triều  Đạo  Quang,  Tịnh  Độ  Quyết  Nghi  Luận  đặc 

biệt mượn giọng điệu của Ngài để phát khởi. Năm Dân Quốc thứ ba (1914), 

ông Địch Sở Thanh gởi thư bảo tôi viết bài luận ấy để đóng góp tài liệu cho 

Phật  Học  Tùng  Báo.  Quang  trước  đó  đã  không  muốn  dùng  cái  tên  Ấn 

Quang, nên bèn mượn tên ngài. Dưới tựa đề ghi rằng  “Di cảo của Hồng Loa 

 Sơn Mộ Liên pháp sư, Vân Thủy Tăng Thường Tàm360 sao chép”; đến khi 

gởi  cho  ông  Mạnh  Do  thì  đề  là   “mượn  khẩu  khí  của  Mộ  Liên  pháp  sư  ở 

 Hồng Loa”.  Khi ông Úy Như ấn hành, cả hai thứ tiêu đề ấy đều bị lược bỏ 

mất, nên ông mới nghi Ấn Quang đã từng soạn sách ấy; trước kia đã hỏi, nay 

trình bày rõ. 



Tâm  vốn  không  có  hình  tượng,  nhưng  sâm  la  vạn  tượng  đều  do  tâm 

hiện. Tâm vốn không có pháp (pháp là sự, phàm những gì có thể gọi tên đều 

gọi chung là “pháp”), nhưng hết thảy các pháp đều do tâm hiển hiện. Vì thế, 

mới  nói:   “Không có hình tượng nhưng là chủ của muôn hình tượng, không 

 có pháp nhưng là tông của các pháp” ( Tông có nghĩa là quy thú (hướng về), 

như sông ngòi chảy xuôi về biển. Tông lại có nghĩa là chủ thể, bởi các pháp 

không pháp  nào chẳng  lấy tâm  làm thể  vậy), chúng sanh  và Phật đồng thể, 

nào  có  sai  biệt!  Nếu  sai  biệt  sao  gọi  là  “đồng”  được!  Ông  lẫn  lộn  Tướng, 

Dụng với Thể, nên mới hỏi câu ấy. 

Chúng sanh  và  Phật  về Thể  vốn  không  hai, chỗ bất đồng chính  là  mê - 

ngộ, thuận - nghịch nơi Tướng và Dụng của Thể. Chúng sanh mê nghịch đối 

với Thể, còn Phật, Bồ Tát ngộ thuận theo Thể. Mê - ngộ, thuận - nghịch nơi 

Tướng và Dụng bèn thành khác biệt một trời một vực. Ngài Phổ Hiền dùng 

mười đại  nguyện  vương khuyến tấn Thiện Tài  và  Hoa Tạng  hải chúng, hãy 

nên  xem  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  sẽ  tự  biết.  Trong  bộ  Văn  Sao  của 

Quang chỗ nào cũng nói đến [điều này], sao chẳng lãnh hội? Về bốn cõi của 

Cực Lạc thì kẻ đới nghiệp vãng sanh sống trong Phàm Thánh Đồng Cư Độ, 

người đã đoạn  Kiến Tư Hoặc sống  trong  Phương  Tiện Độ, người phá được 

vô  minh sống trong cõi Thật Báo. Người đoạn sạch vô minh sống trong cõi 

Tịch Quang. 



Thêm  nữa,  cõi  Thật  Báo  là  ước  trên  quả  báo  cảm  được  mà  nói.  Tịch 

Quang  là ước trên  lý tánh chứng được  mà nói,  vốn cùng  là  một cõi,  nhưng 

giảng như thế để cho người ta dễ hiểu. Do vậy, kẻ phần chứng thuộc về Thật 

Báo,  còn  người  mãn  chứng  thuộc  về  Tịch  Quang,  chứ  thật  ra  trong  hai  cõi 

đều có phần chứng và mãn chứng. Trong Văn Sao cũng nói cặn kẽ điều này. 

Cõi  Đồng  Cư  tuy  có  đủ  ba  cõi  kia,  nhưng  người  chưa  đoạn  Hoặc  chỉ  thọ 

dụng  được  cảnh  của  Đồng  Cư.  Tuy  là  người  đới  nghiệp  vãng  sanh  nhưng 

chẳng thể gọi là phàm phu vì họ đã đều đắc ba thứ Bất Thoái. Đây chính là 

lý luận thông thường, muốn so sánh với sở chứng của người được vãng sanh 

Cực Lạc thì cứ đọc kỹ sẽ tự biết. 

Sự Trì là tin có Phật A Di Đà ở Tây Phương, tuy chưa đạt  “tâm này làm 

 Phật, tâm này là  Phật” ,  nhưng  quyết chí  cầu sanh  như con  nhớ  mẹ, không 

lúc nào tạm quên. Đây là chưa đạt lý tánh nhưng chỉ tu trì theo mặt Sự. Lý 

Trì là tin Tây Phương A Di Đà Phật tâm ta sẵn có đủ, do tâm ta tạo.  “Tâm có 

 đủ”  nghĩa là tâm ta vốn sẵn đủ lý ấy. “Tâm tạo” là nương vào lý “tâm có đủ” 

ấy  để khởi tu, thì  lý ấy  mới  hiển  hiện. Do  vậy,  gọi  là “tạo”. “Tâm đầy  đủ” 

chính là Lý Thể, “tâm tạo” chính là Sự Tu. “Tâm đầy đủ” chính là “tâm này 

là  Phật”;  “tâm  tạo”  chính  là  “tâm  này  làm  Phật”.  “Tâm  này  làm  Phật”  bèn 

xứng tánh khởi tu; “tâm này là Phật” bèn toàn tu nơi tánh. Tu đức hữu công, 

tánh đức  mới  hiển.  Tuy  ngộ  lý  nhưng  vẫn chẳng phế sự thì  mới  là chân tu. 

Nếu  không,  bèn  rớt  vào  tri  kiến  cuồng  vọng  chấp  lý  phế  sự!  Do  vậy,  mới 

nói:   “Dùng  cái  hồng  danh  tự  tâm  sẵn  đủ,  do  tâm  tạo  ra,  để  buộc  tâm  nơi 

 cảnh,  chẳng  để  cho  tạm  quên  mất” .  Giải  pháp  này  thiên  cổ  chưa  từng  có, 

quả thật là khế lý lẫn khế cơ, lý sự viên dung, chẳng phải là bậc Pháp Thân 

đại sĩ, ai có thể đạt đến điều này? 

Vì Sự Trì dẫu chưa ngộ lý nhưng há có thể ra ngoài Lý được ư? Bất quá 

là hành nhân chưa thể viên ngộ tự tâm. Hễ đã ngộ thì Sự chính là Lý, há nào 

phải  cái  Lý  được  ngộ  chẳng  nằm  trong  Sự?  Lý chẳng  lìa  Sự,  Sự chẳng  lìa 

Lý, Lý - Sự vô nhị! Như thân và tâm con người, cả hai thứ cùng sử dụng một 

lúc, trọn chẳng hề có chuyện thân và tâm đây kia tách rời nhau, người đã đạt 

dù  có  muốn  chẳng  dung  hợp  cũng  không  được!  Còn  tri  kiến  cuồng  vọng 

chấp  Lý  phế  Sự  thì  chẳng  thể  dung  hợp  được.  Toàn  chân  thành  vọng,  toàn 

bộ vọng chính là chân, do giống như toàn thể nước biến thành sóng, toàn thể 

sóng chính là nước. Nước là tướng tịnh, sóng là tướng động. Động - tịnh tuy 

khác, tánh ướt vốn đồng. Suốt ngày tùy duyên, suốt ngày bất biến; suốt ngày 

bất biến nhưng suốt ngày tùy duyên. 

Giống  như  hư không  trọn chẳng có các tướng,  nhưng  mây đùn bèn tối, 

mặt trời chiếu bèn sáng tỏ. Bụi do gió thổi dậy nên bẩn thỉu, bụi do mưa gột 

bèn sạch sẽ. Hư không là bất biến, chẳng ngại tùy thuận các duyên, thành ra 

sáng - tối, trong - đục. Tuy  là sáng  - tối, trong - đục khác  nhau,  nhưng bản 

thể  của  hư  không  trọn  chẳng  biến  đổi.  Hiểu  rõ  điều  này  sẽ  tùy  thuận  cái 

duyên ngộ tịnh để tạo cõi Phật sẵn có trong tự tâm, bỏ cái duyên mê nhiễm 

để diệt sáu cõi và tam giới huyễn hiện trong chính cái tâm này (đây chính là 

ước theo mười pháp giới mà nói, nên bảo lục đạo là sáu cõi và tam thừa là ba 

cõi, chớ nên hiểu lầm!) Tâm này trọn khắp thường hằng, hệt như hư không. 

Chúng ta do mê nhiễm nên khởi các chấp trước; ví như hư không bị vật ngăn 

ngại  nên  chẳng  thể  trọn  khắp,  chẳng  thường  hằng  vậy.  Nhưng  chẳng  trọn 

khắp,  chẳng  thường  hằng  chính  là  chấp  trước  vọng  hiện,  há  nào  phải  hư 

không thật sự bị vật chướng ngại nên chẳng thể trọn khắp, chẳng thể thường 

hằng!  Do  vậy,  cái  tâm  phàm  phu  và  cái  tâm  bất  sanh  bất  diệt  mà  đức  Như 

Lai  đã  chứng  trọn  chẳng  khác  gì  nhau.  Có  khác  là  vì  phàm  phu  mê  nhiễm 

nên thành ra như vậy, chứ không phải tâm thể vốn có biến đổi! 

Tịnh Độ của Phật Di Đà hoàn toàn ở trong một niệm tâm tánh của chúng 

ta,  tâm  ta  sẵn  có  Phật  Di  Đà.  Đã  là  tâm  ta  sẵn  có  thì  cố  nhiên  phải  nên 

thường  niệm.  Đã  có  thể  thường  niệm  thì  sẽ  cảm  ứng  đạo  giao,  tu  đức  hữu 

công, tánh đức mới hiển hiện. Sự - Lý viên dung, chúng sanh và Phật chẳng 

hai; do vậy, nói : “Dùng cái tâm sẵn có Phật của ta để niệm đức Phật tâm ta 

 sẵn có, lẽ đâu đức Phật sẵn có trong tâm ta lại chẳng ứng với cái tâm ta sẵn 

 có Phật?”  Những điều đã nói đến trong phần sau của thư ông viết đều là vì 

chẳng hiểu: Thật sự chẳng có tự tướng, thuận theo mê nhiễm nên cái Thể ấy 

biến  thành  vọng.  Vọng  vốn không có tự tánh, bởi  lẽ  bản thể của  mê  nhiễm 

vốn  là  chân.  Hai  câu   “suốt  ngày  tùy  duyên,  suốt  ngày  bất  biến”   và   “suốt 

 ngày  bất  biến,  suốt  ngày  tùy  duyên”   soi  rọi  lẫn  nhau,  tán  trợ  lẫn  nhau.  Do 

tâm  ông  không  có  chánh  trí  nên  nghi  hai  điều  ấy  là  mâu  thuẫn.  Niệm  Phật 

xong,  bèn  khởi  [ý  niệm]  ta  -  người  chính  là  tự  sanh  chướng  ngại.  Phàm 

người hành đạo Bồ Tát, phải phát Tứ Hoằng Thệ Nguyện. Nếu có được cái 

tâm Tứ Hoằng Thệ Nguyện thì dù cảnh ta - người có phát, trong tâm địa rốt 

cuộc vẫn chẳng khởi chấp trước ta - người. Khởi ta - người đều là do tâm trụ 

vào tướng, chẳng biết ý chỉ vi diệu  “tâm Bồ Tát không trụ vào đâu, hành lục 

 độ vạn hạnh, thượng cầu hạ hóa” . Những điều vừa nói trên đây nếu tự lãnh 

hội được thì tốt; nếu như không thể lãnh hội thì cứ lắng lòng niệm Phật đến 

lúc  nghiệp  tiêu trí rạng, sẽ tự hiểu biết rõ ràng, chẳng cần phải chuyên chú 

hỏi ai khác nữa! 



---o0o--- 

142. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười) 





Pháp danh của  lệnh ái361  nên đặt  là Phước Trinh. Trinh  là chánh,  là 

gốc  đức  hạnh  của  phụ  nữ.  Nếu  có  thể  nhất  tâm  niệm  Phật  khiến  cho  phiền 

não  Hoặc  nghiệp tiêu diệt hết sạch, công đức, trí huệ triệt để phơi bày toàn 

thể,  cũng  như  đức  hạnh  trinh  lương  của  người  nữ  không  bị  bên  ngoài  làm 

nhiễm, chánh  đáng  nghiễm  nhiên tự lập. Vì thế, kinh  Dịch  nói:   “Trinh giả, 

 sự chi cán dã”  (Trinh  là cái cốt lõi của sự).  “Cán”  chính  là cái thân chánh 

của  cây  cối.  Vì  thế,  người  tu  hành  đạt  được  chánh  thân  Bồ  Đề,  thì  đạo 

nghiệp sẽ tự thành tựu, tự được trọn đủ phước huệ. Tuy đứa bé chưa thể đạt 

được như vậy, nhưng mong mỏi như thế nên đặt tên như vậy đó, mong nó sẽ 

nghĩ đến ý nghĩa của cái tên rồi cuối cùng cũng đạt được như vậy thì sau này 

sẽ  là  vợ  hiền  của  người  ta,  là  mẹ  hiền  của  người  ta,  giúp  chồng  thành  tựu 

đức hạnh, dạy con cái từ khi còn đang mang thai, vẻ vang nào hơn? Lệnh nội 

đã quy y, nên siêng năng tu trì, chớ để hữu danh vô thật, thì may  mắn lắm! 

Kinh  lướt qua  mắt tức  là đã duyệt rồi, chớ nên  xem  rồi  vướng  mắc  vào đó. 

Nếu có cần xem thì cũng mong nên xem ít, chỉ lấy việc niệm Phật để đối trị 

tập khí, tiêu nghiệp làm trọng. Nghiệp tiêu rồi thì hễ xem sách, vừa đọc liền 

lãnh  hội  được  chỗ  mầu  nhiệm.  Đây  là  ước  theo  sự  đạt  được  diệu  pháp  mà 

luận.  Người  đời  nay  căn  tánh  hèn  kém,  xem  nhiều  sẽ  lan  man,  không  nơi 

nương tựa, tâm tình lắm mối phân vân, khó thể tương ứng được! 



---o0o--- 

143. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười một) 





Hai lần bão lốc, các xứ bị tai ương, Phổ Đà cũng thế. Ấy là do chúng 

sanh đồng phận ác nghiệp chiêu cảm mà ra. Chẳng biết quý trạch362 phòng 

ốc ra sao? Cư Khoa đang độ tuổi tráng niên, phong thái thuần hậu, đáng làm 

pháp khí nhập đạo. Quang vì người khác trọn chẳng chấp trước. Ai trước đó 

nghĩ  Quang  đáng  tin  tưởng  được  bèn  chẳng  ngại  kết  giao,  sau  cho  rằng 

Quang chẳng thể tin được bèn chẳng ngại tuyệt giao. Đến - đi mặc người, tôi 

vốn không để tâm đến chuyện kết giao hay cự tuyệt. Người khác dạy người 

đa  phần  chú  trọng  dốc  sức  nơi  chỗ  huyền  diệu,  còn  Quang  dạy  người  đa 

phần phát huy ý chỉ  “tận hết bổn phận”.  Nếu chẳng thể tận hết bổn phận thì 

dù có thấu triệt tận nguồn tột đáy mọi sự trong Thiền, trong Giáo, cũng chỉ 

thành  một kẻ khiến cho tam thế chư Phật bị oan mà thôi! Huống chi còn có 

sự chưa thể tột nguồn thấu đáy ư! 

Cư Quân đã đến núi này rồi, cần gì tháng Bảy lại phải lên đây? Qua lại 

nhiều  lượt,  lộ  phí  tiêu  dùng  tốn  kém  biết  là  bao  nhiêu!  Xin  đừng  tới  nữa! 

Nếu có  nghi  vấn  thì đã có cư sĩ  Hiển Vi rồi! Nếu  muốn  hỏi Quang thì bưu 

điện là tiện lợi nhất, cần gì lại phải lên đây, làm chuyện vô ích khiến hại đến 

sự  hữu  ích!  Nay  vì  Cư  Quân  đặt  pháp  danh  là  Khế  Tâm.  Vì  ông  ta  tên  là 

Bỉnh Bàn, tự Thấu Am. Nếu tâm ông ta quả thật ngay thẳng, kiên cố, chẳng 

động  như  “bàn  thạch”  (đá  tảng),  lại  còn  “thấu  đãng”  (gột  rửa  sạch)  những 

chất nhơ bên ngoài thì bổn thể của cái tâm sẽ tự hiển hiện. Chữ Tâm chỉ cho 

chân tâm thường trụ, chứ không phải là cái tâm tùy duyên khởi lên tập khí. 

Tâm tập khí chính là tình nhiễm, chứ không phải là bổn thể! 



---o0o--- 

144. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười hai) 

(răn đừng in [danh hiệu Phật, Bồ Tát] lên vải bọc đệm quỳ lễ363)  





Đương gia364 của hạ viện đem thơ Nhậm Niên gởi đến và gói hàng giao 

cho Quang, mới biết vải trơn được gởi tới là nhờ Nhậm Niên in. Chuyện này 


tội lỗi đến cùng cực, đem danh hiệu của Bồ Tát [in trên vải] làm đệm quỳ để 

lễ, thuộc vào cái tội khinh nhờn đến cùng cực. Huống chi có chỗ dùng vải ấy 

để bọc đệm ngồi. Năm Quang Tự thứ hai mươi (1894), ở Phổ Đà tôi đã từng 

trông thấy. Năm Quang Tự hai  mươi  mốt (1895) ở chùa  A Dục Vương, tôi 

lại thấy, thật là quái dị. Tôi bảo cùng điện chủ điện Xá Lợi, ông ta bảo: “Đấy 

là tập quán của vùng Ninh Ba”. Tự thẹn mình không có sức để cứu vãn thói 

ác đấy. Nếu  như Quang  là chủ nhân  một phương, ắt sẽ đi khắp chốn  nói rõ 

lỗi  hại  của  chuyện  này,  ngõ  hầu  những  ai  có  tín  tâm  chỉ  được  lợi  ích  chứ 

không bị tổn hại. Người gởi đã là bà con rất thân của ông, sao không thuật rõ 

tội phước,  mong ông ta chỉ dùng  vải trơn  để làm đệm quỳ  lễ,  một  là chẳng 

làm bẩn vải, hai là chỉ được lợi ích không bị tổn hại. Vậy mới là có ích cho 

ông  ta,  có  nên  theo  thói  tục  im  lặng  chăng?  Hãy  thay  tôi  thỉnh  cầu  ông  ta! 

An Sĩ Toàn Thư in chữ ở cuối sách (bìa sau) ông còn chịu nói đến tội lỗi, thế 

mà cái lỗi này còn lớn gấp trăm ngàn vạn lần lỗi kia! Hãy nên bảo tường tận 

cùng hết thảy những người tín tâm. 

Ấn  ở  chùa  A  Dục  Vương  đã  hư  nát  chẳng  thành  dạng  chữ  nữa  (Đây 

chính là cái ấn  mà Quang đã thấy trong năm Quang Tự hai mươi  mốt), quả 

thật là ấn chân thân xá-lợi bảo tháp của Thích Ca Như Lai. Phổ Đà có mấy 

cái ấn, ấn vàng, ấn ngọc chùa Pháp Vũ, đều là Quán Âm bảo ấn sắc tứ kiến 

tạo Nam Hải Pháp Vũ thiền tự. Trong cõi tục, nếu con cháu đem tên tuổi tổ 

phụ  in  trên  đệm  quỳ  lễ,  ắt  bị  quở  là  ngỗ  nghịch,  huống  hồ  danh  hiệu  của 

Phật, Bồ Tát, đại thánh nhân ư? Hãy nên tự đối trước kẻ thân tín, khuyên họ 

chớ  làm  như  thế,  từ  một  truyền  mười,  từ  mười  truyền  trăm,  truyền  ngàn, 

truyền vạn, há chẳng thể diệt được thói ác ấy hay sao? Phàm mọi chuyện đều 

do một người đề xướng, mọi người hùa theo bèn thành tục lệ, há riêng mình 

chuyện phản tà quy chánh là chẳng giống như vậy ư? 



---o0o--- 

145. Thư gởi đốc quân365 Trần Bá Sanh ở Thiểm Tây 

 



Quang  là  một  gã  Tăng  tầm  thường,  trọn  không  có  hành  trạng  tốt  đẹp 

nào.  Tuy  xuất  gia  đã  bốn  mươi  mốt  năm,  lìa  khỏi  đất  Tần366  ba  mươi  sáu 

năm,  nhưng  đạo  nghiệp  vẫn  chưa  thành,  không  mặt  mũi  nào  để  gặp  người 

cùng  quê  cũ,  còn  dám  cho  phép  mình  quay  về  nữa  ư?  Năm  ngoái  được  lọt 

mắt  xanh  của  các  hạ,  khiến  cho  Định  Huệ  hòa  thượng  sai  Quang  về  Tần 

hoằng  dương  pháp  hóa.  Quang  tuy  cảm  cái  tâm  chẳng  chê  bỏ,  nhưng  quả 

thật chẳng có tài đức đảm đương trách nhiệm ấy. Do vậy, lấy cái nguyện đã 

lập  ban  đầu   “nếu  đạo  nghiệp  chưa  thành,  dù  chết  già  nơi  đất  khách  trọn 

 chẳng quay lại đất Tần”  để từ tạ. Các hạ gương sáng treo cao, ắt sẽ thể tình 

lượng thứ cho. Kẻ bất tiếu367 như Quang còn được từ ái chấp thuận như thế, 

đủ  thấy  cái  tâm  tôn  trọng  đức  hạnh,  thích  đạo,  vì  pháp  vì  dân  của  các  hạ. 

Mùa Xuân năm nay, Thượng Hải Thương Vụ Ấn Thư Quán có xuất bản bộ 

Ấn  Quang  Văn  Sao,  riêng  gởi  đến  ngài  năm  bộ  để  đáp  tạ  lòng  yêu  thương 

nồng hậu. 

Người dân đất Tần đáng gọi là lương thiện. Thói đời ngày càng biến đổi, 

pháp luật bỏ phế, những phường du thủ du thực bại hoại bèn mặc sức hoành 

hành, cấu kết với những kẻ bại hoại nơi địa phương cướp đoạt hương thôn, 

thê thảm chẳng nỡ nghe. Trong mấy năm gần đây, có người từ đất Tần đến 

cho biết tình trạng hiện thời của đất Tần, không thể không ứa lệ nghẹn ngào. 

Bởi  thổ  phỉ  xông  đến  gặp  ai  dư  giả  đôi  chút  bèn  nung  nướng,  kềm  kẹp, 

không chuyện gì chẳng  làm,  miễn sao người ta phải dâng sạch những  gì đã 

tích  cóp  mới  thôi.  Người  ta  không  chịu  nổi  khổ,  ắt  phải  hiến  sạch.  Nhưng 

người đã bị  hành  hạ kiểu ấy, dẫu chưa chết ngay khi ấy cũng khó sống  lâu 

được. Có nhiều nhà giàu đều phải đào sâu ba thước đất, phàm hầm lò tường 

vách  đều  bị  hủy  hoại  để  tìm  chỗ  chôn  vàng.  Thói  cướp  đoạt  hung  tàn  quá 

mức ấy quả là từ ngàn xưa chưa từng nghe nói đến. Do quan phủ chẳng ngăn 

chặn được, trăm họ không biết kêu vào đâu, thật giống như ở mãi trong địa 

ngục, trọn chẳng có kỳ ra. Đấy là bọn thổ phỉ lớn. Còn bè lũ thổ phỉ nhỏ, tuy 

ít  người  hơn,  nhưng  cũng  tàn  khốc  y  hệt  như thế.  Chúng  thường  đến  cướp 

vào  ban  đêm,  nên  mỗi  khi  nghe  tin  tức  ấy,  lúc  trời  sắp  tối,  mọi  người  đưa 

phụ nữ ra ngoài thôn trước hoặc cho ẩn vào đồng lúa, rừng cây, hoặc nơi mồ 

mả,  dù  mưa  gió,  tuyết,  sương,  cũng  chẳng  dám  về.  Trẻ  con  kêu  khóc  bèn 

dùng đồ vật nhét vào miệng, thường có đứa bị nghẹt thở chết luôn. Đàn ông 

thường núp ở trong nhà, thổ phỉ kéo qua như lửa cháy rụi, không còn vật gì 

sống sót được. Tình trạng khổ sở ấy nói chẳng thể hết nổi, còn chẳng biết rốt 

cục sẽ ra sao? 

Các hạ tuy ở đất Tần, nhưng quả thật chưa nghe [những chuyện ấy], bởi 

đi thì có quân lính ủng hộ, ở thì có lính bảo vệ, chưa từng đích thân đi thăm 

hỏi,  xem  xét; trăm  họ cũng khó kêu  nài,  nên không cách chi  biết được!  Do 

vậy, phàm  những kẻ có của ăn của để đều bỏ đi  nơi  khác, đều phải bỏ quê 

cha  đất  tổ,  trốn  tránh  sang  đất  khách  quê  người.  Những  người  trốn  sang 

Thượng  Hải  không  biết  là  bao  nhiêu,  huống  chi  các  xứ  khác!  Chỉ  một  nạn 

thổ phỉ đã khó chịu đựng nổi, lại thêm quân Tĩnh Quốc368 đánh nhau nhiều 

năm, đội quân ấy đi đến đâu cướp bóc tràn lan, còn nói gì được nữa! Ô hô! 

Người xứ Tần do tội gì mà phải mắc hung hiểm đến thế? 

Các hạ túc căn sâu dầy, tài thao lược rộng sâu, nên binh lính suy tôn làm 

đốc soái. Tiếc là trong kiếp xưa, ít kết duyên cùng người nên đa số nhân dân 

chẳng chịu mến  mộ. Do vậy, những kẻ chẳng lo cho nước, cho dân, lén gia 

nhập Nam Quân, trở thành quân Tĩnh Quốc đối địch cùng các hạ. Tuy đánh 

nhau  mấy  năm,  chưa  phân  thắng  bại.  Quân  hai  bên  đối  địch,  tiếng  đại  bác 

như sấm, tiếng đạn bay như mưa, người bị chết kẻ bị thương đều là đồng bào 

xứ Tần chúng ta. Binh lính hai đoàn quân đi đến đâu, nhân dân bị cướp đoạt 

tàn nhẫn cũng đều là đồng bào xứ Tần chúng ta. Thương thay đồng bào, kêu 

trời  không  thấu,  không  lối  chui  xuống  đất,  thân  làm  cá  thịt,  ai  thương  xót 

cho? 

Quang trộm nghĩ: Tuy các hạ địa vị tôn quý, quyền oai cao trọng, ai dám 

khinh thường, nhưng thật ra trăm họ sợ thổ phỉ, không phân thượng hạ, lỡ có 

kẻ muốn hành thích, sẽ chẳng biết như thế nào? Huống chi quân Tĩnh Quốc 

đang  phất  cờ  gióng  trống  để  chống  cự  ngài!  May  là  các  hạ  túc  phước  sâu 

dầy,  chưa  phải  lo  điều  ấy!  Nhưng  quân  hai  bên  đánh  nhau,  cố  nhiên  nguy 

hiểm muôn bề! Nếu chẳng lo liệu, thì hai vị cao đường (cha mẹ) và anh em, 

vợ con nương tựa vào đâu? Huống chi tâm của địch nhân quyết khó thể nghĩ 

tình hiếu hữu để bảo bọc cả nhà, chẳng chịu ra tay tàn sát một phen ư? Mối 

hoạn hại cay đắng của trăm họ thảm độc còn cạn, mối hoạn hại cay đắng của 

các  hạ,  thảm  độc  càng  sâu.  Chánh  phủ  trung  ương  thiết  tha  nghĩ  đến  dân 

chúng, cho rằng các hạ tuy tài đức cao sâu, nhưng chưa hợp lòng người, nên 

mới có quân Tĩnh Quốc dấy lên. Nếu các hạ chịu lui, ắt quân Tĩnh Quốc sẽ 

tự triệt thoái; vì thế mới đặc phái Diêm đốc tướng thay thế. 

Các  hạ  đã  từng  trải,  hãy  nên  nghĩ  lại  mấy  năm  gần  đây,  cừu  địch  như 

rừng,  tuy  chưa  bị  thương,  cũng  rất  nguy  hiểm.  Dẫu  cho  quân  oai  lừng  lẫy, 

quả thật là  mộng  mị chẳng yên, dẫu muốn rút mình ra khỏi cũng không thể 

được.  Nay  may  sao  có  người  khác  thay  thế,  tự  có  thể  trút  bỏ  được  trách 

nhiệm nặng nề, rút lui về vườn rẫy, tiêu dao an lạc, dùng hiếu hữu để cai trị, 

vui với thiên chân của chính  mình, gác ra ngoài chuyện cạnh tranh, khuyến 

hóa  kẻ  tham  tàn  kia.  Tuy  sống  trong  thời  đại  cạnh  tranh,  nhưng  làm  người 

trong  thời  Hy  -  Hoàng369.  Một  là  chẳng  phụ  sở  học,  hai  là  vĩnh  viễn  đáp 

ứng  lòng  kỳ  vọng  của  dân.  Bỏ  chuyên  chế,  hưng  khởi  cộng  hòa,  triệt  để 

tương  ứng  với  danh  xưng  tạo  phước  cho  đồng  bào,  trọn  chẳng  trái  nghịch. 

Há có nên nghe lời xúi giục sai trái của những kẻ chẳng biết đại thể, lầm lạc 

mong mỏi đoạt công danh mà cự tuyệt chẳng nghe lệnh chánh phủ, đem binh 

chống cự, khiến cho nhân dân lầm than, ngân sách đất nước trống rỗng? Dẫu 

cho các  hạ  một trận  thắng  ngay,  vẫn  giữ được  nguyên chức  vị,  há có tránh 

khỏi về sau không bị các đội quân tấn công hay chăng? 

Phàm vũ khí là thứ bất tường, thánh nhân bất đắc dĩ mới phải dùng đến! 

Nay  chẳng  phải  là  chuyện  bất  đắc  dĩ,  chỉ  vì  nghe  lời  kẻ  dối  trá,  dua  vạy, 

mong  muốn  giữ  chắc  tước  vị  của  chính  mình,  chẳng  đoái  hoài  trăm  họ 

thường bị  lầm than,  nguyên khí quốc  gia  bị  hao  hớt.  Hành  vi  như thế khác 

nào như cái đích để bắn được dựng thẳng để hứng lấy các mũi tên, há có nên 

hằng ngày đem thân mạng tối trọng và cha mẹ, anh em, vợ con ra đánh đổi 

lẽ sống trong tay cừu địch? Ấn Quang tuy ngu, cũng chẳng thấy đó là cách 

hay.  Dẫu  thủy  chung  không  lo  lắng  đến  chuyện  đó,  nhưng  trong  lúc  đêm 

thanh lặng lẽ nghĩ suy, há không hổ thẹn đối với những binh lính chết trận, 

người dân chết đói ư? 

Mạnh  Tử  nói:   “Tuy  có  trí  huệ  chẳng  bằng  nương  theo  thế.  Tuy  có 

 phương tiện, chẳng bằng được thời”.  Tài  trí, thao  lược của các hạ chính  là 

trí huệ, phương tiện vậy. Dân không bội phục, đua nhau nổi dậy chống lại, là 

vì đời trước ít kết duyên cùng người. Nay cai trị chưa hợp lòng người tức là 

không  có  cái  thế  nào  để  nương  vào.  Không  có  thế  gì  để  nương  vào  mà  cứ 

cưỡng làm tức là chẳng đắc thời vậy. Đại trượng phu muốn tạo đại công, lập 

đại  nghiệp,  chưa  hề  có  ai  trên  chẳng  thuận  theo  thiên  lý,  dưới  chẳng  hợp 

lòng người cả! Vì thế, Khổng Tử thấy ra làm quan được bèn làm quan, nên 

thôi bèn thôi, cái gì nên lâu thì lâu, cái gì nhanh được thì nhanh, đợi thời cơ 

thích hợp, không gì chẳng thích đáng. Ngài từng bảo Nhan Uyên:  “Dụng chi 

 tắc hành, xả chi tắc tàng. Duy ngã dữ nhĩ hữu thị phù”  (Dùng đến thì ra sức, 

bỏ đi thì ẩn. Chỉ mình ta với ngươi là được như vậy thôi!) Mong các hạ noi 

gương  Khổng  Tử,  coi  cái  địa  vị  Đốc  Quân  giống  như  nguồn  tội,  chẳng 

những  không  khởi  chiến  sự,  mà  cũng  chẳng  sanh  tâm  tiếc  nuối  thì  không 

những dân Tần được nhờ mà quốc gia cũng chẳng phải lo âu. Các hạ sẽ thật 

sự  được  phước  không  ngằn  mé,  phước  thừa  đượm  khắp  hậu  duệ.  Nếu  giữ 

chắc  ý  kiến  ấy,  chẳng  chịu  nghĩ  lại,  ắt  sẽ  thành  tượng  Kháng  Long  Hữu 

Hối370  của  quẻ  Càn,  tuy  quý  nhưng  không  có  địa  vị,  cao  nhưng  không  có 

dân, sau  này ắt phải  hối  hận. Sau  này có  hối,  há còn kịp chăng?  Khổng  Tử 

giải  thích  [quẻ  này]  như  sau:   “Kháng  là  đức,  biết  tiến  nhưng  không  biết 

 thoái,  biết  còn  mà  chẳng  biết  mất,  biết  được  nhưng  chẳng  biết  mất.  Chỉ 

 mình thánh nhân biết tiến thoái tồn vong, nhưng chẳng đánh mất lẽ chánh, 

 chỉ có mỗi mình thánh nhân ư?”  Nhắc lại câu  “chỉ mình thánh nhân ư”  lần 

nữa để con người suy nghĩ sâu xa học lấy. Dẫu các hạ chẳng ở vào bậc thánh 

nhân, nhưng chẳng lẽ không xuôi theo cái tốt, tránh cái xấu hay sao? Mong 

các  hạ  trên  hãy  nghĩ  đến  chuyện  nối  tiếp  dài  lâu  đức  dầy  của  tổ  tiên,  dưới 

nghĩ để lại hạnh phước cho con cháu, sanh ý tưởng tri túc, mau dứt chiến sự 

thì nhân dân đất Tần  mới còn sống sót được. Cường bạo các nơi không cậy 

vào đâu hoành hành được nữa! Tuy lui về ruộng rẫy, nhưng quả thật đã ban 

ân trạch  “xương khô được mọc thịt”  cho dân Tần không gì lớn lao hơn! 

Ấn  Quang  tài  đức  đều  thiếu,  nào  dám  mạo  phạm  oai  phong,  bất  quá 

muốn báo đáp các hạ một phen yêu thương nồng hậu, ngõ hầu dân xứ Tần ít 

phải chịu tai nạn binh đao. Do vậy, chẳng nề hà bị giết chóc, dâng lời thẳng 

lên ngài, nếu ngài rủ lòng xét soi tấm lòng ngu thành thì dân Tần  may lắm, 

quốc  gia  may  mắn  lắm.  Lại  mong  các  hạ  thiết  thực  nghĩ  đến  đời  sống  của 

nhân dân, ắt sẽ suy xét nguyên do họa phước, kết quả thiện ác. Một là để mở 

rộng bụng dạ, hai là để hướng dẫn, cảm hóa đồng nhân, nên tự đem một bộ 

Cảm Ứng Thiên Vựng Biên, Phật Học Tiệp Kính, Phật Học Cơ Sở, Phật Học 

Khởi  Tín  Thiên,  Phật  Học  Chỉ  Nam,  Lục  Đạo  Luân  Hồi  Lục371,  mỗi  thứ 

một bản  gởi  kèm theo  thư,  mong  ngài sẽ  đọc vào  những  lúc  nhàn  hạ  vô sự 

thì cái đạo thành ý, chánh tâm, cùng lý tận tánh, siêu phàm nhập thánh, liễu 

sanh thoát tử sẽ tự đạt được nơi tâm. 

An Sĩ Toàn Thư là thiện thư đứng đầu thiên hạ từ xưa đến nay. Lưu tỉnh 

trưởng từng thỉnh bốn trăm bộ kết duyên, sẽ bảo ông ta gởi cho các hạ đọc. 

Ngoài ra, Cảm Ứng Thiên Vựng Biên cũng thuộc vào bậc nhất. Sách này tuy 

nghị luận chẳng mười phần thấu triệt bằng An Sĩ Toàn Thư, nhưng so trong 

các thiện thư, chưa thấy sách nào bằng được, huống gì là hay hơn! Năm bộ 

sách kia đều từ cạn tiến vào sâu, do nhân quả để liễu sanh tử, không căn cơ 

nào  chẳng  kể  đến,  không  pháp  nào  chẳng  bao  gồm.  Người  sâu  sắc  sẽ  thấy 

sách  sâu  sắc,  tự  có  thể  đoạn  Hoặc  chứng  Chân.  Người  nông  cạn  sẽ  thấy 

chúng  là  nông  cạn,  cũng  kham  tiêu  tai  tăng  phước.  Pháp  không  có  tướng 

nhất định, tổn hại hay lợi ích là do mỗi người. Người dốc chí tận tụy nơi đại 

sự  để  mình  được  luôn  trường  tồn  bao  kiếp  sẽ  chẳng  cho  là  Quang  lắm 

chuyện. 

Phật  pháp  một  phen  nghe  đến,  lợi  ích  vô  tận.  Ông  Vương  Thiết  San  ở 

Bắc Thông Châu, từng  làm chức Phiên Đài  tỉnh Quảng  Tây đời  nhà Thanh 

trước  kia.  Do  cõi  ấy  thổ  phỉ  quá  đông,  ông  bèn  lập  cách  tiêu  diệt,  giết  hại 

không biết bao nhiêu mà kể. Đến năm trước bị bệnh, vừa chợp mắt bèn thấy 

thân ở trong nhà tối, vô số quỷ  muốn đến bức bách khổ não, bèn hoảng hốt 

tỉnh dậy.  Lúc  lâu sau chợp  mắt,  lại thấy  y  hệt  như thế,  lại kinh  hoảng thức 

dậy.  Suốt  ba  ngày  ba  đêm  chẳng  ngủ  yên  giấc  như  thế,  người  đã  suy  sụp 

không kham nổi. Vợ ông ta dạy ông niệm  “nam mô A Di Đà Phật”,  ông bèn 

cạn kiệt lòng thành niệm rõ, chưa được một lúc lâu sau bèn ngủ thiếp đi, ngủ 

được đẫy  giấc, bệnh dần khỏi  hẳn,  mới biết công đức Niệm Phật chẳng thể 

nghĩ bàn. Mùa  Hè  năm  ngoái, ông Thiết  San  lên  núi, chính ông ta kể cùng 

Quang  chuyện  ấy.  Quang  đem  chuyện  này  tỏ  bày  cùng  các  hạ,  cũng  mong 

các hạ được lợi ích thật sự nơi Niệm Phật. 



---o0o--- 

146. Thư trả lời cư sĩ X… ở Dũng Giang372 

 

Chuyện sắc dục là bệnh chung của người cả cõi đời, chứ không riêng gì 

hạng  trung  hạ căn bị sắc  mê  hoặc. Dù  là  người thượng căn  nếu chẳng  luôn 

canh cánh giữ gìn, luôn nghĩ kinh sợ thì cũng khó khỏi bị mê hoặc. Thử xem 

từ xưa đến nay bao nhiêu hào kiệt lỗi lạc, kham làm thánh làm hiền, chỉ do 

chẳng phá được cửa ải này, đâm ra thành kẻ hạ ngu bất tiếu, lại còn bị vĩnh 

viễn  đọa  trong  ác  đạo,  chẳng  biết  là  bao  nhiêu!  Kinh  Lăng  Nghiêm  nói: 

 “Nếu  chúng  sanh  thuộc  sáu  đường  trong  các  thế  giới  tâm  chẳng  dâm  sẽ 

 chẳng  bị  sống  - chết  tiếp  nối.  Ông  tu  tam-muội vốn  để  thoát trần  lao,  dâm 

 tâm không trừ, chẳng thể xuất trần được!”  Người học đạo, vốn để thoát lìa 

sanh tử, nếu chẳng đau đáu dứt trừ bệnh này thì khó thể thoát lìa sanh tử. 

Ngay như pháp môn Niệm Phật tuy có thể đới nghiệp vãng sanh, nhưng 

nếu  tập  khí  dâm  cố  kết  sẽ  bị  cách  ngăn  cùng  Phật,  khó  thể  cảm  ứng  đạo 

giao!  Muốn  tuyệt  cái  họa  này,  không  gì  bằng  trông  thấy  hết  thảy  nữ  nhân 

đều khởi thân tưởng, oán tưởng, bất tịnh tưởng: 

1) Thân tưởng là thấy người già coi như mẹ, thấy người lớn hơn hơn coi 

như chị, thấy  người trẻ  hơn coi  như em  gái, thấy trẻ  nhỏ coi  như con. Dục 

tâm dẫu lừng lẫy chẳng dám khởi ý niệm bất chánh đối với mẹ, chị, em, con. 

Xem hết thảy nữ nhân đều là mẹ, chị, em, con của mình thì lý bèn chế ngự 

dục, dục không do đâu phát được! 

2) Oán tưởng là phàm thấy gái đẹp bèn khởi tâm ái; do tâm ái đó bèn đọa 

ác đạo, chịu khổ bao kiếp chẳng thể thoát lìa. Như thế thì những gì gọi là mỹ 

lệ,  kiều  mị  so  ra  còn  độc  hại  hơn  giặc  cướp,  cọp, sói,  rắn  độc,  bò  cạp  độc, 

phê  sương,  trầm  độc373  gấp  trăm  ngàn  lần.  Với  những  oan  gia  cực  đại  ấy 

vẫn cứ quyến luyến mơ tưởng, há chẳng phải là kẻ mê gấp bội ư? 

3) Bất tịnh  là  vẻ đẹp  lộng  lẫy  động  lòng  người chỉ  là  một  lớp da  mỏng 

bên  ngoài. Nếu bóc  lớp da ấy đi  thì chẳng dám  nhìn: xương,  thịt,  máu  mủ, 

phân,  tiểu,  lông,  tóc,  đầm  đìa,  ròng  ròng,  trọn  không  có  vật  gì  đáng  cho 

người khác yêu mến được! Nhưng do lớp da mỏng bao bọc, nên lầm sanh ái 

luyến;  bình  đẹp  đựng  phân,  người  ta  chẳng  muốn  nâng  niu.  Nay  lớp  da 

mỏng  của  mỹ  nhân  chẳng  khác  cái  bình  đẹp  đẽ,  những  thứ được  bọc  trong 

đó còn gớm ghiếc hơn phân nữa! Há nên yêu mến lớp da bên ngoài, quên đi 

những  thứ  bẩn  thỉu  chứa  bên  trong  da,  lan  man  khởi  vọng  tưởng  ư?  Nếu 

chẳng khăng khăng kiêng sợ, đau đáu trừ khử tập khí ấy, sẽ chỉ thấy tư chất 

mỹ lệ khiến cho mũi tên ái lọt thấu xương chẳng thể nhổ được. Thường luôn 

như thế, lại muốn chết đi chẳng vào bụng người nữ sẽ chẳng thể được! Vào 

trong bụng người nữ còn tạm được, chứ vào trong bụng súc sanh cái biết làm 

sao đây? Thử suy nghĩ đến điều này, tâm thần kinh hãi. 

Nhưng  muốn  thấy  cảnh  mà  chẳng  khởi  nhiễm  tâm  thì  phải  trong  lúc 

chưa  thấy  cảnh,  thường  khởi  ba  thứ  tưởng  này;  khi  thấy  cảnh  sẽ  tự  có  thể 

chẳng bị cảnh chuyển. Nếu không,  dẫu không thấy cảnh,  ý  vẫn  vấn  vương, 

rốt cục vẫn bị tập khí dâm dục ràng buộc. Vì thế, phải nỗ lực gột trừ các tập 

khí ác nghiệp thì  mới có phần được tự do. Mỗi ngày ngoại trừ lúc làm việc 

ra,  chuyên  tâm  niệm  danh  hiệu  Phật.  Sáng  chiều  đối  trước  Phật,  cạn  lòng 

thành, trọn lòng kính, khẩn thiết sám hối tội nghiệp từ vô thỉ đến nay. Hành 

như  thế  lâu  ngày  sẽ  có  lợi  ích  chẳng  thể  nghĩ  bàn  mà  không  hề  hay  biết. 

Kinh Pháp Hoa dạy:  “Nếu có chúng sanh nhiều dâm dục, thường niệm cung 

 kính Quán Thế Âm Bồ Tát liền được lìa dục”,  sân khuể, ngu si cũng thế. Do 

vậy,  ta  biết:  Chí  thành  niệm  thánh  hiệu  Di  Đà,  Quán  Thế  Âm  thì  ba  Hoặc 

tham - sân - si sẽ tự tiêu trừ. Thêm nữa, cõi đời nay đang hoạn nạn, ngoại trừ 

việc  niệm Phật  ra, cần phải  niệm  thêm thánh  hiệu Quán Thế  Âm, trong âm 

thầm sẽ có sự  xoay chuyển chẳng thể  nghĩ bàn,  ngõ  hầu chẳng đến  nỗi khi 

túc nghiệp hiện tiền, không cách gì đối phó. Lại nên thường đọc những sách 

dạy  về  kiêng  dâm,  nhân  quả,  báo  ứng,  xa  lìa  những  bạn  bè  cuồng  loạn, 

phóng  đãng,  hèn  tệ  thì  trong  tâm  được  chánh,  sự  dụ  hoặc  bên  ngoài  dứt 

tuyệt, sẽ tự có thể thành tựu tịnh nghiệp vậy! Hãy gắng lên! 



---o0o--- 

147. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như 





Nhận được thư nhưng công việc bộn bề, chưa thể trả lời được. Quang 

tuy vì thái phu nhân sáng chiều hồi hướng, há nào thật sự có ích cho thái phu 

nhân? Chỉ mong thái phu nhân thương cho một niệm chân thành của tôi, lôi 

kéo  Di  Đà,  Quán  Âm  đến  cứu  vớt  tôi.  Các  hạ  ngợi  khen  tôi  quá  lẽ,  khôn 

ngăn  khiến  cho  người  ta  thẹn  thùng.  Lệnh  đệ  cũng  đã  phát  tâm,  xin  hãy  vì 

ông ta diễn  giảng,  đủ biết đời  trước đã cùng  gieo  thiện căn, tương  lai cùng 

làm  anh  em  muôn  kiếp  trong  Liên  Trì  Hải  Hội,  mừng  mừng  tủi  tủi.  Bài 

thuốc cai thuốc phiện đăng báo nên đăng nhiều kỳ suốt năm thì người ta mới 

biết  rộng rãi được. Nên kêu  gọi  những  người có tài  lực cùng  làm. Nếu  một 

người trang trải phí tổn, e không đủ sức kéo dài. 

Cách  tóm  gọn  bộ  Văn  Sao  hủ  bại  đều  nên  làm  sao  cho  hợp  lý,  bởi  thư 

Quang đã  viết đều chỉ  nhằm cho  một  người  nào đó,  nếu phổ cập đại chúng 

thì  phải  trọn  không  có  chỗ  trở  ngại  nào  mới  khỏi  chuốc  lấy  lời  gièm  chê. 

Những  chỗ  chỉ  trích  những  thứ  cuồng  vọng  của  bọn  con  cái  của  ma  nên 

dùng cách trình bày tóm  lược, sao cho phù  hợp  với  văn thể. Nhưng  nay đa 

phần môn đồ Thiền Tông chẳng biết Thiền, nếu chẳng chỉ ra những hình tích 

thật sự đơm đặt đồn thổi của bọn  họ,  môn đồ  Thiền Tông sẽ cho  là Quang 

báng Thiền. Ngay cả đối với bài Tông Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận (luận 

về Tông và Giáo chẳng nên xen trộn), bọn Thiền giả chẳng hiểu Tông phong 

cũng cho  là báng Thiền.  Kiến thức của đồ chúng  nhà  Thiền đa phần  đều  là 

như thế cho nên pháp Thiền mới bị suy sụp sát đất. 

Gần đây, Phật pháp  lưu thông, cư sĩ Vương  Hoằng Nguyện374 ở Triều 

Châu  rất  ham  Mật  Tông;  y  theo  đó  tu  trì,  hơi  có  hiệu  nghiệm,  đối  với  các 

tông  khác  tuy  chưa  thông  tỏ  hoàn  toàn,  nhưng  đã  mon  men  ngoài  bờ  rào. 

Ông ta dịch cuốn Mật Giáo Cương Yếu375 của Nhật Bản rồi in ra, gởi cho 

tôi  hai bộ. Nay tôi  gởi cho ông  một bộ,  mong  ông tùy  hỷ. Nhưng ông ta  là 

người hoằng truyền Mật Tông, nên thiên về đề cao Mật Tông, ước theo giáo 

mà  luận, cố  nhiên chẳng trở  ngại  lớn  lao  gì. Nhưng  nếu  xét trên pháp  môn 

Tịnh  Độ  độ  khắp  ba  căn,  thuyết  giáo  tương  ứng  với  căn  cơ  mà  luận  thì  cố 

nhiên  khác  hẳn  nhau.  Những  điều  Vương  Hoằng  Nguyện  đã  viết  trong  thư 

gởi  đến  đều  là  ước  theo  giáo  bỏ  sót  căn  cơ.  Quang  gởi  thư cho  ông  ta  ước 

trên căn cơ để luận sự lợi ích của giáo pháp, tuy chẳng phù hợp, nhưng cũng 

không trái nghịch cho lắm. Người ấy đã ngoài bốn mươi tuổi, nếu lại nghiên 

cứu hơn mười năm nữa cũng có thể trở thành bậc đại thông gia. 

Bài bạt Thiền Tông Bí Mật Liễu Nghĩa Kinh, quyết phải nên thủ tiêu để 

khỏi gây nghi ngờ, lầm lẫn. Còn như Thanh Văn chuyển xoay Tiểu Quả họ 

đã  chứng  để  hướng  về  Như  Lai  đại  đạo,  tuy  là  đốn  -  tiệm  sai  khác,  nhưng 

những địa vị theo thứ tự trong khoảng giữa ấy bất tất phải dẹp mất. Đại bàng 

hễ  cất  cánh  bèn  bay  chín  vạn  [dặm],  cũng  là  từ  thấp  bốc  dần  lên  cao.  Dao 

bén chặt  một  nhát đứt ngàn tờ  giấy, cũng  là từ  một đến  ngàn. Đốn giáo chỉ 

ước trên mặt đốn mà nói nên không có địa vị thứ tự, nhưng trong chỗ không 

có  địa  vị  thứ  tự  ấy,  chẳng  trở  ngại  chuyện  có  địa  vị  thứ  tự rành  rành.  Nếu 

khác  với  Tiệm  thì  Tiệm  chẳng  phải  là  Tiệm  như  trong  Đốn  Giáo  nói,  mà 

Đốn cũng chẳng phải là Đốn như trong Tiệm Giáo. Hai pháp phán định khác 

biệt, trọn chẳng tương tức376, chỉ nên dùng Thật Nghĩa để lập ngôn, chẳng 

nên dùng cách biểu hiện Tiệm Đốn làm căn cứ thì Phật pháp không pháp nào 

chẳng thông với nhau. 

Vương Hoằng Nguyện luận về Mật Tông cũng là dùng những lời lẽ biểu 

thị hoằng dương Mật Tông để luận. Do vậy, biết là ông ta vẫn chưa hiểu biết 

ý tột cùng trong giáo pháp Như Lai là “phải khế cơ”. Căn tánh La Hán cũng 

không  nhất  định.  Có  người  hồi  Tiểu  hướng  Đại  bèn  vượt  lên,  chứng  ngay 

vào địa vị sâu; có người tiến lên từ từ. Dù đốn - tiệm sai khác, nhưng vị thứ 

vẫn  rành  rành,  tợ  hồ  chẳng  sai  khác  gì  lớn.  Tùy  loại  hiện  thân  trong  mười 

phương thế giới, bậc Sơ Trụ trong Viên Giáo đã làm được như vậy. Không 

trải qua các địa vị Hạnh, Trụ, Hồi Hướng v.v... thì chỉ có bậc đã thành Phật, 

rồi thị hiện làm La Hán, mới có thể như thế. Nếu là thật chứng, tức thật sự là 

bậc La Hán hồi Tiểu hướng Đại, e rằng không có bản lãnh ấy. Nếu có thì các 

Bồ Tát thuộc những địa vị Trụ, Hạnh, Hồi Hướng đều thành hạng người độn 

căn, không có  gì kỳ  lạ cả, có  lẽ ấy chăng?  Lìa Đốn  nói Tiệm,  lìa  Tiệm  nói 

Đốn, lìa Giáo nói Tông, lìa Tông nói Giáo, đề cao Mật Tông, miệt thị Hiển 

Giáo, đều đáng gọi là “đảm bản hán”377 (gã vác gỗ) chỉ thấy được một bên 

mà thôi. Khéo hiểu Phật pháp thì pháp pháp lưu thông. Nếu không, pháp nào 

cũng gây ra trở ngại. Quang thật là kẻ thấy ít, nghe ít, nhưng ước nghĩa, ước 

lý mà luận thường dung thông như thế, trọn chẳng có hai đạo lý! Ý kiến hèn 

mọn của tôi là như vậy đó, chẳng biết các hạ nghĩ như thế nào? 

 

---o0o--- 

148. Trả lời thư hai vị cư sĩ Từ Ngạn Như và Từ Dật Như 

 



Quý  vị  nói  chuyện  đời  ràng  buộc,  không  cách  gì  thoát  khỏi  được  thì 

ngay trong lúc bị ràng buộc ấy chỉ cần không bị chúng xoay chuyển thì ràng 

buộc  liền  thành  cởi  gỡ,  như  gương  chiếu  hình  tượng,  hình  đến  chẳng  cự 

tuyệt, hình đi chẳng giữ lại. Nếu không biết nghĩa này, dẫu có trừ sạch mọi 

chuyện thế tục không còn có chuyện gì phải lo toan thì cũng vẫn bị cái tâm 

vọng  tưởng,  tán  loạn,  ràng  buộc  kiên  cố,  chẳng  thể  gột  rửa,  thoát  khỏi. 

Người  học  đạo phải  hành  xử thuận  theo địa vị, tận  hết bổn  phận của  mình. 

Như thế  thì  dù  suốt  ngày  việc  đời  ràng  buộc,  nhưng  suốt  ngày  vẫn  cứ tiêu 

dao ngoài vật. Câu nói  “nhất tâm vô trụ, vạn cảnh đều nhàn, chẳng ghét lục 

 trần vẫn đồng Chánh Giác”  chính là nói về điều này vậy. 

Chuyện niệm Phật quan trọng nhất là liễu sanh tử, đã vì liễu sanh tử thì 

tự  sanh  lòng  nhàm  chán  đối  với  nỗi  khổ  sanh  tử,  tự  sanh  lòng  ưa  thích  đối 

với sự vui Tây Phương. Như thế thì hai pháp Tín - Nguyện sẽ được vẹn toàn 

ngay trong một niệm, lại thêm niệm chí thành khẩn thiết như con nhớ mẹ thì 

Phật lực, pháp lực, sức công đức tín nguyện nơi tự tâm, ba pháp đều phô bày 

trọn  vẹn.  Ví  như  mặt  trời  rạng  rỡ  giữa  hư  không,  dẫu  mây  dầy,  băng  đóng 

tầng  tầng,  chẳng  mấy  chốc  liền  tiêu  tan.  Lúc  sơ  tâm  niệm  Phật,  chưa  tự 

chứng  được  tam-muội,  ai  có  thể  không  có  vọng  niệm  cho  được?  Quý  sao 

tâm  thường  giác  chiếu,  chẳng  chuyển  theo  vọng,  ví  như  quân  hai  bên  đối 

địch,  ắt  phải  giữ  vững  thành  quách  của  chính  mình,  chẳng  cho  quân  giặc 

xâm  phạm  tí  ti  nào,  đợi  khi  giặc  vừa  tấn  công  bèn  đánh  chặn  đầu.  Ắt  phải 

xua  quân  Chánh  Giác  vây  kín  bốn  mặt  khiến  cho  chúng  nó  không  lối  lên 

trời, không nẻo chui xuống đất, khiến chúng sợ bị diệt chủng, liền đua nhau 

quy  hàng.  Quan  trọng  nhất  là  chủ  soái  không  mê  muội,  không  lười  nhác, 

thường  luôn  tỉnh  táo  mà  thôi!  Nếu  mê  muội,  lười  nhác  thì  chẳng  những 

không diệt được  giặc  mà  trái  lại còn bị  giặc diệt. Do  vậy,  người  niệm Phật 

không biết nhiếp tâm thì càng niệm càng sanh vọng tưởng. Nếu nhiếp được 

tâm  thì  vọng  niệm  sẽ  dần  dần  mỏng  nhẹ,  cho  đến  không  còn  nữa!  Vì  thế, 

nói:  



 Học đạo do như thủ cấm thành, 

  

 Trú phòng lục tặc, dạ tỉnh tỉnh, 

      Tướng quân chủ soái năng hành lệnh, 

  

 Bất động can qua định thái bình. 

(Tạm dịch:  



Học đạo dường như giữ cấm thành, 



Ngày phòng sáu giặc, đêm thường tỉnh, 

Tướng quân chủ soái nghiêm quân lệnh, 

Chẳng dấy can qua, quyết thái bình)  



---o0o--- 

149. Thư gởi cư sĩ Bao Sư Hiền 





Tai  họa  ở  Ôn  Châu  nghe  thê  thảm  quá.  Thiên  tai,  nhân  họa  không  biết 

đến mức nào. Quả đúng là  “ba cõi không yên, giống như nhà lửa”,  đấy cũng 

là lời răn nhắc thiết yếu nhất đối với chuyện tín nguyện niệm Phật vãng sanh 

Tây  Phương.  Niệm  Phật  tâm  không  quy  nhất  là  do  tâm  sanh  tử  chưa  khẩn 

thiết. Nếu nghĩ như đang bị nước cuốn lửa đốt, không được cứu giúp, tưởng 

sắp  bị  chết,  tưởng  sắp  đọa  địa  ngục  thì  tâm  sẽ  tự quy  nhất,  không  cần  đến 

diệu pháp nào khác. Vì thế, trong kinh thường nói:  “Nghĩ cái khổ trong cõi 

 địa ngục, phát tâm Bồ Đề”.  Đấy chính là khai thị thiết yếu nhất của đức Đại 

Giác Thế Tôn, tiếc là con người chẳng chịu thật sự suy nghĩ! Cái khổ trong 

địa  ngục  so  với  sự  thảm  thương  của  nước  -  lửa  sâu  nặng  hơn  vô  lượng  vô 

biên lần. Thế mà nghĩ đến nước dâng lửa đốt bèn run rẩy, nghĩ đến địa ngục 

lại coi thường là vì một đằng do tâm lực nhỏ nhoi chẳng thể thấu hiểu sự khổ 

ấy, còn một đằng là chính mắt thấy, bất giác lông tóc đều dựng đứng! 



---o0o--- 

150. Thư gởi Hoằng Nhất thượng nhân 

 



Giảng Khởi Tín Luận bất tất phải tuân theo Liệt Võng Sớ378, nhưng 

quyết chẳng thể nói Liệt Võng là sai. Đấy là pháp quyết định chẳng thay đổi! 

Những  trước  thuật  của  ngài  Linh  Phong  xưa  nay  hiếm  có.  Những  kẻ  chưa 

mở Chánh Nhãn chẳng biết được lẽ trọng yếu, bèn giống như chó sủa bóng 

trăng  khiến  người  sơ  học  bị  lầm  lạc.  Còn  người  quả  thật  đầy  đủ  chánh  tri 

chánh kiến nghe đến sẽ triệt để thấu hiểu bụng dạ của Ngài. Linh Phong lão 

nhân chính là người độc nhất vô nhị trong thời Mạt Pháp. Câu chữ, lý sự đầy 

đủ, lợi ích không thể lường được! Tùy theo căn cơ của mỗi người ai nấy đều 

được lợi ích. 



---o0o--- 

151. Thư trả lời đại sư Pháp Hải 





Hơn  mười  năm  qua  tọa  hạ  tầm  thầy  hỏi  đạo,  tự  lợi,  lợi  tha  khôn  ngăn 

khâm phục. Nay ngài buông xuống muôn duyên, nhất tâm niệm Phật, lấy cái 

Giác  nơi quả địa  làm cái tâm tu  nhân, ắt sẽ tự chứng  Niệm Phật tam-muội, 

lâm chung chắc chắn lên Thượng Phẩm. Đã chịu dốc lòng, quyết được thành 

tựu. Nhưng người đời niệm Phật thì đông, chứng được tam-muội thật ít lắm, 

ấy là do chưa thể  “buông xuống toàn thân, chỉ đề khởi một niệm” ! Do vậy, 

thành  ra  tâm  và  Phật  khó  thể  tương  ứng.  Tọa  hạ  đã  chân  thành,  thiết  tha 

buông  xuống,  quyết  chẳng  lẽ  nào  không  chứng  đắc;  nhưng  đối  với  những 

chuyện  liễu  sanh  thoát  tử,  minh  tâm  kiến  tánh,  và  “nắm  được  mấu  chốt  sự 

chứng đạo” cần phải phân biệt đôi chút. 

Nếu  dựa  theo  giáo  lý  thông  thường  để  tu  thì  dù  đã  minh  tâm  kiến  tánh 

vẫn còn cách liễu sanh thoát tử xa lắm! Bởi minh tâm kiến tánh là ngộ, chứ 

chưa  phải  là  chứng.  Người  đời  nay  ngộ  được  còn  ít,  huống  chi  là  chứng! 

Chứng là Hoặc nghiệp hết sạch, đã đoạn cái nhân sanh tử, tự chẳng cảm lấy 

cái quả sanh tử. Bậc Sơ Quả bảy lần sanh lên trời, bảy lần trở lại nhân gian 

mới  đoạn  sạch  được  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc,  chứng  quả  A  La  Hán.  Ngài 

Thiên Thai (Trí Giả đại sư) thị hiện ở địa vị Ngũ Phẩm, ngài Nam Nhạc379 

thị hiện ở địa  vị Thập Tín.  Bậc đại sĩ  như thế còn tự ẩn đức  mình, thị  hiện 

trong  địa  vị  nội  ngoại  phàm  phu380,  thì  việc  chứng  đạo  không  phải  là 

chuyện dễ. Đây là ước theo giáo lý thông thường, muốn ngay trong một đời 

này chứng đạo khó lắm. 

Nếu căn cứ theo pháp môn đặc biệt  mà đức Như Lai đã lập  “sanh lòng 

 tin,  phát  nguyện,  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương”   thì  trên  đến  bậc  Đẳng 

Giác, dưới đến phường Ngũ Nghịch, Thập Ác không ai chẳng nương Phật từ 

lực vãng sanh Tây Phương. Đã sanh về Tây Phương thì ngộ đạo, chứng đạo 

đều  giống  nhau  khít khao,  cực  nhanh,  cực  dễ.  Tọa  hạ  đã  chuyên  tâm  niệm 

Phật, nhưng đối với chuyện lâm chung chẳng nói là  “vãng sanh”   mà nói là 

 “bằng cớ  chứng  đạo  đến  tay”.   Phàm  nói   “chứng  đạo”   là  được  rồi,  há  nên 

nói là  “bằng cớ đến tay”.  Bằng cớ đến tay thì không cần phải bàn nữa, nếu 

bằng chứng không nắm được thì làm sao đây? Xem ngữ ý của các hạ tợ hồ 

chỉ niệm Phật chứ không sanh lòng tin, không phát nguyện cầu sanh! Đấy là 

cách Thiền, Giáo dùng câu niệm Phật như câu thoại đầu vậy, chứ không phải 

là pháp Tín - Nguyện - Hạnh ba điều cùng hành trong Tịnh Tông. Không tín 

nguyện niệm Phật so với tham Thiền, khán thoại đầu tuy công đức lớn hơn, 

nhưng chưa tự đoạn Hoặc, cậy vào tự lực sẽ chẳng thể liễu thoát. 

Lại nữa, không có tín nguyện sẽ chẳng được Phật tiếp dẫn liễu thoát, nên 

vẫn  là  pháp  môn  thông  thường  cậy  vào  tự  lực.  Chứng  đạo  kiểu  này  chẳng 

phải dễ dàng chi lắm! Đừng bảo tín nguyện cầu sanh là hèn kém, Hoa Tạng 

hải hội đều cùng dùng mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh làm chỗ 

kết  thúc  cuối  cùng  cho  kinh  Hoa  Nghiêm.  Huống  chi  tất  cả  ngôn  giáo  của 

các Bồ Tát, tổ sư Tịnh Độ, đều dạy tín nguyện cầu sanh. Sao tọa hạ lại tự lập 

môn đình, chẳng dựa theo quy củ đã thành lập của Phật, của Tổ? 

Vả nữa, người suốt đời suốt ngày trọn năm niệm Phật há có nên đối với 

Phật chẳng hành lễ kính? Trong mười đại nguyện vương, lễ kính đứng đầu. 

Mọi chuyện tọa hạ có thể bỏ, chứ lễ kính quyết chẳng được bỏ! Nếu không 

lễ  Phật,  sẽ  khó  cảm  thông.  Vì  sao  vậy?  Do  thân  mong  cầu  an  nhàn,  thong 

dong,  nên  tâm  thành  cũng  không  cách  nào  đạt  đến  cùng  cực  được!  Ngài 

Thiện  Đạo  chuyên  tu,  thân  nghiệp  chuyên  lễ,  khẩu  nghiệp  chuyên  xưng,  ý 

nghiệp chuyên niệm. Niệm đến cùng cực thì vị Phật trong tâm và vị Phật bên 

ngoài hệt như một không hai. Chứng đạo như vậy thì sự chứng đạo do tự lực 

chẳng  thể  nào  so  sánh  được.  Cổ  nhân  nói:   “Kẻ  hèn  kém nhờ  vào  sức  Luân 

 Bảo381 một ngày có thể đi khắp bốn đại bộ châu382”,  há có nên dùng pháp 

môn  Niệm  Phật  đặc  biệt  để  tu  quán  hạnh  theo  đường  lối  tự  lực  thông 

thường?  Quang  tuy  hạ  ngu,  chẳng  dám  tán  thành.  Nếu  đem  cái  tâm  thanh 

tịnh mảy trần chẳng nhiễm này để viên chứng tam tâm thì đời này tự chứng 

tam-muội, lâm chung vãng sanh Thượng Phẩm, xin mừng trước cho tọa hạ. 

Một tấm lòng ngu, kính mong soi xét. 



---o0o--- 

152. Thư trả lời cư sĩ Vương Dữ Tiếp 





Quang là một ông Tăng tầm thường, trọn chẳng có hành trạng tốt đẹp gì, 

một bề ăn xin mà còn chẳng được, nên bèn nhặt nhạnh những thứ cơm thừa 

canh cặn vứt bỏ ngoài cửa trưởng giả đại phú để tự nuôi thân. Cũng có người 

chẳng  hiềm chua  hôi,  nài ép tôi  thí cho, bèn  đem  những thứ ấy trao ra, chỉ 

nhằm thích  hợp  giữa  hai bên [người  xin, kẻ cho] chứ chẳng dám khiến cho 

người khác chán nghe chẳng muốn thấy. Do vậy, một là chẳng có tông phái 

gì,  hai  là không  môn đình, ba  là không quyến thuộc, chưa từng kết bạn  lập 

hội để tham cứu cùng ai. Phàm có ai hỏi đến đều bảo nên trọn hết bổn phận, 

đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu 

sanh Tây Phương, dẫu là người thiên tư thượng đẳng, học thức tót vời cũng 

dâng  lên  những  lời  ấy.  Ví  như  bé  trai  dâng  cát383,  chỉ  mong  bày  tỏ  lòng 

thành  của  mình,  hoàn  toàn  chẳng  tính  xem  người  khác  có  dùng  được  hay 

chăng! Chẳng  ngờ  hai chữ tiện danh đã  làm  bẩn tai các  hạ. Ngày  hai  mươi 

nhận được thư, khôn ngăn thẹn thùng, hoảng sợ, vui mừng, lo lắng xen lẫn. 

Do các  hạ  nghe  lầm  lời  người,  lầm  tưởng  tôi  là  người trong pháp  môn, 

nên bèn đem sai lầm đáp tạ sai lầm, trình bày quẩn quanh kiến giải hèn kém 

của mình để đáp tạ sự khen lầm. Biết lời mình viết cố nhiên chẳng đáng lọt 

vào  mắt  các  hạ,  nhưng  chẳng  ngại  giãi  bày  tấm  lòng  mình  mà  thôi.  Trộm 

nghĩ hiện nay thế đạo nhân tâm chìm đắm đến cực điểm, lại thêm quốc khố 

trống  rỗng,  thuế  má  nặng  nề  hơn  trước  biết  bao  lần,  vật  giá  đắt  đỏ,  dân 

không lẽ sống, thiên tai, nhân họa liên miên xảy ra. Gặp thời buổi này, muốn 

hoằng pháp đạo chỉ có thể đối với khắp những người đến hỏi chỉ dạy họ học 

lấy  những  nghĩa  trọng  yếu  của  Phật.  Với  cha  nói  đến  từ,  với  con  nói  đến 

hiếu, anh  nhường, em kính, chồng  xướng, vợ theo, ai  nấy tận  hết bổn phận 

để lập  nền tảng. Từ đấy,  lại thêm trọng  lòng kính,  giữ  lòng thành, khắc kỷ, 

giữ  lễ,  hiểu  nhân  rõ  quả,  mong  khỏi  luân  hồi,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng 

làm các điều lành, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Dù thiên tư 

cao cũng vẫn cứ hành theo đó. Lúc có dư sức chẳng ngại nghiên cứu hết thảy 

kinh  luận,  dạy  cho  họ  ở  trong  gia  đình,  tùy  phận  tu  trì,  chẳng  cần  phải  tạo 

dựng điện đường cho nhiều, cắt đặt nhân viên cho đông, hai bên qua lại bận 

bịu chức vụ, tốn kém thời gian. Đây thật là cách tương kế tựu kế thích hợp 

nhất để hoằng pháp hiện thời. 

Còn  như chương  trình  khai khẩn chốn  hoang  vu của các  hạ đã định, dù 

lúc  đất  nước  hưng thạnh, dân chúng  giàu  có còn chẳng  nên  làm,  huống chi 

đang lúc vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống này! Nhưng các hạ đã đưa 

ra  đề  nghị  ấy,  người  trong  toàn  quốc  không  ai  chẳng  hoan  hỷ  khen  ngợi, 

mừng  đạo  pháp  sắp  được  hưng  khởi.  Quang  thật  ôm  lòng  lo  lắng  sâu  xa, 

không  thể  không  vì  các  hạ  trình  bày  đại  khái.  Chỉ  dựa  theo  những  việc  đã 

nêu ra trong chương trình thì số tiền vàn muôn cũng chẳng đủ dùng. Nếu các 

hạ có thể biến cả đại địa thành vàng ròng thì lời Quang nói quả thật là ngu si 

vô  tri.  Còn  nếu  muốn  dựa  vào  sự  quyên  góp  để  thực  hiện  sự  nghiệp  trùm 

khắp vũ trụ này thì thật giống như giấc mộng đêm Xuân, chẳng thực tế mảy 

may nào! Huống chi chưa từng nghe các hạ có đại thần thông, bất luận ai dù 

xa hay gần đều có cách nhiếp trì, khiến họ chẳng vượt thoát được mảy may 

giống như tôn giả Ưu Ba Cúc Đa384. 

Như vậy, đại sự như thế, số người sử dụng há có thể bảo đảm ai nấy đều 

ôm  lòng  vì  việc  chung,  tuyệt  đối  chẳng  nẩy  sanh  mối  tệ  hay  chăng?  Con 

người hiện thời con thờ cha còn làm chuyện tệ hại, nữa là đại sự mênh mông 

không bờ bến này? Thêm nữa, con người hiện thời không có chí hướng nhất 

định, bất luận xã hội nào, đa phần đều thuộc loại như vậy. Nếu có kẻ mang 

lòng sai khác, xen vào trong ấy, dẫn dụ kẻ vô tri vô thức làm vây cánh, một 

mai sự việc dấy động ắt đến nỗi lửa thiêu rặng Côn Luân, ngọc đá đều cháy. 

Nhằm  lúc  nhân tâm chìm  đắm  đến cùng cực  này, sao các  hạ chẳng  lo  nghĩ 

đến điều ấy? 

Tống  Từ  Vân  Sám  Chủ  qua  đất  Tô  giảng  kinh,  người  nghe  giảng  ngày 

đến  vạn  người, đêm cả  ngàn  người, kẻ đồ  tể, kẻ bán  rượu chẳng buôn bán, 

pháp đạo  lừng  lẫy, quả  là chưa từng có. Ngài  Từ Vân  lo sợ, e rằng có điều 

mình chưa tính đến, ắt sẽ có chỗ vụng về. Ngài Từ Vân là bậc cao tăng đại 

trí huệ, đại biện tài, lại còn có thần thông, nhằm lúc quốc gia thái bình, nhân 

tâm thuần thiện mà còn thận trọng như thế. Những nội hạnh bí  mật của các 

hạ đương nhiên Quang chẳng thể biết được, nhưng căn cứ theo bên ngoài thì 

các  hạ  so  với  ngài  Từ  Vân  nào  chỉ  như  đem  Thái  Sơn  sánh  với  Tu  Di! 

Huống  đang  nhằm  lúc  trên  không  pháp  để  suy  lường,  dưới  không  pháp  để 

tuân theo, dẫu là đại ân của cha mẹ, tình nghĩa vợ chồng riêng tư còn muốn 

vứt bỏ, họ công nhiên đề xướng ý tưởng “tận hiếu chính là tánh chất nô lệ, 

cùng chia xẻ vợ với nhau”. Nếu những kẻ như vậy trà trộn vào thì nên xử trí 

thế  nào? Nếu không thì  họ kỵ  pháp  mình,  lại  nói  bậy bạ, lại phải  xử trí thế 

nào đây? Phàm  một pháp đã lập, trăm mối tệ dần dần sanh; chẳng cẩn thận 

từ đầu, khó thể  xong  xuôi được! Vả  nữa,  cổ đức  hoằng pháp ai  nấy đều tự 

lập  giới  hạn. Các hạ vứt bỏ thời đại chuyên chế, lại  lập  một  môn đình  Phật 

pháp chuyên chế, mình nghiễm nhiên làm pháp vương, tự tại nơi pháp, ngàn 

căn cơ đều  nuôi dưỡng,  muôn phái đều chầu  hầu, hay thì  hay  lắm; quả thật 

chỉ  sợ  không  có  sức  thần  thông  chế  phục,  ắt  có  kẻ  gian  trà  trộn  phá  hoại, 

hoặc  ôm  lòng  đố  kỵ,  ghen  ghét  nên  bèn  vu  báng,  chưa  thấy  được  ích  lợi 

hưng thịnh pháp đã mắc vào cái họa diệt pháp. Do tâm đại Bồ Đề chuốc lấy 

quả ác  này;  người có tâm không ai chẳng  đau thương!  Tuy đau thương, rốt 

cuộc có ích gì? 

Vì  thế,  Quang  không  thể  không  vì  các  hạ  nói  trước,  chẳng  tính  đến 

chuyện người ta ghi nhận hay không! Nếu nhất quyết làm theo chương trình 

đã định thì Quang cũng chỉ khen ngợi cái tâm tốt đẹp của các hạ mà thôi, há 

có thể cưỡng các  hạ  đừng  nên  làm  hay sao?  Ngàn phần  mong  hãy đem cái 

tên  hèn  kém  của  Ấn  Quang  thủ  tiêu  đi,  Ấn  Quang  quyết  chẳng  dám  thừa 

nhận cái chức vị danh dự “Thượng Tọa đạo sư” đâu! Quang một mực rút lui, 

bởi kiến giải của mình khác với người ta. Nếu chẳng cho lời Quang là đúng, 

ắt sẽ có  lúc phải  hối  nhưng không kịp.  Kinh Dịch  nói: “Chỉ có mình thánh 

 nhân mới biết tiến thoái tồn vong mà chẳng mất lẽ chánh, có lẽ chỉ có mình 

 thánh nhân đó ư?”  Xin các hạ hãy suy nghĩ cặn kẽ! 



---o0o--- 

153. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia 





Lệnh  hữu cầu con tính  bỏ ra  trăm  đồng để thỉnh  một trăm bộ Cảm Ứng 

Thiên Vựng Biên để tặng cho những bậc chánh nhân quân tử thông hiểu văn 

lý, có tín tâm, quả thật là công đức chẳng thể nghĩ bàn, sẽ được cảm thông. 

Lại nên biết để cầu con thì phải bắt đầu từ chuyện vun bồi đức, tiết dục. In 

tặng  thiện  thư chính  là  một  cách  để  vun  bồi  đức,  nhưng  không  phải  chỉ  có 

mỗi cách đó. Hãy xem Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn để biết cách vun bồi 

đức:  Điều  thiện  thì  tùy  phận,  tùy  sức  thực  hành,  còn  điều  ác  thì  bỏ  đi  như 

thù,  như  oán.  Viên  Liễu  Phàm  nỗ  lực  chiêm  nghiệm  Công  Quá  Cách385, 

chẳng  chịu  bỏ  lỡ  mảy  may  gì.  Vì  thế,  mạng  ông  ta  vốn  không  thọ  lại  sống 

thọ, không đại công danh lại được đại công danh, không con mà có con. Nếu 

có  thể  noi  theo  dấu  thơm  ấy  để  mong  đức  ngày  càng  tăng  trưởng,  lỗi  ngày 

càng  giảm,  dẫu  chẳng  dùng  đến  Công  Quá  Cách  thì  những  gì  Viên  Liễu 

Phàm đạt được, lệnh hữu cũng sẽ đạt được! 

Huống chi ông ta làm chủ tòa báo, nắm quyền cơ quan ngôn luận, phàm 

những  văn  tự thương  phong bại  tục  vô  ích trọn chẳng cho  đăng báo. Phàm 

những lời hay ý đẹp khiến đời yên dân lành mỗi ngày nên đăng mấy câu, dùi 

mài  mãi  sẽ  từ  từ  nhiễm,  khiến  cho  con  người  ngày  càng  hướng  đến  điều 

thiện mà chẳng tự biết. Đấy chính là đại trượng phu chẳng có quyền thế mà 

lại  thực  hành  quyền  hạn  lớn  lao  để  cứu  quốc  cứu  dân  vậy.  Đầy  đủ  những 

nhân duyên này mà không biết làm như thế, có thể nói là  “tuy đã lên núi báu 

 nhưng vẫn trở về tay không” . Tiếc thay! 

Chuyện tiết dục  về  lý rất thâm, quan  hệ  rất  lớn,  nói chẳng dễ dàng đâu 

nhé!  Phàm  trời  sanh  trai  gái,  thánh  nhân  phỏng  theo  trời  lập  ra  quy  củ  cho 

nam  nữ  lập  gia  đình,  chính  là  mối  quan  hệ  lớn  nhất  giữa  người  với  người, 

trên  liên quan đến phong  hóa, dưới để tiếp nối  giống  nòi, há phải đâu  hằng 

ngày mong cầu khoái lạc, coi dục sự là trọng ư? Người tham dục, tinh loãng 

vô lực, như hạt giống lép chẳng thể nẩy mầm; vì thế khó sanh con. Nếu sanh 

con được, đa phần chưa thành người đã chết yểu! Nếu may mắn không chết 

yểu thì cũng  bấy bớt,  yếu đuối, không thể  lớn  mạnh được!  Nếu bảo dưỡng 

tinh thần, tiết dục nửa năm, đợi đến khi vợ qua kỳ thiên quý, chọn ngày lành 

tháng tốt, cùng nhau vui vầy, quyết sẽ hoài thai. Sau đấy, vĩnh viễn dứt dục 

sự  thì  đứa  con  được  sanh  ra  chẳng  những  tánh  hạnh  trinh  lương,  dục  niệm 

mỏng nhẹ, mà thể chất mạnh mẽ, không lo bị thai độc, đậu chẩn386, tật bệnh 

v.v…  “Thiên  quý”  tức  là  hành  kinh  vậy.  Phải  qua  kỳ  kinh  nguyệt  mới  đậu 

thai được, những lúc khác chẳng thể thọ thai. Khi kinh nguyệt chưa hết, trọn 

chẳng được ân ái. Ân ái thì người vợ sẽ  mắc bệnh dây dưa, đừng mong chi 

hoài thai nữa. 

Chuyện quan hệ lớn lao của con người há có thể làm vào ngày xấu, tiết 

xấu;  vì  thế,  phải  chọn  lấy  bữa  tốt  lành.  Thiên  Nguyệt  Lệnh  của  sách  Lễ 

Ký387 có chép thánh nhân vào lúc giữa Xuân, trước khi sấm động ba ngày, 

đánh  mõ  lớn  để  truyền  cho  dân  biết:   “Lôi  tương  phát  thanh,  hữu  bất  giới 

 dung chỉ giả, sanh tử bất bị, tất hữu hung tai”  (Sấm sắp động. Kẻ nào chẳng 

biết kiêng cử chuyện ăn nằm thì sanh con chẳng   vẹn toàn, ắt bị tai họa hung 

hiểm) .   “Gõ mõ gỗ truyền lệnh cho nhân dân”  là sai quan địa phương truyền 

báo cho trăm  họ.  “Dung chỉ”  còn  gọi  là   “động tịnh”.  “Bất giới dung chỉ”  

(chẳng biết kiêng cử chuyện ăn nằm) là cứ ân ái.  “Sanh con chẳng vẹn toàn”  

nghĩa  là  ngũ  quan388  chẳng  hoàn  toàn  v.v…  Trong  đời  thường  có  kẻ  sanh 

con chẳng ra người, hoặc thân hình thiếu sứt đều là vì lẽ này.  “Ắt có tai họa 

 hung  hiểm”   ý  nói  cha  mẹ  còn  gặp  tai  ương  nguy  hiểm  như  mắc  bệnh  ngặt 

nghèo,  yểu  thọ  v.v…  chứ  chẳng  phải  chỉ  sanh  con  không  vẹn  toàn!  Thời 

xưa,  thánh  vương  coi  trọng  mạng  dân  nên  đặc  biệt  chú  ý  đến  điều  này,  gõ 

mõ gỗ để báo cho dân biết. Chẳng những khi sấm sắp động nên kiêng kỵ, mà 

ngay cả khi mưa to gió lớn, gặp ngày có sao xấu, và lúc đổi mùa, nhằm ngày 

đản sanh của Phật, Thánh đều nên kiêng kỵ cả. 

Đây  thật  là  đại  đạo  tôn  trời  kính  thánh,  tuân  theo  vương  pháp,  giữ  vẹn 

nhân  luân.  Tiếc  rằng  người  đời  nhất  loạt  chẳng  chịu  nói  ra  điều  này  khiến 

cho  thể chất của con cháu  đời sau  ngày càng  tệ  hơn đời trước,  hoặc  là tuổi 

trẻ đã sớm chết yểu, hoặc vì hành dục quá độ, dẫu không chết yểu, cũng trở 

thành suy tàn, không làm nên trò trống gì! Quá nửa đều là do cha mẹ chẳng 

biết đạo nhân luân  mà nên nỗi! Cha mẹ không biết là vì ông bà không dạy. 

Lúc con cái trưởng thành,  nên đem  những chuyện  tiết dục bảo  tồn thân thể 

v.v… cặn kẽ bảo ban, cha dạy con gái không tiện, còn mẹ thì không ngại gì! 

Làm  được  như thế  mới  là  thật  sự  yêu  thương  con  cái.  Nhưng  thế  gian  yêu 

thương đa phần là mặc cho nó phóng túng dục sự thì cái hại ấy còn quá giết 

chết con cái nữa, chẳng đáng buồn ư? 

Thánh nhân trọng thai giáo, hết sức chú ý đến điều này: Lúc chưa có thai 

đã chuẩn bị dạy sẵn. Tôi lạm dự vào Tăng chúng, há nên lại bàn chuyện ăn 

nằm giữa vợ chồng? Là vì trước khi xuất gia đã từng coi những lời luận bàn 

chí lý của cổ nhân về chuyện củng cố cái gốc, nên muốn truyền cho tri kỷ để 

báo  cái  ân  hộ  pháp.  Một  lẽ  nữa  là  vì  đức  Phật  là  đại  y  vương,  không  bệnh 

nào  chẳng  trị,  Quang  làm  đệ  tử  Phật  cũng  muốn  tùy  phận,  tùy  sức  hành  y 

đạo. Căn bệnh này là căn bệnh lớn chung của cả thế gian. Nếu cứ để cho căn 

bệnh lớn phổ biến của cả thế gian này mặc tình phát sanh nẩy nở, chuyên đi 

trị  những  căn  bệnh  riêng  biệt  nhỏ  nhặt  khác,  há  chẳng  phải  là  điên  đảo 

không phân nặng - nhẹ hay sao? 

Đặng  Bá  Thành  cũng  muốn  cầu  con,  Quang  viết  thư cũng  lược  thuật  ý 

này, đến khi ông Úy Như ấn hành ba lá thư ấy và in bộ Văn Sao đều lược đi, 

vì cho rằng chuyện ấy chẳng hợp với tăng sĩ, cũng chẳng hợp với những gì 

đã  nói  trong  Phật  pháp.  Ý  ấy  cố  nhiên  là  tốt  lành,  nhưng  người  ta  khổ  vì 

không con, dám đem sự ấy  hướng  về  Phật  mà cầu,  hướng  về Tăng  mà  nói, 

Tăng bèn vì người ấy nói đầu đuôi thiện pháp, khiến cho con cháu người ấy 

đều được đại thọ dụng thì nào có lỗi gì! Cho rằng Tăng dạy người tiết dục là 

lạm  bàn  dâm  dục,  hóa  ra  Tăng  dạy  người  tránh  giết  chính  là  dính  vào  sát 

nghiệp ư? 

Nhưng chuyện  này chẳng thể  nói cùng kẻ  vô tri  vô thức, sợ  hắn không 

hiểu được ý, trái lại còn giễu cợt. Nếu nói cùng người quân tử hiểu lý, đúng 

là chẳng có địa vị mà lại gõ mõ gỗ để hiệu triệu nhân dân. Trị khi chưa loạn, 

giữ đất nước khi chưa nguy chính là cùng một phương kế với điều này vậy. 

Bảo nói đến chuyện này là sai trái thì thánh vương, thánh hiền, Phật, Bồ Tát 

chính  là  đầu  sỏ  gây  lỗi  vậy.  Ở  Hồ  Nam  có  một  nho  sĩ  họ  Lưu,  không  nhớ 

tên, cưới vợ nhưng không gần gũi. Vợ bảo: “Cưới vợ vốn để sanh con, ông 

không gần gũi thì dòng giống bị đoạn tuyệt”, bèn gần gũi một lần, sanh được 

con, nhân đó đặt tên là Truyền Chi, rồi tuyệt dục. Vợ lại bảo: “Chỉ một mụn 

con, trơ trọi không nương tựa, chi bằng sanh thêm một đứa nữa”. Lại gần vợ 

lần nữa, lại sanh con, đặt tên là Tái Chi, hai con đều vào viện Hàn Lâm. Cả 

đời  người  ấy  chỉ  ân  ái  hai  lần,  nhưng  lại  ghi  rõ  những  ngày  nên  kiêng  ăn 

nằm, cũng  như thanh tâm  ít dục, bảo tồn  nguyên khí, khang kiện  tinh thần, 

chép vào trong gia phả ngõ hầu con cái đời đời tuân theo đó. Một người bạn 

ở Hồ Nam kể cho tôi nghe chuyện này. 

Muốn  cầu  quý  tử  mà  bỏ  cách  này  để  cầu  thì  dù  có  được,  cũng  chỉ  là 

chuyện cầu may. Cầu theo cách này thì cầu ắt được! Phàm đỗ đạt đều là do 

tổ phụ có đại âm đức. Nếu không âm đức cứ dùng sức người để phát khởi ắt 

sẽ  có  đại  họa  về  sau,  chẳng  thà  không  phát  còn  tốt  hơn!  Xem  khắp  từ  xưa 

đến  nay, bậc đại thánh đại  hiền sanh  ra đều  là do tổ phụ tích đức  mà được, 

đại  phú  đại  quý  cũng  thế.  Con  cháu  sanh  trong  phú  quý  chỉ  biết  hưởng 

phước tạo nghiệp, quên mất tổ phụ đã một phen vun bồi, do đấy chôn vùi tổ 

đức, phá sạch tổ nghiệp, trở thành nghèo hèn. Đấy chính là căn bệnh chung 

cho những người phú quý trong cả cõi đời. 

Đời  đời  giữ  được  đức  tổ  tiên,  vĩnh  viễn  không  thay  đổi  chỉ  có  nhà  họ 

Phạm  ở  Tô  Châu  xưa  nay  là  bậc  nhất.  Từ  Văn  Chánh  Công  (Phạm  Trọng 

Yêm389)  đời  Tống  cho  mãi  đến  cuối  đời  Thanh,  hơn  tám  trăm  năm  gia 

phong chẳng đọa, luôn luôn đỗ đạt, có thể nói là nhà đức hạnh thư hương đời 

đời. Họ Bành (dòng họ của ông Bành Tế Thanh) ở Trường Châu từ đầu đời 

Thanh đến  nay đỗ đạt đứng  đầu thiên  hạ.  Nhà ấy bốn  năm  người đỗ Trạng 

Nguyên, có  khi anh em cùng đỗ  ba  hạng  đầu của bảng  vàng,  nhưng  họ  đời 

đời sùng phụng Phật pháp, dẫu là trạng nguyên, tể tướng vẫn hằng ngày đọc 

Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn ngõ hầu thành ý chánh tâm, làm tấm gương 

tận  trung  với  vua,  yêu dân.  Kẻ cuồng sinh kia cho  những sách ấy  là  những 

chuyện để ông già, bà cả dốt nát thực hành, chẳng những không biết vì sao 

thánh  hiền  thành  thánh  hiền  mà  còn  chẳng  biết  con  người  phải  nên  làm 

người  như  thế  nào  nữa.  Sống  làm  thây  đi  thịt  chạy,  chết  mục  nát  cùng  cỏ 

cây, nhưng ác nghiệp khó tiêu, vĩnh viễn trầm luân ác đạo. Bọn họ vênh váo 

tự  cho  mình  là  người  thông  suốt  hiểu  rộng  đến  nỗi  đời  sau  trong  thời  gian 

không biết là bao lâu sau, những danh từ “trời đất, cha mẹ” còn chẳng được 

nghe! 

Muốn cho con cháu chẳng theo con đường hư hỏng, cùng vào chánh đạo, 

hãy nên dùng Cảm Ứng Thiên Vựng Biên, Âm Chất Văn Quảng Nghĩa làm 

kim  chỉ  nam  định  hướng,  dù  thế  tục  tập  nhiễm  sóng  ác  ngập  trời,  mây  đen 

che khuất  mặt trời cũng chẳng đến  nỗi không biết phương  hướng,  lạc  lõng, 

chìm đắm. Nếu không, dẫu gió lặng, sóng yên, mặt trời rạng chiếu, cũng khó 

giữ khỏi  lặn  ngụp, bị  đắm chìm  mất.  Huống chi trọn chẳng có  hy  vọng thế 

đạo  nhân  tâm  sẽ  sóng  yên,  gió  lặng,  mặt  trời  chiếu  rạng!  Phải  biết  hai  chữ 

Âm  Đức  bao  trùm  rộng  lắm!  Khiến  cho  con  em  người  ta  được  thành  tựu, 

khiến cho chúng được dự vào bậc thánh hiền, cố nhiên là âm đức. Thành tựu 

con  em  của  chính  mình,  khiến  cho  chúng  nó  được  dự  vào  bậc  thánh  hiền 

cũng  là âm đức. Trái  lại, khiến cho con em  người  ta bị  lầm  lạc cố  nhiên bị 

tổn đức, mà làm con cái mình lầm lạc cũng bị tổn đức. Nếu đủ sức làm được 

thì còn may mắn nào hơn? Nếu không thì hãy nêu gương thánh, gương hiền 

qua những cư xử hằng ngày trong gia đình, đấy chính là tu chân ngay trong 

cõi  tục,  hiện  thân  cư  sĩ  để  thuyết  pháp  vậy.  Mong  ông  hãy  đem  ý  này  bảo 

cùng lệnh hữu và hết thảy bạn tri giao, tha thiết bảo ban, chưa bao giờ không 

phải là một cách để tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha vậy! 



---o0o--- 

154. Trả lời thư cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ nhất) 

 



Nhận  được  thư biết  phu  nhân  mắc  phải  bệnh  tật  đã  hơn  cả  tháng.  Dùng 

thuốc khó khăn, các thầy thuốc đều bó tay. Nhằm ngay lúc này, đúng là lúc 

nên dùng thuốc A Già Đà trị chung vạn bệnh. Các hạ hay đem thuốc này thí 

khắp  cho  người,  sao  đối  với  bệnh  của  phu  nhân  lại  chần  chừ,  lo  ngại  khó 

dùng thuốc này vậy? Lệnh lang, lệnh ái, lệnh tức390 v.v… đều thọ ân sanh 

thành; đúng  ngay  lúc thân  mẹ  mắc bệnh  nặng, sống chết khó bảo đảm  này, 

hãy dạy họ ai nấy vì mẹ chí thành khẩn thiết niệm  “nam-mô A Di Đà Phật” , 

để cầu tuổi thọ mẹ chưa hết sẽ chóng lành bệnh, tuổi thọ đã hết sẽ mau được 

sanh  về Tây  Phương. Các cậu con trai…  hiếu tâm thuần thành, sốt sắng, ắt 

đều  như cứu đầu cháy, sẽ thường trì  niệm. Như thế chẳng phải chỉ  hữu  ích 

cho phu nhân mà còn có lợi ích sâu xa cho các cậu con trai, các cô con gái 

v.v…  nữa!  Phàm  con  người  mắc  bệnh,  có  thể  dùng  thuốc  để  trị  được  thì 

cũng không nhất quyết chẳng dùng đến thuốc. Nếu chẳng dùng thuốc để trị 

được thì dù có thuốc tiên cũng vô ích, huống gì là thuốc thế gian? 

Bất  luận  bệnh  có  trị  được  hay  không,  đều  nên  uống  thuốc  A  Già  Đà. 

Thuốc  này  tuyệt  đối  chẳng  hại  người,  uống  vào  dù  thân  hay  tâm  đều  thấy 

công  hiệu.  Người  sống  trong  thế  gian,  bất  luận  lâu  mau,  rốt  cục  đều  phải 

chết. Chết không đáng tiếc, chết rồi sẽ đi về đâu há chẳng nên sắp đặt sẵn ư? 

Người có sức tự mình sắp đặt thỏa đáng sẵn sàng thì khi lâm chung cố nhiên 

chẳng  cần  đến  ai  khác  giúp  đỡ,  nhưng  nếu  được  phụ  trợ  lại  càng  thêm  đắc 

lực. Người không có sức nên bảo gia thuộc thay mình niệm Phật, ắt đề khởi 

được  chánh  niệm,  chẳng  đến  nỗi  bị  ân  ái  buộc  ràng,  vẫn  cứ  bị  ái  tình  trói 

buộc y như cũ, trụ mãi nơi đây không thoát ra được! 

Quang nói lời này chẳng những vì lệnh phu nhân tính kế mà còn vì thái 

phu nhân đã tám mươi ba tuổi, dẫu đức của các hạ đủ để kéo dài tuổi thọ của 

mẹ, sau này rốt cuộc phải có ngày qua đời. Sợ các hạ chưa thể nghĩ tới điều 

này, lại chú ý lo chạy thuốc men, tức là bỏ gốc theo ngọn, chẳng đạt lợi ích. 

Trái  lại,  khiến  cho  nhất  tâm  niệm  Phật  do  bận  bịu  nơi  thuốc  men  thành  ra 

gián  đoạn,  chẳng  thể  thuần  nhất.  Như  thế  sẽ  bị  tổn  hại  lớn.  Vì  thế,  nương 

theo căn bệnh của phu nhân, trình bày sẵn để các hạ tận tâm lực lo cho điều 

mà thần thức của  mẹ sẽ đạt được, ngõ hầu rốt cuộc các hạ có thể báo được 

ân  mẹ.  Nay  đem  bài  “Nêu  Tỏ  Ý  Nghĩa  Phật  Tánh  và  Trợ  Niệm  Cho  Trần 

Liễu Thường”391 gởi kèm theo thư, tuy văn không tao nhã, trôi chảy, nhưng 

ý nghĩa thì có thể chấp nhận được. 

Đối  với  việc  cầu  an  cho  người  bệnh,  tiến  vong,  người  đời  nay  hay  chú 

trọng tụng kinh, bái sám, làm đàn Thủy Lục392 v.v… Quang đều bảo những 

bạn  bè  quen  biết  nên  niệm  Phật,  bởi  niệm  Phật  lợi  ích  hơn  tụng  kinh,  bái 

sám, làm đàn Thủy Lục nhiều lắm. Vì sao vậy? Tụng kinh thì người không 

biết chữ chẳng thể đọc theo. Dù biết chữ nhưng tụng nhanh như nước chảy 

thì  người  miệng  lưỡi  hơi  chậm  chạp  cũng  không  tụng  được.  Người  biếng 

nhác tuy tụng được nhưng cũng không chịu tụng, thành ra hữu danh vô thực. 

Bái sám,  làm  đàn  Thủy  Lục cũng cứ theo  đó  mà suy. Niệm  Phật  thì không 

một ai chẳng thể niệm được, dẫu cho kẻ biếng nhác không chịu niệm, nhưng 

mọi  người đồng thanh cùng  niệm, kẻ ấy  nếu không bịt tai thì  một câu Phật 

hiệu  cố  nhiên  sẽ  rành  rẽ  phân  minh  rót  vào  tâm,  tuy  chẳng  niệm  mà  cũng 

chẳng khác gì niệm. Như người nhiễm hương thân có mùi thơm, tuy không 

cố ý muốn thơm mà ngờ đâu lại được như thế. Vì thân quyến đảo bệnh, cầu 

siêu, không thể không biết điều này. 



---o0o--- 

155. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ hai) 





Ngày  Hai  Mươi  Tám  tháng  Năm  nhận  được  thư  viết  ngày  24,  biết  tôn 

phu nhân bệnh tình trầm trọng, các thầy thuốc đều bó tay, nhân đó yêu cầu 

gia quyến vì bà ta niệm Phật ngõ hầu tuổi thọ chưa hết sẽ mau lành, tuổi thọ 

đã  hết  sẽ  mau  được  vãng  sanh.  Chẳng  ngờ  phu  nhân  tịnh  nghiệp  đã  chín 

muồi bèn thoát xác ra đi, hôm qua nhận được thư Khế Tây gởi đến mới biết, 

khôn  ngăn than thở cho các hạ đã  mất đi  vợ  hiền,  lệnh  lang  mất  nơi  nương 

tựa. Nhưng phu nhân túc căn sâu dầy, nên mới khiến cho lệnh từ393, các hạ 

và  lệnh  lang  v.v…  cùng  tha  thiết  nghĩ  đến  sự  vô  thường,  gấp  cầu  xuất  ly, 

riêng dùng thân mình thuyết pháp, ngõ hầu mọi người cùng tu Tịnh nghiệp, 

đồng  sanh  Tịnh  Độ  vậy!  Quang  được  lọt  vào  mắt  xanh,  cũng  chẳng  thể 

không tận  hết tấm  lòng,  nhưng Quang  luôn khác  với  người đương thời, tuy 

hết sức đau buồn trước tang tóc của thân hữu, nhưng trọn chẳng làm những 

chuyện  phúng  viếng,  viết  điếu  văn  v.v…  chỉ  trong  khóa  tụng  sáng  tối,  đối 

trước Phật hồi hướng một hai thất cho trọn tình bạn. Chiều tối hôm qua đã vì 

phu  nhân  hồi  hướng,  toan  lấy  hai  thất  làm  chừng,  nhưng  ban  ngày  đủ  mọi 

chuyện bận  rộn, chỉ ban đêm  mới có  lúc rảnh. Mong các  hạ đem  đại  nghĩa 

khai thị cho các con để họ lắng buồn, niệm Phật, ngõ hầu người mất, kẻ còn 

đều được lợi ích. Nếu chấp theo tình đời, buồn đau đến cùng cực, rốt cuộc có 

ích gì cho vong linh của mẹ đâu! 

Làm  Phật  sự,  bất  tất  phải  niệm  kinh,  bái  sám,  làm  đàn  Thủy  Lục,  bởi 

những chuyện ấy đều thuộc bề ngoài, nên chuyên niệm Phật, khiến cho các 

con  trai  gái  từ  đầu  đến  cuối  đều  niệm  theo,  những  người  nữ  nên  ở  trong 

phòng niệm, chẳng nên ngồi sau chư Tăng. Như thế thì chẳng những tôn phu 

nhân  và  lệnh  quyến  thật  sự  được  lợi  ích  mà  ngay  cả  những  vị  Tăng  niệm 

Phật và những ai thấy nghe không ai chẳng được lợi ích. Phàm khi làm Phật 

sự, nếu chủ nhân chịu tham dự đàn tràng thì Tăng sẽ tự phát tâm chân thật, 

nếu chủ nhân chỉ làm cho đủ lệ, thì Tăng cũng chỉ làm chiếu lệ! Như một kỳ 

Phật sự đã xong, trong ban đêm tổ chức lễ Diệm Khẩu394 là xong. 

Quang đem chuyện bốn mươi ba năm trải đời của mình tỏ bày cho tri kỷ. 

Nếu chẳng coi lời này là hủ bại, thì may mắn lắm! Thư chưa dán đã thấy bưu 

tá  mang  thư các  hạ  viết  hôm  mồng Năm  đến,  nhân đấy biết phu  nhân bệnh 

tình tuy nặng, nhưng chánh niệm vẫn phân minh, đã có thể thường thấy Đại 

Sĩ, lại thêm có tín nguyện, có thể đoan chắc bà ta được vãng sanh. Như trong 

thư nói cho [người đã khuất] ăn mặc theo kiểu ni cô thì không nên; bà ta đã 

nguyện thọ Tam Quy, Ngũ Giới thì vẫn cứ mặc thường phục, đắp thêm pháp 

y lên trên là được rồi (pháp y chính là áo dài Tăng nhân thường mặc), hoặc 

mặc  vào  thân,  hoặc  xếp  vào  trong  quan  tài.  Nếu  quan  tài  đã  đóng  thì  đốt 

trước  linh vị,  quy  y, thọ  giới sẽ tiến  hành  trong  đêm  nay,  một  mình Quang 

đối trước Phật kiền thành lễ bái xong, sẽ thuyết giới [cho phu nhân]. Vì thế, 

chẳng nên dùng các nghi thức phô trương lòe loẹt, chỉ nên lấy lòng chí thành 

cảm thông là được rồi. Pháp danh sẽ là Uẩn Không, trở thành Tam Quy Ngũ 

Giới Ưu Bà Di vậy. Nếu làm như hình thức ni sư thì về sự, về lý đều bị trở 

ngại. 

Nên  khuyên  lơn  các  con  trai  gái,  dâu  v.v…  lấy  chí  thành  tựu  sự  vãng 

sanh  cho  mẹ  làm  hiếu,  nỗ  lực  thay  mẹ  niệm  Phật,  ngõ  hầu  phẩm  sen  được 

cao thêm, hoa nở mau hơn, đấy mới là tận hiếu. Đừng uổng công bắt chước 

người đời làm chuyện vô ích gây hại cho chuyện hữu ích. Còn về tang sự, từ 

đầu  đến  cuối  chẳng  ăn  mặn,  để  nhờ  vào  đây  dạy  dỗ  cho  kẻ  ngu  tục.  Đấy 

cũng là trách nhiệm lớn lao của ông vậy! 

 

---o0o--- 

156. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ ba) 





Thư  ngày  mồng  Chín  đã  nhận  được,  hôm  qua  nhận  được  thư  ngày 

mồng Mười, biết tôn phu nhân quả thật được vãng sanh, trọn không còn nghi 

ngờ gì nữa! Đời trước bà ta đã vun bồi lớn lao nơi pháp môn Tịnh Độ, tiếc 

rằng các hạ đề xướng hơi chậm, chứ nếu đề xướng trước đó mười năm khiến 

cho đối với pháp môn Tịnh Độ dù sự hay lý thảy đều hiểu rõ lại thêm tận lực 

tu tập thì bà ta sẽ thành tựu Tịnh  nghiệp không biết cao trỗi  hơn bao  nhiêu 

lần  nữa!  Bình  thời,  tâm  yêu  thương  con  cháu  sâu  nặng,  tự  nghĩ  mình  yếu 

hèn, đến lúc lâm chung lại bỏ sạch tình ái, quyết chí cầu sanh, đấy chính là 

thiện  căn  đời  trước  sai  khiến.  Bình  thời,  nằm  hướng  mặt  về  Đông,  lúc  lâm 

chung ngoảnh mặt về Tây nằm bên hông phải, cũng là do sức thiện căn đời 

trước xui khiến nên mới không mong cầu mà được như vậy. Lúc lâm chung 

có những thứ tướng lành sẽ chắn chắn vãng sanh, không cần phải khám xem 

hơi nóng nơi đảnh và ngực chỗ nào lạnh trước! Mặc pháp y hiện hình tướng 

đệ tử Phật, thỏa mãn ý nguyện, thật tốt lành thay! 

Đã dặn dò con trai, con gái, dâu… sáng chiều đối trước bài vị niệm Phật 

cho nhiều thì các hạ nên khai thị cho họ biết: Thỏa nguyện cho thần thức của 

mẹ  chính  là  hiếu  cùng  cực;  dù  thật  sự  được  vãng  sanh  vẫn  phải  chí  thành 

niệm Phật để cầu cho phẩm sen được tăng cao, mau chứng Vô Sanh, ai nấy 

tận hết lòng hiếu kính. Chuyện này tuy là lợi lạc cho vong linh nhưng cũng 

giúp cho con trai, con gái, dâu v.v… cùng gieo căn lành. Nếu đứa cháu nào 

niệm  được  cũng  bảo  chúng  niệm  theo.  Lúc  lâm  chung,  cả  nhà  không  khóc 

lóc,  niệm Phật là có  lợi  ích  nhất.  Lúc ấy tuy  ngắn  ngủi  nhưng  nên trong ba 

tiếng  đồng  hồ,  không  dứt  tiếng  niệm  Phật,  chẳng  cất  tiếng  khóc,  và  di 

chuyển v.v… là tốt nhất. Mong hãy nhớ kỹ! 

Lục  số395  cũng  không  cần  phải  bày  vẽ  thêm  thắt,  bởi  nó  không  quan 

trọng, khẩn yếu. Nếu cho đó là nhất định thì lại thành ra xuyên tạc. Phải biết 

Sáu  là  con  số  của  quẻ  Khôn,  phu  nhân  trọn  vẹn  đức  hạnh  người  nữ,  kham 

làm khuôn mẫu cho đời, dẫu cho không có con số nào là Sáu, nhưng từ sống 

đến  chết,  hằng  ngày  xoay  vần  trong  con  số  Sáu,  vì  thế  không  một  hơi  thở 

nào  không  phải  là  Sáu.  Ý  nghĩa  của  con  số  Sáu  là  tận  tụy  làm,  chứ không 

phải ở nơi năm tháng, nhà cửa v.v… Năm tháng, nhà cửa trúng nhằm con số 

Sáu cũng rất bình thường, trọn chẳng có mảy may gì lạ lùng, đặc biệt cả. Ấy 

là  “các pháp từ duyên sanh, các pháp theo duyên diệt”. 

Người  ác  nghiệp  nặng  cứ  hở  ra  là  bị  tai  họa,  người  thiện  căn  sâu  dày, 

không gì chẳng tốt lành, cũng là tự nhiên như thế, chẳng an bài gì mà tợ hồ 

thật sự có an bài. Người đời muốn được tốt lành, may mắn nhưng chẳng biết 

vun bồi đức, như phá hủy đuốc để cầu ánh sáng, muốn đi về hướng Nam mà 

xoay bánh xe hướng về phía Bắc, uổng công nhọc nhằn khổ tâm, bị tổn hại 

vô ích. Mong hãy đem nghĩa này bảo cùng lệnh lang và dâu, con v.v…sẽ có 

lợi lớn lắm. Chuyện làm Phật sự, Quang trước đây đã nói rõ rồi. Mong đừng 

bắt chước thói đời, làm những chuyện sáo rỗng. 

Nếu niệm Phật suốt bốn mươi chín ngày thì so với chuyện tụng kinh lợi 

ích  nhiều  hơn  lắm  lắm.  Phép  niệm  Phật  trọng  tại  tín  nguyện.  Tín  nguyện 

chân  thành,  khẩn  thiết,  dù  trong  tâm  chưa  thể  thanh  tịnh,  cũng  được  vãng 

sanh. Vì sao vậy? Do trong tâm có Phật để có thể cảm, nên Phật Di Đà bèn 

ứng. Như nước trong sông, biển, chưa thể trọn không có tướng động, nhưng 

hễ  không  có  gió  bạo,  sóng  cuồng,  thì  vầng  trăng  sáng  trên  không  trung  sẽ 

hiện  bóng  rõ  ràng.  Cảm  ứng  đạo  giao  như  mẹ  con  nhớ  nhau.  Những  ai 

chuyên trọng tự lực, chẳng cậy vào Phật lực là vì không biết đến nghĩa này 

vậy! 



---o0o--- 

157. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ tư) 





Nhận  được  thư  khôn  ngăn  mừng  rỡ.  Tôn  phu  nhân  đời  trước  có  đại 

thiện căn, nên được các hạ uyển chuyển giúp thành Tịnh nghiệp, hỗ trợ vãng 

sanh.  Lại  còn  suất  lãnh  con  trai,  con  gái,  dâu  v.v…  niệm  Phật  dài  lâu,  há 

chẳng riêng gì người mất được lợi, mà quả thật cũng khiến cho những người 

kia gieo thiện căn sâu xa. Lập pháp như thế có thể nói là đại từ, so với người 

đời vẫn giữ chuyện sát sanh nên bị chiết phước tổn thọ, khiến người mất bị 

lụy chốn  u đồ;  há có thể sánh kể  được  ư?  Chuyện của tôn  phu  nhân có thể 

nói là đúng pháp, nhưng thái phu nhân tuổi đã tám mươi ba, hãy nên thường 

khuyên dụ, khiến cho cụ tín nguyện niệm Phật. Nếu muốn cho cụ suốt ngày 

niệm Phật, e rằng chẳng thể làm như thế được. Trước đây tôi đã từng muốn 

lập cách để trợ niệm ngay khi còn sống, nhưng nghĩ chưa ra. 

Khi  trấn  thủ  sứ  Vương  Duyệt  Sơn  đưa  mẹ  lên  núi,  thấy  quyến  thuộc 

đông đảo, nhân đấy tìm được  một cách trợ niệm tuyệt diệu; tôi đã từng  nói 

đại lược cùng ông ta, nay cũng đem những lời đã bảo cùng ông ta kể với các 

hạ. Nếu các hạ thực hành được thì ông ta cũng chẳng đến nỗi coi thường bỏ 

xó, cũng là đạo tự lợi, lợi tha vậy! Trong quyến thuộc của các hạ thì các ông 

con  trai  ai  nấy  đều  có  công  việc  làm,  cố  nhiên  khó  thể  thường  xuyên  hành 

theo được, nhưng bọn con dâu thì  vô sự rảnh rỗi, bọn tớ gái  như các bà vú 

v.v…  cũng  không  có  chuyện  gì  quan  trọng,  nên  dạy  bọn  họ  căn  theo  đồng 

hồ, suốt ngày ở bên cạnh thái phu nhân, lớn tiếng niệm Phật nửa tiếng đồng 

hồ.  Hết  giờ  lại  đổi  phiên,  suốt  ngày  không  ngớt  tiếng  niệm  Phật.  Thái  phu 

nhân có thể niệm theo thì cũng tốt, nếu chẳng thể niệm theo thì hãy bảo cụ 

nhiếp  tâm  lắng  nghe,  trong  một  ngày  sẽ  thường  chẳng  rời  Phật.  Mà  những 

người kia cũng không mất sức, do trong một ngày, bất quá chỉ niệm một lần, 

hoặc hai lần, thời gian cách quãng cũng lâu. Bọn họ không có sự gì để phải 

chăm  lo,  nhờ vào việc  này để tận  lòng  hiếu kính,  gieo căn  lành. Bọn tớ  gái 

cũng nhờ vào nhân này gieo duyên thoát ly sanh tử. 

Từ  đây  trở  đi,  lấy  đó  làm  thường,  dẫu  cho  thái  phu  nhân  sống  rất  thọ, 

cũng chớ để cách này bị thiếu sót giữa chừng, lợi ích sẽ chẳng thể nghĩ bàn. 

Phàm những ai có tín tâm muốn thành tựu đạo nghiệp vãng sanh cho cha mẹ, 

đều nên đem lời này bảo cùng họ. Các hạ việc nước đa đoan, chẳng thể lập 

giờ  giấc  nhất  định. Nếu có  rảnh  rỗi cũng  nên  niệm  như thế  một  lần để  làm 

gương thì con, dâu, tớ gái v.v... cũng sẽ hớn hở, hoan hỷ. Ý Quang cho rằng 

hành như thế quả thật là thuận tiện, ích lợi, nên đem cách này viết thành một 

bài, in kèm vào sau bộ Ấn Quang Văn Sao để những người muốn báo ân phụ 

mẫu chẳng đến nỗi uổng công ngâm câu  “hạo thiên võng cực”396!   



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển thứ hai 

(Phần 2 hết) 

 

---o0o--- 

 Phần 3 

158. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Ngọc Như ở Sùng Minh 





Nhận  được  thư,  khôn  ngăn  mừng  rỡ,  an  ủi.  Pháp  Trì  Danh  là  pháp 

thích ứng căn cơ nhất trong đời Mạt Pháp. Ngài Thiện Đạo tuy sớ giải Quán 

Kinh,  nhưng  thật  ra  Ngài  trọng  nhất  hạnh  Trì  Danh.  Chẳng  thấy  [đoạn  văn 

Ngài  viết]:   “Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  thần  thức  chông  chênh,  tâm  thô, 

 cảnh  tế,  quán  khó  thành  tựu.  Đại  Thánh  bi  mẫn,  riêng  khuyên  chuyên  trì 

 danh  hiệu,  bởi  xưng  danh  dễ  dàng,  [niệm  Phật]  liên  tục  bèn  được  vãng 

 sanh”   hay  sao?  Tuy  có  mười  sáu  hạnh  (pháp  quán),  nhưng  hành  giả  tu  tập 

phải  hành  từ  pháp  dễ  tu  trước,  hoặc  là  quán  tướng  Bạch  Hào397  của  Như 

Lai,  hoặc  quán  tưởng  pháp  Tạp  Quán  thứ  mười  ba.  Đến  phần  quán  chín 

phẩm,  chẳng  qua  là  để  cho  người  ta  biết  nhân  trước  và  quả  sau  của  hành 

nhân  vãng  sanh  mà  thôi.  Chỉ  mong  hiểu  rõ  là  được  rồi,  thật  ra  không  cần 

phải quán riêng phép này. 

Quán  về  mặt  Lý  không  thể  không  biết,  nhưng  về  mặt  Sự,  phải  từ  từ 

hành. Nếu không hiểu rõ Lý, quán cảnh chẳng rành, dùng cái tâm tháo động, 

bộp chộp để tu rất có thể khởi lên  ma sự. Khi quán cảnh hiện tiền, nếu tâm 

lầm lạc nẩy sanh ý niệm vui sướng, thì cũng do vui sướng mà thành chướng, 

rất  có  thể  bị  lui  sụt  công  tu  tập  từ  trước.  Do  vậy,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói: 

 “Chẳng khởi tâm tưởng là thánh [cảnh] thì gọi là cảnh giới lành; nếu tưởng 

 là thánh cảnh bèn vướng vào các tà” . Mong ông nhất tâm trì danh, bởi đây 

là  hạnh  ngàn  vạn  phần  ổn  thỏa,  thích  đáng.  Đợi  đến  khi  tâm  đã  quy  nhất, 

tịnh cảnh sẽ tự hiện tiền. Tứ Thiếp Sớ398 bị [in chép] sai ngoa rất nhiều; hai 

mươi  năm  trước,  Quang  đã  từng  giảo  chánh  đại  lược.  Năm  ngoái,  hòa 

thượng Diệu Liên thuộc Quán Âm Am ở ngõ Dương Bì tại Nam Kinh muốn 

khắc riêng bản ấy, sang năm chắc sẽ ra sách, xin hãy thỉnh về xem. 

Tùy  Tự  Ý  tam-muội399  là  hạnh  cùng  tu  của  ba  căn  thượng,  trung,  hạ. 

Người niệm Phật tuy chẳng chuyên lấy pháp ấy làm chủ, nhưng cũng không 

thể không biết. Biết pháp này thì tâm Bồ Đề niệm Phật càng thêm thù thắng, 

bởi biết đi, đứng, nằm, ngồi, ăn uống, nói năng, không lúc nào chẳng phải là 

lúc tự lợi, lợi tha. Nhưng cần phải từ  “không làm các điều ác, vâng làm các 

 điều  lành,  ăn  chay,  kiêng  giết”   mà  khởi  sự  thì  mới  là  người  thật  sự  niệm 

Phật vậy. 



---o0o--- 

159. Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu 

 



Nhận được thư, biết túc căn rất sâu, hạnh hiện tại khá thuần, nên mới 

có  các  cảnh  tướng  thù  thắng  hiển  hiện,  nhưng  người  đời  nay  quá  nửa  là 

chuộng thể diện, xây lầu gác trên không. Tuy chỉ có một phần, nửa phần, lại 

nói  là  có  trăm  ngàn  vạn  phần.  Như trong  cuốn  sách  của  ông  cư sĩ  X…  nọ, 

những cảnh giới được thuật toàn là do ngọn bút tạo ra, chẳng phải do tâm địa 

tạo thành. Cố nhiên ông chẳng bịa chuyện, tôi thật chỉ sợ ông có tập khí ấy 

thì lỗi hại chẳng nhỏ. Phật xếp vọng ngữ vào năm giới căn bản, chính là để 

ngăn ngừa thói tệ này. Nếu như thấy nói là không thấy, không thấy nói thấy 

thì thuộc vào hạng vọng ngữ. Nếu xây lầu gác trên không, bịa nói cảnh giới 

thù thắng, chính là phạm vào giới đại vọng ngữ; chưa đắc bèn nói là đã đắc, 

chưa chứng nói đã chứng, tội ấy còn gấp trăm ngàn vạn ức lần tội giết, trộm, 

dâm! Người ấy nếu chẳng tận lực sám hối, khi một hơi thở ra không hít vào 

được  nữa  liền  đọa  địa  ngục  A  Tỳ,  bởi  kẻ  ấy  hoại  loạn  Phật  pháp,  gây  lầm 

lạc, nghi ngờ cho chúng sanh. 

Ông phải rất thận trọng; thấy cảnh chỉ có  một phân chẳng được  nói  lên 

một phân mốt, cũng chẳng được nói chín ly chín. Nói quá lên cũng là tội lỗi, 

mà nói giảm cũng là tội lỗi. Vì sao vậy? Do hàng tri thức chưa đắc Tha Tâm 

Đạo Nhãn, chỉ có thể dựa vào lời nói để phán định. Đem cảnh giới ấy thưa 

cùng tri thức để chứng minh tà - chánh, đúng - sai thì không có lỗi gì. Nếu 

chẳng  vì  để  chứng  minh,  chỉ  muốn  tự  khoe  khoang,  cũng  sẽ  có  lỗi.  Nếu 

hướng về hết thảy những người khác nói ra thì sẽ mắc lỗi! Ngoại trừ chuyện 

cầu tri thức chứng minh ra, đều không được nói. Hễ nói ra, sau này sẽ vĩnh 

viễn  không  thể  đạt  được  cảnh  giới  thù  thắng  ấy  nữa.  Cái  ải  lớn  nhất  của 

người  tu  hành  này  trong  giáo  thuyết  tông  Thiên  Thai  đã  nhiều  lần  nói  đến. 

Sở  dĩ  gần  đây  những  người  tu  hành  phần  nhiều  bị  ma  dựa,  đều  là  do  tâm 

tháo động, vọng niệm, mong cầu cảnh giới thù thắng. Đừng nói là cảnh ma, 

dẫu cho cảnh ấy là cảnh thù thắng, vừa sanh tâm tham chấp, hoan hỷ v.v… 

bèn bị tổn hại, chẳng được lợi ích, huống chi cảnh ấy chưa đích xác là cảnh 

thù thắng ư? Nếu người ấy có hàm dưỡng, không mang tâm bộp chộp, vọng 

động, tâm không tham đắm, dù thấy các cảnh giới cũng hệt như không thấy. 

Đã không sanh tâm hoan hỷ, tham đắm, lại chẳng sanh tâm sợ hãi, kinh nghi, 

thì đừng nói là người ấy sẽ được lợi ích khi cảnh thù thắng hiện, dẫu là cảnh 

ma hiện cũng vẫn được lợi ích. Vì sao vậy? Do chẳng bị ma chuyển nên có 

thể tiến lên. 

Lời này tôi chẳng thường bảo cùng người khác, chỉ vì ông có chuyện ấy 

nên  mới không thể không nói. Hình tượng Đại Sĩ ông thấy được khi mới lễ 

Phật không  đích  xác, bởi  nếu thật sự  là đúng  thì sẽ chẳng  vì ông  nghĩ  hình 

tượng đó không phù hợp với Quán Kinh mà hình tượng ấy bèn ẩn. Nhưng do 

đấy, tín tâm của ông càng tha thiết nên đó cũng là nhân duyên tốt; tuy vậy, 

chớ nên thường mong được thấy tượng, chỉ nên chí thành lễ bái mà thôi, để 

khỏi phải lo lắng chi khác! Lúc ngủ thấy trước mắt có ánh sáng trắng và khi 

lễ Phật thấy tượng Phật đứng lơ lửng trên hư không tuy thuộc về thiện cảnh, 

nhưng  chẳng  nên  tham  đắm.  Từ  rày,  chẳng  lấy  đó  làm  điều  mong  mỏi  nữa 

thì  sẽ  có  thể  không  hiện.  Trộm  xem  căn  tánh  của  ông,  tợ  hồ  đời  trước  đã 

từng tu tập Thiền Định, nên mới thường hay có tướng ấy. 

Đời Minh, ngài Ngu Thuần Hy bế tử quan400 tịnh tu trên ngọn núi cao 

của núi Thiên Mục401, lâu ngày, bèn có khả năng tiên tri, đoán trước được 

trời sẽ âm u hay trong sáng, việc họa - phước của người khác. Sư quy y với 

Liên Trì Đại Sư, Đại Sư nghe chuyện, gởi thư cực lực quở trách, bảo Sư đã 

lọt vào rọ ma; về sau, Sư không biết nữa. Nên biết: Người học đạo phải biết 

chuyện lớn; nếu không, được điều ích nhỏ nhặt ắt sẽ bị tổn hại lớn lao. Đừng 

kể chi loại cảnh giới này, dẫu thật sự đắc Ngũ Thông vẫn còn phải gác bỏ ra 

ngoài thì mới đạt được Lậu Tận Thông. Hễ tham đắm sẽ khó thể tiến lên, rất 

có thể bị lui sụt, không thể không biết! 

Mộng  thấy  vào  Phật  điện  nhớ  hai  câu  kinh  văn  cố  nhiên  là  thiện  cảnh, 

nhưng hai câu kinh ấy lời lẽ thật minh bạch: “Quay lưng với hư, nương theo 

 đường giác. Quy chân, ngộ thường không”,  ý nói: Con người lầm tưởng các 

pháp thế  gian  là thật, cho  nên  mê  muội  vào trong sanh tử. Nếu có thể xoay 

trở lại, quán sát bản thể của pháp vốn là không thì sẽ đi theo con đường giác, 

xuất  mê  nhập  ngộ,  quy  Chân  Đế,  ngộ  Chân  Thường  Chân  Không  Thật 

Tướng. Cảnh ma và cảnh thù thắng phân biệt ở chỗ nó có hợp với kinh giáo 

hay không. Nếu  thật sự  là thánh cảnh sẽ khiến cho  người ta  vừa trông thấy 

thì ngay khi  đó tâm địa thanh  tịnh, trọn  không có cái tâm  vọng  động, chấp 

lấy. Nếu là cảnh ma, trông thấy sẽ khiến cho tâm không thanh tịnh, lại sanh 

khởi  những  tâm  chấp  trước,  tháo  động,  vọng  niệm  v.v…  Hơn  nữa,  Phật 

quang tuy cực sáng chói, nhưng chẳng lóa mắt. Nếu ánh sáng làm chói mắt 

thì không phải là đức Phật thật. 

Khi Phật  hiện,  nếu dùng  lý   “phàm những  gì có  tướng đều là hư vọng”  

để khám định sẽ càng hiển hiện. Nếu dùng lý này để khám những tướng do 

ma hiện, chúng sẽ ẩn mất. Đây chính là lò nung luyện lớn để khám nghiệm 

chân  -  ngụy  vậy.  Ban  đêm  thấy  ánh  sáng  trắng  và  những  cảnh  xanh  trắng 

trên hư không thì  đó đều là do tâm tịnh biến  hiện, sao lại  nghĩ  là pháp  giới 

nhất  tướng  tịch  chiếu  bất  nhị?  Tự  nghĩ  như  thế  sẽ  thành  “đem  phàm  lạm 

thánh”, lỗi ấy thật chẳng nông cạn đâu! Hai câu kinh văn ấy chưa thấy phát 

xuất từ đâu, có lẽ cũng là văn được ghi nhớ từ đời trước, chưa chắc đã là câu 

văn  từ  trong  kinh.  Người  tu  Tịnh  nghiệp  chẳng  coi  các  cảnh  giới  là  quan 

trọng,  nên  cũng  chẳng  thấy  các  cảnh  giới  phát  sanh.  Nếu  trong  tâm  cứ 

chuyên  muốn  thấy  cảnh  giới  thì  cảnh  giới  sẽ  nhiều  lắm.  Nếu  chẳng  khéo 

dụng tâm, rất có thể bị tổn hại, không thể không biết! 

Lời  nói của  vị đầu-đà kia thuộc  về  đạo  lý  Thiền  gia. Ông ta không phá 

Tịnh Độ, ấy  là  điểm  hay;  nhưng ông ta  hoàn toàn chẳng biết  tông chỉ Tịnh 

Độ, vì thế đem Thiền bàn luận [Tịnh Độ]. Lời ông ta luận chú trọng nơi ánh 

sáng tốt lành và cảnh thù thắng phải thật cân nhắc; nếu không, sẽ khiến cho 

người khác lầm lạc chẳng cạn. Lại nói chẳng được chấp trước, bởi Phật pháp 

vô lượng, hễ chấp sẽ thành hữu lượng nên chẳng thể nhập Phật trí được. Nào 

phải chỉ chẳng thể nhập Phật trí không thôi, còn rất có thể bị lạc vào ma giới 

nữa! Còn những điều ông ta nói về đức Phật nơi mỗi người chính là lời luận 

ước trên cái lý nơi tâm của nhà Thiền, chẳng liên can gì đến Tịnh Độ! Ánh 

sáng trắng trong sạch giữa hư không chỉ bằng chừng mảy lông công đức của 

Như  Lai,  sao  ông  lại  lầm  tưởng  đấy  chính  là  pháp  giới  nhất  tướng  tịch  - 

chiếu bất nhị? Thật ra, nó chính là cảnh Định trong đời trước do tâm tịnh nên 

hiện ra, cố nhiên chẳng thể coi là chuyện lạ lùng đặc biệt được! 

Pháp  môn  Tịnh  Độ  lấy  ba  pháp  Tín  - Nguyện  -  Hạnh  làm  tông.  Có  tín 

nguyện  chẳng  cần  biết  là  hạnh  nhiều  -  ít,  sâu  -  cạn,  đều  được  vãng  sanh. 

Không  có  tín  -  nguyện,  dù  có  đạt  đến  mức  độ  Năng  -  Sở  cùng  mất,  thoát 

khỏi căn trần, cũng khó được vãng sanh. Còn như người thật sự chứng được 

Thật  Lý  “Năng  - Sở  đều  mất,  thoát khỏi  căn  lẫn  trần”   bèn  có  thể  dùng  tự 

lực  để  liễu  sanh  tử  thì  chẳng  cần  phải  bàn  đến  nữa!  Nếu  chỉ  có  công  phu 

thấy  được  lý  ấy,  nhưng  chưa  thật  chứng,  lại  không  có  tín  nguyện  thì  cũng 

khó  thể  vãng  sanh.  Thiền  gia  nói  đến  Tịnh  Độ  bèn  quy  về  Thiền  Tông, 

không  nói  đến  tín  -  nguyện;  nếu  tu  tập  theo  đó  thì  cũng  có  thể  khai  ngộ. 

Nhưng chưa đoạn Hoặc nghiệp mà muốn liễu sanh tử thì dù có nằm mơ cũng 

chẳng mộng được! Bởi lẽ, phàm phu vãng sanh do tín nguyện cảm Phật, nên 

có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực,  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Nay  đã  không  sanh  tín 

nguyện, lại đem mỗi lời Phật nói quy hết về tự tâm thì làm sao cảm Phật cho 

được? 

Cảm  và ứng chẳng  phù  hợp  nhau thì chúng sanh  là chúng sanh, Phật  là 

Phật,  biến  pháp  “hoành  siêu”  (vượt thoát  tam  giới  theo  chiều  ngang) thành 

“thụ xuất” (thoát ra theo chiều dọc), được lợi ích ít, bị tổn hại nhiều, không 

thể không biết! Được lợi ích là nương theo lời đó cũng có thể khai ngộ; còn 

bị tổn  hại  là đã bỏ tín  nguyện thì không cách  gì  nương  vào Phật từ  lực cho 

được! Vì thế, tôi nói: “Đối với người thật sự tu Tịnh Độ, những khai thị của 

 nhà Thiền chẳng thể dùng được; bởi lẽ pháp môn, tông chỉ bất đồng”.  Mong 

hãy sáng suốt suy xét. Nếu chẳng chấp nhận như thế, xin hãy thỉnh cầu nơi 

những  bậc  đại  thông  gia  hầu  có  thể  phù  hợp  với  tâm  chí  của  ông,  dĩ  nhiên 

Quang chẳng chấp trước! 



---o0o--- 

160. Thư trả lời cư sĩ Thang Xương Hoằng 

 



Nhận  được  thư,  khôn  ngăn  cảm  khái,  hổ  thẹn.  Quang  là  hạng  người 

như thế  nào  làm sao kham  nổi  những  lời  khen  ngợi quá  mức  như thế? Tuy 

vậy, người cùng bệnh mến nhau, nên chẳng thể không bày tỏ nỗi lòng cùng 

nhau. Nay những kẻ học thánh học hiền chỉ học lấy văn ngôn mà thôi! Đối 

với những chỗ vì sao thánh hiền thành thánh hiền, họ đều coi thường chẳng 

suy  xét  tới.  Đấy  là  cái  gốc  bệnh  của  mọi  người  học  trong  cả  thế  gian  này, 

chứ chẳng phải chỉ là căn bệnh của một hai người như tôi, như ông đâu! Đã 

có cái gốc ấy, chắc chắn sẽ chẳng thể thuận theo địa vị  mà hành, chắc chắn 

khi  gặp  phải  những  cảnh  phú  quý,  bần  tiện,  oai  vũ  ắt  sẽ  thành  dâm,  di, 

khuất402 vậy! 

Đừng  nói  gì  người  đời  này,  ngay  những  kẻ  truyền  tâm  pháp  của  thánh 

nhân trong Tống Nho, đối với hai chữ  “cách vật”  vẫn còn chưa thể hiểu rõ, 

huống gì người đời sau! Muốn làm sáng tỏ Minh Đức (minh Minh Đức) mà 

trước hết chẳng  “cách trừ”  (trừ khử) “món vật” là sự ham  muốn trong tâm 

con người thì chuyện làm sáng tỏ Minh Đức trở thành nói xuông. Dù có học 

đến  mức  văn  chương  trùm  lấp  cõi  đời  vẫn  cứ  quanh  quẩn  trong  vòng  ham 

muốn của con người, sao không bị chuyển theo cảnh? 

Như ông  nói   “minh  Minh  Đức  giống  như  chứng  Bồ Đề,  Nho  - Phật  cố 

 nhiên  không  hai;  học  Khổng,  học  Phật,  lý  không  ngoài  những  gì  đã  nói 

 trong  một  chương  sách  Đại  Học”  chính  là  người  minh  bạch  cưỡng  làm  hồ 

đồ, ấy có phải là muốn thử xem Ấn Quang đối với những chuyện đó có hiểu 

được phần nào hay chăng? Nếu có thì đủ chứng tỏ cái nhìn sáng suốt của các 

hạ;  nếu  không  thì  tôi  muốn  phát  huy  ý  nghĩa  tột  cùng  về  duyên  do  vậy. 

Nhưng  đã  là  đồng  bệnh  tương  lân,  nào  ngại  gì  nói  lên  tình  huống  khổ  sở, 

ngõ hầu nhẹ bớt nỗi uất ức mà thôi. Bản thể của Nho và Phật cố nhiên không 

hai, nhưng công phu của Nho và Phật, nếu luận một cách nông cạn thì cũng 

khá tương đồng; nhưng nếu bàn sâu xa hơn thì khác biệt như trời với đất. Vì 

sao nói thế? Nho lấy Thành làm gốc, Phật lấy Giác làm tông. Thành chính là 

Minh  Đức,  do  Thành  khởi  Minh,  do  Minh  đạt  Thành,  nên  Minh  và  Thành 

hợp nhất, ấy chính là  “minh Minh Đức”  (làm sáng tỏ cái đức sáng). Giác có 

Bổn Giác  và Thỉ Giác403; do  Bổn Giác  khởi  Thỉ  Giác, do  Thỉ Giác chứng 

được  Bổn  Giác,  Thỉ  và  Bổn  hợp  nhất  bèn  thành  Phật.  Bổn  Giác  chính  là 

Thành, Thỉ  Giác chính  là Minh.  Thuyết pháp như vậy thì  Nho  và Phật trọn 

chẳng hai. 

Như các hạ nói  “học Khổng, học Phật, lý chẳng ngoài một chương Đại 

 Học”,  đấy chính  là  lời quyết định  không  nghi,  nhưng chỉ  là  lời biện  luận ở 

mức độ nông cạn! Đối với việc phát huy thứ lớp công phu tu chứng sâu - cạn 

theo thì gốc tuy đồng, nhưng cái chứng được, cái đạt đến khác biệt rất lớn! 

Nho  gia  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức  há  có  giống  được  như  nhà  Phật  đoạn  sạch 

hoàn  toàn  Tam  Hoặc,  nhị  nghiêm  (phước  và  trí) toàn  vẹn  chăng?  Có  được 

như hàng Bồ Tát chứng Pháp Thân phá từng phần vô minh, thấy được từng 

phần Phật Tánh hay chăng? Có được như Thanh Văn, Duyên Giác đoạn sạch 

Kiến  Tư  hai  Hoặc  hay  chăng?  Trong  ba  hạng  trên,  chỉ  có  Thanh  Văn  đoạn 

Kiến Tư Hoặc là thấp kém nhất, nhưng đã lục thông tự tại. Vì vậy, ngài Tử 

Bách404 nói:  “Nếu có thể quên ngay tình kiến thì vách núi còn có thể xuyên 

 thẳng qua được!”  Sơ Quả còn phải bảy  lần sanh  lên trời, bảy  lần sanh  vào 

nhân  gian,  nhưng  đã  có  đạo  lực  tùy  ý  chẳng  phạm  Sát  Giới.  Do  vậy,  họ  đi 

đến đâu, các loài trùng tự lìa khỏi chỗ ấy. Nên mới có câu:  “Sơ Quả cày đất, 

 trùng tránh xa bốn tấc”,  huống gì là hạng Nhị, Tam, Tứ Quả ư? 

Hãy gác những người học theo Nho Giáo lại đã, chỉ bàn đến những bậc 

thánh  nhân.  Những  vị  thánh  nhân  ấy  đa  phần  là  bậc  Đại  Quyền  thị  hiện, 

không bàn đến Bổn của họ, nếu chỉ căn cứ theo Tích để luận thì e rằng chưa 

thể sánh bằng bậc đã đoạn sạch Kiến Tư Hoặc, huống chi bốn mươi mốt địa 

vị Pháp Thân đại sĩ phá vô minh, chứng pháp tánh! Cứ cho là  “làm sáng tỏ 

 Minh Đức”   ngang  vai  bằng  lứa  với bậc đã phá  vô  minh  đi  nữa,  nhưng phá 

vô  minh có bốn mươi mốt địa vị, những kẻ đã làm  “sáng tỏ Minh Đức ấy”  

có bằng vai được với Sơ Trụ là địa vị đầu tiên hay không? Có bằng vai được 

với địa vị tối hậu là Đẳng Giác hay không? Dẫu cho có bằng vai với bậc tối 

hậu  là Đẳng Giác đi  nữa, thì Minh Đức vẫn chưa thể  làm sáng tỏ đến cùng 

cực, còn phải phá  một phần  vô  minh  nữa  mới có thể  nói  là Thành  và Minh 

hợp nhất, Thỉ - Bổn không hai vậy! Vì thế, tôi nói: “Về Thể tuy đồng, nhưng 

 phát huy công phu chứng đắc bất đồng!” 

Người đời nghe nói là “đồng” bèn cho rằng Nho Giáo hoàn toàn bao trọn 

Phật giáo, nghe  nói  là “khác” bèn cho  là Phật  giáo  hoàn toàn chẳng phải  là 

Nho Giáo, chẳng biết duyên do  “tuy đồng nhưng bất đồng, bất đồng nhưng 

 đồng”   vậy.  Do  đó,  cứ  tranh  luận  lung  tung,  ai  nấy  chia  vạch  môn  đình,  ai 

nấy  đánh  mất  bản  tâm  yên  đời,  độ  người  của  Phật,  Bồ  Tát,  thánh  nhân, 

chẳng  đáng  buồn  sao?  Trong  tháng  Sáu,  ông  Dương  Lệ  Đường  người  xứ 

Hương  Sơn,  Quảng  Đông,  từ  Đàn  Hương  Sơn  (Honolulu)  trong  Thái  Bình 

Dương  gởi  thư cho  Tạng  Quán  Thiền  ở  Sơn  Đông  nhờ  đem  cuốn  sách  hòa 

hội [những giải thích về] Nho - Phật xưa nay do ông ta biên soạn, đặt tên là 

Nho - Thích Nhất Quán, muốn dẫn dụ Nho nhập Phật, lầm lẫn ủy thác Quán 


Thiền nhờ Quang viết bài tựa. Quang thuở nhỏ không gắng sức, đến già vô 

tri, vì ông ta kèo nài, khó thể thoái thác, bèn nguệch ngoạc hơn ngàn chữ cho 

xong trách nhiệm. Nay đem bản thảo ấy gởi đi, xin hãy giảo chánh tỉ mỉ. 



---o0o--- 

161. Thư gởi hội Phóng Sanh ở Đại Đồng, Tuyền Châu 





Phóng  sanh  là  lấy  việc  đề  xướng  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  mạng  làm 

gốc. Phàm những ai nhập hội đều nên ăn chay thì mới có thể đem lợi ích của 

việc  ăn  chay  bảo  cùng  hết  thảy  mọi  người.  Dẫu  không  thể  làm  cho  ai  nấy 

đều thuận theo,  nhưng do các  vị trong quý hội đều  là bậc quân tử đức dày, 

thật hành ăn chay, nên người ta cũng tự nhiên ngầm bị cảm hóa mà thay đổi, 

đều  không  còn  sát  sanh,  không  còn  ăn  thịt  nữa.  Nếu  cứ  ăn  thịt  như  cũ  thì 

công đức phóng sanh  vẫn chẳng thể  nghĩ  bàn,  nhưng  vẫn tự  mâu thuẫn  với 

hạnh mình đang làm, vẫn là chẳng y theo đạo từ bi, trung hậu, khoan thứ để 

thực hành vậy; huống hồ là muốn cho những ai thấy nghe sẽ ngầm được cảm 

hóa, thay đổi ư? Quang chẳng có đạo đức, tài  lực  gì, chẳng thể  giúp gì cho 

nghĩa cử tốt lành của quý hội được, kính dâng tấm ngu thành để bố thí. 

Các vị cư sĩ ở Thượng Hải lập ra Thường Trai Hội (hội thường ăn chay). 

Phàm ai  gia  nhập  hội, bất  luận quan,  hôn,  tang, tế đều chẳng ăn  mặn. Năm 

ngoái, cư sĩ Quan Quýnh Chi yêu cầu Quang viết một bài tựa. Xem bài ấy sẽ 

biết  được  đại  khái.  Muốn  biết  tường  tận  thì  nên  gởi  thư  cho  cư  sĩ  Quan 

Quýnh Chi ở đường  Bạch  Khắc, phố  Hoài An, Thượng  Hải.  Họ có chương 

trình, hãy xin họ gởi cho một bản. Trong bộ Văn Sao của Quang, những văn 

tự  khuyên  người  kiêng  giết  cũng  có  hơn  mười  thiên;  tuy  văn  chương  vụng 

về, chất phác, chẳng đáng lọt mắt người tao nhã, nhưng ý nghĩa cố nhiên có 

những  chỗ  chấp  nhận  được.  Nếu  chẳng  chê  là  ô  uế  đáng  vứt  bỏ  thì  cũng 

đáng làm trò cười “đem hạt bụi vun vào hòn núi” vậy. 



Thêm  nữa,  quý  hội  đề  xướng  học  Phật,  lại  suy  tôn  tiên  sinh  Tấn  Tô 

chẳng tiếc sức. Đã rộng thí Đạo Vị  Lục, lại còn  giới thiệu  người  muốn  học 

đạo,  cầu  ông  ta  truyền  thọ  chân  kinh  diệu  quyết  hòng  đồng  lên  được  bờ 

Giác.  Tâm  chí  ấy  có  thể  nói  là  thành  khẩn,  chân  thực  nỗ  lực  mong  làm  lợi 

người khác, nhưng tiếc là chưa biết nguyên do Phật pháp nên mới coi pháp 

trường sanh luyện đan vận khí là Phật pháp! Nếu nói: “Phàm những ai muốn 

cầu trường sinh và phép vệ sinh bèn giới thiệu cho họ sách ấy” thì cố nhiên 

không trở ngại gì. Bởi cái lợi lớn của pháp luyện đan là có thể kéo dài tuổi 

thọ, sống lâu, còn cái lợi nhỏ là có thể bảo dưỡng sắc thân; quả thật là pháp 

có  ích  cho  con  người.  Nếu  mù  mờ  gọi  pháp  ấy  là  Đạo,  rồi  xui  khiến  đệ  tử 

Phật  cầu  cho  được  chân  quyết  (bí  quyết  chân  thật)  thì  Danh  và  Thực  mâu 

thuẫn  lớn!  Vì sao?  Phật pháp có đầy đủ  hết thảy các pháp thế  gian  và  xuất 

thế gian, chẳng sót mảy may điều thiện nào; chỉ có mỗi một pháp luyện đan 

tuyệt nhiên chẳng nhắc tới, lại còn cấm thật ngặt. Là vì trong bước đầu nhập 

đạo,  Phật  dạy  con  người  tu  Tứ Niệm  Xứ  Quán:  Một  là  quán  thân  bất  tịnh, 

hai là quán thọ là khổ, ba là quán tâm vô thường, bốn là quán pháp vô ngã. 

Muốn thấy thấu suốt cái thân tâm huyễn vọng này ngõ hầu ngộ chứng chân 

tâm  diệu  tánh  sẵn  có.  Luyện  đan  chỉ  chăm  chú  bảo  dưỡng  sắc  thân,  chẳng 

hợp với tông chỉ của Phật. Nhưng ai tu pháp nấy, tùy mỗi người tự đạt được 

lợi ích, nên hai bên chẳng trở ngại lẫn nhau. 

Xem  sách  Đạo  Vị  Lục  do  tiên  sinh  Tấn  Tô  viết,  đến  phần  khẩu  quyết 

luyện  Hỏa  Hầu    cho  rằng :  “Đó  là  đạo  liễu  tánh  mạng  của  Phật  môn,  gộp 

 Tam Giáo đồng quy, thường hằng vạn cổ bất tuyệt. Lìa khỏi đạo này chính 

 là ngoại đạo. Ra khỏi môn này bèn thành bàng môn. Đạo mạch Tiên Thiên 

 đời đời nhất quán truyền thừa, từ lúc Đạt Ma Sơ Tổ từ trời Tây sang Đông, 

 cho đến Bạch Mã Thất Tổ, y bát truyền trong nhà lửa”  v.v… Đấy chính  là 

mượn danh nghĩa Phật giáo để truyền pháp luyện đan, đâm ra hủy báng Phật 

pháp. Tháng trước, ông ta đã gởi cho tôi hai bản. Quang thấy ông ta tự phụ 

quá sâu, lẽ đâu chịu nghe theo Quang là kẻ bất tài ư? Nên để đó chẳng bàn 

đến. Nay thấy quý hội đề xướng Phật học, mà vẫn không biết ông ta không 

phải là học Phật, cho nên không thể không dốc hết lòng ngu thành của tôi để 

thưa trình. 

Nếu cho Quang là đa sự, cho là Quang thấy biết lầm lạc, chưa nghe đại 

đạo thì cũng xin cứ tùy ý. Chim cú giữ xác chuột rữa, phượng hoàng quyết 

chẳng  thể bảo  nó  đừng ăn. Nay  gởi đến  một gói Văn  Sao tổng cộng ba bộ, 

mong mọi người trong quý hội hãy đọc, và gởi cho cư sĩ Châu Tử Tú xem. 

Nếu  cho  là  đúng  thì  cũng  chưa  từng  bao  giờ  không  phải  là  điều  may  mắn 

cho quý hội, nếu cho là sai thì cũng mặc tình bịt vò thay củi405. Từ đấy gia 

công dụng hạnh khuếch trương đạo luyện đan vận khí của tiên sinh Tấn Tô, 

khiến cho người trong thiên hạ cùng được trường sanh cũng tốt, nhưng nếu 

gọi  đó  là  Phật  pháp  thì  tuy  chẳng  báng  Phật  pháp,  cũng  vẫn  mắc  lỗi  hủy 

báng  Phật pháp. Tôi trộm cho  rằng quý  hội chưa phân biệt được chánh  - tà 

nên  mới  thành  ra  như  thế.  Đã  coi  Quang  là  người  trong  pháp  môn,  nếu 

Quang  cứ đối  đãi  với  quý  hội  như ông  Tấn  Tô thì  Quang  đã  phụ  lòng  quý 

hội, cho nên mới phải một phen đôi co như thế. 



---o0o--- 

162. Thư trả lời hiệu trưởng Vạn An ở An Huy 





Bốn  câu  của  nhà  trường  quý  vị:   “Tận  tánh  học  Phật,  tận  nhân  luân 

 học Khổng, Đạo học làm thể, khoa học làm Dụng”,  quả thật là tông chỉ học 

đạo không thay đổi. Từ khi nhà Nho chú trọng cái học từ chương khiến cho 

pháp học đạo biến thành học nghề khéo, đau tiếc khôn xiết! Cái học mới mẻ 

ngày nay đa số bỏ gốc theo ngọn, nêu tông chỉ như nhà trường quý vị thật là 

ít thấy. Tận tánh học Phật thì mới có thể tận hết luân thường học Khổng. Tận 

hết luân thường học Khổng thì mới có thể tận tánh học Phật. Thử xem những 

bậc đại trung đại hiếu xưa nay cũng như những vị phát huy tâm pháp thánh 

hiền Nho Giáo, không  một ai chẳng  nghiên cứu sâu  xa kinh điển  nhà Phật, 

ngầm tu mật chứng. 



Nho Giáo và Phật Giáo kết hợp lại thì cả hai cùng tốt đẹp, tách ra thì 

cả  hai  cùng  bị  thương  tổn.  Bởi  lẽ  trong  cõi  đời  không  một  ai  chẳng  thuộc 

trong luân thường, cũng không một ai có thể vượt ngoài tâm tánh. Đầy đủ cả 

luân  thường  lẫn  tâm  tánh  thì  dùng  “không  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các 

 điều thiện”  của nhà Phật để giúp cho “khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng 

 thành,  cha  từ,  con  hiếu,  anh  nhường,  em  kính” .  Do  vậy  cha  con,  anh  em 

v.v…  dắt  dìu  nhau  tận  hết  luân  thường,  tận  hết  tâm  tánh  để  trừ  khử  phiền 

hoặc huyễn vọng, khôi phục Phật tánh sẵn có. Chẳng những Thể là một, mà 

Dụng cũng chẳng có hai! Đấy là sự thực! 



Nói   “Phật  hóa  Nho  tông”   chẳng  qua  chỉ  nhằm  biểu  thị  sự  thật  mà 

thôi, lẽ đâu chẳng thể được? Nhưng tại gia học Phật, ắt phải lấy tin sâu nhân 

quả,  tận  hết  bổn  phận,  kiêng  giết,  cứu  giúp  sanh  mạng,  chí  tâm  niệm  Phật 

làm cách tu trì quyết định chẳng thay đổi! Nói  “tận hết bổn phận”  chính là 

những điều từ, hiếu, nhường, kính  v.v… Thế  nhưng, cõi đời  loạn  lạc, nước 

thiếu  người  hiền, căn bản  là do  gia đình không khéo dạy dỗ  mà ra! Nhưng 

giáo dục gia đình, trách nhiệm người mẹ càng nặng. Vì thế, Quang hay nói 

 “dạy con là cái gốc để trị quốc, bình thiên hạ, nhưng dạy con gái lại càng 

 trọng yếu hơn”  là vì như vậy đó. Nếu thường đem điều này bảo cùng học trò 

ngõ  hầu  chúng  nó  cùng  đem  điều  này  đề  xướng,  chỉ  dạy  nhau,  còn  lo  chi 

chẳng thấy cõi đời bình trị nữa! 



---o0o--- 

163. Thư trả lời cư sĩ Úc Trí Lãng 





Chuyện của Phước Tuấn theo như lời ông kể lúc còn sống và sau khi 

đã  mất,  nếu  mọi  điều  đều  thật  thì  chắc  chắn  là  vãng  sanh!  Do  lúc  sống  đã 

thấy thấu suốt cái vỏ thân xác này, điều này thuộc về sự lợi ích lớn nhất, vì 

nữ  nhân  thường  hay  lưu  luyến  huyễn  chất,  hằng  ngày  lo  trang  điểm.  Đã 

không có ý niệm ấy, sẽ tự dễ dàng tương ứng với pháp môn Tịnh Độ. Lâm 

chung gầy còm và bị bệnh khổ chính là do nghiệp chướng nhiều kiếp. Do vì 

bà  ta  dốc  lòng  tu  Tịnh  nghiệp  nên  mới  chuyển  hậu  báo  nặng  nề  thành  báo 

nhẹ  trong  hiện  tại. Ông bảo: “Do tu trì tinh  tấn đến  nỗi thân thể  ngày càng 

yếu ớt’; nói như vậy không hợp lẽ, lại còn mắc lỗi khiến cho kẻ tín tâm nông 

cạn nhân đó bèn thoái đọa. 

Phải  biết:  Người  niệm  Phật  quyết  định  tiêu  trừ  nghiệp  chướng.  Những 

người có nghiệp chướng hiện tiền đều là chuyển ác báo tam đồ trong tương 

lai thành bệnh khổ hiện tại để giải quyết cho hết. Kinh Kim Cang dạy người 

trì  kinh  Kim  Cang  do  có  nỗi  nhục  nhỏ  là  bị  người  khác  khinh  rẻ,  liền  diệt 

được nỗi khổ nhiều kiếp trong ác đạo. Như vậy Phước Tuấn khi sắp sanh về 

Tây Phương, do nỗi khổ nhỏ nhặt này sẽ giải quyết sạch các ác báo trong vô 

lượng kiếp đến nay, quả thật là may mắn lớn lao! Chớ nên học theo kẻ chẳng 

biết sự việc, bảo là “do tu trì nên thành bệnh, bị chết!” 

Người niệm Phật bình thời có lòng tin chân thành, nguyện khẩn thiết thì 

không  ai  chẳng  được  vãng  sanh,  huống  chi  Phước  Tuấn  lâm  chung  chánh 

niệm rỡ ràng, hiện các tướng xá bái, đảnh lễ v.v… Mất rồi thân thể vẫn mềm 

mại, sạch sẽ, vẻ mặt như còn sống, há có nên vì công phu của bà ta còn ít ỏi 

mà nghi ngờ hay chăng? Đối với Di Đà nguyện vương, mười niệm còn được 

độ, huống chi bà ta tinh tấn tu trì đã hai ba năm, há còn ngờ ư? Trong đời có 

hạng  người  ý  chí  thấp  hèn,  tuy  thường  niệm  Phật,  nhưng  chẳng  cầu  vãng 

sanh, chỉ mong cầu phước báo nhân thiên; hạng người như vậy dù có tu hành 

suốt  đời  cũng  chỉ  được  hưởng  si  phước  trong  đời  sau  mà  thôi!  Người  có 

chánh  tín tự  mình  dùng tín  nguyện cảm  Phật, Phật do  lòng  từ  bi  nhiếp thọ, 

cảm ứng đạo giao, ắt có thể cậy vào Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh, cần 

gì phải hỏi người ấy có thấy Phật hay chăng rồi mới phán đoán được! 

Ngay như trước lúc lâm chung, nếu [người sắp mất] tự tắm rửa, thay áo 

thì  rất  hay!  Nếu  người  ấy  không  thể  thì  trọn  chớ  nên  tắm  rửa  thay  áo  sẵn, 

khiến cho người ấy đau đớn khó chịu đựng nổi đến nỗi mất chánh niệm. Ông 

còn tiếc rằng lúc ấy bà ta còn chưa mặc pháp y, chưa ngồi khoanh chân xếp 

bằng;  không  biết  lúc  ấy,  tốt  nhất  chỉ  nên  đồng  thanh  niệm  Phật,  vàn  muôn 

phần  chẳng  được  bày  vẽ  phô  trương  (như  tắm  rửa,  thay  áo,  bắt  ngồi  lên 

v.v…) Nếu phô trương, bày vẽ sẽ thành ra như hòn đá rớt xuống giếng, hãy 

nhớ  kỹ!  Lệnh  từ  tuổi  đã  cao,  nếu  Quang  không  nói  lên  mối  tệ  này,  về  sau, 

ông do tấm lòng tận hiếu sẽ gây trở ngại cho sự vãng sanh của mẹ, khiến mẹ 

phải lưu chuyển trong sanh tử bao kiếp dài lâu, không thể thoát ra được! 

Chúng ta chỉ  nên  giữ  lấy cái thật, chớ chuộng cái danh, bài ký của ông 

khá hay, chẳng cần phải nhờ người viết văn để lưu truyền. Đấy đều là những 

chuyện hư huyễn, phù phiếm trong thế gian, chỉ nên chính mình cùng người 

nhà  niệm  Phật  mong  cùng  sanh  Tây  Phương  là  được  rồi.  Trong  khóa  tụng 

sáng tối mỗi ngày, lúc hồi hướng Quang đều đọc kèm tên của Phước Tuấn, 

hồi  hướng  một thất để tận  mối tình thầy trò. Hơn  nữa, Phước Tuấn sanh tử 

phen  này  có  thể  nói  là  chẳng  sống  thừa  chết  phí,  may  mắn  thay!  Còn  như 

chuyện  xương cốt  làm thành  viên bột thì rất tốt, nhưng chẳng được  hời  hợt 

làm!  Phải  đem  xương  nghiền  thành  bột  mịn,  dùng  cái  lưới  kín  mắt  rây  kỹ, 

không khác gì bột mì thì mới được. Nếu thô tâm nghiền qua loa, khi hòa với 

bột mì làm thành viên, chỉ sợ loài cá nhỏ ăn vào sẽ bị xương cứng xóc bụng. 

Quang sợ ông vô tâm, không thể không nói! 

 

---o0o--- 

164. Thư trả lời cư sĩ X… 





Bệnh và ma đều do túc nghiệp mà ra. Ông chỉ nên chí thành khẩn thiết 

niệm Phật thì bệnh sẽ tự lành, ma sẽ tự xa lìa. Nếu tâm ông không chí thành, 

hoặc khởi lên những ý niệm bất chánh, tà dâm v.v… thì toàn thể cái tâm ông 

đọa  trong  hắc  ám.  Do  vậy,  ma  quỷ  khuấy  nhiễu!  Niệm  Phật  xong,  lúc  hồi 

hướng, ông nên hồi hướng cho hết thảy oán gia trong đời trước, khiến cho ai 

nấy  đều  được  hưởng  lợi  ích  do  việc  niệm  Phật  của  ông,  siêu  sanh  đường 

lành. Ngoài ra, nhất loạt chẳng bận tâm đến chúng. Nếu chúng phát ra tiếng, 

cũng  chẳng  quan  tâm,  đừng  sợ  hãi.  Chúng  không  phát  ra  tiếng,  cũng  đừng 

bận  tâm  sanh  lòng  hoan  hỷ,  cứ  chí  thành  khẩn  thiết  niệm,  tự  nhiên  nghiệp 

chướng tiêu, phước lẫn huệ đều được tăng trưởng. 

Xem  kinh  điển  chớ  bắt  chước  như  người  đời  nay  đọc  sách,  trọn  chẳng 

cung  kính  mảy  may  nào!  Ắt  phải  như  đang  đối  trước  Phật,  Tổ,  thánh  hiền 

giáng  lâm  thì  mới  có  ích  thật  sự!  Nếu  ông  làm  được  như  thế  thì  tâm  địa 

chánh đại quang minh, bọn tà quỷ, tà thần kia sẽ không có chỗ nào để ở yên 

được. Nếu tâm ông tà  vạy trước thì sẽ do  tà chiêu tà,  làm sao có thể khiến 

cho bọn chúng xa lìa không quấy nhiễu cho được! Tuy quỷ thần có Tha Tâm 

Thông, nhưng vừa nhỏ lại vừa gần; còn nếu là bậc nghiệp tận tình không thì 

như gương báu đặt trên đài, có hình liền hiện bóng. Ông không chí tâm niệm 

Phật,  lại  muốn  nghiên  cứu  chân  tướng  ấy,  chẳng  biết  tâm  ấy  sẽ  thành  ma 

chủng.  Ví  như  gương  báu,  không  có  mảy  may  bụi  nhơ,  sẽ  tự  có  thể  chiếu 

trời, chiếu đất. Tâm ông đã bị bụi nhơ phủ kín dày chắc, mà muốn được như 

thế, thì cũng như tấm gương bị bụi phủ dày kín mít, trọn chẳng thể tỏa sáng. 

Nếu có phát sáng thì cũng là ánh sáng yêu quái, chứ không phải là ánh sánh 

của gương. Hãy nên gác lại chuyện ấy, hãy niệm Phật như đang mắc nạn lửa 

nước, như cứu đầu đang bị cháy thì không nghiệp nào, ma nào chẳng tiêu! 



---o0o--- 

165. Thư trả lời tiên sinh Trương Quý Trực 





Quang  chỉ  là  một  ông  Tăng  tầm  thường  vô  tri  vô  thức,  chỉ  biết  cơm 

cháo. Do ông Từ Úy Như lầm lẫn bốn lần đem bản cảo dở tệ của Quang ra 

ấn hành, đến nỗi làm bẩn mắt xanh. Ông không những không chê bỏ là ô uế, 

trái lại, còn khen là Nho - Thích dung thông, có Thể, có Dụng. Đúng là chí 

tại kính Phật nên quên mất sự hèn kém, tầm thường của ông Tăng. Cảm thấy 

hết sức xấu hổ! Dịch Viên và Quang đã có túc duyên, thường muốn lôi kéo 

các hạ cùng về Tây Phương để thiện căn, phước đức đã vun bồi từ vô lượng 

kiếp đến nay cũng như trong đời hiện tại đều quy về Thật Tế. Quang hết sức 

bội phục! Bởi lẽ các hạ là bậc văn chương lỗi lạc đương thời, còn Quang là 

một ông Tăng sống nhờ ăn bám406 vô tri vô thức, nên chẳng dám tuân theo 

lời mời dự vào ban tu thư của Dịch Viên. 

Nay nhận được tờ hoa, nét mực của các hạ, thấy ông đã từng xem kinh, 

chẳng  biết  Thiền  như thế  nào, chỉ  giác  Tịnh  mà thôi, khôn  ngăn  vui  mừng, 

an  ủi!  Đủ  biết  các  hạ  đã  gieo  chủng  tử  Bát  Nhã  chẳng  phải  chỉ  ở  chỗ  một, 

hai, ba, bốn, năm đức Phật. Phàm Thiền đến mức chẳng biết nó là gì thì mới 

là chân Thiền, bởi thấy - nghe - hay - biết đều là chuyện thuộc về ý thức, chỉ 

không biết thì mới có thể linh quang riêng chiếu, vượt thoát căn trần, thể lộ 

chân thường, chính là Như Như Phật407 vậy! Tịnh đến mức chỉ giác thì toàn 

tâm là Phật, toàn Phật là tâm, tâm - Phật chẳng hai, tâm - Phật như một. Nếu 

không, sao  gọi  là Giác cho được? Các  hạ  kiến  giải  như thế, đã  là  vượt trỗi 

vàn  muôn  lần  những  kẻ  học  Phật  trong  thời  gần  đây.  Nếu  lại  có  thể  sanh 

lòng  tin,  phát  nguyện,  hồi  hướng  vãng  sanh  thì  đài  sen  thượng  phẩm  sẽ  tự 

độc chiếm. Chỉ sợ các hạ đối với duyên do của Thiền và Tịnh, Phật lực và tự 

lực,  lớn  -  nhỏ,  khó  - dễ  còn  chưa  biết  sâu  xa;  cho  rằng   “đã ngộ  tự  tâm  thì 

 ngay  nơi  này  chính  là  Tây  Phương,  chẳng  cần  cầu  vãng  sanh”   thì  nỗi  sai 

lầm ấy chẳng cạn đâu! 

Vì sao vậy? Do phàm phu dù có thể ngộ đến cùng cực, nhưng nếu còn có 

tập khí phiền não từ vô thỉ đến nay chưa thể nhanh chóng đoạn được thì hễ 

còn  có  mảy  may  phiền  não  tập  khí  sẽ  chẳng  thể  siêu  xuất  ra  ngoài  sanh  tử 

luân hồi được! Đây chính là sự khó khăn của việc cậy vào tự lực để liễu sanh 

tử.  Pháp  môn  Niệm  Phật  chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết 

tha,  bất  luận  công  phu  cạn  hay  sâu,  công  đức  lớn  hay  nhỏ,  đều  có  thể  cậy 

vào Phật từ lực, đới nghiệp vãng sanh. Chúng sanh đời Mạt muốn liễu sanh 

tử mà chẳng y vào pháp này sẽ khó khăn chẳng thể sánh ví được nổi! Mong 

hãy đọc kỹ sách Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, ắt sẽ tự biết 

Quang nói không sai. Nếu chẳng cho lời Quang là sai lầm, lại không rảnh rỗi 

nhiều, chỉ cần lắng lòng đọc Văn Sao sẽ tự biết hết. 





---o0o--- 

166. Thư tuyên ngôn kết xã niệm Phật của chùa Thanh Liên ở Lô Sơn 





Đại Giác Thế Tôn thương các chúng sanh mê trái tự tâm, luân hồi sáu 

nẻo trải nhiều kiếp lâu xa, không thể thoát ra. Do vậy, khởi lòng Vô Duyên 

Từ,  vận  dụng  lòng  Bi  đồng  thể,  thị  hiện  sanh  trong  thế  gian,  thành  Đẳng 

Chánh Giác, tùy thuận cơ nghi rộng giảng các pháp. Nói bao quát đại cương 

thì gồm có năm tông, năm tông là như thế nào? Chính là Luật, Giáo, Thiền, 

Mật và Tịnh. Luật là Phật thân, Giáo là Phật ngữ, Thiền là Phật tâm. Phật sở 

dĩ  thành  Phật  chỉ  do  ba  pháp  này,  Phật  sở  dĩ  độ  sanh  cũng  chỉ  có  ba  pháp 

này. Nếu chúng sanh  thật sự có thể  nương theo  Luật, Giáo, Thiền của Phật 

để  tu  trì  thì  ba  nghiệp  của  chúng  sanh  sẽ  chuyển  thành  ba  nghiệp  của  chư 

Phật.  Ba  nghiệp  đã  chuyển  thì  phiền  não  chính  là  Bồ  Đề,  sanh  tử  chính  là 

Niết  Bàn.  Lại sợ kẻ túc  nghiệp sâu  nặng ắt chẳng dễ chuyển,  nên dùng sức 

gia trì Đà La Ni tam mật408 để un đúc. Như tò vò bảo con nhộng: “Giống ta, 

giống ta”, bảy ngày sau sẽ biến thành tò vò409. Lại sợ kẻ căn khí kém hèn, 

chưa được giải thoát, thọ sanh lần nữa, khó tránh khỏi  mê mất; do vậy, đặc 

biệt mở ra một môn “tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ” để dù thánh 

hay  phàm  cùng  trong  đời  này  được  vãng  sanh  Tây  Phương.  Thánh  sẽ  mau 

chứng Vô Thượng Bồ Đề, phàm thì vĩnh viễn thoát khỏi sanh tử buộc ràng. 

Do cậy vào Phật từ lực, nên công đức lợi ích chẳng thể nghĩ bàn. 



Phải  biết:  Luật  chính  là  nền  tảng  của  Giáo,  Thiền,  Mật,  Tịnh.  Nếu 

chẳng  nghiêm  trì  cấm  giới  sẽ  chẳng  thể  đạt  được  lợi  ích  thật  sự  nơi  Giáo, 

Thiền,  Mật,  Tịnh.  Giống  như  xây  lầu  cao  vạn  trượng  nếu  nền  móng  không 

vững thì chưa xây  xong đã sụp. Tịnh  là chỗ quy túc của  Luật, Giáo, Thiền, 

Mật, như trăm sông vạn dòng đều đổ vào biển cả. Bởi lẽ pháp môn Tịnh Độ 

chính  là  pháp  môn   “trên  thành  Phật  đạo,  dưới  độ  chúng  sanh,  thành  thủy, 

 thành chung”  của mười phương tam thế chư Phật. Vì vậy, trong phẩm Nhập 

Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  Thiện  Tài  được  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  gia  bị, 

khai thị, đã chứng Đẳng Giác, ngài Phổ Hiền bèn dạy phát mười đại nguyện 

vương,  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để  mong  viên 

thành Phật Quả, lại dùng mười nguyện ấy khuyên khắp Hoa Tạng hải chúng. 

Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ, chương Hạ Phẩm Hạ Sanh, dẫu là kẻ Ngũ 

Nghịch  Thập  Ác  sắp  đọa  A  Tỳ  địa  ngục,  được  thiện  tri  thức  dạy  cho  niệm 

Phật  hoặc  niệm  mười  tiếng,  hoặc  chỉ  mấy  tiếng  rồi  liền  mạng  chung,  cũng 

được đức Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. 

Xem đó thì trên từ Đẳng Giác Bồ Tát chẳng thể ra ngoài pháp này; dưới 

đến  tội  nhân  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  cũng  có  thể  vào  trong  pháp  này.  Công 

đức lợi ích ấy vượt trỗi hết thảy [các pháp khác] trong giáo pháp cả một đời 

đức Phật, bởi những giáo pháp trong cả một đời Ngài đều cậy vào tự lực để 

thoát sanh tử; còn pháp  môn Tịnh  Độ, kẻ chưa đoạn Hoặc, cậy  vào Phật từ 

lực, liền có thể đới nghiệp vãng sanh. Người đã đoạn Hoặc cậy vào Phật từ 

lực bèn mau chứng lên bậc Địa Thượng Bồ Tát410. Đây chính là pháp môn 

đặc  biệt  trong  giáo  pháp  cả  một  đời  đức  Phật,  chẳng  thể  dùng  những  giáo 

pháp  theo  đường  lối  thông  thường  để  bàn  luận  được.  Vì  thế,  các  kinh  Đại 

Thừa  như  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  v.v…  các  vị  đại  Bồ  Tát  như  Văn  Thù, 

Phổ Hiền v.v…, các đại tổ sư như Mã Minh, Long Thọ v.v… thảy đều xiển 

dương, khen ngợi, chỉ dạy, khuyên khắp chúng sanh vãng sanh. 

Đến khi đại giáo truyền sang Đông, Viễn Công đại sư (sơ tổ Huệ Viễn) 

bèn  dùng  pháp  này  lập  tông.  Thoạt  đầu,  Ngài  muốn  cùng  đồng  học  là  Huệ 

Vĩnh411 qua La Phù, nhưng bị pháp sư Đạo An412 lưu lại, sư Huệ Vĩnh bèn 

đi  một  mình  trước.  Đến  Tầm  Dương,  thứ  sử  Đào  Phạm  ngưỡng  mộ  đạo 

phong, bèn lập chùa Tây Lâm cho Ngài ở. Thời gian ấy nhằm năm Đinh Sửu 

tức  năm  Thái  Nguyên  thứ  hai  (377)  đời  Tấn  Hiếu  Võ  Đế.  Đến  năm  Giáp 

Thân,  tức  năm  Thái  Nguyên  thứ  chín  (384),  Viễn  Công  mới  đến  Lô  Sơn. 

Thoạt  đầu  ở  tại  chùa  Tây  Lâm,  do  học  trò  tụ  họp  đông  đảo,  Tây  Lâm  chật 

hẹp không chứa  hết  nổi, thứ sử Hoàn Y bèn  lập chùa ở phía Đông  núi, đặt 

tên là Đông Lâm. Đến năm Canh Dần, tức năm Thái Nguyên thứ mười lăm 

(390),  ngày  hai  mươi  tám  tháng  Bảy,  Viễn  Công  bèn  cùng  Tăng  - tục  một 

trăm hai mươi ba người kết liên xã niệm Phật cầu sanh Tây Phương, sai ông 

Lưu Di Dân làm bài văn khắc vào đá để minh thị lời thề, Huệ Vĩnh pháp sư 

cũng dự vào liên  xã này. Vĩnh Công (ngài Huệ Vĩnh) sống ở Tây  Lâm, kết 

riêng một lều tranh trên đỉnh núi để thường lên đó thiền tư. Đến bên thất ấy 

bèn nghe mùi hương lạ; do vậy, người ta gọi là Hương Cốc (hang thơm), cứ 

suy nghĩ sẽ biết Ngài là người như thế nào! 

Lúc  Viễn  Công  kết  xã,  bèn  có  một  trăm  hai  mươi  ba  người,  đều  thuộc 

hàng long tượng413 trong pháp môn, là Thái Sơn, Bắc Đẩu trong làng Nho; 

do đạo phong của Viễn Công lan tỏa nên đều ùa nhau kéo đến. Nhưng trong 

suốt đời Ngài, trong hơn ba mươi năm, những người dự vào liên xã tu Tịnh 

nghiệp được tiếp dẫn vãng sanh nhiều khó thể biết được! 

Sau  đấy,  như các  vị  Đàm  Loan,  Trí  Giả,  Đạo  Xước,  Thiện  Đạo,  Thanh 

Lương, Vĩnh Minh, không  vị  nào chẳng dùng pháp  này để tự hành,  hóa độ 

người. Ngài Đàm  Loan  viết Vãng Sanh  Luận Chú, diệu tuyệt cổ kim. Ngài 

Trí Giả viết Thập Nghi Luận, chỉ bày tột cùng lẽ được - mất; ngài soạn Quán 

Kinh  Sớ  chỉ  bày  sâu  xa  pháp  quán  Tam  Đế414.  Ngài  Đạo  Xước  giảng  ba 

kinh  Tịnh  Độ  gần  hai  trăm  lượt.  Ngài  Thiện  Đạo  sớ  giải  ba  kinh  Tịnh  Độ, 

cực  lực  khuyên  chuyên  tu.  Ngài  Thanh  Lương  sớ  giải  Phổ  Hiền  Hạnh 

Nguyện  Phẩm,  phát  huy  đạo  rốt  ráo  thành  Phật.  Tổ  Vĩnh  Minh  nói  bài  Tứ 

Liệu Giản chỉ thẳng pháp liễu thoát ngay trong đời này. Từ xưa, những bậc 

cao  nhân  các  tông,  không  ai  chẳng  quy  tâm  Tịnh  Độ,  chỉ  có  các  sư  Thiền 

Tông là chuyên chăm chú ngầm tu, ít vị nào chịu xiển dương rõ ràng. 

Từ  sau  khi  ngài  Vĩnh  Minh  xướng  suất,  ai  nấy  đều  để  lại  ngôn  giáo  rõ 

rệt, thiết tha khuyên tu trì. Vì thế, bài Khuyến Tu Tịnh Độ Văn của Tử Tâm 

Tân  thiền  sư415  có  câu:   “Di  Đà  thật  dễ  niệm,  Tịnh  Độ  thật  dễ  sanh”,   lại 

viết:   “Người  tham  Thiền  tốt  nhất  nên  niệm  Phật,  nếu  căn  cơ  độn  chỉ  sợ 

 chẳng thể đại ngộ trong đời này, hãy nhờ vào nguyện lực tiếp dẫn vãng sanh 

 của đức Di Đà” . Lại  nói:  “Nếu ông niệm  Phật chẳng sanh Tịnh Độ thì lão 

 tăng  sẽ  đọa  trong  địa  ngục  Bạt  Thiệt  (kéo  lưỡi)”.   Bài  Tịnh  Độ  Thuyết  của 

Chân  Hiết  Liễu  thiền  sư416  có  câu:   “Trong  tông  Tào  Động  đều  chăm  chú 

 ngầm  tu  là  do  nguyên  nhân  nào  vậy?  Ấy  là  do  pháp  môn  Niệm  Phật  là 

 đường  tắt  tu  hành,  căn  cứ  theo  Đại  Tạng  thì  pháp  này  để  tiếp  độ  căn  khí 

 thượng thượng, tiếp dẫn kèm thêm căn cơ trung  hạ”.   Lại  nói:  “Những bậc 

 đại  tượng  trong  Tông  Môn  đã  ngộ  pháp  bất  không  bất  hữu  bèn  dốc  chí 

 khăng khăng nơi Tịnh nghiệp, chẳng phải vì tịnh nghiệp thấy Phật đơn giản, 

 dễ dàng hơn Tông môn nhiều lắm hay sao?”   Lại  nói: “Dù Phật hay Tổ, dù 

 Giáo hay Thiền, đều tu  Tịnh nghiệp, đồng quy một nguồn. Nhập được môn 

 này  thì vô  lượng  pháp  môn  thảy  đều  chứng  nhập”.   Trường  Lô Trách  thiền 

sư kết liên hoa thắng hội, khuyên khắp Tăng, tục niệm Phật vãng sanh, cảm 

được hai vị Phổ Hiền, Phổ Huệ Bồ Tát xin được tham dự vào hội thù thắng 

ấy trong giấc mộng, bèn ghi tên hai vị đứng đầu trong hội. Đủ thấy pháp này 

khế lý, khế cơ, chư thánh ngầm tán dương vậy! 

Trong đời Tống Thái Tông - Tống Chân Tông, pháp sư Tỉnh Thường417 

trụ trì chùa Chiêu Khánh ở Chiết Giang hâm mộ đạo phong của ngài Lô Sơn 

Viễn Công bèn kết Tịnh Hạnh Xã, Vương Văn Chánh Công Đán quy y đầu 

tiên, làm người đề xướng. Phàm là bậc tể phụ đại thần, học sĩ đại phu xưng 

là đệ tử dự vào Tịnh Hạnh Xã hơn một trăm hai mươi người, sa-môn số đến 

mấy ngàn, còn dân thường chẳng biết là bao nhiêu. Sau này có Lộ Công Văn 

Ngạn Bác làm quan suốt bốn triều Nhân Tông, Anh Tông, Thần Tông, Triết 

Tông, ra vào làm quan cao chức cả hơn năm  mươi năm, làm đến chức Thái 

Sư,  được  phong  là  Lộ  Quốc  Công.  Bình  sinh  ông  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật 

pháp,  tuổi  già  càng  dốc  sức  làm  lợi  cho  đạo,  chuyên  niệm  A  Di  Đà  Phật. 

Sáng  -  tối,  đi  -  ngồi  chưa  từng  biếng  nhác.  Ông  cùng  với  pháp  sư  Tịnh 

Nghiêm ở kinh đô kết xã gồm hơn mười vạn người cầu sanh Tịnh Độ. Các vị 

sĩ đại phu thời ấy đa phần chịu sự giáo hóa của ông; có bài tụng rằng: 



 Tri quân đảm khí đại như thiên, 

  

 Nguyện kết Tây Phương nhất vạn duyên, 

  

 Bất vị tự thân cầu hoạt kế, 

  

 Đại gia tề thượng độ đầu thuyền. 

  

 (Tạm dịch:  

  

 Biết ông gan lớn bằng trời, 

  

 Tây phương xin hãy kết mười nghìn duyên, 

  

 Sống còn chẳng tính kế riêng, 

  

 Mọi người ai nấy đã lên thuyền rồi!)  





Ông thọ đến chín mươi hai tuổi, niệm Phật qua đời. Trong đời Nguyên 

- Minh thì có các ngài Trung Phong, Thiên Như, Sở Thạch, Diệu Hiệp hoặc 

là sáng tác thi ca, hoặc là biện luận, không vị nào chẳng cực lực xiển dương 

pháp  “khế  lý  khế  cơ,  thông  trên  thấu  dưới”  này;  nhưng  các  vị  Liên  Trì,  U 

Khê,  Ngẫu  Ích  là  thiết  tha,  thành  khẩn  nhất.  Đời  Thanh  có  các  ngài  Phạm 

Thiên Tư Tề418, Hồng Loa Triệt Ngộ, cũng dốc sức hoằng dương đạo này. 

Bài  Khuyến  Phát  Bồ  Đề  Tâm  Văn  của  ngài  Phạm  Thiên,  bài  Thị  Chúng 

Pháp Ngữ của ngài Triệt Ngộ đều có thể kế tục các vị thánh đời trước, khai 

ngộ cho  hàng  hậu  học. Kinh trời đất, động quỷ thần! Người  học nếu có thể 

hành theo đó thì nào có ai không từ tạ Sa Bà, cao đăng Cực Lạc, làm đệ tử 

Phật Di Đà, làm bạn tốt trong hải hội! 

Kể  từ  sau  đó,  vận  nước  ngày  càng  suy,  chẳng  ai  đề  xướng,  pháp  vận 

cũng  suy  sụp  theo.  Đến  thời  Hàm  Phong  -  Đồng  Trị,  binh  lửa  bốn  mặt  nổi 

lên,  bậc  triết  nhân  ngày  càng  hiếm  hoi,  bọn  kém  cỏi  ngày  càng  đông  đúc. 

Nhà  Nho  chỉ  sùng  phụng  những  thuyết  báng  Phật  của  Âu,  Dương,  Trình, 

Châu,  cho  là  danh  ngôn  chí  lý,  chẳng  biết  Phật  pháp  bao  quát  cái  đạo  tân 

truyền419  của  các  thánh,  phát  minh  tâm  tánh  của  đương  nhân;  nghĩa  mầu 

nhiệm,  lời  lẽ  tinh  vi,  công  đức  lợi  ích  ấy  chẳng  thể  hình  dung  bằng  ngôn 

ngữ,  văn  tự  được.  Do  vậy,  họ  dốc  chí  hủy  diệt  Phật  pháp,  chẳng  chịu  đọc 

tụng, thọ trì, bảo vệ, lưu truyền, khiến cho Phật pháp bại hoại sát đất. Ví như 

trẻ  nhỏ  thấy  châu  ma-ni  chẳng  những  không  trân  trọng,  gìn  giữ,  lại  còn 

muốn phá hủy, vứt đi. 

Đến  cuối  đời  Quang  Tự,  phế  trừ  cử  nghiệp,  khởi  đầu  du  học  rộng  rãi, 

phàm  những kẻ có thiên tư cao, đều  lấy chuyện đọc  nhiều  làm trọng, tất cả 

các học thuyết lý luận đều chẳng đủ thỏa mãn tâm họ, chỉ có mình Phật học 

sâu  xa,  lớn  lao,  mênh  mông, không  hay khéo  nào chẳng  đầy đủ, chân  - tục 

hỗ  trợ  nhau,  Không  -  Hữu  viên  dung.  Từ  đấy,  họ  xúm  vào  nghiên  cứu,  tu 

tập.  Lễ  Kinh  nói:   “Tuy  có  thức  ăn  ngon,  không  ăn  sẽ  không  biết  được  vị 

 ngon. Tuy có đạo chí lý, không học sẽ chẳng biết là hay”.  Nay đã biết ý chỉ, 

biết cái  hay,  há  nhường cho cổ  nhân  riêng hưởng  vô thượng tâm  pháp  này, 

còn  chính  mình  và  hết  thảy  những  đồng  nhân  chẳng  hưởng  được  gì  ư?  Do 

vậy, Nghiên Cứu Hội, Cư Sĩ Lâm, Niệm Phật Xã, Hội Ăn Chay lập ra khắp 

nơi.  Những  người  kiêng  giết,  cứu  vật,  ăn  chay,  niệm  Phật  ngày  thấy  càng 

nhiều.  Ví  như  đứa  con  nghèo  khó,  tự  mê  mất  quê  nhà,  một  ngày  nọ  được 

người khác chỉ dạy bèn thẳng hướng cầu đường về, trọn chẳng chịu đi ăn xin 

quẩn quanh, lẻ loi tha phương như cũ. 

Chùa Thanh Liên từ khi Hoàng Cốc pháp sư khai sơn đến nay đã là một 

đạo tràng Tịnh Độ lớn, hình thế hùng vĩ, quả thật là chốn thù thắng bậc nhất 

của  Lô  Sơn.  Do  vậy,  một  ngàn  mấy  trăm  năm  qua,  đạo  phong  chẳng  suy, 

qua  nạn  Hồng  Dương420,  đều  thành  tro  tàn.  Do  pháp  môn  suy  vi,  không 

người khôi phục nên thành núi hoang. Diệu Bồi đại sư từ khi xuất gia trở đi 

bèn  lấy  Tịnh  Độ  làm  tông,  toan  đem  pháp  “liễu  thoát  ngay  trong  một  đời 

này” lợi khắp đồng nhân nên bèn đến Hồng Loa tu tập mấy năm. Mùa Xuân 

năm  nay  sang  chơi  Lô  Sơn,  cảm  khái  sâu  xa   “đạo  của  Viễn  Công  không 

 người chấn hưng, khiến cho thế đạo  nhân tâm mất nhiều lợi ích”.  Khi  đến 

nền  cũ  của  chùa  Thanh  Liên,  thấy  hình  thế  giống  như  một  đóa  sen,  chắn 

trước mặt là dòng thác Tam Điệp, sau lưng dựa vào ngọn núi Ngũ Lão hùng 

vĩ, hai bên là ngọn Sư Tử và Mũi Voi che chở. Đúng là một đạo tràng Tịnh 

Độ trời xây đất dựng, chẳng nỡ để vùi lấp, bèn phát nguyện khôi phục nhằm 

hoằng  dương  Liên  Tông,  nên  thương  nghị  cùng  các  đại  cư sĩ  Thượng  Hải, 

may đều được  họ bày tỏ đồng tâm. Do  vậy, trước  hết  xây cất  vài  gian điện 

đường  làm  chỗ  tu  trì.  Còn  như  chuyện  xây  cất  hoàn  bị  ngôi  chùa  phải  đợi 

long thiên cảm ứng, không phải là chuyện cấp bách hiện thời. 

Chuyện  cấp  bách  bây  giờ  là  mở  liên  xã  hành  đạo.  Nếu  bảo  niệm  Phật 

vãng sanh Tây Phương là được rồi, cần gì phải kết xã, tức là chẳng biết thế 

gian  muôn  sự  cần  phải  có  các  duyên  giúp  đỡ  mới  hòng  thành  tựu  được, 

huống chi là học vô thượng diệu pháp liễu sanh thoát tử! Kinh Dịch nói:  “Lệ 

 Trạch Đoài; Quân tử dĩ bằng hữu giảng tập”.421 Ấy là lấy ý nghĩa hai cái 

đầm cùng tồn tại, hai bên giúp ích cho nhau. Hơn nữa, thánh nhân liệt bằng 

hữu  vào  Ngũ  Luân  là  vì  khuyên  làm  lành,  vạch  điều  lỗi,  có  nghĩa  như  hai 

vầng  trăng  cùng  chiếu422,  giúp  đỡ  trong  khi  nguy,  gìn  giữ  trong  khi  yên; 

như hai tay giúp đỡ nhau (chữ Hữu 友, viết theo lối cổ lại có nghĩa là tay). 

Thói thường con người nếu không có gì để nương tựa, đa phần sẽ vướng 

vào thói tệ biếng nhác, coi thường. Đại chúng ở cùng nhau, công khóa nhất 

định,  dẫu  muốn  biếng  nhác  cũng  không  thể  được!  Ngoài  công  khóa  ra, 

những  người  mạnh  mẽ  tinh  tấn  cũng  có  thể  thúc  đẩy  những  người  biếng 

nhác gắng sức tu hành. Ai nấy đều tiến lên, có ai đành chịu tụt hậu? Đây kia 

giúp đỡ nhau, nên hạnh dễ thành. Nếu có nghi ngờ và có kiến giải gì bèn có 

thể quyết trạch cho nhau. Mỗi ngày lúc rảnh, thỉnh các bậc kỳ túc chỉ bày đại 

lược  cương  yếu  Tịnh  Tông  thì  chuyện  bỏ  tà,  giữ  chánh  sẽ  rành  mạch  phân 

minh. Có những lợi ích như vậy nên cổ nhân đều đề xướng chuyện kết xã. 

Nếu  thân  mang  chức  vụ,  chẳng  thể  đích  thân  tham  dự,  chỉ  tu  trì  theo 

chương  trình  của  liên  xã,  đợi  ngày  Khai  Hội  hoặc  đích  thân  đến,  hoặc  gởi 

thư  báo,  thuật  rõ  mình  tu  trì  siêng  hay  lười,  lợi  ích  lớn  -  nhỏ  cũng  chẳng 

khác gì như đã tham dự tu tập tại liên xã. Do tâm  mong đua chen cùng liên 

hữu sẽ chẳng dám biếng nhác, bỏ bê! Phải biết Phật pháp vốn chẳng lìa pháp 

thế gian, phàm các xã hữu423 ai nấy phải tận hết bổn phận, như cha từ, con 

hiếu, anh nhường, em kính, chồng xướng, vợ theo, chủ nhân từ, tôi tớ trung 

thành  v.v…  Lại  phải đừng  làm các điều ác, vâng  làm các điều thiện, kiêng 

giết,  cứu  mạng,  chẳng  ăn  mặn,  chẳng  uống  rượu,  ngăn  lòng  tà,  giữ  lòng 

thành, khắc kỷ, giữ lễ, tự lợi, lợi tha, lấy đó làm trách nhiệm. Như thế chính 

là nền tảng vững vàng, ngay ngắn, đáng được nhuần thấm bởi pháp. Nếu quả 

thật  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  ắt  sẽ  vãng  sanh  thượng 

phẩm. 

Người ngu trong cõi đời thường chẳng tu hành chân thật, cứ muốn được 

cái hư danh là bậc chân tu, nên bày ra đủ mọi cách bôi son trát phấn, thành 

ra dáng vẻ giống như thật nhưng chẳng phải thật, cốt sao người khác ca ngợi 

mà thôi. Tâm hạnh đã ô trược chẳng kham nổi, dù có tu trì thì cũng vì tâm đã 

nhơ bẩn nên chắc chắn khó thể đạt được lợi ích chân thật! Đấy gọi là “ham 

danh  ghét  thật”,  là  điều  đại  kỵ  bậc  nhất  cho  chuyện  tu  hành.  Nếu  đầy  đủ 

những  điều  nên  làm  như  trong  phần  trước,  không  có  những  điều  đáng  kỵ 

như đã nói ở phần sau thì trong thế gian là hiền nhân, trong Phật pháp là bậc 

Khai Sĩ424. Dùng thân mình làm gương cho người khác từ nhà đến làng, từ 

làng đến ấp, cho đến toàn quốc và khắp thiên hạ thì lễ nghĩa hưng thạnh, can 

qua  vĩnh  viễn dứt bặt, từ  thiện khởi, tai  họa chẳng sanh, thiên  hạ thái bình, 

nhân dân an lạc. Nguyện người thấy kẻ nghe đều cùng phát khởi, đề xướng 

thì may mắn lắm thay! Chương trình đơn giản sẽ ghi trong phần sau. 



---o0o--- 

167. Thư trả lời ông Dương Minh Trai, Phó Tư Lệnh Đệ Ngũ Quân ở 

Hà Nam 





Nói tu hành ở chốn công môn không chỉ có nghĩa là tụng kinh, trì chú, 

niệm Phật mà thôi, mà còn phải tận hết chức phận của mình, trừ kẻ bạo, giữ 

yên  cho  người  lành,  cũng  như  binh  lính thuộc  quyền  mình  cai  quản  ai  nấy 

đều  dốc  chí  trừ  kẻ  bạo,  giữ  yên  cho  người  lành,  bảo  vệ  nhân  dân  thì  địa 

phương ấy được hưởng phước, mà chủ tướng, quân lính sẽ ngầm cùng được 

nghiệp chướng tiêu trừ, tăng trưởng phước thọ. Nếu chẳng coi trọng chuyện 

này, dùng tấm lòng khẩn thiết chí thành để khuyến khích binh sĩ, thì quân đi 

đến đâu, nơi ấy phải chịu nỗi thảm cướp bóc bừa bãi chẳng thể nào kể xiết; 

huống hồ thậm chí có kẻ còn hủy hoại nhà cửa, giết người để thị uy! 

Nếu  cư  sĩ  quả  thật  làm  được  như  thế  này:  Dùng  cái  tâm  chí  thành  dạy 

binh sĩ coi dân địa phương như người nhà của chính mình, chẳng để họ phải 

chịu  bức  bách,  đè  nén  khổ  sở  vô  lối  thì  công  đức  lớn  lắm.  Làm  được  như 

vậy,  lại thêm  tụng kinh, trì chú,  niệm danh  hiệu  Phật  thì sẽ được  Phật, trời 

che  chở,  hộ  trì.  Khi  vô  sự  thì  quân  oai  lan  xa,  kẻ  đớn  hèn  khuất  phục.  Khi 

hữu  sự  sẽ  nương  sức  Phật,  trời,  đánh  thắng  quân  địch,  trở  thành  hộ  quốc 

tướng  quân,  thành  bậc  Bồ  Tát cứu  thế  vậy.  Quang  vốn  thiếu  đức,  há  kham 

làm  thầy,  nhưng  nếu  coi  tượng  đất  nặn,  gỗ  khắc  như  Phật,  kính  trọng  như 

đức Phật thật thì sẽ được lợi ích chẳng khác gì kính trọng đức Phật thật. Vì 

thế, tôi thuận theo chí ông, chịu làm thầy. Nếu ông kính Phật trọng Tăng thì 

cũng từ nơi ông Tăng tầm thường, chỉ biết cơm cháo này, ắt cũng chẳng đến 

nỗi không thể nhờ đó được siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. 

Nếu chỉ đòi hỏi Quang có đủ đạo đức thì Quang sẽ phụ lòng mong mỏi, 

chẳng  thà  không  quy  y  còn  tốt  hơn.  Nay  tôi  đặt  pháp  danh  cho  ông  là  Trí 

Nghị. Do bởi có trí mạnh mẽ, kiên nghị, nên trong có thể tu thánh đạo đoạn 

Kiến Hoặc, ngoài có thể giữ nước yên dân. Ông nghĩ tưởng đến ý nghĩa của 

cái tên ấy sẽ có lợi cho cả quốc gia lẫn xã hội, chứ nào phải riêng một mình 

ông đâu! Đối với chuyện tụng kinh, trì chú, niệm Phật,  một  mực dùng lòng 

chí thành, cung kính để thọ trì là được rồi, bất tất phải lấy chuyện mong mau 

hiểu được ý  nghĩa  làm trọng. Nếu thọ trì được như vậy thì  lâu  ngày  nghiệp 

chướng tiêu  trừ, trí  huệ  phát  hiện, còn chứng  được  lợi  ích thật sự  nơi kinh, 

huống  gì  văn  nghĩa!  Trong  Văn  Sao  đã  từng  nhiều  lần  đề  cập  đến  chuyện 

này, nên chẳng nói nhiều. Xin hãy đọc kỹ Văn Sao, ấy chính là thường gặp 

gỡ lẫn nhau, chứ nào phải chỉ một hai lá thư mà thôi! 



---o0o--- 

168. Trả lời thư anh em ông Châu Mạnh Do 





Mẹ các ông tuổi đã cao, đối với pháp Tịnh Độ còn chưa thể nỗ lực tu 

trì, hãy nên thường kể cùng bà cụ nỗi khổ luân hồi sáu nẻo, sự vui trong thế 

giới Cực Lạc. Con người sống trong thế gian, siêu thăng rất khó, đọa lạc thật 

dễ.  Nếu  không  vãng  sanh  Tây  Phương,  đừng  nói  chi  nhân  đạo  chẳng  đáng 

tin tưởng,  dù  sanh  lên  trời  phước  thọ  thật  dài  lâu,  hễ  phước  lực  hết  vẫn  bị 

đọa lạc trong nhân gian y như cũ, cũng như phải chịu khổ trong Tam Đồ ác 

đạo! Nếu không biết Phật pháp thì chẳng biết làm sao, nay đã hiểu đại khái 

Phật  pháp,  há  nhường  một  mối  đại  lợi  ích  này  cho  người  khác,  còn  chính 

mình  đành  lòng  luân  hồi  trong  sáu  nẻo,  thoạt  chìm  thoạt  nổi,  vĩnh  viễn 

không  có  ngày  thoát  khỏi  ư?  Nói  như  vậy  sẽ  có  thể  làm  cho  thiện  căn  đời 

trước  của  cụ  được  phát  khởi  bèn  tin  nhận  phụng  hành!  Bồ  Tát độ  sanh  tùy 

thuận cơ nghi, trước hết dùng Dục để lôi kéo, sau mới dạy cho nhập Phật trí. 

Ông  tận  lực  tu  tập  hiếu  hữu425  và  đem  pháp  môn  Tịnh  Độ  khuyên  dạy 

quyến  thuộc  của  chính  mình  cùng  hết  thảy  kẻ  hữu  duyên  đồng  làm  người 

trong hội Liên Trì thì công đức lớn lắm! 

Người đời có bệnh và có những chuyện tai nạn, nguy hiểm v.v… nhưng 

chẳng biết niệm Phật, tu thiện, cứ lầm lạc muốn cầu đảo quỷ thần, bèn giết 

hại sanh  mạng, nghiệp chồng thêm  nghiệp, thật là đáng thương! Con  người 

sống  trong  thế  gian  phàm  có  cảnh  duyên  đa  phần  do  túc  nghiệp.  Đã  mắc 

bệnh  khổ  thì  phải  niệm  Phật  tu  thiện,  sám  hối  nghiệp  cũ,  hễ  nghiệp  tiêu, 

bệnh  liền  lành! Những quỷ thần kia còn đang ở  trong biển  nghiệp,  làm sao 

có thể tiêu nghiệp cho người khác được? Dẫu là vị chánh thần có đại oai lực 

thì oai lực của vị ấy sánh với oai lực của Phật, Bồ Tát khác nào lửa đom đóm 

sánh với ánh sáng mặt trời! Đệ tử Phật chẳng hướng về Phật, Bồ Tát cầu đảo 

lại hướng về quỷ thần cầu đảo. Đấy chính là tà kiến, chính là trái nghịch lời 

Phật dạy, không thể không biết! 

Lại nữa, hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ quá khứ, là vị lai chư Phật, lẽ 

ra  phải  nên  kiêng  giết,  cứu  mạng,  yêu  tiếc  sanh  mạng  loài  vật,  chớ  thuận 

theo tri kiến thế tục, cho là phải cung phụng miếng ngon vật lạ cho cha mẹ 

mới  là  hiếu. Những kẻ chưa  nghe được Phật  pháp đó chẳng biết sự  lý  luân 

hồi lục đạo, lầm tưởng như vậy là hiếu, còn tha thứ được. Chớ nếu là người 

đã nghe biết Phật pháp, lại giết cha mẹ, thân thuộc quá khứ để phụng dưỡng 

cha mẹ hiện tại cũng như để ma chay, cúng giỗ v.v… thì chẳng những không 

phải là hiếu đạo mà còn trở thành ngỗ nghịch nữa! Vì vậy, những bậc thông 

đạt do nghe được chân thật nghĩa đế của Phật pháp bèn chẳng chịu hành theo 

những pháp quyền biến của thế  gian, bởi  những pháp quyền biến ấy đều  là 

thuận theo tình kiến mê muội của thế tục mà lập, chứ không phải là đạo thấy 

thông suốt  nhân quả ba đời của đức Như Lai. Nếu  muốn  hiểu sâu  hơn, hãy 

đọc những bài văn khuyên kiêng giết trong bộ Văn Sao và bài Phổ Khuyến 

Giới  Sát Vãn  Kiếp Văn  (văn khuyên  khắp  mọi  người kiêng  giết  để vãn  hồi 

kiếp vận) trong bộ Quán Âm Tụng ắt sẽ tự biết. 



Người niệm Phật nếu mắc bệnh hãy nên một dạ đợi chết. Nếu tuổi thọ 

chưa hết sẽ chóng lành bệnh, vì toàn thân buông xuống niệm Phật có thể tiêu 

được  nghiệp  chướng  mạnh  nhất.  Nghiệp  tiêu,  bệnh  sẽ  lành.  Nếu  không 

buông xuống được, cứ muốn cầu lành bệnh thì vẫn chưa thể lành bệnh được, 

mà  cũng  chắc  chắn  không  cách  gì  vãng  sanh  được  vì  chẳng  nguyện  vãng 

sanh! Nếu không hiểu rõ những đạo lý này, há còn có thể cậy vào Phật từ lực 

được ư? Đối với bệnh của mẹ ông, hãy khuyên bà cụ nên buông xuống, cầu 

vãng  sanh.  Nếu  tuổi  thọ  chưa  hết,  đâm  ra  sẽ  ra  mau  lành  bệnh,  vì  tâm  chí 

thành nên được Phật từ gia bị. Mong ông hãy uyển chuyển khuyên mẹ, đừng 

bắt chước kẻ si nói lời ngây ngô! 



Hôm  qua  nhận  được  thư  Thủ  Lương,  biết  mẹ  ông  chưa  thật  sự  phát 

tâm cầu sanh. Mẹ đang bệnh đừng  nhắc đến chuyện  đó, chỉ  khuyên  mẹ chí 

tâm niệm Phật sẽ được Phật gia bị khiến cho thân tâm an lạc. Đợi khi nào cụ 

khỏe  hẳn,  hãy  khéo  léo  khuyên  chỉ,  khiến  cho  cụ  cầu  sanh  thì  lợi  ích  lớn 

lắm. Cũng mong ông đối trước cụ, thay tôi hỏi thăm sức khỏe, cũng như bảo 

cụ  rằng  Quang  khuyên  cụ  nên  buông  xuống  hết  thảy,  nhất  tâm  niệm  Phật, 

lấy đó làm chuyện trọng yếu cho chính mình, mọi chuyện khác đều phó cho 

con cháu lo lắng để khỏi gây trở ngại cho lợi ích niệm Phật của chính mình. 

Quần  Tranh  hãy  nên  biết  rõ:  Mẹ  ông  hiện  đang  có  bệnh,  mẹ  chưa  lành 

bệnh  trọn  chẳng  thể  bỏ  đi.  Nhưng  Quang  xem  ra  mẹ  ông  e  rằng  khó  sống 

lâu, hãy nên cùng Mạnh Do và Trí Chiêu v.v… hằng ngày thay phiên nhau 

niệm  Phật  bên  mẹ,  khiến  cụ  niệm  theo.  Chẳng  niệm  được  thì  lặng  lẽ  nghe. 

Nếu  tuổi  thọ  đã  hết,  hành  như  thế,  sẽ  quyết  định  vãng  sanh.  Nếu  tuổi  thọ 

chưa  hết,  cũng  sẽ  tiêu  trừ  nghiệp  chướng,  tăng  trưởng  thiện  căn.  Nếu  ông 

nhất  quyết  muốn  lên  núi,  chỉ  đành  bàn  bạc  như thế  này  cùng  ông,  ngõ  hầu 

hai đằng đều không trở ngại: Hiện nay mẹ ông bệnh chưa khỏi, quyết chẳng 

thể phát cái tâm ấy. Nếu phát thì cả thế gian lẫn xuất thế gian hai đằng đều 

trái  nghịch.  Con  người  lâm  chung  được  trợ  niệm  quyết  có  thể  vãng  sanh. 

Không được trợ niệm, hoặc lại vì khóc lóc, chuyển dời, khiến tình yêu mến 

hay lòng sân hận dấy động thì sẽ khó tránh khỏi bị đọa lạc, nguy hiểm lắm 

thay! Ông thành tựu được sự vãng sanh cho mẹ thì cũng chính là chánh nhân 

Tịnh  nghiệp  của  tam  thế  chư  Phật,  ấy  là   “hành  Phật  sự  ngay  trong  trần 

 lao”,  công đức thù thắng vạn phần hơn những chuyện tầm thường khác! Xin 

hãy bảo cùng Mạnh Do cách trợ niệm này và khuyên  mẹ hãy nghe theo lời 

Quang. Vì mẹ diễn bày Phật pháp cố nhiên là đại thiện, nhưng chuyện thăm 

hỏi vỗ về cũng càng phải đặc biệt lưu ý thì may mắn lắm! 



Mẹ  ông  phát  nguyện  gởi  tiền  cho  Quang  để  tùy  ý  làm  công  đức  và 

giúp in bộ Văn Sao hủ bại. Theo cái nhìn hèn tệ của Quang, hễ làm công đức 

thì phải coi  việc khai phát trí thức cho con  người  là trọng  yếu  nhất. Quang 

tính dùng khoản tiền này in Quán Âm Tụng để thí khắp gần xa khiến cho hết 

thảy mọi người cùng biết Quán Âm Đại Sĩ là bậc nương cậy cho chúng sanh 

trong pháp giới, tùy loại hiện thân, tầm thanh cứu khổ, lại còn phù tá Phật Di 

Đà  tiếp  dẫn  chúng  sanh.  Huống  chi  thế  nhân  hiện  thời  hằng  ngày  ở  trong 

hoạn  nạn,  không  cách  chi  ngăn  ngừa,  gìn  giữ  được.  Nếu  ai  nấy  thấy  được 

sách này, biết ân đức Đại Sĩ, không ai chẳng muốn cậy vào oai lực Ngài để 

tránh khỏi tai họa. 

Đã phát tâm quy y, tin tưởng, nương tựa Đại Sĩ thì tự nhiên sẽ giữ lòng 

từ  thiện,  tu  sửa  lỗi  cũ  hòng  chẳng  trái  nghịch  Đại  Sĩ  để  được  che  chở,  gìn 

giữ,  ban  phước.  Cõi  đời  loạn  lạc  là  vì  lòng  người  hiểm  ác.  Nếu  ai  nấy  đều 

ngưỡng mộ lòng từ bi của Đại Sĩ, ắt có ngày tự đến được chốn lành. Do vậy, 

lưu thông sách này lợi lạc vô cùng, so với in những thứ lợi ích tạm thời khác 

quả  thật  cách  xa  một  trời  một  vực!  Do  chuyện  này  mẹ  ông  sẽ  tăng  phước 

huệ, tiêu trừ tội khiên, ắt sống được an  lạc,  mất  về  Liên  Bang. Còn  như bộ 

Văn  Sao  hủ  bại,  người  trông  thấy  phát  tâm  tu  thiện  niệm  Phật  rất  nhiều,  ở 

đây không viết tường tận. 



Vì sao mẹ ông bệnh chẳng thấy lành? Ấy là do túc nghiệp mà ra! Là 

do báo  nặng đời sau chuyển  thành báo  nhẹ trong  hiện  tại để  giải  quyết cho 

xong ngay lúc này đó vậy! Huyền Trang pháp sư lúc lâm chung cũng có chút 

bệnh khổ, tâm nghi ngờ những kinh mình dịch có bị sai lầm gì chăng, có một 

vị Bồ Tát an ủi Ngài:  “Do sự khổ nhỏ này, tội báo của Sư trong những kiếp 

 trước đều tiêu cả, chớ hoài nghi!”  Hãy nên đem ý này an ủi mẹ ông, khuyên 

cụ sanh lòng hoan hỷ, đừng sanh lòng oán hận thì quyết định được Phật gia 

bị. Thọ mạng chưa hết sẽ chóng lành, đã hết sẽ vãng sanh. Phàm nhân trong 

lúc bệnh khổ nếu nghĩ thoái lui một bước thì an lạc vô lượng. 

Gần  đây,  binh  lửa  liên  miên,  may  sao  chúng  ta  chưa  mắc  phải  nạn  ấy. 

Tuy có bệnh khổ, nhưng vẫn còn có thể dùng đó làm lời cảnh tỉnh, răn nhắc 

thoát khổ, phải nên cảm kích, tinh chuyên tu tập thì sẽ tự được lợi ích. Nếu 

không, oán trời hận người, chẳng những không tiêu được túc nghiệp, lại còn 

đèo  thêm  cái  nghiệp  oán  trời  trách  người!  Hãy  bảo  cùng  mẹ  ông  như  thế. 

Nếu  có  thể  chẳng  oán  trời  trách  người,  tịnh  tâm  niệm  Phật  thì  tiêu  được 

nghiệp như nước sôi tan tuyết. Từ khi Quang trở về núi, lúc hồi hướng trong 

khóa tụng hằng ngày đều hồi hướng cho mẹ ông, cầu Tam Bảo gia bị mạng 

chưa tận sẽ chóng lành, tuổi thọ đã hết sẽ mau được vãng sanh Tây Phương. 



Nhận  được  thư biết  mẹ  ông  đã  niệm  Phật  vãng  sanh  bữa  mồng  Hai, 

khôn ngăn thương cảm, than thở! Tuy nhiên, các ông đã biết Phật pháp, nên 

y  theo  Phật  pháp,  chăm  chú  tạo  lợi  ích  cho  thần  thức  của  cụ  bà,  chớ  đừng 

buồn thương vô ích, khiến cho kẻ còn lẫn người  mất chẳng được lợi ích gì. 

Trong lúc ma chay, toàn dùng đồ chay, đừng bị thế tục xoay chuyển. Dẫu bị 

kẻ  chẳng  hiểu  thời  thế  chê  là  không  đúng,  cũng  cứ  mặc  cho  họ  cười  chê. 

Tang  ma,  chôn  cất,  chớ  nên  bày  vẽ  phô  trương  quá  mức.  Làm  Phật  sự chỉ 

nên  niệm  Phật,  đừng  làm  Phật  sự  gì  khác,  cũng  như  bảo  cả  nhà  đều  khẩn 

thiết  niệm  Phật  thì  đối  với  mẹ  ông,  đối  với  quyến  thuộc  các  ông  và  thân 

thích,  bằng  hữu  đều  có  lợi  ích  thật  sự.  Có  tài  lực  thì  làm  nhiều  công  đức. 

Nếu tiền chi tiêu cho tang sự không dư dả thì chuyên lo tang sự là được rồi, 

đừng gắng gượng bày vẽ, đến nỗi thiếu hụt, để rồi sau này túng quẫn, không 

nên! 

Nhận  được  thư,  biết  mẹ  ông  qua  đời  rất  an  lành.  Ấy  là  do  mẹ  ông  xưa 

kia tích chứa thiện căn cũng như do thiện nguyện trong hiện tại, mà cũng là 

kết  quả  của  việc  các  ông  giúp  cho  mẹ  được  thành  tựu.  Con  người  suốt  cả 

một đời chuyện gì cũng có thể giả vờ được, chỉ có lúc sắp chết là không thể 

giả dối được! Huống chi cụ không có tình ái luyến, vẻ mặt vui tươi, ngồi yên 

qua đời. Nếu không phải là Tịnh nghiệp thành thục, làm sao được như thế? 

Chỉ cần  nhìn  vào anh em ông  và  gia đình  quyến thuộc tích cực vì  mẹ niệm 

Phật, chẳng những bà cụ được lợi ích, mà thật ra so với công đức niệm Phật 

cho  chính  mình  lại  càng  lớn  hơn.  Do  vậy,  đức  Phật  dạy  con  người  phàm 

tụng kinh, trì chú, niệm Phật, làm các công đức đều hồi hướng cho pháp giới 

chúng  sanh.  Bình  thời  còn  hồi  hướng  cho  chúng  sanh  không  liên  hệ  gì  với 

mình, huống gì lúc mẹ  mất lại chẳng chí tâm vì mẹ niệm Phật hay sao? Do 

hồi hướng cho hết thảy chúng sanh chính là phù hợp với thệ nguyện Bồ Đề 

của  Phật,  như  một  giọt  nước  gieo  vào biển cả cũng  trở  thành sâu  rộng  như 

biển cả. Nếu chưa đến được biển, đừng nói chi là một giọt nước, dẫu trường 

giang, sông lớn hiển nhiên vẫn thua xa biển cả như trời với đất. Do vậy, biết 

rằng phàm thí cho mẹ và hết thảy mọi người đều chính là tự vun bồi phước 

cho mình! 

Biết  được  nghĩa  này  thì  người  có  lòng  hiếu  sẽ  càng  tăng  trưởng  lòng 

hiếu;  kẻ  không  có  lòng  hiếu  cũng  sẽ  phát  khởi  tâm  hiếu.  Thỉnh  Tăng  niệm 

Phật  suốt  bốn  mươi  chín  ngày  rất  tốt.  Lúc  niệm  thì  anh  em  ông  phải  có 

người hiện diện niệm theo, phụ nữ bất tất phải ngồi sau Tăng. Bởi lẽ, niệm 

nhiều  ngày,  ắt  quen  biết  nhau,  dễ  khiến  người  ta  khởi  hiềm  nghi!  Nên  lập 

riêng một chỗ cho phụ nữ, hoặc cho họ ngồi sau màn, ra vào theo cửa riêng, 

hai bên chẳng thấy nhau để làm gương cho làng ấp, mở đầu khuôn phép nghi 

thức tốt đẹp. Nếu tràn lan không giới hạn thì rất có thể người khác bắt chước 

theo,  lâu  ngày  nẩy  sanh  thói  tệ.  Người  xưa  lập  pháp  dẫu  là  thượng  thượng 

nhân cũng phải tuân thủ khuôn phép dành cho kẻ hạ hạ, cho nên không thể 

có tệ hại. 

Anh em ông vì mẹ có thể niệm Phật như thế lại còn vì mẹ in tặng Quán 

Âm Tụng, Văn Sao v.v… có thiện tâm, tư lương thanh tịnh, và chuyện công 

đức  lợi  người  như  thế  há  chẳng  riêng  gì  mẹ  ông  phẩm  sen  được  tăng  cao, 

chắc rằng tổ phụ, tổ mẫu, phụ thân ông và tổ tiên nhiều đời cùng được thấm 

nhuần  pháp  lợi,  cùng  được  vãng  sanh.  Những  gì  Quang  nói  vốn  có  lý  có 

tình, chứ không phải là nói lan man để làm đẹp lòng vui dạ các ông. Con em 

nhà  phú  quý  đa  phần  chẳng  thành  trò  trống  gì,  vốn  là  do  chẳng  biết  cách 

thương  yêu,  hoặc  là  thiên  về  cho  con  tiền  tài,  hoặc  là  thiên  về  cho  con  ăn 

mặc sang trọng,  mặc sức dùng tiền, ắt đến nỗi ăn bậy thành bệnh. Nếu cho 

một đứa  nào  giữ tiền của để kiếm  lời, những đứa khác không  được sẽ sanh 

tâm oán cha  mẹ, sanh  lòng đố kỵ  với  những anh em, chị em được giữ tiền. 

Đấy đều chẳng phải là cách dạy con hiếu đễ. 

Nếu con gái có tiền, khi lấy chồng sẽ cậy tiền tự kiêu, hoặc khinh thường 

chồng,  hoặc  không  hiểu  việc,  đem  tiền  giúp  chồng  làm  chuyện  trái  pháp. 

Muốn  con  cái  thành  hiền  nhân  thì  hãy  nên  vun  bồi  phước,  chẳng  nên  tích 

cóp tiền tài. Tài là gốc họa, các ông thấy bao kẻ tay trắng làm nên đều là do 

không  tiền  nhưng  siêng  năng  mà  được,  còn  những  nhà  giàu  to  không  ít kẻ 

chẳng bao lâu gia sản trống rỗng. Cổ nhân nói:  “Để cho con một rương đầy 

 vàng, không bằng dạy con một bộ kinh” . Học được thì học, không học được 

thì hoặc làm ruộng, làm thợ, buôn bán, mỗi đứa một nghề để làm cái vốn lập 

thân nuôi gia đình. Nếu con gái có tiền, hiểu biết đạo lý thì tiền sẽ thành cái 

gốc để giúp cho đạo. Nếu không hiểu đạo lý thì sẽ hại cả con lẫn rể, hại lây 

đến cháu trai, cháu gái. 

Mẹ  ông  khéo  kinh  doanh,  may  là  tổ  đức  nhà  ông  sâu  dầy  nên  anh  em 

trai, chị em gái đều hiền lành, hòa thuận. Dù mẹ có thương yêu một đứa con 

nào hơn những đứa khác, cũng chẳng đến nỗi so bì lẫn nhau. Nhưng chẳng 

thể coi đó là cách hay, phải làm sao cho con cái vĩnh viễn không so đo, nẩy 

sanh  hiềm khích, cũng  như không sanh trưởng  ý  niệm  ỷ  lại, kiêu căng,  ngõ 

hầu gia đạo hưng thịnh, con cháu đều tuân thủ quy củ. Quang thường hay có 

cái tánh dài dòng; do anh em ông coi Quang là thầy, chỉ sợ rằng sau này con 

cái các ông bị mắc hại nên mới lắm lời. Nếu không coi những gì tôi đã nói là 

không có nguyên nhân, không xem là lời thừa thì may mắn thay! Chỉ mong 

anh em ông tích cực  niệm Phật, đấy chính là báo ân  mẹ  mà cũng  là báo ân 

Phật vậy. 

Cách hỏa táng khi Phật pháp hưng thạnh vào thời Đường - Tống, người 

tại  gia  thường  dùng.  Nhưng  hãy  nên  thuận  theo  thói  đời  chôn  cất,  vì  sợ  kẻ 

chấp trước câu nệ sẽ lầm lạc nói ra nói vào, chứ thật ra thiêu sẽ dễ dàng gọn 

gàng hơn. Qua bốn  mươi chín ngày hãy thiêu là ổn thỏa. Chôn lâu ngày rất 

có  thể  xương  cốt  bị  phơi  bày.  Chuyện  để  tang  ba  năm  không  dùng  đến  lễ 

nhạc, cố nhiên nên tuân thủ. Đời Thanh trước kia, hễ là quan văn thì phải xin 

nghỉ cư tang, quan võ không cần phải cư tang do việc quân chẳng thể thiếu 

sót được, nên chẳng lấy đó làm lệ. Nay thì những thói “phế bỏ luân thường, 

bất hiếu” nhao nhao khởi lên, chuyện vâng giữ tang chế theo kỳ hạn há còn 

đáng để  nhắc tới  hay chăng? Chúng ta  nên dựa theo cổ  lễ, châm chước  mà 

hành, chớ nên biến đổi hết, nhưng cũng bất tất phải câu nệ! 

Những thuyết  “đảnh thánh nhãn thiên”426 quả thật có chứng cứ, nhưng 

Quang  sợ  kẻ  vô  tri  chỉ  chăm  chú  thăm  dò  chỗ  nóng  -  lạnh,  ý  tôi  cho  rằng: 

 “Hễ có tín nguyện và lúc lâm chung chánh niệm phân minh bèn được vãng 

 sanh,  chẳng  cần  phải  chuyên  thăm  dò  nóng  -  lạnh  để  làm  chứng  cứ”,   nên 

mới nói cũng đừng theo lệ ấy vì sợ rằng thăm dò quá nhiều lần đến nỗi hỏng 

việc. Không thể không biết [điều này]! 

Trong  pháp  hội  Vô  Lượng  Thọ  Như  Lai  của  kinh  Đại  Bảo  Tích427  có 

nói những kẻ nghi ngờ hối hận thì gọi là Thai Sanh, cũng có chỗ gọi là Nghi 

Thành; tức là ước theo chướng ngại, che lấp, ngăn cách, trở ngại cho nên gọi 

là Thai Sanh, là Nghi Thành. Đó là vì ở trong hoa sen năm trăm năm chẳng 

thấy Phật,  nghe pháp. Sao  lại  hiểu  nghĩa theo kiểu chấp chết cứng  vào  văn 

tự, không kể những người ấy vào loại chín phẩm vãng sanh? Phải biết: Tây 

Phương  không  có  Thai  Sanh,  cũng  không  có  thành  quách.  Nói  Thai  Sanh 

hay Nghi Thành là ước trên ý nghĩa “chẳng vượt ra khỏi hoa sen và bị ngăn 

cách  với Phật”, nên  ví  như thai,  như thành! Ông chấp chặt  vào từ ngữ, cho 

rằng những người ấy không thuộc vào phẩm sen. 

Hạ  Phẩm  Trung  Sanh  là  sáu  kiếp  [hoa  mới  nở],  Hạ  Phẩm  Hạ  Sanh  là 

mười  hai  kiếp;  như  vậy  thành  ấy,  thai  ấy  lại  càng  dày,  càng  xa.  Mười  hai 

kiếp còn gộp trong chín phẩm, sao chỉ năm trăm năm lại lọt ra ngoài? Sao lại 

không  thấy  tám  chữ   “ở  trong  hoa  sen  chẳng  thể  xuất  hiện”,   hoa  sen  ấy 

chẳng  phải  là  sen  trong  chín  phẩm  hay  sao?  Phật  pháp  vốn  chẳng  thể  nói 

được, hễ chấp chết vào điều gì thì là vô sự bèn sanh sự, phí hết bút mực vậy! 

Nói chung, do  mình  nghi  nên bèn  [ví  như] ở trong thai, ở trong  thành, dày 

còn hơn Thiết Vi. Nếu ngay đó bèn hiểu rõ thì đại địa phẳng phiu, Thiết Vi 

trọn  chẳng  còn  có  nữa.  Mạnh  Tử  nói:   “Do  ý  nghịch  chí,  cho  nên  bèn 

 có”428.  Chỉ  một  chữ Nghịch  ấy  cũng  là  nghi  thành.  Nếu  biết  là  nghịch  sẽ 

phù hợp cùng ý, Nghi Thành hóa ra không còn nữa! Do vậy, những gã chấp 

chết cứng suốt ngày giảng nói nhưng suốt ngày nghi ngờ, trái nghịch, đều là 

vì cái gốc bệnh chấp chết cứng này chưa tiêu được cho nên khó thể đạt được 

lợi ích thật sự! 



---o0o--- 

169. Thư trả lời cư sĩ Phùng Bất Cửu 

 



Nếu muốn giáo hóa người thì chính mình phải thật sự làm, người ta sẽ 

tự  tin.  Quang  nói   “thật  sự  làm”   không  chỉ  có  nghĩa  là  niệm  Phật  mà  thôi! 

Phàm  người  phát  tâm  học  Phật  thì  việc  làm  phải  cao  trỗi  hơn  người  bình 

thường. Nói  “cao trỗi”  có nghĩa là phải tận lực giữ vẹn luân thường, tận hết 

bổn phận, cha từ, con hiếu là những điều phải nên làm. Trong hết thảy thời, 

hết  thảy  chỗ  chăm  chú  giữ  lòng  chân  thật,  phàm  khởi  tâm  động  niệm  làm 

việc gì đều phải  “đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện” . Phàm có 

ai mê chẳng tin tưởng thì phải dùng thành ý chân thật để tuyên nói những sự 

lý nhân quả mình biết. Nếu không biết, chớ nên cưỡng nói. Chúng sanh đang 

mê  như sanh ra đã  mù,  mê  nhưng  vốn có  nhà,  muốn quay  về phải  nhờ  vào 

người dẫn thì mới khỏi va tường đụng vách, sa hầm xảy hố. Người được dẫn 

dắt phải hoàn toàn tuân theo lời người dẫn đường, chẳng được nẩy sanh chút 

chống trái nào. Nếu chống trái thì chẳng những không thể về đến nhà, e rằng 

còn bị mất cả thân mạng. Pháp môn Tịnh Độ do đức Phật đã nói chính là vị 

thầy  dẫn  đường  cho  hết  thảy  chúng  sanh  trong  tam  giới.  Chúng  sanh  tuân 

theo ngôn giáo của Phật mà tu hành quyết sẽ đến được Tây Phương Cực Lạc 

thế  giới,  tức  là  quê  nhà  mình  sẵn  có,  hưởng  thụ  an  lạc.  Chỉ  vì  dùng  phàm 

tình không  hiểu được thánh trí  nên  lại tự cho  mình thông  minh, rồi  lầm  lạc 

cật vấn, bắt bẻ, thật đáng xót thương! Nay tôi sẽ lần lượt đáp từng điều:  



1)  “Vật đạt đến cùng cực sẽ xoay ngược lại, vui quá hóa buồn”  chính 

là  lý  chung,  nguyên  tắc  chung  thường  hằng  cổ  kim,  thông  suốt  khắp  thiên 

hạ, trọn chẳng thể thay đổi mảy may nào. Tây Phương mang tên là Cực Lạc, 

như vậy cũng sẽ hóa thành buồn ư? 



Đáp: Trong thế  gian, tất cả căn thân (căn  chính  là cái thân chúng ta) 

hay thế giới (tức là trời đất mình đang sống) đều là đồng nghiệp (thế giới) và 

biệt  nghiệp  (căn  thân)  được  cảm  thành  trong  cái  tâm  sanh  diệt  của  chúng 

sanh, đều có thành - hoại, đều chẳng lâu bền. Thân có sanh - lão - bệnh - tử, 

thế  giới  có  thành  -  trụ  -  hoại  -  không.  Nói   “vật  đạt  đến  cùng  cực  ắt  xoay 

 ngược lại, vui quá hóa buồn”  chính là ý này. Bởi lẽ nhân đã là sanh diệt thì 

quả  không  thể  nào  không  sanh  diệt!  Cực  Lạc  thế  giới  là  do  A  Di  Đà  Phật 

chứng triệt để Phật Tánh sẵn có trong tự tâm, tùy tâm hiện ra thế giới xứng 

tánh trang nghiêm chẳng thể nghĩ bàn. Do vậy, sự vui không có thời kỳ cùng 

tận. Ví  như hư không rộng  rãi  lớn  lao, bao hàm  hết thảy sâm  la  vạn tượng. 

Tuy  thế  giới bao  lượt thành, bao phen  hoại,  nhưng  hư không rốt ráo chẳng 

tăng - giảm. 

Ông dùng sự vui thế  gian để cật vấn sự  vui  nơi Cực  Lạc. Ông chưa thể 

thấy  được  sự  vui  nơi  Cực  Lạc;  tuy  ông  chưa  thể  thấy  hư không  hoàn  toàn, 

nhưng  hư  không  trong  vòng  trời  đất  ông  đã  từng  thấy  qua,  nó  có  biến  đổi 

hay chăng? Phải biết hết thảy chúng sanh đều sẵn có Phật Tánh; vì thế, đức 

Phật  (chỉ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật)  dạy  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương.  Do  nương  vào  đại  từ  bi  nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà  nên  cũng 

được hưởng sự vui bất sanh bất diệt ấy. Bởi lẽ căn thân là liên hoa hóa sanh 

nên không có nỗi khổ sanh - già - bệnh - chết; còn thế giới do công đức xứng 

tánh  biến  hiện  nên  không  có  những  sự  biến  đổi  thành  - trụ  -  hoại  - không! 

Dẫu  là  thánh  nhân  cũng  còn  có  những  điều  không  biết,  há  có  nên  do  pháp 

thế gian sanh - diệt mà nghi ngờ ư? 



2)   “Nhất  Âm  nhất  Dương  gọi  là  Đạo”.   Đời  đồn  đại  tiên  sinh  Giang 

Thận Tu429 ở một mình trong núi thẳm, làm ra thiên, địa, nhật, nguyệt, tinh 

tú đều thành hình, nhưng chúng đều đứng yên không vận chuyển được, đến 

khi  chúng  được  hưởng  khí  Âm  của  đứa  tớ  gái  mới  vận  hành  được!  Tây 

Phương không có thân  nữ, riêng có  một  mình Dương,  làm sao sanh trưởng 

cho được? 



Đáp: Giang Thận Tu là một bậc quân tử ẩn dật đời Thanh, đối với tâm 

pháp thánh hiền, thiên văn, địa lý, không gì chẳng thông đạt, quả là trong thế 

gian  hiếm được  mấy kẻ! Tiên sinh chưa từng  nghiên cứu Phật pháp,  nhưng 

đối với chuyện kiêng giết, phóng sanh v.v… lại suốt đời khen ngợi (Quang 

từng  viết  lời  tựa  cho  sách  và  bản  Niên  Phổ  của  tiên  sinh,  cùng  cho  lưu 

truyền).  Đối  với  pháp  thiển  cận  nhất  của  Phật  pháp,  tiên  sinh  còn  như  thế; 

nếu khi đó được bậc cao nhân thông suốt Phật pháp hóa độ, ắt sẽ thâm nhập 

pháp  tạng,  triệt  chứng  tự  tâm.  Còn  như  nói  “ông  ta  làm  ra  thiên,  địa,  nhật, 

nguyệt, tinh tú đều thành hình, nhưng chúng chỉ đứng yên không vận chuyển 

được,  phải  đợi  đến  khi  có  Âm  Khí  của  đứa  tớ  gái  mới  xoay  vần  được”  thì 

đấy chính  là  lời đơm  đặt, đồn thổi của bọn  hạ  lưu  luyện đan,  nhằm  lôi kéo 

những kẻ vô thức làm chuyện tà bậy, nên mượn chuyện ông Thận Tu làm ra 

thiên  địa  hòng  chứng  minh  “Âm  Dương  hòa  hợp  chính  là  Đạo”.  Đấy  là 

chuyện cực ác, trái pháp, vô luân lý, vô liêm sỉ, dẫn con người sa vào lời ma, 

tà kiến cầm thú. Kẻ vô tri tưởng là diệu đạo, chẳng đáng buồn ư?  “Nhất Âm 

 nhất Dương gọi là Đạo”  chính là lời Khổng Tử khen ngợi kinh Dịch. Dịch 

lấy  Âm  Dương  làm  gốc  nên  Khổng  Tử  nói  như  thế.  Người  đời  sau  không 

biết  đạo,  liền  hiểu  sơ  sài  hai  chữ  “Âm  Dương”  có  nghĩa  là  khí  Âm,  khí 

Dương; kẻ tà kiến lại hiểu lệch lạc Âm Dương là nam nữ, đúng là  “két học 

 tiếng người, trọn chẳng biết chuyện người”. 

Nay chẳng nài phiền toái, chỉ bày đại lược ngõ hầu chẳng đến nỗi khiến 

cho  lời  dạy  đạo  của  thánh  nhân  bị  kẻ  vô  tri  hiểu  lầm  tạo  thành  ác  nghiệp 

vĩnh  viễn  đọa  trong  tam  đồ.  “Nhất”   không  phải  là  “một”  như trong   “nhất, 

 nhị”  (một, hai), mà có nghĩa là  “hỗn hợp, không gián đoạn”.  Dương chính 

là Minh Đức; Minh Đức này ai ai cũng có. Do bị món vật là lòng ham muốn 

của con người ngăn lấp nên Minh Đức sẵn có chẳng thể hiển hiện được! Nếu 

 “cách trừ”  (trừ khử) được “món vật” (tức “cách vật”) là lòng Dục thì Minh 

Đức  sẽ  tự  hiển  lộ,  đó  gọi  là   “minh  Minh  Đức”   (làm  sáng  tỏ  đức  sáng). 

Dương  là  Minh  Đức,  còn  Âm  là  công  dụng  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức.  Sách 

Trung Dung nói là  “thành minh”.  Thành chính là Minh Đức, Minh chính là 

sự  sáng  tỏ  của  việc   “minh  Minh  Đức”.   Thành  và  Minh  hợp  nhất  chính  là 

 “minh Minh Đức”.  Đấy chính là đạo được truyền bởi các vị Phục Hy, Thần 

Nông,  Nghiêu,  Thuấn,  Vũ  (vua  Đại  Vũ),  Thang  (vua  Thành  Thang),  Văn 

(tức Châu Văn Vương), Vũ (tức Châu Vũ Vương), Châu Công, Khổng Tử. 

Trong  sách  Đại  Học,  Khổng  Tử  gọi  thẳng  là   “minh  Minh  Đức”,   còn 

trong  Trung  Dung,  Tử  Tư  gọi  là   “thành  minh”.   Sách  Châu  Dịch  chính  là 

sách  thánh  nhân  xem  xét  hình  tượng  để  sánh  ví  đạo  nhằm  dạy  người,  nên 

bảo   “nhất  Âm  nhất  Dương  là  Đạo”.   Đời  sau  trí  thức  nông  cạn,  hèn  kém, 

hiểu  chết  cứng  chữ  “Âm  Dương”,  rốt  cuộc  hiểu  thành  nam  nữ,  rồi  tà  nhân 

dùng đó làm chứng cứ để gạt gẫm người vô tri làm chuyện tà bậy. Cái tội vu 

báng, miệt thị Khổng Tử, phá hoại Dịch lý, gây nghi ngờ lầm lạc cho hậu thế 

há  cùng  cực  được  ư?  Tôi  nói  như  vậy,  sợ  ông  không  tin.  Hãy  xem  phần 

Tượng Truyện nói về những con rồng trong sáu hào430 của quẻ Thuần Càn 

ắt tự biết rõ, cũng chẳng cần phải nghiên cứu toàn bộ sáu mươi bốn quẻ. Kẻ 

kia cho  Âm Dương  hợp  nhau  là Đạo, trong  núi sâu  há  lẽ chẳng có khí  Âm 

Dương,  cần  chi  cứ phải  dùng  đến  khí  Âm  Dương  của  con  người?  Khí  Âm 

Dương  của  con  người  là  cái  gốc  để  sanh  con  cái,  nào  phải  là  cái  gốc  của 

thiên, địa, nhật, nguyệt, tinh tú? Loại tà kiến này xú uế đến cùng cực, chẳng 

đáng nhắc đến. Kẻ ấy vẫn cho đó là đạo, đúng là  “dùng phân người để làm 

 chiên-đàn431” , chính là hạng người chẳng biết thơm - thối! Buồn thay! 

3) Do tham  Thiền điều thần dưỡng khí  nên tin  là có ích, còn  niệm Phật 

nói nhiều tổn khí, há cũng có ích chăng? Vả nữa, nếu có kẻ nào đó suốt ngày 

ở bên cạnh ông, réo tên ông không ngừng, ông chẳng chán ghét hay sao? 

Đáp: Nói “Thiền là tịnh tọa, dưỡng khí, điều thần” thì cũng là lời lẽ của 

kẻ chẳng biết Thiền, chỉ thấy được da lông của Thiền, chẳng biết nguồn cội 

Thiền. Thiền giả tuy ngồi nhưng tham cứu bản lai diện mục, chứ không phải 

nhằm dưỡng khí điều thần. Niệm Phật cũng là pháp dưỡng khí điều thần, mà 

cũng là pháp tham cứu bản lai diện mục! Vì sao nói thế? Cái tâm của chúng 

ta  thường  luôn  rối  loạn,  nếu  chí  thành  niệm  Phật  thì  sẽ  thấy  hết  thảy  tạp 

niệm  vọng tưởng dần dần tiêu diệt.  Hễ  vọng tưởng tiêu  diệt thì tâm quy  về 

một mối, quy về một mối thì thần khí tự nhiên sung mãn, thông suốt. 

Ông không biết niệm Phật là dứt vọng. Cứ thử niệm đi sẽ nhận thấy đủ 

mọi  vọng  niệm  trong  tâm  đều  hiện.  Nếu  niệm  lâu  ngày  sẽ  tự  chẳng  còn 

những  vọng  niệm  ấy.  Thoạt  đầu  biết  có  vọng  niệm,  do  niệm  Phật  nên  mới 

hiển  lộ  được  những  vọng  niệm  trong  tâm,  không  niệm  thì  chẳng  hiển.  Ví 

như trong nhà thanh tịnh không bụi, nhưng  một tia nắng lọt qua khe cửa sổ 

sẽ thấy không biết bao nhiêu là bụi! Bụi trong nhà do ánh nắng thấy rõ, vọng 

trong  tâm  cũng  do  niệm  Phật  mà  hiện  rõ.  Nếu  thường  niệm  Phật,  tự  tâm 

thanh  tịnh.  Khổng  Tử  hâm  mộ  đạo  của  Nghiêu,  Thuấn,  Châu  Công  niệm 

niệm  chẳng  quên,  nên  thấy  vua  Nghiêu  trong  canh,  thấy  vua  Thuấn  nơi 

tường,  thấy  Châu  Công  trong  mộng!  Đấy  là  do  thường  luôn  nghĩ  nhớ,  có 

khác gì niệm Phật! 

Do  tâm  miệng  của  chúng  sanh  bị  phiền  não,  Hoặc  nghiệp  nhiễm  ô  nên 

Phật dạy dùng tâm  miệng  xưng  niệm  hồng danh thánh  hiệu  “nam-mô A Di 

 Đà  Phật”.   Như  người  nhiễm  hương,  thân  có  mùi  thơm.  Niệm  lâu  ngày, 

nghiệp tiêu trí rạng, chướng tận, phước cao, Phật tánh sẵn có nơi tự tâm sẽ tự 

hiển hiện. Sao lại lấy chuyện người thế gian réo tên để so sánh vậy? Nếu như 

vậy  thì  Khổng  Tử  thường  niệm  Nghiêu,  Thuấn,  Châu  Công  cũng  là  chẳng 

đúng. Nếu cho niệm niệm nghĩ đến, ngưỡng mộ là đúng, thì sao lại coi mỗi 

tiếng  luôn  niệm  Phật  là  sai?  Huống  chi  niệm  Phật  chính  là  diệu  pháp  để 

chuyển phàm thành thánh, pháp thế gian há thể sánh bằng được ư? 

4) Bệnh của con  người  là do  trong thân thể có  nhiều trùng, dùng thuốc 

để  trị  thì  là  giết  trùng.  Còn  bỏ  thuốc  thì  là  ngồi  nhìn  người  khác  chết.  Hai 

đằng phải làm sao đây? 

Đáp: Bệnh thì có bệnh trị được, có bệnh không trị được! Bệnh trị được là 

bệnh  ngoại  cảm  nội  thương,  còn  nếu  là  bệnh  do  oán  nghiệp  thì  thần  tiên 

cũng chẳng thể trị được! Niệm Phật bèn có thể khiến cho oán gia đời trước 

cậy vào Phật từ lực siêu sanh thiện đạo. Vì vậy, khi mối oán thù được cởi bỏ, 

bệnh  liền  lành  mạnh.  Ngoại  cảm  nội  thương  niệm  Phật  cũng  rất  hữu  ích, 

không phải chỉ có bệnh do oán nghiệp mới có ích. Ông Giang Dịch Viên làm 

hiệu trưởng, do tận lực dạy dỗ học trò, dụng tâm quá độ nên mắc bệnh trầm 

trọng (khi đó, ông ta ở Thượng Hải), thuốc Tây, thuốc Tàu đều vô hiệu. Ông 

ta vốn không biết Phật pháp, ông Giang Vị Nông432 đến thăm, nói:  “Thuốc 

 đã không công hiệu thì không cần dùng đến thuốc nữa, hãy nên chí tâm niệm 

 Phật liền có thể khỏi bệnh”.  Dịch Viên tin theo, bệnh liền khỏi. Do vậy, ông 

ta cực lực khuyên người khác niệm Phật. Sau ông về nhà, có một người thân 

thích  tuổi  gần  bảy  mươi,  hai  mắt  lòa  cả,  Dịch  Viên  khuyên  cụ  nên  niệm 

Phật, chưa đầy  một năm,  mắt bèn sáng lại. Mùa Hạ năm nay, vùng eo sông 

Vụ Nguyên hạn hán, Dịch Viên khuyên mọi người niệm Phật cầu mưa, chưa 

đầy bảy ngày liền mưa to; dân một vùng mừng rỡ, hớn hở! 

Dịch  Viên  liền  lập  Phật  Quang  Xã,  dạy  hết  thảy  nam  nữ,  già  trẻ  đều 

niệm Phật, cũng lôi kéo Quang làm hội trưởng. Đủ thấy một pháp Niệm Phật 

với bất cứ chuyện gì cũng đều có thể thành tựu, nhưng chẳng thể dùng Niệm 

Phật để thành tựu việc ác. Nếu muốn làm việc ác, niệm Phật cầu thành tựu sẽ 

bị  sét  đánh,  sợ  kẻ  ngu  không  biết  nên  phải  nêu  rõ!  Lợi  ích  của  việc  niệm 

Phật xưa nay không biết là bao nhiêu, nay chỉ đem chuyện thấy được, có thể 

hỏi được ra nói để không còn nghi ngờ gì nữa! Người ta nói “bỏ thuốc niệm 

Phật,  ngồi  nhìn  người  khác  chết”  ư?  Thử  hỏi:  Dịch  Viên  dùng  thuốc  sao 

không lành, niệm Phật lại lành bệnh? Đấy chỉ là lợi ích nhỏ, còn lợi ích lớn 

là vãng sanh Tây Phương, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, thậm chí 

thành Phật. Kẻ ếch ngồi đáy giếng kia làm sao biết được nổi sự rộng sâu của 

biển cả Phật pháp, nên mới nói những lời nhảm nhí, hồ đồ như thế, càng lộ 

rõ sự thiếu hiểu biết của chính mình! 

5) Như gà ăn trùng, nuôi gà chính là giết trùng. Bảo vệ trùng ắt phải giết 

gà. Vậy phải làm sao? 

Đáp:  Phật đại từ bi khiến cho  hết thảy  mọi  loài  được sống. Gà cũng  do 

con  người  nuôi,  nếu  chẳng  lập  cách  cho  nó  sống  thì  chúng  sẽ  chết  mất, 

chúng  không  được  như  loài  tự  nuôi  sống.  Gà  ăn  trùng  là  vì  nó  đói.  Nếu 

không đói sẽ chẳng ăn, không nhất định cứ phải ăn trùng! Nếu như ông nói 

“giết gà chính là cứu trùng” thì do con người ăn hết thảy mạng loài vật, cũng 

nên  giết  đi  để  cứu  hết  thảy  tánh  mạng  loài  vật,  có  nên  hay  không?  Trí  nhỏ 

chẳng biết lý lớn, lầm lạc đem ý kiến ngu muội của chính mình để ngăn trở 

thiện  sự  kiêng  giết,  phóng  sanh  của  người  khác.  Về  sau,  làm  thân  con  vật, 

quyết  định  chẳng  gặp  được  người  phóng  sanh  cứu  mạng.  Cái  khổ  khi  ấy 

chính là do tà trí ngày nay vun bồi thành. 

6) Phật cho vạn pháp đều là không, sao lại có Tây Phương Cực Lạc thế 

giới? 

Đáp:  Vạn  pháp  đều  không  chính  là  những  cảnh  do  Hoặc  nghiệp  của 

phàm  phu  cảm  thành,  sao  lại  đem  sánh  với  thế  giới  Cực  Lạc  là  cảnh  do 

phước huệ của đức Như Lai cảm thành. Kẻ kia cho Tây Phương cũng giống 

hệt  như  thế  giới  này  chẳng  khác  gì  ư?  Dùng  phàm  tình  suy  lường  thánh 

cảnh, khác nào kẻ thọt nghi “bậc thánh nhân Lục Thông trong  một niệm có 

thể đến khắp  hết thảy thế  giới, ắt sẽ mệt đến chết!”  Lại khác  gì kẻ  ngu cho 

một vầng trăng in bóng khắp ngàn dòng sông sẽ nhọc nhằn khôn xiết! Phật 

gọi đó là Thế Trí Biện Thông, không thể nhập đạo. Những kẻ nói như vậy, 

chính  là  người  bị  Phật  quở  là  ngu  si  mà  vẫn  nhơn  nhơn  tự  xưng  là  trí,  há 

chẳng  đáng  đau  buồn  quá  đỗi  ư?  Muốn  nói  cặn  kẽ  chuyện  này,  rất  tốn  bút 

mực. Đọc kỹ bộ Văn Sao thì không mối nghi nào chẳng được cởi gỡ! 



---o0o--- 

170. Thư trả lời cư sĩ Mã Thuấn Khanh 





Nhận  được  thư  biết  tâm  cư  sĩ  vui  đạo  hết  sức  chân  thành,  tha  thiết. 

Còn những lời khen ngợi Bất Huệ chưa thoát khỏi thói quen thế tục. Quang 

là  một  ông  Tăng  tầm  thường,  chỉ  biết  học  theo  ngu  phu  ngu  phụ  chuyên 

niệm  danh  hiệu  Phật,  sao  lại  khen  ngợi  quá  mức  như  thế?  Như  ông  quyên 

góp in bộ An Sĩ Toàn Thư, thật đúng là pháp chí thành tu [thân] tề [gia] trị 

[quốc] bình [thiên hạ] và đoạn Hoặc chứng chân liễu sanh thoát tử, mỗi mỗi 

đều đầy đủ. Tùy mỗi người thấy biết nông - sâu mà ai nấy đều được lợi ích. 

Những bộ Quang chịu trách  nhiệm đã  gởi đi  xong  hết cả rồi,  nay  đem  một 

bộ do bạn bè kết duyên ấn tống còn sót lại đem gởi đi, xin hãy đọc kỹ, ắt sẽ 

có niềm vui tay vỗ chân giậm vậy. 



Thêm nữa, Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao do Từ Úy Như ba bốn lượt in 

ra,  đã  gởi  đi  hết.  Nếu  tháng  Chín  đến  Thượng  Hải  sẽ  thỉnh  một  bộ  từ 

Thương Vụ Ấn Thư Quán gởi cho ông. Nếu ông xem kỹ thì nguyên do cũng 

như giới hạn giữa Thiền và Tịnh, Phật lực, tự lực, lớn - nhỏ, khó - dễ, lợi - 

hại, được - mất sẽ rõ ràng như nhìn vào ngọn lửa, sẽ vĩnh viễn không còn lo 

ngờ nữa! Nhưng văn chương chẳng đáng coi, chỉ thích hợp cho người sơ cơ 

nhập đạo mà thôi! Nếu dùng khuôn mẫu trước tác của cổ nhân để giám định 

thì  vứt  đi còn chẳng kịp,  nào đáng  để nghiên cứu!  Thoạt tiên dùng bộ sách 

này để nhập đạo thì sẽ biết được đường lối, rồi lại xem những trước tác của 

cổ  nhân  sẽ  dễ  dàng  hiểu  rõ.  Đá  nơi  núi  khác  có  thể  coi  là  ngọc  [cho  chính 

mình]. Người tàn phế không chân ở giữa đường chỉ lối, trao ngọc cho hành 

nhân, chớ nên vì [kẻ ấy] thô tệ, tàn phế mà vứt bỏ vậy! 

Ngày 13 nhận được thư và hai bộ sách ghi chép lời giáng cơ liền đưa cho 

người  ngoài đời.  Tôi  vốn  muốn trả  lời  thư ngay,  nhưng công  việc đa đoan, 

chẳng  rảnh rỗi. Đến  ngày  21  lại  nhận được thư  và  những  lời  lẽ có được do 

cầu cơ v.v… Về ý tứ, cố nhiên cũng  muốn cho con người cải ác tùng thiện. 

Chịu cải ác tùng thiện thì lợi ích còn gì lớn hơn! Nếu bảo đó là do thầy Minh 

Ấn đến núi Phổ Đà được Đại Sĩ giáng cơ chỉ dạy thì chính là vu báng, miệt 

thị Phổ Đà và Đại Sĩ. Quang ở Phổ Đà đã tròn ba mươi năm, chưa từng thấy 

nghe có chuyện phù cơ433. Minh Ấn đã là bậc cao tăng, nên đem những sự 

lý nhân quả báo ứng trong Phật giáo và pháp tắc tu trì Tịnh Độ để phát huy 

chỉ dạy người, sao lại mạo danh Đại Sĩ để tạo lời bịa đặt, tuy cũng có cái lợi 

là  khuyên  người,  nhưng  chính  mình  trước  hết  đã  hãm  trong  cái  tội  cuồng 

vọng! 

Còn  như  Cứu  Kiếp  Tiên  Phương  lại  càng  thô  tệ  chẳng  kham  nổi,  đấy 

chính là do kẻ thiêu đốt lưu ly đặt ra, trọn chẳng hề biết Quán Âm là người 

như thế nào, Ngọc Đế là người như thế nào. Cư sĩ xem kỹ cuốn đầu bộ An 

Sĩ Toàn Thư, ắt trời sẽ ban tưới phước cho cư sĩ; cũng như xem bài văn luận 

về  trời,  Phật,  Bồ  Tát  trong  cuốn  ba  sách  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  sẽ  chẳng  bị 

những  lời  lẽ  tào  lao,  hồ  đồ  này  mê  hoặc!  Tuy  cư sĩ  tín  tâm  thiết  tha,  hiềm 

rằng chưa từng được Phật pháp  thấm  đẫm, nên  một bề  tôn trọng  những  lời 

giáng cơ mạo danh tiên Phật của các linh quỷ! 

Hai  bộ  sách  nói  trên  (tức  hai  bộ  sách  giáng  cơ,  mà  Cứu  Kiếp  Tiên 

Phương là một cuốn) là văn khuyên đời, hơi có lợi ích thiết thực cho thế đạo 

nhân  tâm,  nhưng  tạp  nhạp,  lộn  xộn  chẳng  thành  chương  đoạn.  Huống  chi 

Phật  pháp  được  nói  trong  ấy  đa  phần  không  đúng  pháp.  Thiện  nhân  tại  gia 

nên nhận lấy những lời khuyên răn trong ấy, nhưng không cần phải học theo 

những lời dạy về tu hành trong đó, ắt sẽ có lợi ích lớn, không tệ hại gì! Còn 

như Cảm Ứng Thiên, Âm Chất Văn, Giác Thế Kinh434 đều là những bộ bảo 

giám dạy người khắc kỷ, giữ lễ, cố nhiên chẳng nên đem so với những lời cơ 

bút  vớ  vẩn, phù phiếm, coi cùng  một  giuộc như nhau!  Đạo cầu cơ quả thật 

có thần tiên giáng lâm, nhưng trong trăm lần, không có đến hai ba lần [thần 

tiên thật sự giáng]. Nếu cứ nhất loạt cho là chân tiên thì chính là dân thường 

xưng bừa là đế vương. Những kẻ giáng đàn đa phần là linh quỷ. Nếu là linh 

quỷ có học thức thì lời lẽ còn hơi khả quan, nhưng bàn đến Phật pháp là điều 

họ chẳng biết nên đa số thường nói sai bét, bậy bạ! Những kẻ vô tri vô thức 

bèn tưởng là chân Phật, chân Bồ Tát, những chỗ sai lạc trong lời lẽ của bọn 

họ  hại  người thật sâu. Cư sĩ  hãy  nên  lắng  lòng đọc  An  Sĩ  Toàn  Thư và  Ấn 

Quang Văn Sao. Nếu thâm  nhập được, hãy  nghiên cứu thêm các kinh Pháp 

Hoa, Lăng Nghiêm, sẽ biết rõ như xem ngọn lửa vậy. 

Nhận được thư khôn ngăn cảm thương cho đời, hơn mười năm nay, thiên 

tai  nhân  họa  liên  tiếp  giáng  xuống,  toàn  là  do  không  biết  nhân  quả  ba  đời, 

chỉ mong tự lợi, chẳng hề đoái hoài chuyện sát sanh hại mạng cũng như hại 

người mà nên nỗi! Muốn vãn hồi kiếp vận, nếu không đề xướng nhân quả ba 

đời, sanh tử, luân hồi, cùng kiêng giết, cứu vật, ăn chay, niệm Phật sẽ không 

thể  được!  Cõi  đời  hiện  tại  thường  trong  hoạn  nạn,  chỉ  có  A  Di  Đà  Phật  và 

Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  là  nương  cậy  được,  hãy  nên  thường  trì  thánh  hiệu, 

trong âm thầm sẽ tự có sự chuyển dời chẳng thể nghĩ bàn. Lại mong ông đối 

với quyến thuộc, thân hữu, làng xóm đều đề xướng, chỉ dạy điều này thì có 

lợi  lớn  lắm!  Cách  đề  xướng  chỉ  dạy  thì  nên  lấy  An  Sĩ  Toàn  Thư  và  Ấn 

Quang Văn Sao làm gốc, ngõ hầu chẳng đến nỗi họ đi vào pháp tà kiến của 

ngoại đạo. 

Tháp  Lôi  Phong435 bị đổ, kinh trong ấy bị phá  hoại khôn  xiết, kẻ  hiếu 

sự ra giá cao tìm mua, ý họ thật ra chẳng phải là trọng kinh mà là chuộng đồ 

cổ. Nếu  như họ quý trọng  những bản kinh hoàn chỉnh  hiện thời  như những 

kinh [cổ bị hư nát ấy] thì công đức lợi ích chỉ có Phật mới có thể biết được! 

Bọn  họ  cho  đó  là  thứ do  cổ  nhân  cất  giữ,  chẳng  nghĩ  rằng  những  bản  kinh 

hoàn bị [hiện thời] há chẳng phải do cổ nhân truyền lại hay sao? Quý trọng 

những kinh ấy cố nhiên có công đức, nhưng chỉ cho đồ cổ là quý, chẳng coi 

kinh là quý, nên thành ra vứt gốc theo ngọn vậy! 

Kinh  Kim  Cang  chú  giải  rất  nhiều.  Người  tại  gia  nếu  chưa  nghiên  cứu 

cùng tận giáo lý quả thật sẽ chẳng dễ gì lãnh hội được! Chỉ có bản chú giải 

kinh Kim Cang của Lã Tổ, trước hết chú thích ý nghĩa, rồi dùng lời lẽ để giải 

thích kinh văn là dễ hiểu rõ. Các hạ có tâm cứu vãn kiếp vận thì hãy nên cực 

lực  đề  xướng  nhân  quả  báo  ứng,  cùng  kiêng  giết,  cứu  vật,  ăn  chay,  niệm 

Phật,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  tận  lực  giữ  vẹn  luân 

thường, ai nấy trọn hết bổn phận thì sẽ có lợi ích thật sự. Nếu không, chỉ là 

nói xuông, quyết chẳng có hiệu quả thật sự gì! 

Nhận được thư khôn ngăn cảm khái, thẹn thùng. Quang là hạng người gì 

mà dám nhận lời khen ngợi ấy. Thuyết pháp trong các nhà tù là do các cư sĩ 

ở  Thượng  Hải  đề  xướng,  nhưng  những  người  thường  đi  đến  các  huyện 

thuyết pháp đều là đệ tử quy y của Quang, do vậy họ để tên Quang làm hội 

trưởng danh dự; chỉ vì họ thỉnh cầu nên gần đây mới đến nhà tù số hai để chỉ 

dạy. Quán Âm Đại Sĩ Tụng là cuốn sách do Quang thỉnh một vị cư sĩ đại văn 

học ở Giang Tây soạn ra, năm ngoái  mới hoàn tất bản thảo. Do chiến tranh 

nổ  ra,  chưa  thể  khắc  in  được,  mùa  Thu  năm  nay  đến  Thượng  Hải  ấn  loát, 

sang năm sẽ ra sách. Cuốn sách này có quan hệ lớn lao đối với thế đạo nhân 

tâm,  Quang  muốn  in  đến  hơn  mấy  chục  vạn  cuốn  để  truyền  bá  rộng  khắp 

trong ngoài nước, chỉ sợ rằng con người đức mỏng, không cách nào cảm hóa 

được. [In] hơn mười vạn bộ là chuyện có thể thực hiện được, nay đã in xong 

hơn năm vạn cuốn. Quyển sách này chính là quyển đầu của bộ Phổ Đà Sơn 

Chí, do [Sơn Chí] số quyển quá nhiều nên in riêng cuốn này. 

Sơn Chí bản  mới soạn đã hoàn tất bản thảo, nhưng còn đợi Quang giảo 

chánh rồi  mới ấn  hành. Quang do  bận rộn công  việc, sợ rằng  năm sau  mới 

giao  cho  thợ  in  được!  Sách  in  ra  sẽ  gởi  tặng  ông  một  hai  bộ.  Còn  nói  về 

những chỗ dị - đồng giữa các giáo thì con người thường hay thiên chấp. Nếu 

ai chấp là khác thì người ấy không thấy biết được cái gốc của đạo; nếu chấp 

là đồng thì chẳng biết tướng trạng phát huy, tu chứng sâu - cạn giữa các giáo 

khác  biệt  nhau  rất  lớn.  Các  hạ  đừng  bàn  đến  chuyện  đồng  -  dị  nữa.  Nếu 

chẳng cho Phật pháp là sai thì hãy lắng lòng nghiên cứu tu trì, lâu ngày sẽ tự 

biết nguyên do đạo thể, đạo dụng tuy đồng nhưng chẳng giống hệt nhau, tuy 

dị  (khác)  nhưng  chẳng  thể  tách  rời  nhau  được.  Phật  pháp  uyên  áo,  sâu  xa, 

người đại thông  minh tận hết tâm lực cả một đời còn chẳng thể nghiên cứu 

tường  tận  được!  Nhưng  Phật  pháp  tùy  cơ  ban  giáo,  nếu  muốn  được  lợi  ích 

thật sự, hãy nên nghiên cứu, tu trì từ nơi pháp môn đặc biệt siêu việt, lạ lùng 

là pháp Tịnh Độ thì sẽ bớt nhọc nhằn tâm lực, quả thật là đạo tối trọng yếu. 

Các  hạ  sống  trong  lưới  đời,  lại  khổ  vì  không  có  tri  thức  để  thỉnh  giáo. 

Nếu  chẳng  vì  văn  tự  của  Quang  chất  phác,  vụng  về  mà  vứt  bỏ  thì  xin  hãy 

đọc kỹ bộ Văn Sao, tu trì theo những điều nói trong đó sẽ được lợi ích chẳng 

thể nghĩ bàn. Tuy văn chương của Quang khá gai mắt, nhưng dẫn nhiều kinh 

luận  để  viết  thành,  hoặc  nêu  bật  ý  nghĩa  kinh  luận,  cho  nên  phải  tận  lòng 

thành, cạn lòng kính mà đọc thì  mới hòng đạt được lợi ích. Sách Luận Ngữ 

nói:   “Chẳng hạ mình trước người thật sâu sẽ chẳng thể đạt được sự thật”.  

Cung kính tượng Phật bằng đất nặn, gỗ khắc như đức Phật thật thì lợi nhỏ là 

sẽ tiêu tai tăng phước, còn lợi lớn là siêu phàm nhập thánh, những lợi ích ấy 

là do chính mình có thành kính hay không, chứ chẳng phải vì tượng Phật là 

thật  hay  giả! Nếu các hạ quả thật có thể thuận theo  ý này,  ý lặng, tâm tịnh, 

đọc  rồi  tận  lực  thực  hành  thì  sẽ  là  bạn  bè  tốt  lành  trong  pháp  môn  [Niệm 

Phật  cầu  sanh]  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Xin  hãy  gắng  lên,  chớ  phụ 

lòng mong mỏi này thì may mắn thay! 





---o0o--- 

171. Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh (thư thứ nhất) 

 



Nói đến sân tâm thì nó chính là tập tánh từ túc nghiệp. Nay đã biết sân 

là tổn hại vô ích thì đối với mọi chuyện trước mắt, hãy nên dùng tâm lượng 

biển  rộng  trời  cao  để  dung  nạp,  tập  tánh  rộng  rãi  sẽ  chuyển  biến  được  tập 

tánh hẹp hòi trong đời trước. Nếu chẳng ra sức đối trị thì thói sân càng tăng, 

cái hại chẳng cạn. Đối với việc niệm Phật, phải án theo tinh thần, khí lực của 

chính mình để chọn lựa niệm lớn tiếng, nhỏ tiếng, hay niệm thầm, hoặc kim 

cang  niệm (tức  là  niệm có tiếng,  nhưng  người khác không  nghe  thấy được. 

Những  người  trì  chú  gọi  đó  là  kim  cang  niệm),  sao  lại  niệm  quá  mạnh  mẽ 

đến nỗi thành bệnh? Cái tâm quá mạnh mẽ ấy cũng là vì cái bệnh muốn cho 

lẹ.  Nay  đã  chẳng  thể  niệm  ra  tiếng,  nhưng  chẳng  lẽ  trong  tâm  cũng  không 

niệm thầm được hay sao, cớ gì chỉ hạn định trong Thập Niệm? 

Huống chi người bệnh nằm trên giường, trong tâm trống rỗng như bị rửa 

sạch, trọn chẳng có niệm gì. Nếu nghĩ đến chuyện khác sao bằng niệm danh 

hiệu Phật chẳng tốt hơn ư? Nên đem những sự vụ quan trọng, cần gấp giao 

cho  người  nhà,  luôn  nghĩ  mình  sắp  chết,  nghĩ  sắp  đọa  địa  ngục,  trong  tâm 

chẳng để ý đến chuyện gì. Dùng cái tâm thanh tịnh ấy nghĩ tưởng hình tượng 

Phật, và thầm niệm danh hiệu Phật, cũng như hình tượng và danh hiệu Quán 

Thế Âm Bồ Tát. Nếu làm được như vậy, chắc chắn nghiệp chướng tiêu trừ, 

thiện căn tăng trưởng, tật bệnh khỏi hẳn, thân tâm khỏe mạnh. Bệnh của các 

hạ vốn do túc nghiệp, do niệm Phật quá mạnh  mẽ làm duyên nên bệnh  mới 

phát  hiện, chứ không phải chỉ  hoàn  toàn do vì  niệm  Phật quá  mạnh  mẽ  mà 

có.  Nếu  không  niệm  Phật,  cũng  sẽ  do  nhân  duyên  khác  mà  bị  bệnh.  Trong 

đời, người không niệm Phật rất nhiều, nhưng nào có ai không bị bệnh, sống 

lâu, khỏe mạnh mãi mãi ư? Hiểu rõ điều này thì chính  mình không lầm lạc, 

cho  là  “niệm  Phật  sanh  bệnh,  chỉ  tổn  hại,  vô  ích!”  Quang  và  các  hạ  chưa 

từng gặp mặt, nhưng vì các hạ tính kế, thật chẳng khác nào cha mẹ, anh em 

của chính mình vậy! Do vì đức Phật vốn từ bi, muốn cho hết thảy những ai 

hữu duyên đều cùng được vãng sanh ngay trong đời này. Nếu chưa hiểu rành 

pháp môn Niệm Phật thì mỗi ngày hãy xem qua vài thiên Văn Sao để tìm sự 

hướng  dẫn  cho  bước  tiền  đồ,  mới  khỏi  phí  một  phen  qua  lại,  bàn  bạc,  giãi 

bày vậy! 



---o0o--- 

172. Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh (thư thứ hai) 





Các hạ đã tin tưởng Quang thì hãy nên làm theo lời Quang mới hòng 

được lợi ích thật sự. Nếu không, dẫu có tín tâm nhưng cũng chỉ là gieo thiện 

căn trong đời tương lai mà thôi. Chúng ta đã ở bao kiếp dài lâu trong sanh tử 

luân  hồi,  đã  tạo  ác  nghiệp  vô  lượng  vô  biên.  Nếu  cậy  vào  tự  lực  để  tu  trì 

hòng diệt sạch Hoặc nghiệp phiền não để liễu sanh thoát tử thì còn khó hơn 

lên  trời!  Nếu  có  thể  tin  vào  pháp  môn  Tịnh  Độ  do  đức  Phật  đã  nói,  dùng 

lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  niệm  danh  hiệu  Phật  A  Di  Đà,  cầu 

sanh  Tây  Phương  thì  bất  luận  nghiệp  lực  lớn  hay  nhỏ  đều  có  thể  cậy  vào 

Phật  từ  lực,  vãng  sanh  Tây  Phương.  Ví  như  một  hạt  cát  bỏ  vào  nước  liền 

chìm; nhưng khối đá mấy ngàn, mấy vạn cân đặt trên một chiếc đại hỏa luân 


thuyền436 chẳng những không chìm, còn chuyển sang được nơi khác để tùy 

ý  sử  dụng.  Đá  ví  như  nghiệp  lực  sâu  nặng  của  chúng  sanh,  đại  hỏa  luân 

thuyền ví như Di Đà nguyện lực rộng lớn. 

Nếu  không  niệm  Phật,  cậy  vào  sức  tu  trì  của  chính  mình để  mong  liễu 

sanh tử thì phải đạt đến địa vị nghiệp tận tình không mới được. Nếu không, 

dù cho đoạn được phiền não Hoặc nghiệp chỉ còn sót lại một tí xíu thì cũng 

chẳng thể liễu được. Ví như một hạt cát cực bé cũng phải chìm trong nước, 

quyết chẳng thể tự mình vượt ra ngoài nước được! Các hạ chỉ nên sanh lòng 

tin, niệm Phật cầu sanh Tây Phương, đừng nghĩ gì khác nữa. Nếu làm được 

như  thế  thì  tuổi  thọ  chưa  tận  sẽ  liền  mau  được  lành  bệnh;  vì  công  đức 

chuyên  nhất, chí thành  niệm  Phật có  thể diệt trừ được ác  nghiệp  đời trước. 

Ví như mặt trời đã mọc lên, tuyết sương bèn tan mất. Tuổi thọ đã tận thì liền 

vãng sanh. Do  tâm  không có  ý  niệm  khác  nên bèn được cảm  ứng đạo  giao 

cùng Phật; vì thế, được Phật từ tiếp dẫn vãng sanh. Nếu các hạ tin được lời 

này thì sống cũng được đại lợi ích mà thác cũng được đại lợi ích. 

Sân  tâm  chính  là  tập  tánh  từ đời  trước,  nay  nghĩ  mình  đã  chết,  mặc  kệ 

người ta dao cắt hay  hương bôi, chẳng ăn nhập  gì đến  mình. Đối  với tất cả 

những cảnh trái ý, cứ nghĩ như mình đã chết, ắt sẽ chẳng khởi tâm sân được 

nữa!  Đấy  chính  là  tam-muội  pháp  thủy  do  đức  Như  Lai  đã  truyền  để  rửa 

sạch  khắp  các  kết  nghiệp  của  hết  thảy  chúng  sanh,  Quang  riêng  vì  các  hạ 

trình  bày,  chứ  không  phải  là  Quang  tự  ý  bịa  ra  đâu  nhé!  Nếu  không  niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  dù  có  sanh  vào  chỗ  cực  tôn  quý  là  Phi  Phi 

Tưởng Thiên, khi phước trời hết sẽ lại luân hồi lục đạo. Nếu có đủ lòng chí 

thành  khẩn  thiết  niệm  Phật,  dù  có  đọa  vào  A  Tỳ  địa  ngục  cũng  được  Phật 

tiếp dẫn, vãng sanh Tây Phương. 

Vàn muôn chớ đặt mình vào chỗ hèn kém, cho là mình nghiệp nặng, sợ 

rằng  không  thể  vãng  sanh.  Nếu  suy  nghĩ  như  thế,  chắc  chắn  sẽ  không  thể 

vãng sanh. Vì sao? Do tâm không có lòng tin chân thật, không nguyện thiết 

tha, không cách  gì cảm  Phật được! Quán  Âm  Bồ Tát thành  Phật đã  lâu, do 

tâm từ bi thiết tha bèn hiện thân trong chín pháp giới, dùng đủ mọi phương 

tiện  độ  thoát  chúng  sanh  (chín  pháp  giới  chính  là  Bồ  Tát,  Duyên  Giác, 

Thanh Văn, trời, người, A Tu La, súc sanh, địa ngục, ngạ quỷ). Trong pháp 

giới con người, Ngài lại hiện đủ mọi thân, hoặc hiện làm thân đế vương, tể 

quan,  hoặc  làm  thứ  dân  ẩn  dật,  hoặc  làm  phụ  nữ,  hoặc  làm  ăn  mày,  trọn 

không  nhất  định.  Nhưng  vì  hình  tượng  Bồ  Tát  vi  diệu  trang  nghiêm  người 

đời chẳng thể hình dung được, cho nên đa phần tạc tượng Ngài là nữ nhân, 

chứ không phải Bồ Tát thật sự mang thân nữ. 

Muốn cúng dường Ngài  hãy  nên thỉnh  hình  Tây Phương  Tam  Thánh  in 

theo lối thạch ấn (lithography) của Phật Kinh Lưu Thông Xứ ở ngõ Trường 

Khang, đường Bắc Kinh. Loại hình lồng gương đẹp đẽ nơi đó cũng có. Như 

vậy  là Di Đà, Quán  Âm, Thế Chí đều đầy đủ. Nếu phòng  ngủ  không thanh 

khiết,  hãy  nên  thờ  tượng  Phật  nơi  tịnh  thất,  mỗi  ngày  đến  nhìn  kỹ  một  hai 

lần  thì  trong  tâm  sẽ  có  thể  ức  niệm  được.  Niệm  Phật  tuy  quý  tại  chí  thành 

thanh khiết, nhưng người bệnh không thể làm được thì chỉ cốt sao giữ lòng 

chí thành thầm  niệm,  hoặc  niệm ra tiếng,  công đức vẫn  giống  hệt nhau. Do 

Phật từ rộng lớn, như con trong lúc bệnh khổ, cha mẹ chẳng tính theo cách 

thức  lúc  bình  thường  để  quở  trách  con,  lại  còn  vỗ  về  xoa  nắn  thân  thể,  tẩy 

rửa  gột trừ ô uế cho con. Nếu con cái đã lành bệnh,  mà  vẫn đối  xử với cha 

mẹ như lúc mình còn đang bệnh thì sẽ bị sét đánh. Sao các hạ lại nghĩ mình 

đang  nằm trên  giường  niệm thầm  là có tội vậy? Nếu  người không có bệnh, 

lúc ngủ còn nên thầm niệm, huống chi là bệnh nhân! 



---o0o--- 

173. Thư gởi cư sĩ Phương Thánh Dận 





Nghe  ông  mắc  bệnh,  mong  có  ngày  được  lành  bệnh.  Người  chẳng 

hiểu  lý  trong  thế  gian,  mỗi  khi  mắc  bệnh  nếu  không  oán  trời  trách  người 

cũng bèn cầu thần vái quỷ, uổng công tăng thêm nghiệp chướng, chỉ tổn hại 

vô  ích!  Các  hạ  hoàn  toàn  tu  Tịnh  nghiệp,  vợ  ông  lo  chăm  sóc  mọi  chuyện 

trong  nhà.  Vợ  hiền,  con  hiếu,  trong  tâm  trọn  chẳng  phải  lo  âu  gì,  hãy  nên 

đem hết thảy gia sự và sắc thân của chính mình toàn thân buông trọn xuống. 

Dùng  cái  tâm  chẳng  nhiễm  mảy  trần  để  trì  thánh  hiệu  vạn  đức  hồng  danh, 

coi  mình  như đã chết,  ngoại trừ  niệm  Phật cầu tiếp dẫn  ra, chẳng khởi  một 

tạp niệm nào. Làm được như thế thì quyết định vãng sanh Tây Phương, siêu 

phàm  nhập  thánh.  Tuổi  thọ  chưa  hết  thì  quyết  định  nghiệp  tiêu,  bệnh  lành, 

huệ rạng, phước cao. Nếu không thể niệm như thế, cứ si dại cầu chóng được 

lành  bệnh  thì  chẳng  những  không  thể  chóng  lành,  trái  lại  bệnh  còn  nặng 

thêm!  Nếu  mạng  đã  hết,  chắc  chắn  phải  trôi  nổi  theo  nghiệp,  vĩnh  viễn 

không có lúc thoát khỏi cõi khổ Sa Bà này. Mong hãy sáng suốt suy xét thì 

may mắn lắm! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển thứ hai 

(Phần 3 hết) 

 

---o0o--- 

 Phần 4 

II. LUẬN 

1. Tịnh Độ Quyết Nghi Luận 



Thuốc  không  quý  -  tiện,  thuốc  trị  lành  bịnh  là  thuốc  hay.  Pháp  không 

hơn - kém, pháp khế hợp căn cơ là pháp diệu. Thuở xưa, căn tánh con người 

thù thắng, tri thức như rừng, tùy ý tu một pháp đều có thể chứng đạo. Người 

đời nay, căn tánh kém cỏi, tri thức hiếm hoi, nếu bỏ Tịnh Ðộ thì chẳng nhờ 

vào  đâu  để  được  giải  thoát.  Tôi  tự  thẹn  nhiều  đời,  nhiều  kiếp,  ít  gieo  căn 

lành, phước mỏng, huệ cạn, chướng nặng, nghiệp sâu; lúc đang cầu học hỏi 

lại chẳng gặp thiện hữu, chưa được nghe đạo truyền tân437 của thánh hiền, 

lậm  cái  độc  của  Hàn,  Âu438  phế  Phật.  Học  vấn  chưa  thành,  nghiệp  lực  đã 

hiện ra trước. Từ đấy, bệnh nặng cả  mấy năm, chẳng làm gì được. Nghĩ kỹ 

thiên địa quỷ thần chiếu soi như thế, cổ kim thánh hiền đông nhiều đến thế, 

huống chi Phật vốn chẳng có quyền lực để ép người thuận theo; ắt phải nhờ 

vào vua thánh, tôi hiền hộ trì thì đạo Phật mới có thể lưu truyền khắp thiên 

hạ  vậy. Nếu pháp ấy quả thật đúng  như lời  họ  Hàn,  họ  Âu: “Phật pháp trái 

nghịch  thánh  đạo,  gây  hại  cho  Trung  Quốc”  thì  chẳng  những  riêng  vua 

thánh,  tôi  hiền  xưa  nay  chẳng  dung  thứ  cho  Phật  pháp  tồn  tại  nơi  đời,  mà 

thiên, địa, quỷ thần cũng tru diệt chẳng còn sót từ lâu rồi; nào phải đợi đến 

họ Âu, họ Hàn dùng lời hư vọng để bác bỏ nữa! 

Sách Trung Dung nói:  “Ðạo quân tử thì kẻ ngu phu, ngu phụ còn có thể 

 biết được, hành được” ; còn  như cái đạo  đạt đến  mức cùng cực thì  ngay cả 

thánh nhân cũng có chỗ chẳng hay biết, chẳng thể thực hiện được nổi. Ông 

Âu, ông Hàn tuy hiền, nhưng còn kém xa thánh nhân rất nhiều! Huống gì có 

những điều thánh nhân còn chẳng biết chẳng hay! Phật pháp nào có phải là 

pháp  mà  phàm  tình,  trí  thế  gian  có  thể  suy  lường  được  nổi.  Tôi  bèn  nhanh 

chóng sửa đổi tâm trước, xuất gia làm Tăng, tự lượng sức mình: Nếu chẳng 

nương  vào  sức  thệ  nguyện  rộng  lớn  của  đức  Như  Lai  thì  quyết  khó  có  thể 

ngay  trong  đời  này  thoát  khỏi  sanh  tử.  Từ  ấy,  chỉ  niệm  Phật,  chỉ  cầu  Tịnh 

Ðộ. Từ nhiều năm qua, tôi đã lạm dự vào chốn giảng pháp, nhiều phen tham 

vấn các bậc Thiền Ðức439, chẳng qua là muốn làm sáng tỏ Ðệ Nhất Nghĩa 

Ðế Tịnh Ðộ để làm tư lương440 thượng phẩm vãng sanh mà thôi. Hận rằng 

sức  lực  yếu  ớt  nên  hạnh  khó  dũng  mãnh;  nhưng  tôi  tín,  nguyện  kiên  cố, 

không  những  các  sư  giảng  Thiền  trong  thế  gian  không  thể  lay  chuyển  tôi 

chút nào, dẫu cho chư Phật hiện thân dạy tu pháp khác, tôi cũng chẳng chịu 

bỏ pháp này nhận lấy pháp khác, trái nghịch cái tâm ban đầu. Hiềm rằng túc 

nghiệp gây chướng ngại nên rốt cuộc tôi chưa đạt được nhất tâm bất loạn để 

đích thân chứng được Niệm Phật Tam Muội, thẹn thùng vô kể. 

Một  ngày  nọ  có  một  Thượng  Tọa,  tham  học  Thiền  tông  đã  lâu,  kiêm 

thông  giáo  lý,  mắt  xem  bốn  biển  rỗng  không,  thề  chứng  Nhất  Thừa,  noi 

gương  Thiện  Tài  tham  học  khắp  các  tri  thức,  đến  Loa  Sơn  gõ  cửa  thất  tôi. 

Khi ấy, tôi vừa xem tập Di Ðà Yếu Giải thấy văn sâu lý thẳm, chẳng tiện cho 

kẻ  sơ  cơ,  mông  muội,  nên  muốn  thâu  thập  những  giáo  lý  của  tông  Thiên 

Thai để viết lời giải thích, ngõ hầu giúp bậc sơ học dễ bề tiến bộ, chứ chẳng 

dám  bắt  chước  cổ  đức  hoằng  xiển  đạo  mầu,  chỉ  toan  tạo  nhân  duyên  thâm 

nhập  chỗ  thù  thắng  cho  hậu  học.  Mừng  có  vị  Thượng  Tọa  ấy  đến,  nên  tôi 

liền tặng ông ta  một cuốn Yếu Giải, rồi tỏ ý  muốn  viết  lời  giải thích. Nhân 

đấy, Thượng Tọa bảo tôi:  

- Một cuốn Yếu Giải trước kia tôi đã từng xem, thấy trong ấy viết rằng: 

 “Tạng sâu thẳm của Hoa Nghiêm, cốt tủy bí nhiệm của Pháp Hoa, tâm yếu 

 của hết thảy chư  Phật, kim chỉ nam cho vạn hạnh của Bồ Tát đều chẳng ra 

 khỏi  kinh  này”.   Những  câu  như  vậy  chẳng  thể  kể  hết,  thật  đúng  chèn  ép 

Tông  (Thiền),  Giáo  (các  tông  phái  khác  như  Hoa  Nghiêm,  Thiên  Thai...), 

quá  khen  Tịnh  Ðộ,  báng  chánh  pháp  luân,  khiến  chúng  sanh  nghi  lầm! 

Chẳng  hiểu  đại  sư Ngẫu  Ích  đã  có  học  thức  thiên  cổ  hy  hữu  sao  lại  không 

trực chỉ nhân tâm, hoằng dương Chỉ Quán. Trái lại, Ngài chấp vào thứ kiến 

giải ấy khiến kẻ ngu phu, ngu phụ dùng đó như bùa hộ thân, chỉ mong hàng 

Tăng, tục trong đời giữ một pháp buông bỏ vạn hạnh; lấy vũng nước nơi dấu 

chân,  bỏ  cả  biển  rộng,  cùng  bước  vào  nẻo  mê,  vĩnh  viễn  quay  lưng  với 

đường  chánh,  đoạn  diệt  giống  Phật,  tội  ngập  cả  trời.  Muốn  báo  ân  Phật  thì 

trước hết nên hủy diệt sạch sách này, sao thầy còn tính viết lời giải thích để 

giúp cho sách ấy được lưu thông vậy? Tâm giận ngùn ngụt, như đối diện cừu 

thù. 

Tôi đợi cho ông ta bình tĩnh lại, thong thả bảo rằng:  

- Ông coi lời giải thích này của ngài Ngẫu Ích là tội lỗi quá nặng; ấy là 

chỉ biết ngọn, nhánh, chứ chẳng biết đến cội, nguồn, như con chó khờ chạy 

theo  hòn  đất,  như con  ngỗng  chúa  chẳng  chọn  sữa441.  Phải  biết  cái  lỗi  ấy 

chẳng do cuốn Yếu Giải này của ngài Ngẫu Ích mà thật sự là do Phật Thích 

Ca,  Phật  Di  Ðà,  mười  phương  chư  Phật  và  ba  kinh  Tịnh  Ðộ,  kinh  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, các kinh Ðại Thừa và các vị đại Bồ Tát, tổ sư: Văn Thù, 

Phổ  Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ,  Trí  Giả,  Thiện  Ðạo,  Thanh  Lương,  Vĩnh 

Minh v.v... Nếu ông có thể làm đại pháp vương trừng trị tội ấy thì lời ông sẽ 

được cả thế gian phụng hành; bằng không thì kẻ dân ngu nơi rừng núi xưng 

bừa là  hoàng đế, tự chế pháp  luật, bội phản  luật  vua, chẳng  mấy chốc sẽ bị 

diệt môn tru tộc vậy. Ông nói như thế là báng Phật, báng Pháp, báng Tăng, 

ngay đời này sẽ hãm vào A Tỳ địa ngục thọ khổ bao kiếp, trọn không có lúc 

thoát ra. Cậy chút phước trong quá khứ, tạo khổ báo bao kiếp.  Hạng  người 

được tam thế chư Phật gọi là “đáng thương xót” chính là ông vậy. 

Ông ta giật mình, nói:  

- Thầy bảo tội  nơi  đức  Thích Ca, Di Ðà  v.v... Sao  mà  lại trái  nghịch  lý 

thường đến như thế? Xin thầy giải thích cặn kẽ nguyên do. Nếu lý ấy thật sự 

thù thắng, tôi đâu dám chẳng tuân theo! 

Tôi bảo:  

- Như Lai vì một đại sự nhân duyên nên xuất hiện trong đời. Ðại sự nhân 

duyên vừa nói đó chính là  muốn cho chúng sanh khai, thị, ngộ, nhập442 tri 

kiến của Phật, thẳng cho đến khi thành Phật mà thôi; há còn có gì khác nữa 

đâu! 

Khốn  nỗi  chúng  sanh  căn  tánh  có  lớn  -  nhỏ,  mê  có  cạn  - sâu,  chẳng  thể  tỏ 

thấu trực tiếp bản hoài của Phật. Do đó, đức Phật mới thuận theo căn cơ đặt 

bày giáo pháp, đối bệnh phát thuốc, vì lẽ thật  mà bày ra phương tiện quyền 

biến, khai Quyền hiển Thật443; [chỉ một pháp] Nhất Thừa mà bèn nói ra các 

thuyết. Nếu có  kẻ thiện căn thành thục thì sẽ làm cho  họ sanh  lên được bờ 

kia;  còn  đối  với  kẻ  ác  nghiệp  sâu  dày,  sẽ  khiến  họ  dần  dần  thoát  khỏi  trần 

lao, rủ  lòng tiếp  dẫn; khéo khuyến  dụ dần dần. Dẫu có dùng các  ví dụ  như 

trời, đất,  mẹ cha… cũng chẳng diễn tả  nổi chút phần [từ ân của Phật]. Hơn 

nữa, do hết thảy pháp môn đều nhờ vào tự lực. Dẫu là kẻ túc căn thâm hậu 

triệt ngộ tự tâm, nhưng nếu hai thứ Kiến Hoặc, Tư Hoặc vẫn còn sót chút ít 

chưa  hết thì  vẫn sanh tử  trong  luân  hồi  y  như cũ không thoát  được!  Huống 

hồ là kẻ đã thọ thai ấm, đối cảnh liền sanh chấp trước, từ giác đến giác thì ít, 

nhưng từ mê vào mê lại nhiều. Bậc thượng căn còn như vậy, đối với kẻ trung 

căn,  hạ căn còn biết  nói sao  nữa!  Ðoạn  Kiến  Hoặc  giống  như cắt dứt dòng 

sông rộng bốn mươi dặm, huống hồ là Tư Hoặc! Liễu sanh thoát tử há có dễ 

đâu! 

Do  vậy,  [các  pháp  môn  khác]  chẳng  thể  độ  trọn  ba  căn,  thỏa  trọn  bản 

hoài  của  Phật;  chỉ  có  một  pháp  Niệm  Phật  Cầu  Sanh  Tịnh  Ðộ,  chuyên  cậy 

vào  hoằng  thệ  nguyện  lực  của  Phật  Di  Ðà,  chẳng  cần  biết  đến  thiện  căn 

thành  thục  hay  chẳng  thành  thục,  ác  nghiệp  nặng  hay  nhẹ;  cứ  hễ  chịu  sanh 

lòng  tin,  phát  nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật  thì  lúc  lâm  chung  sẽ  quyết  định 

được  Phật  Di  Ðà  rủ  lòng  từ  tiếp  dẫn,  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ.  Người  thiện  căn 

thuần thục sẽ nhanh chóng viên thành Phật quả; dẫu là kẻ ác nghiệp nặng nề 

cũng được dự vào dòng thánh. Ðấy chính là đạo cốt yếu để độ sanh của tam 

thế chư Phật, là pháp mầu nhiệm để thượng thánh lẫn hạ phàm cùng tu. Do 

vậy,  các  kinh  Ðại  Thừa  đều  tuyên  bày  pháp  trọng  yếu  này;  lịch  đại  tổ  sư 

không  vị  nào  chẳng  tuân  hành.  Ông  tự  phụ  Thiền  -  Giáo,  bảo  xằng  rằng 

hoằng dương Tịnh Ðộ là báng chánh pháp luân, là đoạn diệt hạt giống Phật, 

đủ chứng tỏ ông đã bị ma dựa vào thân, mất trí điên rồ, nhận mê là giác, chỉ 

chánh bảo tà, là chủng tử địa ngục vậy! 



Trong kiếp xưa, đức Thích Ca, đức Di Ðà từng phát đại thệ nguyện độ 

thoát chúng sanh. Một vị thị hiện sanh nơi uế độ, dùng cái uế, dùng điều khổ 

để  chiết  phục,  đưa  đi;  một  vị  an  cư  Tịnh  Ðộ,  lấy  tịnh,  lấy  lạc  để  nhiếp  thọ 

hòng nhào luyện chúng sanh. Ông chỉ biết ngu phu, ngu phụ vẫn có thể niệm 

Phật  nên  đến  nỗi  miệt  thị  Tịnh  Ðộ,  sao  chẳng  xét  suy:  Trong  phẩm  Nhập 

Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, sau khi ngài Thiện Tài đã chứng ngộ gần 

bằng chư Phật, Phổ Hiền Bồ Tát bèn dạy dùng mười đại nguyện vương, hồi 

hướng vãng sanh Tây phương Cực Lạc thế giới, ngõ hầu viên mãn Phật quả. 

Lại còn khuyên dạy khắp Hoa Tạng hải chúng444 đó ư? Trong toàn thể Hoa 

Tạng  hải  chúng,  chẳng  có  một  ai  là  phàm  phu,  Nhị  Thừa,  mà  đều  là  bậc 

Pháp Thân Ðại Sĩ thuộc bốn mươi mốt địa vị cùng phá vô minh, cùng chứng 

pháp tánh, đều có thể nương vào bổn nguyện luân hiện thân làm Phật trong 

thế giới không có Phật. 

Hơn nữa, trong biển Hoa Tạng có vô lượng Tịnh Ðộ, nhưng các ngài đều 

hồi  hướng  vãng sanh  Tây phương Cực  Lạc thế  giới thì đủ biết: Vãng Sanh 

Cực  Lạc  chính  là  huyền  môn  để  thoát  khổ,  là  đường  tắt  để  thành  Phật.  Vì 

vậy, tự cổ chí kim, trong tất cả tùng lâm dù Thiền hay Giáo, hay Luật, không 

nơi nào chẳng sớm tối trì danh hiệu Phật cầu sanh Tây phương. Ông đã tham 

bái  khắp  các  tùng  lâm,  ắt  hẳn  hằng  ngày  cũng  tu  tập,  cớ  sao  lại  sanh  hủy 

báng đến thế! Sách Nho có nói:  “Tu tập mà chẳng xem xét, dùng hằng ngày 

 mà không biết” , há không phải là nói đến hạng người như ông hay sao? Hoa 

Nghiêm là vua của các kinh, vua trong Tam Tạng; chẳng tin Hoa Nghiêm thì 

là nhất-xiển-đề445. Dẫu cho chẳng đọa vào A Tỳ ngay khi còn sống thì khi 

báo  hết  sẽ  quyết  định  rớt  vào  Vô  Gián.  Tôi  muốn  thoát  khổ  nên  cầu  sanh 

Tịnh Ðộ, ông muốn được khổ nên hủy báng Hoa Nghiêm. Ông cứ giữ cái chí 

của ông, tôi hành cái đạo của tôi. Tướng quân chẳng xuống ngựa, ai nấy tự 

ruổi theo đường mình. Ðạo đã khác thì chẳng thể cùng bàn luận được! Ông 

đi đi, tôi chẳng muốn trò chuyện với ông nữa! 

Ông ta đáp:  

- Ðạo quý ở chỗ  hoằng  thông,  hễ  nghi  thì  cần phải đoạn  nghi, sao thầy 

lại  cự  tuyệt  đến  thế?  Tôi  thường  nghe   “Tỳ  Lô Giá  Na  Như  Lai ở  khắp  hết 

 thảy chỗ, nơi đức  Phật ở gọi là Thường Tịch Quang”;  chỉ cần chứng  được 

Pháp  Thân  thì  đương  xứ  (ngay  nơi  người  ấy  đang  ở)  chính  là  Tịch  Quang 

Tịnh Ðộ. Sao lại phải dùng cái tâm sanh diệt “bỏ Ðông lấy Tây” mới coi là 

được vậy? 

Tôi đáp:  

- Ông nói sao dễ dàng quá! Tuy đương xứ chính là Tịch Quang Tịnh Ðộ, 

nhưng nếu chẳng phải là Trí Đoạn446 đã đạt đến rốt ráo, đã viên chứng pháp 

thân  Tỳ  Lô  thì  chẳng  thể  đích  thân  thọ  dụng  triệt  để  được  nổi!  Các  địa  vị 

như: Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Ðẳng Giác, cả bốn mươi mốt 

địa vị trong Viên Giáo vẫn là Phần Chứng! Nếu ông đã chứng được trọn vẹn 

Tỳ  Lô  Pháp Thân thì  nói  “đương xứ chính là Tịch Quang”  cũng chẳng  hại 

gì; còn nếu chưa được như thế thì dẫu có nói đến thức ăn và tính đếm của cải 

vẫn chẳng thể khỏi bị chết vì đói lạnh được! 

Ông ta hỏi:  

-  “Duy tâm Tịnh Ðộ, tự tánh Di Ðà”  là điều trong Tông môn thường nói 

chẳng lẽ là sai lầm hay sao? 

Tôi nói:  

- Thuyết đó của nhà Thiền chuyên chỉ về lý tánh, chứ chẳng bàn đến sự 

tu.  Vì  sao  vậy?  Nhà  Thiền  muốn  cho  người  ta  trước  hết  biết  đến  cái  lý 

 “chẳng  dính mắc nhân  quả, phàm - thánh, chúng sanh và  Phật tu chứng”.  

Sau đấy, mới y theo lý đó mà phát khởi tu nhân hòng chứng quả, siêu phàm 

nhập  thánh.  Ðấy  chính  là  mặt  Sự:  Chúng  sanh  chứng  thành  Phật  đạo.  Sao 

ông  lẫn  lộn  Sự  và  Lý,  tri  kiến  điên  đảo  đến  thế?  Ông  lại  bảo  bỏ  Ðông  lấy 

Tây  là sanh diệt,  nhưng chẳng biết chấp Ðông  phế Tây  lại  là đoạn diệt.  Hễ 

còn chưa chứng Diệu Giác thì có ai thoát khỏi lấy - bỏ? Ba A Tăng Kỳ kiếp 

luyện hạnh, trăm kiếp tu nhân, thượng cầu, hạ hóa, đoạn Hoặc chứng Chân, 

có việc gì chẳng phải là chuyện lấy - bỏ đâu? Phải biết: Đức Như Lai muốn 

cho  hết  thảy  chúng  sanh  mau  chứng  Pháp  Thân  và  Tịch  Quang,  nên  Phật 

mới đặc biệt khuyên trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây phương vậy! 

Hỏi:  

- Sách Hoa Nghiêm Hợp Luận447 của Táo Bá Lý Trưởng Giả448 nhận 

định  Tây phương  Tịnh Ðộ chỉ [dành cho] hàng phàm phu còn có  một phần 

chấp tướng, chưa tin nổi thật lý Pháp Không. Nếu chuyên ức niệm thì tâm sẽ 

được  tịnh  một  phần,  sẽ  được  sanh  Tịnh  Ðộ.  Pháp  đó  là  Quyền  pháp  chứ 

chẳng  phải  Thật  pháp;  cớ  sao  Hoa  Tạng  hải  chúng  lại  cùng  nguyện  vãng 

sanh? Ngài Táo Bá chứng thánh quả ngay trong hiện đời, thần thông trí huệ 

chẳng thể  nghĩ bàn;  nhất quyết Ngài  phải  là  Bồ Tát trong  hội  Hoa Nghiêm 

thị hiện nên lời Ngài nói nhất định chẳng sai lầm! 

Ðáp:  

-  Tuy  ngài  Táo  Bá  là  Bồ  Tát  thị  hiện,  nhưng  khi  ấy  kinh  Hoa  Nghiêm 

chưa được truyền đến [Trung Hoa] trọn vẹn, Ngài chẳng dự đoán được nên 

mới  lập  thuyết  như  vậy.  Xét  ra,  ngài  Táo  Bá  tạo  luận  vào  niên  hiệu  Khai 

Nguyên đời vua Ðường Huyền Tông. Sau khi viết xong luận, Ngài liền nhập 

diệt; phải hơn năm mươi năm sau, mãi đến năm Trinh Nguyên thứ mười một 

(795)  đời  vua Ðức Tông,  vua  nước Ô Trà449 ở Nam  Thiên Trúc  mới dâng 

bộ  Hoa  Nghiêm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm  gồm  bốn  mươi  cuốn  bằng 

Phạn văn. Ðến năm Trinh Nguyên thứ mười bốn (798), kinh mới dịch xong 

để  lưu  thông.  Ba  mươi  chín  quyển  trước  tương  ứng  với  phẩm  Nhập  Pháp 

Giới  [của  bản]  Hoa  Nghiêm  tám  mươi  cuốn,  nhưng  văn  nghĩa  [trong  bản 

Hoa Nghiêm bốn mươi quyển] có phần tường tận hơn. Trong cuốn thứ tám 

mươi,  ngài  Thiện  Tài  nương  vào  sức  oai  thần  lực  của  ngài  Phổ  Hiền,  sở 

chứng đã ngang với ngài Phổ Hiền, ngang bằng chư Phật, nên ngài Phổ Hiền 

bèn  đọc  cho  nghe  bài  kệ  khen  ngợi  công  đức  thắng  diệu  của  Như  Lai.  Do 

kinh văn đến đây chưa hết nên [pháp hội] chưa kết thúc mà kinh [Bát Thập 

Hoa  Nghiêm]  đã  hết.  Kịp  đến  khi  phẩm  Hạnh  Nguyện  truyền  đến,  trong 

cuốn thứ bốn mươi, ngài Phổ Hiền dùng mười đại nguyện vương để khuyến 

tấn Thiện Tài và Hoa Tạng hải chúng khiến cho họ hồi hướng vãng sanh Tây 

phương  Cực  Lạc  thế  giới;  nói  xong,  Như  Lai  khen  ngợi,  đại  chúng  phụng 

hành. [Ðến đây], kinh văn mới hoàn bị. Vì lẽ đó, cổ đức mới đem quyển này 

đặt nối theo sau tám mươi quyển kia để lưu thông, muốn cho kẻ hậu học đều 

được thọ trì toàn bộ bản  kinh  vậy. Cổ đức  nói:  “Một pháp Niệm  Phật Cầu 

 Sanh Tịnh Ðộ chỉ Phật với Phật mới biết trọn vẹn, bậc Ðăng Ðịa Bồ Tát450 

 còn chẳng biết nổi ít phần” , chính là ý này. Pháp Tịnh Ðộ tóm trọn hết thảy 

bậc thượng căn lợi khí chẳng còn sót vậy. 

Kinh  Ðại  Tập  dạy:   ‘Ðời  mạt  pháp  ức  ức  kẻ  tu  hành,  hiếm  một  ai  đắc 

 đạo. Chỉ nương theo pháp Niệm Phật thì mới thoát khỏi sanh tử’;  như vậy, 

pháp Tịnh Ðộ cũng thâu nhiếp hết thảy thiên nhân, lục đạo cụ phược phàm 

phu451  chẳng  còn  sót  gì!  Ông  tin  ngài  Táo  Bá  mà  chẳng  tin  phẩm  Hạnh 

Nguyện  và kinh Ðại  Tập, tức  là  tuân theo  cáo thị  quyền  nghi  một thuở của 

quan  huyện,  trái  nghịch sắc chỉ của  hoàng đế  muôn đời chẳng đổi.  Sao  mà 

chẳng biết tôn, ty, khinh, trọng đến như thế ấy! 

Hỏi:  

- Nếu đã  là  hải chúng thị  hiện, sao  lại phải  đợi có kinh  truyền đến  mới 

biết? 

Ðáp:  

-  Hoằng  dương  Phật  pháp  quả  thật  chẳng  phải  là  việc  dễ!  Cần  phải  có 

chứng cứ thì mới gây được lòng tin. Một bộ kinh Hoa Nghiêm siêu việt các 

kinh, chẳng thể không có dẫn chứng mà tự lập thuyết được! 

Hỏi:  

- Lúc kinh Niết Bàn chưa truyền đến Trung Hoa, sao ngài Ðạo Sanh452 

đã đề xướng trước là Nhất Xiển Ðề cũng có Phật tánh. Há có nên bảo là ngài 

Táo Bá chẳng bằng ngài Ðạo Sanh ư? 

Ðáp:  

-  Xiển  Ðề  nguyên  là  chúng  sanh  mà  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật 

tánh thì sao riêng Xiển Ðề lại chẳng có? Bậc có trí thức đều có thể dự đoán 

được  điều  này;  còn  chuyện  vãng  sanh  sẽ  viên  mãn  Phật  quả  thì  các  kinh 

tuyệt chưa tuyên nói, ai dám tự ý suy đoán dựng lên giáo nghĩa lạ lùng đó? 

Ðiều  thứ  hai  là  Sự  và  Lý tuyệt  đối  chẳng  ngang  bằng  như  nhau  nên  chẳng 

thể  dẫn  trường  hợp  này  làm  chứng.  Còn  về  sở  chứng  của  hai  vị  thì  chẳng 

phải  điều  bọn  phàm  phu  thấp  sát  đất  ta  có  thể  biết  được  nổi,  nào  dám  hý 

luận!  Phải  biết:  Bồ  Tát  hoằng  pháp  hoặc  thuận  hoặc  nghịch,  dùng  các  thứ 

phương  tiện  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Biết  đâu  ngài  Táo  Bá  thị  hiện  không  biết 

cốt là để đôn đốc sự tin tưởng nơi người đời sau! 

Hỏi:  

- Các sư Thiền tông đa số chê bỏ Tịnh Ðộ, đó là vì lẽ gì? 

Ðáp:  

- Các sư Thiền tông chỉ truyền Phật tâm nên tất cả ngôn thuyết đều quy 

về  hướng thượng. Ông đã tham  Thiền  nhiều  năm  mà còn chẳng biết  lẽ  này 

thì sự hiểu biết của ông đều là ác tri kiến phá hoại Thiền tông vậy. 

Hỏi:  

- Tôi còn đang là phàm phu sát đất, dám đâu lung lăng! Ðấy thật là lời lẽ 

của  chư  Tổ,  quyết  có  thể  lấy  làm  bằng  chứng.  Lục  Tổ  nói:   “Người  Ðông 

 phương tạo tội, niệm Phật cầu sanh Tây phương. Người Tây phương tạo tội, 

 niệm Phật cầu sanh cõi nào?”  Ngài Triệu Châu453 nói:  “Một chữ Phật tôi 

 chẳng  thích  nghe”.  Lại  nói:   “Lão  tăng  niệm  Phật  một  tiếng,  súc  miệng  ba 

 ngày”.  Phần  nhiều các sư  Thiền  tông có  những câu  nói  như thế ấy thì thầy 

lại nói như thế nào đây? 

Ðáp:  

- Lục Tổ trực chỉ hướng thượng để cho người ta biết giữ lấy tự tâm, còn 

ông  lại  chẻ  văn  giải  nghĩa,  biện  luận  pháp  môn  tu  trì;  đấy  là  như  câu  nói 

 “tưởng miếng xương lừa có hình yên ngựa là cái cằm của cha”  454, lầm lẫn 

quá thể! Ông phải biết là người ở Tây phương đã hết sạch Kiến Hoặc và Tư 

Hoặc, tiến lên phá được Trần Sa Hoặc và Vô Minh Hoặc. Họ chỉ có tấn tu, 

tuyệt đối chẳng có chuyện tạo tội. Tổ nói  “kẻ ấy cầu sanh cõi nào?”  là nếu 

trong lúc ấy mà chưa đoạn được Kiến Hoặc, Tư Hoặc thì nương nhờ Phật từ 

lực,  kẻ  đới  nghiệp  vãng  sanh  sẽ  được  sanh  vào  cõi  Phàm  Thánh  Ðồng  Cư 

Tịnh Ðộ. Một phen đã sanh trong cõi kia rồi thì hai hoặc Kiến và Tư sẽ triệt 

để tiêu diệt, giống như quăng miếng tuyết vào lò lửa lớn, tuyết chưa rơi đến 

nơi đã biến mất. Thân cận người đức hạnh thì ý niệm hèn tệ sẽ tiêu hết. Nếu 

như Kiến Hoặc, Tư Hoặc đã hết sạch thì sẽ sanh vào Phương Tiện Hữu Dư 

Tịnh  Ðộ;  phá  được  một  phần  vô  minh  thì  sanh  vào  Thật  Báo  Vô  Chướng 

Ngại  Tịnh  Ðộ.  Vô  minh  hết  sạch,  phước  huệ  viên  mãn  thì  sẽ  sanh  vào 

Thường Tịch Quang Tịnh Ðộ. Tại cõi này hiện chứng như thế thì tại cõi kia 

tấn tu cũng sẽ như thế. 

Sao  ông  quá  lo  họ  không  có  chốn  để  sanh  về  để  rồi  tự  chướng  mình, 

chướng người, chẳng chịu cầu sanh? Nghe nói [người khác] ăn bị mắc nghẹn 

bèn bỏ cả ăn đến nỗi chết mất thì đúng là kẻ si trong thiên hạ không ai bằng 

ông!  Ông  chỉ  biết  một  câu  của  ngài  Triệu  Châu :  “Một  chữ  Phật,  ta  chẳng 

 thích nghe”  sao chẳng lấy luôn câu kế tiếp. Ông Tăng hỏi:  “Hòa thượng có 

 vì người hay không?”  Triệu Châu nói:  “Phật, Phật!”  Ông chỉ muốn căn cứ 

vào câu  ‘Niệm Phật một tiếng, súc miệng ba ngày’ mà chẳng dựa theo câu: 

 “Hòa thượng được đại vương cúng dường như thế, sẽ dùng gì để báo đáp?” 

Triệu Châu  nói:  “Niệm  Phật”.  Sao lại chẳng  y theo câu:  “Tăng hỏi: ‘Mười 

 phương chư Phật còn có thầy hay chăng?’ Triệu Châu nói: ‘Có’. Hỏi: ‘Thầy 

 của chư Phật là gì?’ Triệu Châu đáp: ‘A Di Ðà Phật, A Di Ðà Phật’.  

Ông bảo phần nhiều các sư Thiền tông nói như thế, nhưng chẳng biết lời đáp 

tương  ứng  căn  cơ  của  nhà  Thiền  được  gọi  là  “cơ  phong”,  gọi  là  “chuyển 

ngữ”.  Hỏi  ở  nơi  đáp,  đáp  ở  nơi  hỏi.  Ông  chẳng  biết  phản  chiếu  hồi  quang, 

tham  cứu  nơi  chính  mình,  chỉ  một  bề  nhai  bã  hèm,  chạy  theo  hòn  đất,  bao 

giờ mới liễu thoát được! Tôi xuất gia hơn ba mươi năm, luôn nghe chư Tăng 

cùng nhắc những câu  “Niệm Phật súc miệng ba ngày, Phật hiệu chẳng thích 

 nghe” , còn câu  “lấy Phật, Phật để độ người”, “dùng niệm Phật báo ân”, “A 

 Di Ðà Phật là thầy mười phương chư Phật”  tuyệt chưa từng nghe có ai nhắc 

đến một lần. 

Ôi!  Những  câu  trên  đều  cùng  từ  một  miệng  thốt  ra,  nếu  đã  cho  những 

câu trước là thật và đáng tin thì những câu sau cũng phải là thật và đáng tin, 

cớ  sao  chỉ  chấp  nhận  lời  tổn,  còn  lời  ích  lại  chống  báng!  Một  thuận,  một 

chống, tự mâu thuẫn nhau. Phàm lời nói của ngài Triệu Châu đều quy về bổn 

phận;  những  câu   “Phật  chẳng  thích  nghe”  và   “Niệm  Phật  báo  ân”   đều  là 

chuyển ngữ. Nếu có thể ngay từ những câu đó biết được tự tâm thì mới biết 

đạo  của  ngài  Triệu  Châu  vượt  khỏi  thường  tình,  ý  nghĩa  vượt  ngoài  ngôn 

ngữ, ắt sẽ cắm cúi niệm Phật suốt cả ngày mà vẫn còn thấy là chưa đủ vậy! 

Nếu  như đã không được đích thân  gặp  ngài Triệu Châu, sao chẳng  lấy  việc 

Niệm Phật để tu trì,  há có  nên chấp  lấy câu  bác Phật  làm căn cứ!  Hễ  niệm 

Phật thì ngay trong đời này sẽ thoát khỏi luân hồi, trong tương lai quyết định 

thành  Phật  đạo.  Còn  nếu  nương  theo  lời  bác  Phật  thì  là  báng  Phật,  báng 

Pháp, báng Tăng; hiện đời tội nghiệp chất như núi, phước huệ băng tiêu, khi 

mạng  chung  vĩnh  viễn  đọa  trong  A  Tỳ  chịu  khổ  nhiều  kiếp.  Lẽ  lợi  -  hại, 

được - mất thật là một trời, một vực! 

Nói  chung,  người  đời  nay  toàn  là  hạng  phước  mỏng,  huệ  cạn,  nghiệp 

nặng,  chướng  sâu;  đối  với  điều  được  lợi  ích  thì  khủng  khỉnh  nghe;  đối  với 

điều khiến mình bị tổn hại lại toàn thân rạp lạy (“được lợi ích, bị tổn hại” là 

đối  với  những  kẻ  chưa  ngộ,  hiểu  lầm  mà  nói,  chứ không  phải  pháp  của  cổ 

đức nói có tổn hay ích). Lời chư sư đáp theo căn cơ thảy đều như thế, chẳng 

phiền  phải  giải  thích  cặn  kẽ.  Ông  bảo  lời  chân  thành  của  Tổ  quyết  có  thể 

dùng làm bằng chứng thì sao chẳng tuân theo lời ngài Bách Trượng455:  “Tu 

 hành thì niệm Phật là ổn đáng!”  Sao ông cũng lại chẳng tuân những quy củ 

ngài  Bách  Trượng  đã  lập:  cầu  đảo  cho  vị  Tăng  mắc  bệnh,  tống  táng,  thiêu 

hóa  vị  Tăng  đã  mất,  [những  quy  củ  ấy] chẳng  phải  đều  là  hồi  hướng  vãng 

sanh Tịnh Ðộ đó ư? Có nên bảo là: Ngài Bách Trượng chỉ muốn cho kẻ chết 

được  vãng  sanh,  chứ  chẳng  muốn  kẻ  sống  cầu  sanh  hay  sao!  Sao  ông  lại 

chẳng thuận theo tổ thứ mười bốn ở trời Tây là ngài Long Thọ Bồ Tát: Như 

Lai  huyền  ký  Bồ  Tát  sẽ  vãng  sanh,  khôi  phục  kinh  Hoa  Nghiêm  từ  long 

cung.  Ngài  tạo  nhiều  bộ  luận  để  riêng  khen  ngợi  Tây  phương  như  luận  Tỳ 

Bà  Sa456  khen  ngợi  Tịnh  Ðộ  là  đạo  “dễ  tu  chóng  đạt”  đó  ư!  Sao  ông  lại 

chẳng  tuân  theo  tổ  thứ  mười  hai  là  Mã  Minh  Bồ  Tát:  Trong  phần  cuối  của 

luận Khởi Tín, Ngài có dạy phương tiện tối thắng khiến người niệm Phật cầu 

sanh  Tây  phương  thường  hầu  Di  Ðà,  trọn  chẳng  thối  chuyển?  Sao  ông  lại 

chẳng làm theo Nhị Tổ A Nan, Sơ Tổ Ca Diếp kết tập Tam Tạng và các kinh 

Tịnh Ðộ? Nếu Tịnh Ðộ chẳng đáng  là pháp, có hại cho đời thì các Ngài  há 

chẳng  phân  biệt  tốt  -  xấu  vẫn  giữ  lại  tạo  thành  nguồn  tội  cho  hậu  thế  hay 

sao? Thêm nữa, các kinh Ðại Thừa đều khen ngợi Tịnh Ðộ, chỉ có kinh Tiểu 

Thừa  là  không  có  lấy  một  chữ  nhắc  đến.  Há  nên  bảo  các  kinh  Ðại  Thừa 

chẳng đáng là pháp sao? 

Hơn  nữa,  lúc  đức  Phật  nói  kinh  Di  Ðà,  sáu  phương  hằng  hà  sa  số  chư 

Phật  đều  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài  khuyên  tin  kinh  này;  có  nên  nói  là  sáu 

phương  chư  Phật  cũng  khiến  cho  người  ta  mắc  tội  hay  sao?  Nếu  như  ông 

bảo chẳng thể không tin các vị Lục Tổ, Triệu Châu... thì các ngài Long Thọ, 

Mã Minh, A Nan, Ca Diếp, Thích Ca, Di Ðà, sáu phương chư Phật, các kinh 

Ðại Thừa lại càng chẳng thể không tin! Nếu bảo chư Phật, chư Tổ, các kinh 

đều  chẳng  đáng  tin  thì  sao  lại  tin  lời  Lục  Tổ,  Triệu  Châu...?  Thấy  gần  mà 

chẳng thấy xa, biết nhỏ chẳng biết lớn, giống như kẻ nhà quê chỉ nể thế lực 

ông huyện, chẳng biết oai đức của hoàng đế; trẻ nhỏ thấy tiền đồng bèn chộp 

lấy, gặp ma-ni bảo châu chẳng đoái hoài. Ông có biết bài Tứ Liệu Giản của 

ngài  Vĩnh  Minh  chỉ  bày  lẽ  có  -  không,  lợi  -  hại,  được  -  mất  của  Thiền  và 

Tịnh hay chăng? Ngài Vĩnh Minh là hóa thân của Phật Di Ðà, há lẽ nào Ngài 

đành  để  người  khác  mắc  tội  báng  chánh  pháp  luân,  khiến  cho  chúng  sanh 

nghi lầm, đoạn diệt Phật chủng hay sao? 

Ông ta đáp:  

-  Bài  Liệu  Giản  của  ngài  Vĩnh  Minh  quá  chi  ly,  chẳng  đáng  để  làm 

khuôn phép, vì sao vậy? Ông ấy nói: “Có Thiền, có Tịnh Ðộ, ví như cọp mọc 

 sừng, hiện đời làm thầy người, đời sau làm Phật, Tổ”.  Nếu đúng như lời ông 

ta nói thì phần đông các Thiền giả hiện tại đều khán câu  “Người Niệm Phật 

 Là Ai?”  Lại có vị trụ trong Niệm Phật Ðường niệm Phật bao năm, họ có đều 

hiện  đời  là  thầy  của  người  ta,  kiếp  sau  liền  thành  Phật,  Tổ  hay  chăng?  Lại 

nói:  “Không Thiền có Tịnh Ðộ, muôn người tu muôn người đỗ, nếu gặp Phật 

 Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ?”  Nay kẻ ngu phu, ngu phụ chuyên niệm danh 

hiệu Phật đâu đâu cũng có; chưa thấy mấy kẻ khi lâm chung hiện các tướng 

lành, được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây phương. Bởi vậy, tôi biết Liệu Giản 

của ngài Vĩnh Minh chẳng đáng coi là khuôn phép! 

Tôi nói:  

- Sao ông hấp tấp nuốt trộng quả táo, chẳng nếm mùi vị của nó như thế. 

Liệu  Giản  của  tổ  Vĩnh  Minh  chính  là  cương  tông  của  Ðại  Tạng,  là  khuôn 

phép  tu  trì.  Trước  hết  phải  nhận  thức  đích  xác  thế  nào  là  Thiền,  thế  nào  là 

Tịnh? Thế nào là Hữu, thế nào là Vô? Rồi mới phân tích theo lời văn thì sẽ 

biết mỗi một chữ đều như trời tạo, đất dựng, không chữ nào chẳng xác đáng, 

không chữ nào có thể thay đổi được! Trong vòng mấy mươi năm lại đây, tôi 

thấy  lời  lẽ  các  sư  giảng  Thiền  đều  giống  hệt  lời  của  ông,  chẳng  khác  chút 

nào!  Kiến thức  như thế thì đúng  là  Thiền  cùng Tịnh  Ðộ  mỗi  ngày  một suy 

tàn. 

Hỏi:  

- Sao gọi là Thiền, Tịnh cùng với Hữu, Vô, cúi xin dạy rõ cho! 

Ðáp:  

- Thiền chính là Chân Như Phật tánh vốn sẵn có của chúng ta. Trong nhà 

Thiền  gọi  đó  là “bản  lai  diện  mục  trước  lúc  cha  mẹ  chưa  sanh  ra”;   nhưng 

nhà Thiền chẳng nói toạc ra, chính là để người khác tham cứu tự chứng ngộ 

nên  mới  nói  như  vậy. Ðó chính  là tâm  thể thuần chân,  không Năng, không 

Sở, vừa tịch,  vừa chiếu,  linh tri  ly  niệm  vậy  (Linh tri  ly  niệm  nghĩa  là trọn 

chẳng có ý niệm nhưng luôn nhận thức rõ ràng cảnh vật hiện tiền). 

Tịnh  Ðộ  là  tín  nguyện,  trì  danh,  cầu  sanh  Tây  phương,  chứ  chẳng  phải 

chỉ nói đến “Duy Tâm Tịnh Ðộ, Tự Tánh Di Ðà”. 

 “Có Thiền”  là tận sức tham cứu đến cùng cực, niệm tịch, tình vong, thấy 

thấu suốt cái bản lai diện mục trước khi cha mẹ sanh ra, minh tâm kiến tánh. 

 “Có  Tịnh  Ðộ”   là  chân  thật  phát  Bồ  Ðề  tâm,  sanh  tín,  phát  nguyện,  trì 

danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  phương.  Thiền  và  Tịnh  Ðộ  chỉ  là  ước  theo 

giáo, ước theo lý. “Có Thiền” và “có Tịnh Ðộ” là ước theo căn cơ, ước về tu. 

Về  giáo  lý  thời  hằng  nhiên  như  thế;  Phật  chẳng  thể  tăng,  phàm  chẳng  thể 

giảm. Xét về căn cơ, tu hành thì phải nương vào giáo để khởi hạnh; hành cho 

đến khi chứng ngộ tột cùng lý, sao cho thật có mới thôi! Điều thứ hai là xét 

về văn từ tuy tương tự nhưng thật ra rất khác nhau, phải suy xét kỹ càng, chớ 

có lẫn lộn! Nếu như tham Thiền nhưng chưa ngộ hoặc ngộ chưa triệt để thì 

đều chẳng được gọi là Có Thiền. Nếu như niệm Phật nhưng thiên chấp duy 

tâm,  không  có  tín,  nguyện;  hoặc  có  tín  nguyện  nhưng  chẳng  chân  thành, 

thiết tha,  lơ  là, hờ  hững,  làm cho  lấy có;  hoặc hành tuy tinh  tấn  nhưng tâm 

mến luyến trần cảnh, hoặc cầu đời sau sanh trong nhà phú quý để hưởng vui 

ngũ  dục,  hoặc  cầu  sanh  lên  trời  để  hưởng  phước  lạc  cõi  trời,  hoặc  cầu  đời 

sau  xuất  gia  làm  Tăng,  nghe  một  ngộ  cả  ngàn,  đắc  Đại  Tổng  Trì,  hoằng 

dương pháp đạo, phổ lợi chúng sanh thì đều chẳng được gọi là Có Tịnh Độ. 

Hỏi:  

- Xuất  gia  làm  Tăng  hoằng pháp  lợi sanh  lại có  lỗi chi  mà cũng bị  loại 

trừ? 

Ðáp:  

-  Nếu  đã  đoạn  Kiến  Tư  Hoặc,  đã  liễu  sanh  tử,  nương  theo  đại  nguyện 

luân,  thị  hiện  sanh  trong  đời  trược,  thượng  hoằng  hạ  hóa,  độ  thoát  chúng 

sanh  thì  được. Nếu  như tuy có trí  nguyện  nhưng chưa đoạn  được  Kiến, Tư 

Hoặc, dẫu cho lúc ban đầu thọ sanh chẳng mê, cũng khó giữ [không mê] trọn 

đời,  nhiều  đời.  Tuy  có  thể  hoằng  pháp  nhưng  chưa  chứng  Vô  Sanh,  tình 

chủng vẫn còn nên khi gặp cảnh đối duyên khó tránh khỏi bị  mê hoặc. Nếu 

đã  mê theo cảnh  mà còn có thể  mau  giác ngộ thì  trong cả  vạn  người chẳng 

có được một, hai; từ mê vào mê, chẳng thể tự dứt, bao kiếp trầm luân, thật là 

vô  số!  Vì  nghĩa  ấy,  đức  Như  Lai  mới  dạy  người  vãng  sanh  Tịnh  Ðộ,  gặp 

Phật,  nghe  pháp,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn.  Sau  đó,  nương  theo  Phật  từ  lực  và 

tâm  nguyện  của  chính  mình,  trở  vào  Sa  Bà  độ  thoát  chúng  sanh  thì  chỉ  có 

tiến chẳng thoái, có được không mất vậy. Chưa đoạn Kiến Tư Hoặc mà trụ 

trong cõi này hoằng pháp thì các tông khác không tông nào chẳng như vậy, 

chứ  Tịnh  Tông  dứt  khoát  chẳng  chấp  thuận.  Ðời  lắm  kẻ  cho  rằng  “tham 

Thiền  là Có  Thiền,  niệm Phật  là có Tịnh  Ðộ”; như vậy thì chẳng  những đã 

không  hiểu Thiền, Tịnh,  lại còn chẳng  hiểu  văn  nghĩa, cô phụ tấm  lòng đại 

từ bi của ngài Vĩnh Minh Cổ Phật, cắt đứt con đường tắt thoát khổ cho hành 

nhân đời sau. Tự mình  lầm,  làm  người  lầm,  gây  hại  nào có cùng cực? Ðấy 

chính  là  nhận  lầm  vạch  khắc  ở  đòn  cân,  sai  suyển  hào  ly,  xa  cách  như trời 

với đất! 

Ông ta nói:  

- Tôi đã tạm hiểu ý nghĩa của Thiền, Tịnh và có - không; xin thầy giảng 

giải rành mạch lời văn sâu nhiệm của cả bốn bài kệ cho! 

Tôi nói:  

 - Có Thiền, có Tịnh Ðộ.  

 Như cọp mọc thêm sừng.  

 Hiện tại làm thầy người, 



 Ðời sau làm Phật, Tổ 



Nghĩa là: Người ấy triệt  ngộ Thiền tông,  minh tâm kiến tánh,  lại còn 

thâm nhập Kinh tạng, hiểu trọn vẹn các pháp môn Quyền, Thật của đức Như 

Lai; nhưng trong các pháp lại chỉ chọn lấy một pháp Tín Nguyện Niệm Phật 

để làm chánh hạnh chung nhằm tự lợi, lợi người. Bậc thượng phẩm thượng 

sanh  đọc  tụng  Ðại  Thừa,  hiểu  Ðệ  Nhất  Nghĩa  như đã  nói  trong  Quán  Kinh 

chính là hạng người này vậy. Người ấy có đại trí huệ, có đại biện tài; tà ma, 

ngoại  đạo  nghe  tên  vỡ  mật.  Người  ấy  như  cọp  đeo  thêm  sừng  oai  mãnh 

không  chi  sánh  bằng.  Ðối  với  kẻ  đến  học  sẽ  thuyết  pháp  tùy  theo  căn  cơ: 

Thấy nên dùng Thiền Tịnh Song Tu để tiếp dẫn thì sẽ dùng Thiền Tịnh Song 

Tu tiếp độ; chỉ nên dùng chuyên tu Tịnh Ðộ để tiếp dẫn thì sẽ dùng chuyên 

tu Tịnh Ðộ tiếp độ. Bất luận thượng, trung, hạ căn, không ai là chẳng được 

đội  ơn,  há  chẳng  phải  là  bậc  đạo  sư  của  trời,  người  hay  sao?  Ðến  lúc  lâm 

chung,  người ấy được Phật  tiếp dẫn  vãng  sanh thượng phẩm; trong khoảng 

khảy  ngón  tay  hoa  nở  gặp  Phật,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn;  thấp  nhất  thì  cũng 

chứng  bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  giáo;  cũng  có  người  đốn  siêu  các  địa  vị,  đạt 

đến  bậc  Ðẳng  Giác.  Bậc  Sơ  Trụ  trong  Viên  Giáo  đã  có  thể  hiện  thân  làm 

Phật trong trăm  cõi,  huống  hồ  là các địa  vị kế tiếp đó  lại càng  lần  lượt thù 

thắng hơn; nhất là địa vị Ðẳng Giác thứ bốn mươi  mốt! Vì vậy Tổ mới nói: 

“Ðời sau làm Phật Tổ”.  





 Không Thiền, có Tịnh Ðộ.  

 Vạn người tu, vạn đỗ. 



 Nếu gặp Phật Di Ðà,  

 Lo gì chẳng khai ngộ  



Nghĩa  là:  Hành  nhân  tuy  chưa  minh  tâm,  kiến  tánh,  nhưng  đã  quyết 

chí  cầu  sanh  Tây  phương.  Do  vì  trong  kiếp  xưa,  đức  Phật  đã  phát  đại  thệ 

nguyện nhiếp thọ chúng sanh như mẹ nhớ con; nếu chúng sanh thật sự có thể 

[nhớ  Phật]  như con  nhớ  mẹ,  chí  thành  niệm  Phật  thì  sẽ  cảm  ứng  đạo  giao, 

liền được đức Phật  nhiếp thọ. Vì  ra sức tu Ðịnh,  Huệ  nên  được  vãng sanh. 

Kẻ  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  lúc  lâm  chung  bị  các  sự  khổ  bức  bách  bèn  sanh 

lòng hổ thẹn lớn lao, xưng niệm danh hiệu Phật đến mười tiếng hoặc chỉ một 

tiếng  rồi  mất  ngay  trong  lúc  đó,  họ  đều  được  Phật  hóa  thân  tiếp  dẫn  vãng 

sanh.  Ðấy  há  chẳng  phải  là  “vạn  người  tu,  vạn  đỗ”   hay  sao?  Những  kẻ  đó 

tuy niệm Phật chẳng lâu nhưng do niệm Phật cực kỳ mãnh liệt nên có thể đạt 

được  lợi  ích  lớn  lao ấy, chẳng  nên so  với  kẻ tu  hành  lơ  là  hờ  hững  mà bàn 

luận niệm nhiều hay ít. Ðã sanh về Tây phương thì tuy gặp Phật, nghe pháp 

có nhanh  - chậm chẳng  đồng,  nhưng  đều đã cao dự dòng thánh, trọn chẳng 

thoái chuyển. Tùy theo căn tánh sâu, cạn, hoặc tiệm hay đốn mà chứng các 

quả  vị.  Ðã  được  chứng  quả  thì  cần  gì  bàn  đến  khai  ngộ  nữa.  Ấy  chính  là: 

“Nếu gặp Phật Di Ðà, lo gì chẳng khai ngộ”  vậy. 



 Có Thiền không Tịnh Ðộ,  

 Mười tu, chín lần chần,  

 Ấm cảnh nếu hiện tiền,  

 Chớp mắt đi theo nó.  

Nghĩa  là:  Hành  nhân  tuy  triệt  ngộ  Thiền  tông,  minh  tâm  kiến  tánh, 

nhưng Kiến Tư phiền não chẳng dễ đoạn trừ, phải trải qua nhiều duyên trui 

luyện  để  trừ  sạch  hết  chẳng  sót,  mới  có  thể  xuất  ly  phần  đoạn  sanh  tử457. 

Người chưa đoạn một mảy nào thì chẳng cần bàn đến! Dẫu chỉ còn một mảy 

chưa đoạn sạch hết thì lục đạo luân hồi vẫn y như cũ khó thoát. Biển sanh tử 

sâu thẳm, đường  Bồ Ðề xa  vời vợi; còn chưa về được đến  nhà thì đã  mạng 

chung! Người đại ngộ mười người hết chín đều như vậy. Cho nên  mới nói: 

“Mười  người,  chín  lần  chần” .  Lần  chần  (ta  đà)  người  đời  thường  nói  là 

“chần chờ”. 

 “Ấm  cảnh”   là  cảnh  của  Trung  Ấm  thân;  tức  là  những  cảnh  được  hiển 

hiện trong khi lâm chung bởi nghiệp lực thiện - ác trong đời này và bao kiếp. 

Một khi những cảnh ấy hiện ra, trong chớp mắt sẽ liền theo nghiệp lực thiện 

- ác  nào  mạnh  mẽ  nhất  để đi  thọ sanh trong đường thiện  hay ác; chẳng thể 

làm chủ tình thế một mảy may nào! Giống như người mắc nợ, chủ nào mạnh 

sẽ kéo đi trước. Tâm tình lắm mối đa đoan, coi trọng chỗ nào sẽ rớt vào đấy. 

Ngũ Tổ Giới lại sanh làm Tô Ðông Pha, Thảo Ðường Thanh lại sanh làm Lỗ 

Công, đều là do lẽ trên vậy! Bởi thế mới nói: “Ấm cảnh nếu hiện tiền, chớp 

 mắt đi theo nó”.  Chữ Ấm: âm và nghĩa đồng với chữ Âm, nghĩa là che đậy; 

tức  là:  do  nghiệp  lực  này  che  lấp  nên  chân  tánh  chẳng  thể  hiển  hiện.  Miết 

(瞥), âm giống chữ Phiết (撇), nghĩa là nháy  mắt, chớp mắt. Có người hiểu 

chữ Ta (蹉) nghĩa là “lầm lẫn”, Ấm Cảnh là Ngũ Ấm Ma Cảnh, chung quy 

vì  chẳng  hiểu  chữ  Thiền  và  chữ  Có  nên  mới  nói  hồ  đồ  như  vậy.  Lẽ  nào 

những bậc đại triệt đại ngộ mười người tu chín người lạc đường đi theo Ngũ 

Ấm  Ma  nên  bị  ma  dựa  phát  cuồng?  Phàm  những  kẻ  bị  ma  dựa  phát  cuồng 

đều là kẻ chẳng biết giáo lý, chẳng minh tự tâm, là giống tăng thượng mạn, 

tu  mù  luyện đui  mà thôi.  Sao chẳng biết  hay - dở,  lại đem  gán cho bực đại 

triệt đại ngộ! Ðiều này quan hệ rất lớn, chẳng thể không biện luận rõ! 



 Không Thiền không Tịnh Ðộ.  

 Giường sắt và cột đồng.  

 Vạn kiếp cùng ngàn đời.  

 Không một ai nương dựa. 



Có  kẻ  bảo   “không  Thiền,  không  Tịnh”   tức  là  vùi  đầu  tạo  nghiệp  ác, 

chẳng  tu  pháp  lành.  Lầm  to,  lầm  to!  Dù  pháp  môn  vô  lượng  nhưng  chỉ  có 

Thiền  và  Tịnh  là  thích  hợp  cho  các  căn  cơ  hơn  hết.  Hành  nhân  chưa  được 

triệt ngộ, lại chẳng cầu sanh, lơ là, hời hợt tu các pháp môn khác, Ðịnh - Huệ 

đã chẳng thể quân bình để đoạn Hoặc chứng Chân, lại chẳng nương vào Phật 

từ  lực  để  đới  nghiệp  vãng  sanh;  đem  công  đức  trọn  đời  tu  trì  để  cảm  lấy 

phước báo đời sau sanh trong trời, người. Đời này đã không chánh trí thì đời 

sau ắt bị phước chuyển mê đắm trong ngũ dục, tạo đủ các ác nghiệp. Ðã tạo 

ác nghiệp sẽ khó thoát ác báo.  Khi  một  hơi thở chẳng  hít  vào được  nữa thì 

liền đọa địa ngục, rành rành sẽ ở trong bao kiếp dài lâu nằm lăn nơi giường 

sắt, ôm ấp cột đồng để đền trả lòng tham thanh sắc, giết hại sanh mạng v.v... 

các  thứ  ác  nghiệp.  Tuy  chư  Phật,  Bồ  Tát  rủ  lòng  xót  thương,  nhưng  do  ác 

nghiệp ngăn chướng, người ấy vẫn chẳng thể được hưởng lợi ích. Người xưa 

nói:  “Người tu hành nếu chẳng chánh tín, cầu sanh Tây phương, tu hành đủ 

 các việc thiện khác thì gọi là kẻ oán đời thứ ba” , chính là nói đến ý này. Ấy 

là  vì  đời  nay  tu  hành,  đời  sau  hưởng  phước;  vì  ỷ  phước  làm  ác  nên  liền  bị 

đọa lạc. Ðạt được cái vui giả tạm trong đời kế mà muôn kiếp phải vĩnh viễn 

chịu  khổ.  Ví  dù  nghiệp  địa  ngục  tiêu  thì  lại  chuyển  sanh  làm  ngạ  quỷ,  súc 

sanh;  muốn  lại  được  thân  người  thì  thật  là  điều  khó  nhất  trong  những  điều 

khó.  Vì  vậy,  Phật  lấy  tay  bốc  đất  rồi  hỏi  A  Nan  rằng:  “Ðất  trong  tay  ta  là 

nhiều, hay đất trong đại địa là nhiều?” A Nan bạch Phật: “Ðất trong đại địa 

nhiều”. Phật nói:  “Ðược thân người như đất trong tay, mất thân người như 

 đất trong đại địa” . [Xét theo lời Phật] thì “muôn kiếp, ngàn đời, không một 

 người nương dựa”  vẫn  là  lời luận rất  nông cạn vì câu ấy còn  hạn cuộc vào 

âm vận của bài kệ. 

Ôi!  Hết  thảy  pháp  môn  chuyên  cậy  vào  tự  lực;  pháp  môn  Tịnh  Ðộ 

chuyên  nhờ  Phật  lực. Trong  hết  thảy pháp  môn, phải trừ sạch  Hoặc  nghiệp 

mới liễu sanh tử; còn trong pháp môn Tịnh Ðộ: do đới nghiệp vãng sanh liền 

dự dòng  thánh.  Ðại  sư  Vĩnh  Minh  sợ  đời  chẳng  hiểu  biết  nên  mới  đặc  biệt 

phân định để chỉ bày cho tương lai. Liệu Giản đáng gọi là chiếc bè báu nơi 

bến mê, là đạo sư (người dẫn đường) nơi đường hiểm. Ðáng tiếc người trong 

cõi  đời  hờ  hững  đọc  lướt  qua,  chẳng  chịu  nghiên  cứu  kỹ.  Có  phải  là  do 

chúng sanh ác nghiệp đồng phận nên xui khiến thế chăng? 

Ông ấy nói:  

- Tôi  xưa  tội  gì  mà  sớm  mê  mất  chân  thuyên458,  xưa  có  phước  gì  nay 

được  nghe  lời  xuất  yếu?  Xin  được  ghé  dự  vào  hàng  đồ  chúng,  cầm  nắm 

bình, khăn. 

Tôi bảo:  

- Tôi  nào  có  đức  gì  mà  dám  nhận  lời  ấy.  Những  lời  tôi  nói  đều  là  tuân 

theo ý chư Phật, chư Tổ. Nếu ông có thể ngưỡng tín Phật, Tổ, hoằng dương 

Tịnh  Ðộ  thì  không  đức  gì  chẳng  báo  được,  không  tội  gì  chẳng  diệt  được. 

Xưa ngài Thiên Thân Bồ Tát lúc ban đầu báng Ðại Thừa, sau hoằng dương 

Ðại Thừa để chuộc lỗi. Nếu ông có thể noi theo dấu chân thơm của Ngài thì 

tôi nguyện xả thân cúng dường. 

Thượng tọa bèn lễ Phật, phát nguyện rằng:  

- Con tên là... từ nay trở đi chuyên tu Tịnh nghiệp, chỉ cầu khi lâm chung 

vãng sanh thượng phẩm, gặp Phật, nghe pháp, đốn chứng Vô Sanh. Sau đấy, 

chẳng  rời  An  Dưỡng,  vào  khắp  mười  phương,  dùng  các  thứ  phương  tiện: 

nghịch,  thuận,  ẩn,  hiển  để  hoằng  thông  pháp  này,  độ  thoát  chúng  sanh  đến 

tột  cùng  vị  lai  chẳng  hề  gián  đoạn.  Hư  không  có  tận,  nguyện  của  con  vô 

cùng. Nguyện Phật Thích Ca, Phật Di Ðà, Thường Trụ Tam Bảo thương xót 

tấm lòng ngu thành của con, cùng rủ lòng nhiếp thọ. 

Tôi bảo:  

- Về Sự, Tịnh Ðộ là đại nhân duyên; về Lý, Tịnh Ðộ là bí mật tạng. Ông 

có  thể  tin  nhận  phụng  hành  được  thì  chính  là  lấy  sự  trang  nghiêm  của  chư 

Phật để tự trang nghiêm. 

Thượng  Tọa  vâng  dạ  lui  ra.  Nhân  đấy  chép  lại  cuộc  vấn  đáp  này  để 

khuyên bảo người chưa biết đến pháp này. 



---o0o--- 

2. Tịnh Độ pháp môn phổ bị tam căn luận 

(Luận về pháp môn Tịnh Độ độ khắp ba căn) 





Hết thảy chúng sanh đều có đủ trí huệ đức tướng của Như Lai, nhưng 

do mê chân đuổi theo vọng, trái nghịch giác, xuôi theo trần lao nên toàn thể 

chuyển  thành  phiền  não  ác  nghiệp.  Do  vậy,  trải  nhiều  kiếp  lâu  xa  luân  hồi 

sanh  tử.  Như  Lai  thương  xót,  giảng  ra  các  pháp  khiến  họ  phản  vọng  quy 

chân, trái nghịch trần lao, xuôi theo tánh giác, khiến cho phiền não ác nghiệp 

của họ toàn thể khôi phục thành trí huệ đức tướng. Từ đây cho đến tận đời vị 

lai,  an  trụ  trong  Tịch  Quang.  Khác  nào  nước  đọng  thành  băng,  băng  tan 

thành  nước;  Thể  vốn  chẳng  khác,  Dụng  thật  khác  xa.  Nhưng  căn  cơ  chúng 

sanh có lớn - nhỏ, mê có cạn - sâu, nên tùy theo cơ nghi của mỗi người đều 

làm cho được lợi ích. Các pháp môn đã nói rộng nhiều như cát sông Hằng; 

trong  ấy,  cầu  lấy  một  pháp  chí  viên  chí  đốn,  tối  diệu,  tối  huyền,  hạ  thủ  dễ 

thành công cao, dùng sức ít được hiệu quả nhanh chóng, thích hợp khắp cho 

ba căn, thống nhiếp các pháp, thượng thánh lẫn hạ phàm đều cùng tu, căn cơ 

lớn -  nhỏ đều cùng  nhận  lãnh được thì không  gì thù thắng, siêu tuyệt bằng 

pháp môn Tịnh Độ! 



Vì  sao  nói  vậy?  Hết  thảy  pháp  môn  tuy  là  Đốn  -  Tiệm  khác  nhau, 

Quyền - Thật  mỗi pháp  mỗi khác,  nhưng  đều phải dụng công tu  tập sâu  xa 

mới có thể đoạn Hoặc chứng Chân, thoát ly sanh tử, siêu phàm nhập thánh. 

Đấy  gọi  là  hoàn  toàn  cậy  vào  tự  lực,  không  nương  cậy  vào  chi  khác.  Nếu 

Hoặc nghiệp còn đôi chút chưa tận thì vẫn phải luân hồi y như cũ! Vả nữa, 

những pháp ấy  lý đều rất sâu, chẳng dễ tu tập. Nếu chẳng phải  trước đã có 

linh căn thì thật khó lòng chứng nhập được ngay trong đời này! Chỉ có pháp 

môn  Tịnh  Độ  bất  luận  phú  quý,  bần  tiện,  già,  trẻ,  nam,  nữ,  ngu,  trí,  Tăng, 

tục, sĩ, nông, công, thương, hết thảy mọi người đều có thể tu tập. Do vì A Di 

Đà Phật đại từ bi nguyện lực nhiếp thủ chúng sanh khổ não trong Sa Bà. Do 

vậy, so với các môn khác, pháp này dễ đắc quả hơn. 



Phàm bọn hữu tình chúng ta được nghe pháp môn Tịnh Độ này, phải 

tin Sa Bà rất khổ, Tây Phương cực vui. Phải tin từ nhiều đời đến nay nghiệp 

chướng sâu nặng, nếu không cậy vào Phật lực, thật khó thể thoát lìa. Phải tin 

cầu sanh quyết định có  ngày được sanh. Phải tin  niệm Phật  nhất định  được 

Phật  từ  bi  nhiếp  thọ.  Do  vậy,  kiên  định  nhất  tâm,  nguyện  lìa  Sa  Bà  như tù 

nhân  muốn thoát khỏi  lao  ngục, trọn chẳng có tâm  lưu  luyến. Nguyện sanh 

Tây  Phương  như  người  lữ  khách  nghĩ  mong  về  cố  hương,  nào  có  ý  niệm 

chần  chừ!  Từ  đây,  tùy  phận,  tùy  lực,  chí  tâm  trì  niệm  thánh  hiệu  A  Di  Đà 

Phật.  Bất  luận  nói  năng,  im  lặng,  động,  tịnh,  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  đón  tiếp 

khách khứa, mặc áo, ăn cơm, đều chú ý giữ sao cho Phật chẳng lìa tâm, tâm 

chẳng  lìa  Phật.  Ví  như  có  chuyện  quan  trọng  canh  cánh  bên  lòng,  dù  làm 

trăm  việc  vẫn  không  quên  chuyện  ấy.  Nếu  có  chuyện  công  việc  tư  trọn 

chẳng rảnh rỗi chút nào, thì sáng tối nên tu Thập Niệm Niệm Phật, chí tâm 

phát  nguyện  thì  cũng  được  vãng  sanh.  Do  A  Di  Đà  Phật  từng  có  nguyện 

rằng:   “Mười  phương  chúng  sanh  chí  tâm  tin ưa,  muốn  sanh  về  cõi  ta,  dẫu 

 chỉ mười niệm mà chẳng được sanh thì ta không lấy ngôi Chánh Giác” .  Do 

vậy, mười niệm Niệm Phật cũng được vãng sanh vậy! 



Nhưng  đã  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  phải  phát  tâm  từ  bi, 

hành phương tiện sự, dứt tham - sân - si, kiêng giết - trộm - dâm, tự lợi, lợi 

người  thì  mới  hợp  với  ý  Phật.  Nếu  không,  tâm  trái  với  Phật,  cảm  ứng  đạo 

giao bị ngăn cách, chỉ thành gieo nhân cho mai sau, khó gặt được quả trong 

hiện  tại.  Nếu  chí  thành  niệm  Phật,  hạnh  hợp  với  tâm  Phật,  tâm  và  miệng 

tương ứng thì người niệm Phật như thế đến lúc lâm chung, A Di Đà Phật và 

các vị thánh thảy đều rủ  lòng tiếp dẫn,  vãng sanh  Tây  Phương.  Hễ sanh  về 

Tây  Phương  rồi  thì  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử,  vĩnh  viễn  lìa 

khỏi các khổ, chỉ hưởng các sự vui. Đây là hoàn toàn cậy vào Phật lực, bất 

luận  công  sâu  hay  cạn,  có  phiền  não  hay  không,  chỉ  cốt  sao  có  đủ  lòng  tin 

chân  thật,  nguyện  thiết  tha  thì  nhất  định  vạn  người  chẳng  sót  một  ai.  Còn 

như người đã đoạn Hoặc cầu sanh thì mau vượt lên Thập Địa. Nếu đã đăng 

địa  mà cầu sanh thì mau chứng Phật thừa. Do vậy, Văn Thù, Phổ Hiền, Mã 

Minh, Long Thọ v.v… các vị Bồ Tát đều nguyện vãng sanh. Kẻ có đủ Thập 

Ác niệm Phật còn dự vào phẩm chót. Người sắp đọa địa ngục niệm Phật còn 

lên được Liên Bang. Do vậy, Trương Thiện Hòa, Trương Chung Quỳ, Hùng 

Tuấn, Duy Cung459 v.v… là những kẻ ác đồng thoát luân hồi. 



Những người khác tu đủ cả Giới lẫn Thiện, Định - Huệ đều bình đẳng, 

sống trong trần nhưng chẳng nhiễm trần, ở trong cõi trược nhưng lòng luôn 

thanh tịnh, quyết chí cầu sanh Tây Phương, cao đăng thượng phẩm như mọi 

ngôi sao chầu về Bắc Đẩu, như các dòng nước đổ vào biển Đông, làm sao kể 

nổi số! Do vậy, ngàn kinh muôn luận chỗ nào cũng chỉ quy, vãng thánh tiền 

hiền ai nấy đều hướng về, bởi pháp này là đạo trọng yếu để Như Lai phổ độ 

chúng sanh, là diệu pháp để chúng sanh thoát khổ ngay trong một đời này. 



---o0o--- 

3. Tông - Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận 

(Bài luận về chuyện không nên lẫn lộn giữa Thiền và Giáo) 

 Do người giảng kinh thường thích bàn về Thiền nên làm luận này. 





Như Lai nói kinh, chư Tổ tạo luận. Hai môn Tông và Giáo vốn là một 

pháp. Dẫu không thể tách rời, nhưng cũng không thể hợp lại! Tùy theo căn 

cơ mà được lợi ích, tùy theo từng lợi ích mà đặt tên. Thượng căn vừa nghe 

liền nhanh chóng liễu giải tự tâm, viên tu đạo phẩm, nên gọi là Tông (Đây là 

ước theo đời sau mà nói, chứ thoạt đầu chỉ gọi là giáo pháp Viên Đốn). Hàng 

trung  hạ  nghe  đến,  tấn  tu  đạo  phẩm,  dần  dần  ngộ  được  chân  lý,  nên  gọi  là 

Giáo. 

Đến cuối thời Tượng Pháp, Phật pháp truyền sang cõi này (Trung Hoa), 

căn  cơ  con  người  thông  minh,  nhạy  bén,  đa  số  đắc  Văn  Trì  nên  chú  trọng 

chuyện ghi nhớ, đọc tụng, giảng nói. Tăng chúng chú trọng đến chuyện bổn 

phận, hướng thượng, chứ người thật chứng, thật ngộ thì ít, kẻ nói chuyện ăn, 

đếm của báu thì nhiều. Do vậy, đại sư Đạt Ma đặc biệt sang đây, xiển dương 

pháp  Trực Chỉ Nhân  Tâm (chỉ thẳng  vào cái tâm của con người) khiến cho 

con  người tự thấy được bản  lai diện  mục. Đời sau  gọi đó  là Tông. Đã thấy 

được bản lai diện mục rồi, sau đó xem kinh, tu hành, mới biết giáo pháp của 

toàn bộ Đại Tạng đều là những lời nói trong nhà mình, Lục Độ vạn hạnh đều 

là chuyện trong  nhà  mình. Do  vậy, sự ngộ giải của Tông  môn  là  mắt, sự tu 

trì của Giáo là chân. Không  mắt thì không cách gì thấy đường được; không 

chân không  thể về đến  nhà. Như vậy, Tông - Giáo cần  nhau, chứ không  hề 

trái  nghịch,  hợp cùng  nhau chứ chẳng  tách  lìa. Xét đến chỗ chỉ  quy rốt ráo 

của các vị Nam  Nhạc, Thiên Thai thì đại  lược đều  giống  nhau. Do  vậy, hai 

bộ sách Truyền Đăng Lục và Chỉ Nguyệt Lục460 đều xếp hai vị này vào bậc 

Thánh  Hiền ứng  hóa, Cao Tăng Truyện không kể tên  hai  vị trong  những  vị 

nghĩa giải461 mà xếp vào tiểu loại tu Thiền. Đấy là những vị tri thức đầy đủ 

con mắt thời xưa, cho Tông và Giáo là nhất quán. 



Từ  ngài  Tào  Khê  (Lục  Tổ  Huệ  Năng)  trở  về  sau,  Thiền  Đạo  thạnh 

hành, loại văn tự  “chẳng lập văn tự”  truyền khắp hoàn vũ. Đường giải ngày 

càng  mở  rộng,  cửa  ngộ462  ngày  càng  lấp.  Vì  thế,  các  vị  tổ  Nam  Nhạc, 

Thanh Nguyên đều dùng cơ  ngữ để tiếp độ người, khiến cho Phật - Tổ đều 

thành ngữ ngôn, không cách nào trả lời câu hỏi được. Nếu không thật sự liễu 

ngộ thích đáng sẽ không thể suy lường được lời Tổ. Dùng điều đó để khám 

nghiệm hòng phân biệt vàng - thau, tách rời ngọc - đá vĩnh viễn, không thể 

giả  dối  để  làm  hại  pháp  đạo  được!  Đấy  là  duyên  do  của  cơ  phong  chuyển 

ngữ! 



Từ đấy về sau, pháp này ngày càng thịnh. Tri thức nêu bày, chỉ sợ lạc 

vào  lối  cũ  của  người  khác  thành  ra  sáo  rỗng,  gây  nghi  ngờ,  lầm  lạc  cho 

người học, khiến Tông phong bị bỏ phế, rối bời; vì vậy, cơ phong được dùng 

ngày càng cao chót vót, không cách chi chuyển biến được, khiến cho người 

ta không cách nào dò dẫm, nắm níu được! Do vậy, mới có kẻ quở Phật mắng 

Tổ, bài xích kinh giáo, phế bỏ Tịnh Độ (hai câu của Nam Nhạc Huệ Tư đại 

sư đã nói trọn tác dụng  như vậy:  “Siêu quần xuất chúng thái hư huyền, chỉ 

 vật truyền tâm nhân bất hội”   (Tạm dịch:  Siêu quần  xuất chúng  huyền diệu 

như hư không. Chỉ  vật để truyền  thọ tâm  pháp, con  người không  hiểu thấu 

được). Nếu hiểu đó là thật pháp thì tội giống như Ngũ Nghịch!) Dùng ngôn 

ngữ  này  để  tước  đoạt  tình  kiến  của  con  người,  lấp  mất  lối  hiểu  của  họ. 

Người căn cơ chín  muồi sẽ ngay  lúc đó biết đường  về, triệt  ngộ  nẻo  hướng 

thượng. Người căn cơ còn sống sít sẽ thật  sự tận  lực tham cứu  đến khi  nào 

đại triệt đại ngộ mới thôi! 



Ấy là do hàng tri thức còn đông, căn cơ người vẫn còn bén nhạy, giáo 

lý minh bạch, tâm sanh tử thiết tha. Dù chưa thể liễu ngộ ngay khi đó, quyết 

chẳng chịu sanh tâm kém hèn, cho đó là thật pháp. Người đời nay đa phần ít 

đọc  sách  Nho,  chẳng  hiểu  lẽ  đời,  chưa  cùng  tột  giáo  thừa,  chẳng  hiểu  Phật 

pháp.  Vừa  mới  phát  tâm  bèn  vào  ngay  Tông  môn.  Còn  hàng  tri  thức  chỉ 

nhằm  duy  trì  môn  đình,  cũng  học  đòi  cổ  nhân  chỉ  bày,  xiển  dương,  chẳng 

đoái hoài chuyện lợi - hại cho pháp đạo. Người học chẳng hạ nghi tình chân 

thật, ai nấy cho đó là thật pháp. Hoặc có những điều người đời nay nêu lên 

đều là những đạo lý do họ tự ý suy lường, phỏng đoán những chuyện trong 

sách của cổ nhân xưa, nói chung không ngoài chuyện dựa theo văn tự để giải 

thích ý nghĩa, lại tự cho là mình triệt ngộ hướng thượng, đã tham học xong 

xuôi, tự dự vào địa vị tri thức để mở mang, chỉ dạy cho hàng hậu học! 



Kẻ nắm giữ một môn đình, chỉ sợ người khác bảo mình không phải là 

bậc thông gia; do đó, cùng hoằng dương cả Thiền lẫn Giảng, muốn được gọi 

là  bậc   “Tông  thuyết  đều  thông”.   Bàn  đến  Tông  thì  những  gì  họ  giảng  về 

những  lời  chỉ  quy  hướng  thượng  của  cổ  đức  toàn  là  giải  thích  ý  nghĩa  dựa 

theo  văn  tự.  Giảng  về  Giáo  thì  đạo  tu  nhân  chứng  quả  của  Như  Lai  bị  họ 

biến  thành  thuyết  “dùng  pháp  để  tượng  trưng,  nhằm  thuyết  minh  ý  nghĩa” . 

Dùng Giáo phá Tông, dùng Tông phá Giáo, người  mù dẫn lũ đui, kéo nhau 

vào lửa! Đến nỗi về sau chẳng được nghe khuôn mẫu hay đẹp của cổ nhân, 

uổng  công  học  đòi  khinh  Phật  khinh  Tổ,  bài  bác  nhân  quả  mà  thôi,  trọn 

chẳng hiểu được lời lẽ của cổ nhân. Bổn phận của Tăng chúng há còn mộng 

thấy! Nay tôi sẽ đem lời lẽ, bản ý của Tông và Giáo phân biệt đại lược, ngõ 

hầu ai nấy chỉ được lợi ích, chẳng bị bệnh vậy! 

Tông là gì? Giáo là gì? Về mặt diễn nói thì Tông và Giáo đều là Giáo, về 

mặt khế ngộ thì Tông và Giáo đều là Tông. Giáo cố nhiên có Tông, mà Tông 

cũng có Giáo. Tông của bên  Giáo chính  là diệu  lý  Thật  Tướng, tam đức bí 

tạng;  đấy  chính  là  bổn  phận  hướng  thượng  của  tăng  chúng  bên  Tông  vậy 

(Đây  là đối  với Tông  mà  nói,  nên  gọi  Thể là  Tông. Nếu  luận theo Giáo  thì 

gọi là Thể. Tông trong Giáo chính là cửa ngõ để nhập Thể, không giống như 

chỗ chú trọng hướng thượng của bên Tông). 



Giáo  của  bên  Giáo  chính  là  văn  tự,  lời  lẽ  trong  kinh  luận  và  hành 

tướng của pháp môn, không gì đều chẳng nhằm diễn tả diệu lý, đều quy về 

bí tạng; cũng giống như những tác dụng của cơ phong chuyển ngữ bên Tông. 

Nhưng Giáo thì chưa ngộ vẫn làm cho hiểu được, còn Tông nếu chưa ngộ sẽ 

không biết. Đấy gọi là chỗ khác nhau [giữa Tông và Giáo]. 



Giáo của bên Tông chính là cơ phong chuyển ngữ, giơ nắm tay, dựng 

đứng phất trần, hoặc nói, hoặc im lặng, mọi thứ tác dụng đều thuận theo căn 

cơ  của  người  đến  tham  vấn  để  chỉ  quy  hướng  thượng.  Những  câu  chuyển 

ngữ ấy nhằm để nêu bày lẽ hướng thượng, là ngón tay chỉ mặt trăng thật sự, 

chứ không phải những câu chuyển ngữ đó chính là lẽ hướng thượng hay mặt 

trăng thật sự. Nếu có thể  nương theo  ngón tay  nhìn  vào  mặt trăng thì  ngay 

khi  đó sẽ tự thấy được  vầng trăng  thật sự. Vầng trăng thật sự được thấy ấy 

mới  chính  là  Tông  của  Tông  gia.  Người  đời  nay  lấy  cơ  phong  chuyển  ngữ 

làm Tông, chẳng cầu khế ngộ, chỉ cho rằng học theo đó sẽ hiểu thấu, tức là 

coi ngón tay chính là mặt trăng, không còn biết đến vầng trăng thật sự! Tiếc 

thay! 



Vả  nữa,  Giáo  thích  hợp  khắp  ba  căn,  lợi  -  độn  cùng  thâu;  ví  như  tờ 

chiếu sáng suốt của bậc vua thánh, muôn nước đều khâm phục, tôn sùng. Dù 

trí hay ngu, dù hiền hay tệ đều hiểu được, đều phải tuân hành; kẻ nào không 

tuân sẽ bị xử cực hình. Kẻ nào không tuân lời Phật dạy sẽ đọa trong ác đạo. 

Tông  chỉ  độ  riêng  bậc  thượng  căn,  chẳng  thâu  nhiếp  trung  hạ.  Ví  như  mật 

lệnh của vị tướng quân, kẻ trong doanh mới biết, người ngoài doanh dẫu cho 

thông  minh  cũng  không  thể  hiểu  được!  Do  vậy,  toàn  quân  mới  diệt  được 

giặc, thiên hạ thái bình. Quân lịnh hễ bị tiết lộ thì ba quân sẽ tan vỡ; Tổ ấn bị 

tiết lộ, năm tông chết sạch. Trước khi ngộ, chỉ cho phép tham cứu thoại đầu, 

chẳng cho phép đọc sách Thiền thật ra là vì sợ hiểu lầm ý Tổ, coi mê là ngộ, 

đem  giả  loạn  chân,  đấy  gọi  là  “tiết  lộ”,  cái  hại  rất  lớn!  Sau  khi  đại  ngộ,  ắt 

phải rộng xem ngữ lục của chư Tổ hòng quyết trạch kiến địa của mình, hòng 

mở mang Sai Biệt Trí, để hiểu thấu chỗ cấm kỵ của thuốc. 



Lại  còn  phải  trải  qua  nhiều  duyên  rèn  luyện,  khiến  cho  hạnh  giải 

tương  ứng  mới  thành  bậc  xuất  thế,  hoằng  dương,  xiển  phát  Tông  phong. 

Người  đời  nay  chẳng  dạy  người  tận  lực  tham  cứu,  cứ  vì  người  diễn  giảng, 

khiến cho đường  hiểu  mở rộng, khởi  ý suy đoán, dùng  ý kiến của  mình  để 

hiểu  ý  Tổ,  dường  như  gần  giống,  suy  tưởng  nghĩa  lý.  Hoàn  toàn  sai  lầm, 

nhưng cứ cho  là đúng. Nói không sai cho  lắm thì chỉ toàn  là rồng bằng đất 

nặn,  bánh  vẽ,  há  có  thể  phun  mưa,  đỡ  đói  được  chăng?  Do  vậy,  nhà  Thiền 

phải  thật  sự  tham  cứu  mới  có  lợi  ích  thật  sự!  Người  chưa  mở  mắt,  nghe 

những lời giảng nói đó, mừng rỡ lộ ra ngoài. Còn người có đầy đủ con  mắt 

ắt  sẽ  đau  thấu  xương  tủy.  Hoằng  dương  Tông  kiểu  đó  chỉ  có  tổn  hại  lớn, 

chẳng có mảy may lợi ích thật sự gì! Khác nào đem quân lịnh bảo khắp quân 

địch, mời mọc chúng nó đánh nhau với mình mà không tự diệt vong thì hiếm 

lắm! Do vậy, kẻ giả vờ ngộ đạo không biết là bao nhiêu! Kẻ hoại loạn Phật 

pháp thật là đông đảo! 



Thêm nữa, Giáo thì do văn tự hiển lộ ý nghĩa, y nghĩa tu Quán. Quán 

thành tựu sẽ chứng  Lý, khiến cho con  người do  hiểu  rồi bèn  nhập. Vì  vậy, 

ngài Thiên  Thai dùng  Tam Chỉ, Tam Quán463 để truyền  Phật tâm ấn. Còn 

Tông thì lìa văn tự để hiển ý, hễ lãnh hội được ý thì minh tâm, minh tâm rồi 

bèn  khởi  hạnh,  dạy  hành  nhân  do  tham  cứu  mà  chứng  đắc.  Do  vậy,  Thiền 

Tông lấy  “trực chỉ nhân tâm”  để truyền Phật tâm ấn. 



Vả nữa, nhân - quả, tu - chứng, phàm - thánh, chúng sanh - Phật, sự - 

lý, hành - tướng được nói trong kinh giáo vằng vặc phân minh. Nếu tu được 

nhân  thì  tự  nhiên  sẽ  chứng  quả,  siêu  phàm  nhập  thánh,  tức  là  chúng  sanh 

thành được Phật đạo! Đã đạt được sự này thì chẳng dính dáng đến lý nhân - 

quả,  tu  -  chứng,  phàm  -  thánh,  chúng  sanh  -  Phật,  há  còn  mong  cầu  bên 

ngoài nữa ư? Những gì nhà Thiền nói đều quy về bổn phận, chẳng dính dáng 

đến “nhân - quả, tu - chứng, chúng sanh - Phật” (Đây là Lý Tức Phật). Nếu 

hiểu được ý này (Đây gọi là Danh Tự và Quán Hạnh Sơ Tâm), quyết định y 

theo  cái  lý  “chẳng  dính  dáng  nhân  -  quả,  tu  -  chứng,  phàm  -  thánh,  chúng 

sanh  -  Phật”  để  khởi  sự  tu  nhân  chứng  quả,  siêu  phàm  nhập  thánh  thì  đó 

chính  là  Sự  để  chúng  sanh  thành  Phật  đạo  vậy  (Đây  là  từ  Quán  Hạnh  cho 

đến Cứu Cánh). 



Do vậy, cổ đức sau khi đại ngộ có những vị ba lần bảy lượt xem Đại 

Tạng Kinh (Phần Châu Vô Nghiệp ba lượt đọc hết Đại Tạng. Ngài Tri Vi ở 

chùa  A  Dục  Vương,  là  môn  nhân  của  ngài  Đại  Huệ  Tông  Cảo,  giam  mình 

trên  tháp  viện  hơn  mười  năm,  bảy  lượt  đọc  hết  Đại  Tạng.  Xem  trong  sách 

Dục Vương Sơn Chí). Có người cho ngồi  đọc là không cung kính, bèn quỳ 

đọc, đi thì đội lên đầu, đứng tụng (ngài Thê Hiền Đề ba lần đọc hết Đại Tạng 

đều như thế). Có vị suốt đời hằng ngày trì một bộ kinh Pháp Hoa (như các vị 

Vĩnh Minh Diên Thọ, Thủ Sơn Niệm). Có vị xem kinh chỉ sợ bị làm phiền, 

bèn  dán  thiếp  ở  cửa  phương  trượng,  ghi:   “Lúc  xem  kinh  chẳng  được  hỏi 

 han”   (ngài  Ngưỡng  Sơn  Tịch).  Có  vị  trì  thánh  hiệu  Quán  Âm  (ngài  Minh 

Giáo Tung, mỗi ngày trì mười vạn thánh hiệu Quán Âm. Kinh sách thế gian, 

xuất  thế  gian  không  đọc  nhưng  đều  biết.  Lại  còn  có  ngài  Hoa  Lâm  Giác 

thường niệm Quán Âm, cảm được hai con hổ thường theo hầu). Có vị trì chú 

Chuẩn  Đề  (như  Kim  Hoa  Câu  Chi  hòa  thượng).  Có  vị  mỗi  ngày  làm  108 

Phật sự (Vĩnh Minh Diên Thọ, tụng một bộ Pháp Hoa cũng thuộc trong 108 

việc ấy). Có vị đối trước tượng đứng không dám ngồi, đối trước tượng ngồi 

không dám nằm (ngài Đại Thông Bổn. Hễ thấy những vật thực mang tên thịt 

cá,  Ngài  không  ăn).  Có  vị  một  ngày  không  làm  sẽ  không  ăn  suốt  ngày  đó 

(ngài  Bách  Trượng  Hoài  Hải).  Còn  những  vị  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương thì nhiều không biết bao nhiêu mà kể! 



Ấy là vì ngài Bách Trượng là đích tử truyền đạo của Mã Tổ, Ngài có 

lời  khai  thị  rằng:   “Tu  hành  dùng  niệm  Phật  là  ổn  thỏa,  thích  đáng”.   Ngài 

còn lập ra Thanh Quy, phàm kỳ đảo cho vị Tăng bị bệnh, hóa tống Tăng đã 

mất, đều quy về Tịnh Độ. Do vậy, chư sư trong năm tông464 đều chăm chú 

ngầm tu. Có  lắm  vị  nhiều  năm  tận  tụy  làm  những  việc khó khăn  (như ngài 

Quy Sơn làm Điển Tọa465, ngài Tuyết Phong làm phạn đầu). Không vị nào 

chẳng  nhằm  viên  mãn  Lục  Độ,  tự  lợi,  lợi  tha,  đều  trọng  Pháp  này  như của 

báu,  coi  thường  cái  thân  như  bụi  bặm,  trọn  chẳng  hề  như  người  đời  nay 

khinh  mạn  cổ  kim,  khinh  nhờn  kinh  luận!  Do  vậy,  biết  Tông  là  đội  xung 

kích, Giáo là quân mạnh mẽ theo sau. Những việc họ tu là một sự, những gì 

họ nói là một pháp, nhưng do lập bày ngôn ngữ, kiến lập môn đình bất đồng! 

Kẻ ngoài cửa chẳng biết duyên do “tuy đồng nhưng không thể hợp, tuy khác 

nhưng chẳng thể tách  lìa”, lầm  lạc dựa theo ý  mình, cưỡng  làm chủ tể, nếu 

không báng bổ lẫn nhau thì cũng xen lộn. 



Cái  lỗi báng  bổ  lẫn  nhau  may  ra kẻ ngu còn biết, chứ cái tội  xen  lộn 

thì  người  trí  vẫn  khó  lòng  hiểu  được.  Ấy  là  trở  về  nguồn  thì  không  hai, 

nhưng phương tiện  lắm cửa. Phương tiện  của  nhà Thiền  vô cùng khác biệt, 

tợ hồ quét sạch tất cả ngôn ngữ. Kẻ không hiểu được ý, chẳng lãnh hội ý chỉ 

“lìa  ngôn  ngữ”  chỉ  nhai  bã  hèm:  Nơi  Tông  môn  bèn  mở  ra  đường  hiểu, 

chẳng chịu tận  lực tham cứu;  nơi Giáo bèn  lầm  học  viên dung, phá  hoại sự 

tướng. Chỉ có bậc đại đạt mới được lợi ích ở cả hai bên. Nếu không, đề-hồ, 

cam  lộ chứa trong  đồ đựng  dính thuốc độc bèn biến thành phê sương, trầm 

độc. 

Giáo tuy thường minh thị  “vạn pháp duy tâm”,  nhưng cần phải dựa trên Sự 

để  luận  Sự.  Sự -  Lý,  nhân  - quả,  chẳng  được  lẫn  lộn  mảy  may.  Vốn  đã  có 

đầu thì phải có cuối, chẳng ra ngoài duy tâm. Nhà Thiền thương lượng đích 

thực cũng giống như thế. Nếu chỉ nêu bày hướng thượng, thì dù có chỉ muôn 

pháp  muôn  sự  trọn  khắp  thế  gian  để  hỏi  nhưng  lúc  đáp  luôn  quy  về  bổn 

phận, trọn chẳng đem Sự luận Sự. Đó gọi là  “hỏi ngay nơi đáp, đáp ngay tại 

 chỗ hỏi”. 



Dù tợ hồ dùng Sự để nói, nhưng ý nhằm đến chỗ khác chứ không phải 

ở  tại  đây.  Nếu  hiểu  ngay  nơi  sự  đó  sẽ  thành  mây  trắng  ngàn  dặm!  Những 

thương  lượng  đích  thực  sách  Thiền  không  chép,  chỉ  ghi  chép  những  lời 

thuộc  về  bổn  phận.  Nếu  muốn  biết  phải  coi  khắp  mọi  sách.  Nếu  không  thì 

hãy  xem bộ Vạn Thiện Đồng Quy Tập  và  những trước thuật của bậc Thiền 

Tượng trong Tịnh Độ Thập Yếu, cũng có thể thấy được đại khái. 



Bàn rạch ròi Phật pháp về mặt đại thể, thì chẳng ngoài Chân - Tục nhị 

đế. Chân Đế thì một pháp chẳng lập, đó gọi là  “Thật Tế Lý Địa chẳng nhiễm 

 mảy trần” . Tục Đế thì không pháp nào chẳng đủ, đó gọi là  “trong cửa Phật 

 sự,  chẳng  bỏ  pháp  nào!”  Giáo  thì  Chân  -  Tục  cùng  xiển  dương,  nhưng  đa 

phần luận về Tục. Tông thì ngay từ Tục bèn nói Chân, nhưng quét sạch Tục 

tướng. Phải biết: Chân và Tục đồng thể, không phải là hai vật. Ví như gương 

báu  tròn  lớn,  trống  rỗng,  sáng  ngời,  thông  suốt,  trọn  không  có  một  vật  gì. 

Tuy  trọn  chẳng  có  vật  gì  nhưng  lại  có  thể  “người  Hồ  đến  bèn  hiện  bóng 

người Hồ, người Hán đến bèn hiện bóng người Hán”. Sâm la vạn tượng thảy 

đều  hiện.  Dẫu  cho  mọi  tướng  cùng  hiện,  nhưng  vẫn  trọn  không  có  một  vật 

nào. Dẫu không có một vật nào, nhưng chẳng ngại gì mọi tướng cùng hiện! 



Đối  với  chỗ  “mọi  tướng  cùng  hiện”,  nhà  Thiền  chuyên  nói  “trọn 

không có một vật”; còn Giáo đối với chỗ “trọn không có một vật” lại nói cặn 

kẽ  “mọi  tướng  đều  hiện”.  Ấy  là  đối  với  Sự  Tu,  Tông  bèn  chỉ  rõ  Lý  Tánh; 

chứ không vứt bỏ Sự Tu. Còn Giáo thì bèn luận Sự Tu nơi Lý Tánh, nhưng 

vẫn  quy  về  Lý  Tánh.  Đấy  gọi  là   “xứng  tánh  khởi  tu,  toàn  tu  nơi  tánh,  bất 

 biến tùy duyên, tùy duyên bất biến, Sự - Lý cùng được, Tông - Giáo bất nhị”  

vậy! Tuy trung căn, hạ căn được lợi ích nơi Giáo, nhưng nếu không phải là 

bậc thượng thượng căn sẽ chẳng thể thông suốt vì phải học biết rộng rãi. Tuy 

trung hạ căn khó thể gởi lòng nơi Tông, nhưng bậc thượng căn lại có thể đại 

triệt; do đó phải ước theo căn cơ vậy! 



Giáo thì thế gian pháp, Phật pháp, sự - lý, tánh - tướng đều phải thông 

đạt, lại phải đại khai viên giải (tức là  “đại triệt đại ngộ”  trong nhà Thiền) thì 

mới có thể làm đạo sư cho trời người. Tông phải tham sao cho thấu suốt một 

câu thoại đầu, đích thân thấy được bản lai mới hòng xiển dương tông phong 

Trực Chỉ.  Lúc  Phật pháp đại  hưng  thịnh  và nếu  là bậc thông đạt Phật pháp 

thì  nên  y  theo  Tông  để  tham  cứu.  Ví  như  ông  Tăng  Dao466  vẽ  rồng,  vừa 

chấm mắt, rồng bèn bay lên ngay lập tức. Lúc Phật pháp suy nhược, và nếu 

là kẻ túc căn  hèn kém,  hãy  nên  y theo Giáo tu  trì. Ví  như thợ  vụng  làm đồ 

vật, bỏ dây mực sẽ hoàn toàn không làm được gì. 



Giáo  phần  nhiều  nói  rõ  (hiển  thuyết),  còn  Tông  hay  nói  kín  (mật 

thuyết).  Chuyện  rõ  ràng  trong  nhà  Thiền  là  như  Tổ  Đạt  Ma  nói:   “Tịnh  trí 

 diệu  viên,  thể  tự  không  tịch”   hay  Mã  Tổ  nói :  “Tâm  chính  là  Phật”,   ngài 

Bách Trượng nói:  “Linh quang riêng chiếu, thoát khỏi căn trần; thể lộ chân 

 thường, chẳng câu nệ văn tự, tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên thành. Chỉ lìa 

 vọng niệm thì chính là Như Như Phật”.  Những câu này chẳng khác các kinh 

Đại  Thừa  như Pháp  Hoa,  Lăng  Nghiêm…  mảy  may  nào!  Nói  chung,  trước 

thời  Lục  Tổ  đa  phần  là  hiển  thuyết,  kể  từ  Lục  Tổ  trở  đi  đa  phần  là  mật 

thuyết. 

Kẻ ngu chẳng biết căn cội giống nhau – khác nhau giữa ngôn ngữ của Tông 

và  Giáo,  thường  thấy  khi  Thiền  sư  nêu  câu  hỏi,  những  vị  thuộc  bên  Giáo 

không  thể  đáp  được,  bèn  đề  cao  Thiền  Tông,  miệt  thị  kinh  sách  bên  Giáo, 

xem  kinh  Phật  như  giấy  cũ,  coi  lời  Tổ  trọng  hơn  luân  âm  (luân  âm  tức  là 

thánh chỉ). Nay muốn báo ơn Phật, lợi lạc hữu tình thì bên Thiền dù chuyên 

xiển dương Tông phong, vẫn phải dùng đến Giáo để ấn chứng, bên Giáo thì 

tận lực tu quán hạnh, chẳng xen lạm lời Thiền. Ấy là vì tâm thông diệu đế, 

gặp duyên bèn chính là Tông. Nếu  “cây bách, que phẩn khô, quạ kêu, sẻ hót, 

 nước  chảy,  hoa  rơi,  khạc  nhổ,  vung  tay,  cười  chê,  giận  chửi”,   pháp  gì, 

chuyện  gì  cũng  đều  là  Tông,  thì  lẽ  đâu  diệu  pháp  viên  đốn  do  chính  kim 

khẩu Như Lai nói ra lại chẳng đáng coi là Tông ư? 



Cần  gì  phải  vay  mượn  cái  then  chống  cửa  nhà  người  ta  để  chống  đỡ 

môn đình của  mình, còn  những cây tiện, cây  nam467 đẹp đẽ  nhà  mình sẵn 

có lại bỏ đi không dùng? Phải biết: Pháp không thù thắng hay kém hèn, chỉ 

là một đạo thường nhiên. Căn cơ có sống - chín, nên tuy chỉ là một pháp mà 

thành  ra  hết  sức  sai  khác  đó  thôi.  Nếu  vậy,  cái  thuyết   “giáo  ngoại  biệt 

 truyền”   (truyền  riêng  ngoài  giáo)  chẳng  đúng  hay  sao?  Thưa:  Nói   “giáo 

 ngoại biệt truyền”  nhằm để cho con người thấy được mặt trăng ở ngoài ngón 

tay.  Vả  lại  cách  đề  trì468  trong  nhà  Thiền  vượt  ra  ngoài  cách  thức  thông 

thường,  nên  gọi  là   “giáo  ngoại  biệt  truyền”.   Nhưng  bốn  chữ   “giáo  ngoại 

 biệt truyền”   khiến bao  hào kiệt  mai  một,  nay  nói toạc ra. Đối  với Giáo  mà 

nói  thì  là   “giáo  ngoại  biệt  truyền” ,  chứ cơ  phong,  chuyển  ngữ  v.v…  cũng 

vẫn là Giáo. Đối với Tông mà nói thì [Giáo chính là]  “cơ phong chuyển ngữ 

 ngoại  biệt  truyền”,   mới  khỏi  cô  phụ  ơn  Phật,  uổng  công  gây  tạo  khẩu 

nghiệp. 



Nếu thật sự những lời Phật dạy chẳng thể truyền được Phật tâm ấn, thì 

những vị Ca Diếp, A Nan, Mã Minh, Long Thọ đã được biệt truyền, đương 

nhiên sẽ truyền riêng cái pháp biệt truyền ấy, cần gì phải kết tập Tam Tạng, 

chú  giải  kinh,  tạo  luận  để  làm  chi  nữa?  Tông  phải  dùng  Giáo  để  ấn  chứng 

cũng giống như gỗ phải cưa theo vạch dây mực mới ngay được! Tôi thường 

khuyên một vị cuồng Tăng niệm Phật, ông ta nói: “Lỗ mũi của nạp tăng469 

tam thế chư Phật còn chẳng mò trúng được, niệm Phật để làm gì?” Tôi nói: 

“Nếu quả thật mò trúng được cái mũi  mà tam thế chư Phật chẳng  mò trúng 

được  thì  vẫn  phải  thường  dẫm  theo  vết  chân  của  tam  thế  chư  Phật  mà  đi. 

Nếu  chẳng  dẫm  theo  vết  của  tam  thế  chư  Phật  mà  đi  thì  không  phải  là  mò 

trúng  lỗ  mũi  của  nạp  tăng  mà  là  mò  đúng  lỗ  lửa  trên  giường  sắt,  cột  đồng 

trong A Tỳ địa ngục!” Tổ Đạt Ma nói:  “Hơn hai trăm năm sau, người hiểu 

 đạo thì nhiều, người hành đạo thì ít; người nói lý thì nhiều, người thông lý 

 thì  ít”.   Ngài  Trí  Giả  thị  hiện  chứng  địa  vị  Ngũ  Phẩm,  ngài  Nam  Nhạc  thị 

hiện  chứng  địa  vị  Thiết  Luân.  Do  vậy,  biết  rằng  người  đời  nay  đối  với  hai 

môn Tông và Giáo, mở mắt còn khó, huống gì thật chứng? 



Có những ai từ bi,  nguyện sâu  nặng, tâm sanh tử khẩn thiết, hãy  nên 

noi theo các  ngài  Huệ Viễn,  Trí Giả, Vĩnh Minh,  Liên  Trì, chuyên dốc sức 

nơi một môn niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Viết đến đây, có người bên cạnh 

chẳng cam  lòng, quở  rằng: “Phật pháp rộng  lớn  như pháp  giới,  rốt ráo  như 

hư không, diệu tánh viên minh, lìa các danh tướng, sao ông lại đôi co, chia 

ranh  vạch  giới  vậy?”  Tôi  đáp:  “Diệu  tánh  tuy  lìa  danh  tướng,  nhưng  danh 

tướng  nào trở  ngại diệu tánh.  Hư không, pháp  giới tuy không có ranh  giới, 

nhưng  ranh  giới  nào  trở  ngại  hư  không,  pháp  giới!  Tôi  muốn  bỏ  Đông  về 

Tây nên phải biện định Nam Bắc, ngõ hầu chẳng mê phương hướng, có nơi 

tá túc. Lại sợ  mình thấy sai lầm,  muốn thỉnh giáo bậc thông đạt. Đây chính 

là  lộ  trình  của  kẻ  thọt  chân,  chứ  không  phải  là  “dư  bản”  của  Luân  Vương 

đi!” (“Dư bản” là bản địa đồ). 



Nếu là bậc Khai Sĩ hiểu thấu suốt phương hướng, là bậc đại nhân đại 

lượng thì pháp thế gian đều là Phật pháp, không nghiệp đạo nào chẳng phải 

là Phật đạo, ý Tổ, giáo lý, kinh Phật, sách Thiền vốn tự dung thông, há nào 

xen lộn? Tận hết cái trí của tôi chẳng thể suy lường được cảnh giới ấy. Dốc 

cạn sức tôi, chẳng thể trộm bén mảng ngoài rào! Lời luận hèn tệ của tôi chỉ 

để  dành  cho  những  người  căn  cơ  kém  tệ  như  tôi  vậy.  Sao  ông  lại  đem 

chuyện  bay  lượn  của  Ca  Lâu  La470  vương  để  quở  trách  loài  ruồi  nhặng 

muỗi mòng, muốn coi đều ngang như nhau vậy! 



---o0o--- 

4. Phật Giáo Dĩ Hiếu Vi Bổn Luận 

(luận về Phật giáo lấy Hiếu làm gốc) 





Hiếu  là  đạo  không  gì  lớn  hơn  được  nữa;  bao  trùm  trời  đất,  uốn  nắn 

thánh, đào tạo hiền, tiên vương tu đạo hiếu nên thành tựu đức tột cùng, Như 

Lai  nương  theo  đạo  này  chứng  được  đạo  Giác.  Vì  thế,  Hiếu  kinh471  đạo 

Nho có câu:   “Ôi!  Hiếu là kinh của trời, là nghĩa của đất, là hạnh của dân 

 vậy!”   Giới  kinh  nhà  Phật  dạy:   “Hiếu  thuận  phụ  mẫu,  sư  Tăng,  Tam  Bảo. 

 Hiếu  thuận  là  pháp  chí  đạo.  Hiếu  gọi  là  Giới,  cũng  gọi  là  ngăn  dứt.  Thế 

 gian hay xuất thế gian không gì chẳng lấy Hiếu làm gốc”.  Hiềm rằng thế tục 

phàm tình chỉ biết hành đạo Hiếu nơi mặt hình tích rõ ràng, chẳng biết chỗ 

cùng cực tận hiếu. Hễ cứ thấy hàng Thích Tử xuất gia, liền dựa theo ngay ý 

kiến  ức  đoán  của  chính  mình,  mặc  tình  hủy  báng:  “Chẳng  hiếu  thuận  phụ 

mẫu,  chẳng  khác  gì  phường  đãng  tử  nghịch  đồ!”  Chẳng  biết  pháp  thế  gian 

trọng hiếu mà pháp xuất thế gian cũng không hề không trọng hiếu. 

Bởi lẽ, Hiếu như thế gian nói thì có hình tích để tuân theo, còn đạo Hiếu 

của họ Thích thì giản lược nơi bề ngoài, mà chuyên chú dốc sức nơi cái gốc. 

Có hình tích để tuân theo thì rõ ràng dễ thấy, còn chuyên chú dụng sức nơi 

gốc  thì  kín  đáo,  khó  thể  tỏ  rõ.  Vì  sao  nói  như  vậy?  Nho  thì  hầu  hạ,  phụng 

dưỡng cho cha mẹ yên thân, coi đó là Hiếu. Lập thân, hành đạo, dương danh 

hậu thế khiến cho cha mẹ nở mày nở mặt thì gọi là đại hiếu. Luận đến cùng 

cực  thì  phàm  là  Ngũ  Thường472,  Bách  Hạnh,  không  gì  chẳng  nhằm  phát 

huy đạo Hiếu. Vì thế, thiên Tế Nghi của sách Lễ Ký có câu:  “Chặt một cái 

 cây,  giết  một  con  thú  chẳng  đúng  thời  thì  chẳng  phải  là  hiếu” .  Vì  thế  mới 

nói:  “Đạo Hiếu Đễ thông thấu thần minh, sáng khắp bốn biển vậy” . Luận về 

Hiếu đến mức như vậy, có thể nói là tột cùng, chí lý vậy, không còn thêm gì 

được nữa! Nhưng hiếu như vậy rõ ràng thuộc trong vòng tai mắt, con người 

ta dễ thấy. 



Chỉ  có  hàng  Thích  Tử  chúng  ta  lấy  chuyện  thành  đạo  lợi  sanh  làm 

cách  báo  ân  tối  thượng.  Không  chỉ  báo  đáp  cha  mẹ  nhiều  đời  mà  còn  báo 

đáp  hết  thảy  cha  mẹ  trong  tứ  sanh  lục  đạo  từ  vô  lượng  kiếp.  Không  những 

hiếu kính cha mẹ khi còn sống mà còn độ thoát linh thức của cha mẹ, khiến 

cho  họ  vĩnh  viễn thoát khỏi khổ  luân,  thường trụ Chánh Giác. Vì  vậy,  mới 

nói:   “Đạo  Hiếu  của  họ  Thích  ẩn  kín,  khó  thể  hiểu  rõ  vậy!”   Tuy  vậy,  đạo 

Hiếu  của  Nho  lấy  chuyện  phụng  dưỡng  cha  mẹ  làm  đầu,  nếu  đệ  tử  Phật  từ 

biệt cha mẹ xuất gia thì có phải là chẳng đoái hoài công cha mẹ nuôi dưỡng 

hay chăng? Đức Phật chế định: Xuất gia phải bẩm cùng cha mẹ. Nếu có anh 

em,  con  cháu  có  thể  nhờ  cậy  thì  mới  được  bẩm  thưa  cùng  cha  mẹ,  cha  mẹ 

bằng  lòng  mới  được  xuất  gia.  Nếu  không,  chẳng  cho  xuống  tóc.  Có  người 

xuất  gia rồi,  nếu anh em  gặp chuyện, cha  mẹ không  nhờ cậy ai được, cũng 

được phép xẻ bớt cơm áo để giúp cho cha mẹ. 

Do  vậy,  ngài  Trường  Lô  còn  nêu  vết  thơm  phụng  dưỡng  mẹ  (thiền  sư 

Trường Lô Tông Trách đời Tống, người xứ Tương Dương, lúc nhỏ mồ côi. 

Bà  mẹ  ngài  họ  Trần  nuôi  nhờ  con  trong  nhà  người  cậu.  Đến  lớn,  Sư  thông 

thạo bác lãm kinh điển thế tục. Năm hai mươi chín tuổi xuất gia, hiểu sâu xa 

tông  yếu.  Sau  trụ  tại  chùa  Trường  Lô,  đón  mẹ  về  ở  nơi  thất  phía  Đông 

phương trượng, khuyên  mẹ  niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Bảy  năm sau,  mẹ 

niệm Phật qua đời. Chuyện này chép trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục), ngài 

Đạo  Phi  có  chuyện  lạ  “chôn  cha”  (ngài  Đạo  Phi  là  tông  thất  nhà  Đường, 

người Trường An. Sanh ra mới vừa đầy năm, cha vì vương sự bỏ mình. Ngài 

xuất gia năm bảy tuổi. Đến năm mười chín, đời loạn gạo mắc, bèn cõng mẹ 

vào  Hoa  Sơn,  tự  nhịn  ăn,  khất  thực  nuôi  mẹ.  Năm  sau,  ngài  tìm  đến  chiến 

trường  Hoắc  Sơn,  thâu  thập  xương  trắng,  kiền  thành  tụng  kinh  chú,  mong 

tìm được xương cha. Vài ngày sau, xương cha từ giữa đống xương trồi lên, 

tiến thẳng đến trước mặt ngài Đạo Phi. Ngài bèn chôn vùi những bộ xương 

khác, mang xương cha đem về chôn cất. Chuyện này được chép trong Tống 

Cao Tăng Truyện). Vì thế kinh nói:  “Công đức cúng dường cha mẹ bằng với 

 công đức cúng dường bậc Nhất Sanh Bổ Xứ Bồ Tát”. 

Cha mẹ còn sống thì khéo léo khuyên dụ, khiến cho cha mẹ trì trai niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương.  Cha  mẹ  đã  khuất  thì  đem  công  đức  tu  trì  đọc 

tụng của chính mình thường chí thành hồi hướng cho cha mẹ, khiến họ vĩnh 

viễn thoát khỏi Ngũ Trược, từ biệt  mãi  mãi sáu nẻo, chứng Vô Sanh Nhẫn, 

đạt địa vị Bất Thoái. Đến tột cùng đời vị lai độ thoát chúng sanh khiến cho 

cả mình lẫn người đều thành giác đạo. Như vậy là chẳng giống với đại hiếu 

của thế gian. Luận đến cùng cực, toàn bộ Lục Độ vạn hạnh, không gì chẳng 

nhằm  mở  rộng  đạo  Hiếu.  Do  vậy,  trong  Phạm  Võng  Giới  Kinh,  nhất  nhất 

đều dạy nên sanh tâm từ bi, tâm hiếu thuận. Lại nói:  “Nếu là đệ tử Phật hãy 

 nên dùng tâm từ bi thực hiện chuyện phóng sanh vì hết thảy người nam đều 

 là  cha  ta,  hết  thảy  nữ  nhân  đều  là  mẹ  ta.  Đời  đời  không  lúc  nào  ta  chẳng 

 được họ sanh ra. Do vậy, lục đạo chúng sanh đều là cha mẹ ta. Giết chúng 

 sanh ăn thịt chính là giết cha mẹ”. 

Do vậy, hết thảy những gì mình tu trì đều đem hồi hướng cho khắp pháp 

giới chúng sanh chính là nghĩ đến tột cùng đời vị lai, hiếu với trọn khắp các 

hữu  tình.  Nếu  đem  đạo  Hiếu  thế  gian  ra  so  sánh  thì  về  mặt  hình  tích  cũng 

chẳng  thiếu  khuyết,  mà  về  mặt  gốc  lại  càng  dư  thừa!  Tiếc  cho  những  kẻ 

không thấy được lý này, nếu không bảo là nói dối, hoang đường thì cũng cho 

là mờ mịt! Nào biết theo chiều dọc thì suốt ba đời, theo chiều ngang thì trọn 

khắp mười phương, Phật nhãn thấy trọn vẹn như nhìn vào lòng bàn tay vậy! 



---o0o--- 

5. Như Lai Tùy Cơ Lợi Sanh Thiển Cận Luận 

(Lời bàn luận thiển cận về chuyện Như Lai tùy theo căn cơ lợi lạc chúng 

sanh) 





Con người cùng một cái tâm này, tâm cùng một lý này:  “Chúng sanh 

 và Phật không hai, phàm và thánh hệt như nhau”.  Do  mê - ngộ phân cách, 

đến  nỗi thăng  - trầm  thật khác biệt! Đại Giác  Thế Tôn thương  xót, thị  hiện 

thành Chánh Giác phổ độ chúng sanh, từ một vị Đề Hồ tùy cơ nghi nói ra sai 


khác. Vì hàng đại căn bèn nói đốn pháp, khiến cho họ mau chứng Phật đạo. 

Với  hàng  tiểu  căn  bèn  trao  truyền  Tiệm  Giáo,  khiến  họ  dần  dần  thoát  khỏi 

trần lao. Tùy thuận thế gian, khéo dẫn dụ lần lần; dạy giới thiện để vạch ra 

con  đường  trời  -  người  bằng  phẳng;  nêu  rõ  nhân  quả  để  tỏ  bày  khuôn  mẫu 

tốt  lành  nhằm  để  tiến  đến  và  né  tránh.  Nói   “giới  thiện”   có  nghĩa  là  trong 

Ngũ  Giới,  không  giết  là  Nhân,  không  trộm  là  Nghĩa,  không  tà  dâm  là  Lễ, 

không  nói dối  là  là Tín, không  uống  rượu  thì tâm  thường trong, chí thường 

lặng, thần chẳng hôn  mê nên lý hiện. Ấy chính là Trí. Trì trọn Ngũ Giới sẽ 

chẳng đọa Tam Đồ, luôn sanh trong Nhân đạo. 

Về đại thể, những điều này giống với Ngũ Thường của Nho giáo, nhưng 

Nho  chỉ  dạy  tận  nghĩa,  còn  Phật  giảng  thêm  về  quả  báo.  Thập  Thiện  là 

không giết, không trộm, không tà dâm; đó là ba nghiệp nơi Thân. Không nói 

dối, không  nói thêu dệt, không  nói đôi chiều, không ác khẩu, đó gọi  là bốn 

nghiệp  của  Miệng.  Không  tham,  không  sân,  không  si,  gọi  là  ba  nghiệp  của 

Ý. Những điều  này  gần  giống  với Ngũ Giới,  nhưng Ngũ Giới đa phần  ước 

theo  thân,  còn  Thập  Thiện  đa  phần  ước  theo  tâm.  Thập  Thiện  trọn  đủ  nhất 

định sanh trong thiên giới. Còn như gặp cha nói từ, gặp con nói hiếu, đối với 

anh nói nhường, đối với em nói kính, đủ mọi luân lý răn dạy đều nhằm làm 

cho con  người ai  nấy tận  hết bổn phận, không bị thiếu khuyết  gì, tùy thuận 

tướng thế gian, tu pháp xuất thế. Lại còn rộng nói nhân quả báo ứng, chẳng 

sai sót  hào  ly, đọa địa  ngục, sanh thiên, chỉ do con  người tự chuốc  lấy!  Ấy 

chính là tâm Như Lai từ bi tột bậc muốn cho hết thảy chúng sanh vĩnh viễn 

thoát  khỏi  các  khổ,  chỉ  hưởng  các  sự  vui!  Vì  thế,  chẳng  tiếc  sức  thị  hiện 

tướng lưỡi rộng dài, vì các chúng sanh tận tình tuyên diễn. 

Kinh dạy:  “Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”.  Nếu muốn chẳng nhận 

lãnh quả khổ, ắt phải đoạn trước cái nhân ác! Nếu thường tu nhân lành, nhất 

định thường hưởng quả vui! Ý này chính là như kinh Thư nói:  “Làm thiện, 

 giáng  điều  lành.  Làm  điều  chẳng  lành,  tai  ương  giáng  xuống” ,  hoặc  như 

kinh Dịch  nói:   “Tích  thiện ắt điều mừng vui có thừa, tích chứa  điều chẳng 

 lành, ắt tai ương có thừa”.  Nhưng Nho chỉ ước trên đời này và con cháu mà 

luận,  còn  nhà  Phật  luận  trọn  tam  thế  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai  vô  tận;  thế 

nhưng, phàm tình không thể suy lường nổi bèn coi là mịt mờ, chẳng chịu tin 

nhận. Như kẻ mù không tuân theo người dẫn đường, tự đi vào đường hiểm; 

muốn chẳng sa hầm xảy hố há có được chăng? 

Vì  vậy,  Phật  pháp  rộng  độ  khắp  mọi  căn  cơ  trong  mười  phương  pháp 

giới.  Nếu  luận  trên  nhân  đạo  thì  không  một  ai  chẳng  thể  kham  nhận  Phật 

pháp,  mà cũng không ai không thể lãnh  nhận Phật pháp. Nếu như ai nấy tu 

trì giới thiện thì phong tục tốt đẹp, con người hòa thuận, nhà yên, nước ổn, 

phong  tục  hưng  thịnh  thuở  Đường  Ngu  sẽ  lại  được  thấy  trong  đời  này  nào 

còn khó chi! Do vậy, pháp khởi đầu từ Tây Càn (Ấn Độ), truyền sang Đông 

Chấn (Trung Hoa), vua quan các đời thảy đều sùng phụng. Do đạo này ngầm 

cải hóa nhân tâm, lại ngầm tán trợ trị đạo, khuất phục hung ác ngay khi chưa 

dấy,  tiêu  họa  hoạn  khi  chưa  chớm!  Còn  như  xuất  gia  làm  Tăng,  chính  là 

nhằm chuyên chí nơi Phật thừa và để gìn giữ pháp đạo mà đặt ra; đừng cho 

là “trong Phật pháp chỉ có Tăng  mới có thể tu trì”. Những lời nói nông cạn 

này  chính  là  [luận  trên  phương  diện]  Như  Lai  tùy  thuận  thế  gian,  dần  dần 

dạy cho pháp  xuất thế Nhân  Thiên  Thừa. Còn  như những thừa Thanh Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát khác đều lấy những điều trên đây làm cơ sở. Nếu ai là 

bậc đại căn, tiến thẳng về Diệu Giác, triệt chứng Phật tánh sẵn có trong tâm 

mình, phô diễn cùng cực bản hoài xuất thế của Như Lai. Nghĩa ấy rộng sâu, 

hãy để lại đó không bàn tới! 



---o0o--- 

6. Trì Kinh Lợi Ích Tùy Tâm Luận 

(Luận về việc trì kinh được lợi ích tùy theo cái tâm) 





Hết thảy các kinh Đại Thừa hiển hay mật do đức Đại Giác Thế Tôn đã 

nói, về lý đều vốn duy tâm, đạo phù hợp Thật Tướng. Trải ba đời chẳng biến 

đổi, cả mười pháp giới đều tuân theo. Là người dẫn đường để trở về nguồn, 

quay  lại cội, dẹp khổ, ban  vui,  là đạo sư của chư Phật,  là bậc cha  lành dẹp 

khổ  ban  vui  cho  chúng  sanh.  Nếu  có  thể  tột  lòng  thành,  tận  lòng  kính,  lễ 

tụng,  thọ trì thì cả  mình  lẫn  người đều được lợi  ích thù  thắng,  u -  hiển đều 

được  gội ân quang. Dường  như Như Ý Châu,  giống  như Vô  Tận Tạng,  lấy 

chẳng  hết, dùng chẳng cùng.  Tùy tâm  hiện  lượng đều  vẹn sở nguyện.  Kinh 

Lăng Nghiêm nói:  “Cầu vợ được vợ, cầu con được con, cầu tam-muội được 

 tam-muội,  cầu  sống  lâu  được  sống  lâu,  như  thế  cho  đến  cầu  đại  Niết  Bàn 

 được đại Niết Bàn”. Đại Niết Bàn chính là quả đức rốt ráo. 



Nếu  luận  về  bổn  tâm  của  Như  Lai  thì  toàn  lực  Khế  Kinh  thật  ra  đều 

nhắm  về  điều  này.  Nhưng  do  chúng  sanh  chí  nguyện  hẹp  hòi,  kém  cỏi,  lại 

thêm chẳng chí thành cùng cực nên chẳng thể trực tiếp khế hợp được. Vì thế, 

Phật  thuận  theo  tâm  hạnh  của  họ,  thỏa  mãn  nguyện  của  họ.  Nếu  là  bậc  túc 

căn sâu dầy sẽ nhanh chóng hiểu rõ tự tánh, triệt chứng duy tâm, phá phiền 

hoặc, tiến thẳng vào Bồ Đề, viên mãn phước huệ, chóng thành giác đạo, đạt 

được lợi  ích  hoàn toàn  nơi  Khế  Kinh, thông suốt bản  hoài của Như Lai. Ví 

như  một trận  mưa  tưới  khắp, cây cỏ đều tươi tốt. Đại căn thì [tăng trưởng] 

chọc mây, che lấp mặt trời. Tiểu căn thì cũng tăng trưởng vài phân, vài tấc. 

Đạo  vốn  Chân  Như duy  nhất,  lợi  ích  do  tùy  theo  tâm  mà  có  thù  thắng  hay 

kém  cỏi;  nhưng  nếu  đã  gieo  căn  lành  thì  Phật  quả  rốt  cục  sẽ  thành.  Dẫu 

chẳng thể  đạt được  lợi  ích  lớn  lao  ngay, cũng sẽ  nhờ đó  mà được độ thoát. 

Nghe  tiếng  cái  trống  bôi  thuốc  độc,  xa  gần  đều  chết.  Ăn  chút  Kim  Cang, 

quyết  định  chẳng  tiêu.  Trước  dùng  Dục  để  lôi  kéo,  sau  mới  làm  cho  nhập 

Phật trí. Chính là như vậy đó! 



---o0o--- 

7. Kiệt Thành Phương Hoạch Thật Ích Luận 

(Bàn về chuyện phải dốc kiệt lòng thành mới đạt được lợi ích thật sự) 





Ngạn ngữ có câu:  “Chẳng hạ mình thật sâu trước người khác, chẳng 

 đạt được lẽ thật” . Lời này tuy nhỏ, nhưng có thể ví cho điều lớn lao. Phàm 

trong  thế  gian,  lớn  như  kinh  thuật473,  văn  chương;  nhỏ  như  một  tài,  một 

nghệ, nếu muốn thâm nhập diệu nghĩa đến mức thần tình, muốn được cốt tủy 

nơi  đạo  truyền  tân,  tài  nghệ  xuất  chúng,  danh  truyền  cổ  kim,  nếu  chẳng 

chuyên tâm dốc ý, kiệt lòng thành, tận lòng kính, sẽ chẳng thể nào đạt được! 

Vì vậy, sách Quản Tử474 có câu:  “Hãy suy nghĩ đi, hãy suy nghĩ đi, lại suy 

 nghĩ chín chắn đi. Nghĩ không ra thì quỷ thần sẽ tương thông”.  Không phải 

là quỷ thần tương thông mà chính là do lòng tinh thành đến cùng cực vậy! 

Đời  Hán,  Ngụy  Chiêu  gặp  Quách  Lâm  Tông,  cho  rằng  thầy  dạy  kinh 

sách  dễ  gặp,  thầy  dạy  làm  người  khó  gặp,  bèn  xin  theo  học,  hầu  hạ,  quét 

tước.  Lâm  Tông  thường  hay  bị  bệnh,  sai  Chiêu  nấu  cháo.  Cháo  nấu  xong, 

dâng lên, Lâm Tông mắng ầm ĩ:  “Vì người trên nấu cháo chẳng để lòng kính 

 cẩn làm, nên không ăn được!”  Chiêu lại nấu cháo khác, dâng lên, lại mắng 

như thế  ba  lượt,  mặt  ông  Chiêu  vẫn  không  đổi  sắc.  Lâm  Tông  nói:   “Thoạt 

 đầu ta thấy được mặt ông, nay ta mới biết được tâm ông”.  Đời Tống, Dương 

Thời  và Du  Thố thờ [Trình] Y Xuyên  làm thầy. Một bữa học hỏi đã  lâu, Y 

Xuyên chợt nhắm mắt vờ ngủ, hai người học trò đứng hầu chẳng dám bỏ đi. 

Lúc lâu sau, Y Xuyên chợt tỉnh giấc nói: “Các trò vẫn còn ở đây à? Về nghỉ 

đi!”  Bèn  lui  ra,  ngoài  cửa  tuyết  xuống  đã  dầy  hơn  cả  thước.  Trương  Cửu 

Thành, mười bốn tuổi sang chơi Quần Tường, suốt ngày đóng cửa, không có 

chuyện gì thì chẳng vượt ra ngoài giới hạn ấy. Người học trò ở bên cạnh xoi 

lỗ  nhìn  sang,  thấy  chàng  ta  ôm  gối  quỳ  sát,  đối  trước  thi  thư  như  đối  diện 

thần minh, bèn kính phục như trò đối với thầy. Bốn vị trên đây, những gì họ 

học chính là đạo  “minh đức tân dân”  của thế gian, là pháp  “tu tề trị bình”,  

mà họ còn tôn sư trọng đạo chí thành như thế, cho nên học được thành, đức 

được  lập,  khiến  cho  khi  còn  sống  cũng  như  sau  khi  đã  khuất,  người  đời 

ngưỡng  mộ không thôi! Còn  như Dịch Thu dạy cờ vây cũng chỉ do chuyên 

tâm  dốc  chí  cho  nên  giỏi  giang,  như  [ông  lão]  khom  lưng  đón  ve475,  do 

dụng chí chẳng phân nên đạt được như vậy. 

Do vậy, thấy rằng: Sự học không  phân  lớn  hay  nhỏ, đều phải  lấy  thành 

kính  làm  chủ.  Huống  nữa,  Như  Lai  trong  bao  kiếp  xưa,  muốn  khiến  cho 

chúng  sanh  đồng  thành  giác  đạo,  nếu  không  gieo  duyên,  sẽ  không  do  đâu 

đắc độ! Do  vậy, Phật bèn  hiện đủ  mọi sắc thân  hiện  hình trong sáu  nẻo, đủ 

mọi phương tiện tùy cơ  lợi  vật,  mở  ra đủ  cả ngàn  môn, đồng  quy  một đạo. 

Kẻ thiện căn chưa  gieo, chưa chín  muồi, chưa  giải  thoát, Phật bèn  làm cho 

kẻ  ấy  gieo,  chín  muồi,  giải  thoát.  Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được,  bèn  hiện 

thân ấy để thuyết pháp. Mây bủa cửa Từ, sóng trào biển Hạnh. Lục Độ đều 

tu, Tứ Nhiếp cùng lợi ích trọn khắp. Đấy là bố thí, trong ngoài đều xả, nghĩa 

là: quốc thành, vợ con, đầu mắt, tủy não, thịt trên thân, chân tay đều hoan hỷ 

thí cho. Vì vậy, kinh Pháp Hoa nói:  “Xem trong tam thiên đại thiên thế giới, 

 không có chỗ nào chừng bằng hạt cải mà chẳng phải là chỗ Bồ Tát xả thân 

 mạng” . 

Như  Lai  vì  chúng  sanh  nên  trải  qua  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp  rộng  hành 

Lục Độ, để kết khắp  duyên chủng. Đợi đến  lúc căn cơ chín  muồi,  rồi  Ngài 

mới thị hiện thành Chánh Giác, hoằng khai pháp hội, phổ ứng quần cơ. Với 

bậc thượng căn bèn hiển thị Thật Tướng khiến họ sanh lên được bờ đạo. Với 

trung hạ căn bèn khéo léo tiếp dẫn, un đúc dần dần, Hiển, Mật, Quyền, Thật, 

Thiên,  Viên,  Đốn,  Tiệm,  tùy  theo  căn  cơ  xếp  đặt,  nên  dùng  pháp  nào  bèn 

dùng  pháp  đó.  Tuy  có  ba  thừa,  nhưng  đạo  vốn  không  hai.  Vì  Thật  lập 

Quyền,  Quyền  là  Quyền  đối  với  Thật;  khai  Quyền  hiển  Thật,  Thật  là  Thật 

đối  với Quyền. Thuận theo căn cơ, khéo  léo khuyến dụ dần dần, khiến cho 

cả lý  lẫn cơ đều  khế  hợp  thì  giải cùng  hạnh  mới được  viên  mãn. Dù  người 

học chuyên chú Đại Thừa, cũng chẳng được khinh  miệt,  vứt bỏ Tiểu Thừa, 

bởi Tiểu Thừa chính là pháp được lập ra để [người học] tiến nhập Đại Thừa, 

là  diệu  dụng  độ  sanh  của  Như  Lai,  quả  thật  là  phương  kế  rộng  lớn  để  cho 

hàng hạ căn thoát khổ. 

Vì thế, kinh Tứ Thập Nhị Chương nói:  “Người học đạo Phật thì đối với 

 những gì Phật đã nói đều phải nên tin thuận. Ví như ăn mật, dù ở chính giữa 

 hay chung quanh đều ngọt ngào, kinh của ta cũng giống như thế.   Biển cả tuy 

 có chỗ cạn, chỗ sâu, nhưng nước vốn chẳng hai vị”.  Phàm  những  gì thuộc 

về  kinh  Phật  đều  phải  nhất  loạt  tôn  kính,  như  mạng  lệnh  của  Luân  Vương, 

dẫu  đủ  mọi  chuyện  khác  nhau,  nhưng  đều  cùng  từ  vua  sắc  truyền.  Người 

viên  đốn  lãnh  thọ  pháp  thì  không  pháp  nào  chẳng  viên.  Những  lời  cư  xử 

trong cõi đời, những  nghề nghiệp để nuôi sống  v.v… đều thuận theo chánh 

pháp,  huống  chi  những  pháp  như  Sanh  Diệt,  Vô  Sanh,  Tứ  Đế,  Thập  Nhị 

Nhân  Duyên  v.v…  do  chính  kim  khẩu  Như  Lai  nói  ra.  Đến  khi  một  kỳ  sự 

nghiệp  của  Như  Lai  đã  xong,  Phật  bèn  thị  hiện  diệt  độ.  Các  đại  đệ  tử  Ca 

Diếp,  A Nan… kết tập pháp tạng  lưu thông khắp pháp giới. Một ngàn  năm 

sau,  giáo  pháp  truyền  sang  cõi  này.  Cao  tăng  hai  cõi,  sang  Đông,  qua  Tây, 

phiên  dịch,  lưu  truyền  kinh  Phật,  chẳng  tiếc  thân  mạng.  Đọc  truyện  các  vị 

Pháp  Hiển, Đàm Vô  Kiệt476, Huyền  Trang  v.v… thấy đường  lối  hiểm  trở, 

vô cùng gian nan, khó nhọc, bất giác nghẹn ngào, ứa lệ không sao thôi được. 

Kinh dạy:  “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe”.  Nếu không có 

nhân  duyên  kiếp  xưa  thì  danh  hiệu  kinh  Phật  còn  chẳng  được  nghe,  huống 

chi là được thọ trì, đọc tụng, tu nhân, chứng quả ư? Những gì đức Như Lai 

đã nói đều  y theo  lý  vốn sẵn có  trong tâm chúng sanh,  ngoài tâm tánh trọn 

chẳng  có  một  pháp  nào  để  đạt  được  cả.  Chỉ  vì  chúng  sanh  đang  mê  nên 

chẳng thể hiểu rõ, trong Chân Như Thật Tướng bèn huyễn sanh vọng tưởng, 

chấp  trước.  Do  vậy,  khởi  tham  - sân  - si,  tạo  giết  - trộm  -  dâm,  mê  trí  huệ 

nên thành phiền não, ngay nơi thường trụ bèn thành sanh diệt, trải trần điểm 

kiếp, không thể thoát được. May gặp được những kinh Đại Thừa hiển - mật 

do  đức  Như  Lai  đã  nói,  mới  biết  hạt  châu  vẫn  y  nguyên  nơi  chéo  áo,  Phật 

tánh vẫn tồn tại. Tự coi mình là khách, là kẻ hạ tiện, nhưng vốn thật là con 

ông  trưởng  giả.  Trời  -  người  sáu  nẻo  chẳng  phải  là  chỗ  mình  ở;  Thật  Báo, 

Tịch  Quang  mới  là  quê  nhà  sẵn  có.  Nghĩ  lại  từ  vô  thủy  đến  bây  giờ,  chưa 

nghe lời Phật nên dù sẵn có tâm tánh này, vô cớ bị luân hồi oan uổng! Thật 

là đáng đau đớn khóc than, tiếng rền đại thiên, tim từng miếng xé toạc, ruột 

từng tấc đứt lìa. Ân ấy, đức ấy quả còn hơn trời đất, cha mẹ gấp trăm ngàn 

vạn lần. Dẫu nghiền thân nát xương, há có thể báo đền được! Chỉ có y theo 

lời dạy tu hành, tự hành, hóa độ người khác thì cỏ Xuân mới đền đáp được 

ân  nắng  soi  chút  phần,  hoa  quỳ  mùa  Hạ  hướng  theo  ánh  mặt  trời  mà  thôi. 

Nhưng  hiện  thời  Tăng  - tục  mở  xem  kinh  sách,  trọn  chẳng  thành  kính  tí  ti 

nào. Đủ mọi điều khinh nhờn, khó thể nêu trọn; nhưng tập thành thói đã lâu, 

ai  nấy coi  là thường,  hình tích  khinh  nhờn đó không  nỡ  nêu đủ. Xem  pháp 

ngôn của Như Lai giống như giấy cũ rách nát! Đừng nói chi những kẻ không 

biết chỉ thú nên trọn chẳng được lợi ích; ngay cả những người biết thật nghĩa 

sâu xa cũng chỉ là tam-muội đằng miệng, tỏa sáng ngoài mặt. Như đang đói 

kể chuyện ăn, như nghèo cùng đếm của báu, dù có công nghiên cứu, nhưng 

trọn  chẳng  được  lợi  ích  thật  chứng.  Huống  chi  cái  tội  khinh  nhờn  quả  thật 

ngập  trời,  thời  gian  thọ  khổ  há  nào  phải  chỉ  hết  kiếp?  Tuy  là  nhân  lành, 

nhưng  lại  chuốc  lấy  quả  ác.  Dẫu  thành  cái  nhân  đắc  độ  cho  tương  lai,  khó 

tránh khỏi nhiều kiếp chịu đủ mọi bề khổ sở. 

Dùng cái tâm ôm nỗi thảm thương dám bày tỏ lời quê mùa, mong những 

ai  vâng  làm  theo  lời  Phật  chỉ  được  lợi,  không  bị  tổn  hại.  Kinh  Kim  Cang 

dạy:   “Nếu  kinh  điển  này  ở  đâu,  chỗ  ấy  có  Phật,  phải  như  đệ  tử  tôn  trọng 

 [Phật]”.  Lại dạy:  “Nơi nơi, chốn chốn, nếu có kinh này thì hết thảy thế gian 

 trời,  người,  A  Tu  La  đều  phải  nên  cúng  dường.  Phải  biết  chỗ  ấy  chính  là 

 tháp,  đều  nên  cung  kính,  làm  lễ,  đi  nhiễu,  dùng  các  hương  hoa  rải  lên  nơi 

 đó”.   Vì  sao  lại  dạy  như  thế?  Do  hết  thảy  chư  Phật  và  pháp  Vô  Thượng 

Chánh Đẳng Chánh Giác của  hết  thảy chư Phật đều từ kinh  này  mà ra; các 

kinh  Đại  Thừa  đâu  đâu  cũng  dạy  con  người  phải  cung  kính  kinh  điển,  chứ 

không phải chỉ nói một lần rồi thôi! Ấy là vì các kinh Đại Thừa chính là mẹ 

của chư Phật, là thầy của Bồ Tát, là Pháp Thân xá-lợi của tam thế Như Lai, 

là thuyền từ thoát khổ của chúng sanh trong chín giới. Dù cao đăng Phật quả 

vẫn còn phải kính pháp, ngõ hầu báo đáp đến tận gốc, chẳng quên đại ân. Vì 

thế, kinh Niết Bàn dạy:  “Pháp là mẹ của Phật, Phật từ Pháp sanh”. 

Tam  thế  Như  Lai  đều  cúng  dường  Pháp,  huống  gì  hạng  phàm  phu  sát 

đất,  toàn  thân  đầy  nghiệp  lực,  như tù  phạm  tội  nặng  bị  giam  cầm  lâu  ngày 

trong lao ngục, không cách gì thoát ra được! May sao nhờ vào thiện căn đời 

trước,  được  xem  kinh  Phật,  như  tù  nhân  nhận  được  lệnh  tha,  mừng  rỡ  vô 

ngần!  Do  vậy,  bèn  nương  theo  kinh  pháp  vái  chào  tam  giới  mãi  mãi,  thoát 

khỏi  lao  ngục  sanh  tử  vĩnh  viễn,  đích  thân  chứng  Tam  Thân,  về  thẳng  quê 

nhà Niết Bàn. Vô biên lợi ích do nghe kinh bèn đạt được, há có nên dựa theo 

tri  kiến  cuồng  vọng  chẳng  giữ  lòng  kính  sợ,  giống  như  nhà  Nho  đọc  sách 

trong  cõi  tục,  buông  tuồng  khinh  nhờn  ư?  Đã  đọc  kinh  Phật,  sao  không 

nương theo những gì kinh Phật dạy mà cung kính, tôn trọng? Đã khinh nhờn 

Phật pháp, há có thể đạt được tất cả những lợi ích chân thật nơi Phật pháp ư? 

Nếu  có  thể  tạm  dứt  những  kiến  giải  cuồng  vọng,  đêm  thanh  tự  nghĩ,  tâm 

thần ắt sẽ kinh hoàng, thẹn thùng, nước mắt ràn rụa, buồn cho ngày trước vô 

tri, thề suốt đời sẽ dốc kiệt lòng thành. Từ ấy, tâm ý nghiêm túc, cung kính, 

thân  miệng  thanh  tịnh,  vĩnh  viễn  dứt  sạch  tâm  thái  xấu  xa  thô  lậu,  luôn  y 

theo khuôn phép thánh hiền của kinh luận. 

Nếu làm được như thế ắt sẽ ở trong biển cả Phật pháp, tùy phần, tùy sức 

đạt  được  lợi  ích.  Như  Tu  La,  hương  tượng  và  các  loài  muỗi  mòng,  uống 

nước biển cả, [loài  nào  loài  nấy] đều  được  no bụng.  Lại  như một trận  mưa 

thấm  ướt  khắp,  cây  cỏ  đều  tươi  tốt.  Như  thế  thì  cái  công  thọ  trì  của  chính 

mình mới chẳng uổng phí, mà tâm Như Lai giảng kinh, tâm hoằng pháp của 

chư Tổ cũng được vui đẹp, an ủi, sung sướng phần nào! Nay đem những sự 

tích  lợi  ích  do  cung  kính  kinh  điển  của  chư cổ  đức  chép  đại  lược  vài  điều, 

ngõ hầu những người chân tu thật hành có cái để noi theo:  

1) Vị Tăng tên Đức Viên đời Tề, không biết thuộc tộc họ nào, người xứ 

Thiên  Thủy,  thường  lấy  kinh  Hoa  Nghiêm  làm  sự  nghiệp,  thọ  trì,  đọc  tụng 

nắm vững chỗ yếu diệu đến cùng cực. Sư sửa dọn một khu vườn sạch, trồng 

toàn cây cốc chử477 và trồng cỏ thơm, trồng xen lẫn các loại hoa tươi. Mỗi 

lần vào vườn, đều tắm rửa, thân mặc áo sạch. Tưới bằng nước thơm, cây dó 

mọc được ba năm, mùi thơm sực nức. Lại tạo riêng tịnh thất, dùng chất bùn 

thơm tô vách, trát đất, kết đàn, bày đồ vật tinh sạch, tắm gội. Nhà tắm có để 

sẵn áo dành riêng cho khi đi vệ sinh. Thợ đều phải trai giới, ra vào đều phải 

thay áo, súc miệng cho thơm tho. Lột vỏ cây dó, ngâm trong nước trầm cho 

sạch để làm giấy. Cả năm mới làm xong. Bèn đắp riêng một cái nền sạch, lại 

cất một ngôi thất mới. [Từ đầu] cho đến khi bắc kèo, lợp ngói, tắm rửa đều 

dùng nước thơm, mỗi việc đều nghiêm khiết. Trong nhà, đặt một tòa vuông 

bằng  gỗ  bách  khảm  ngà,  chung  quanh  xếp  hương  hoa,  phía  trên  treo  lọng 

báu,  treo  các  thứ  ngọc  có  tiếng  thanh  tao,  kết  xen  lẫn  thành  tua  rủ  xuống 

chung quanh. Dùng gỗ bạch đàn và tử trầm làm án kinh và quản bút. Người 

chép kinh hằng ngày giữ trai giới, tắm gội bằng nước thơm ba lần, đội mão 

hoa, mặc áo sạch, chưng diện như người cõi trời. 

Lúc  vào  kinh  thất,  bèn  đốt  hương  hai  bên  đường,  có  người  xướng  tụng 

dẫn  đường  đằng  trước.  Đức  Viên  cũng  ăn  mặc  theo  hình  thức  nghiêm  tịnh 

như thế,  cầm  lư  hương  cung  kính  dẫn  đường.  Rải  hoa  cúng  dường  rồi  mới 

biên  chép.  Đức  Viên  hồ  quỳ478,  vận  tưởng,  mắt  nhìn  chăm  chú,  dốc  lòng. 

Vừa  chép  được  mấy  hàng,  mỗi  chữ  đều  phóng  quang,  chiếu  khắp  cả  viện, 

mọi người đều thấy, không ai chẳng bi cảm, một lúc lâu sau mới hết. Lại có 

thần nhân cầm giáo hiện hình hộ vệ, Đức Viên và người chép kinh đều thấy, 

người khác không thấy được! Lại có phạm đồng áo xanh, không biết từ đâu 

đến,  tay  cầm  hoa  trời,  chợt  dâng  lên  cúng  dường.  Những  chuyện  linh  cảm 

trước sau đều giống như vậy. Phải mất hai năm, mới chép xong kinh. Đựng 

trong  hộp  thơm,  đặt  trong  trướng  báu,  cất  trong  tịnh  đường.  Mỗi  lần  đều 

đảnh  lễ  rồi  mới  chuyển  đọc,  hộp  tỏa  ra  ánh  sáng  lạ.  Nghiêm  khiết  đến  thế, 

kính trọng tuyệt cổ siêu kim. Bộ kinh này được trao truyền đến nay qua năm 

đời (Ngũ Đại), có ai thanh tịnh chuyển đọc thì cũng có lúc hiện sự linh ứng 

rõ rệt như vậy. Bộ kinh ấy nay được thủ hộ cúng dường ở chỗ pháp sư Hiền 

Thủ chùa Tây Thái Nguyên. 

Chú  thích479:  Chuyện  này  và  hai  chuyện  tiếp  theo  đều  là  nói  về  bản 

Lục Thập  Hoa Nghiêm  (Hoa Nghiêm bản  dịch  gồm sáu  mươi quyển) được 

dịch  vào  đời  Tấn.  Chữ  Cốc  穀  đọc  như  chữ  Cốc  谷,  thân  mộc  chứ  không 

phải  thân  thảo,  là  một  loài  khác  của  giống  cây  Chử  楮  (cây  dó).  Đức  Viên 

trồng  cây  dó  để  làm  giấy  chép  kinh.  Vào  trong  vườn  trồng  cây  dó  này  mà 

còn  phải  tắm  gội,  mặc  y  phục  sạch  sẽ.  Do  đây  biết  rằng:  Hằng  ngày  Sư  lễ 

Phật tụng kinh, thành kính, tịnh khiết [đến mực nào!] Người thời nay lên Đại 

Hùng bảo điện còn chẳng được kiền thành, thanh khiết như sư Đức Viên vào 

vườn trồng cây dó.  Thật đáng cảm  khái, than thở!  [Trong câu   “mộc cụ tân 

 y”   (dịch  theo  ý  là  “tắm  rửa,  vào  chỗ  bẩn  đều  thay  áo  mới”)],  thì  “mộc”  là 

“mộc thất” (nhà tắm), còn “tân” nên đọc là “xúc” (dơ bẩn), ý nói: Trong nhà 

tắm  có  áo  để  mặc  riêng  khi  vào  nhà  cầu.  Câu   “tượng  nhân  trai  giới,  dịch 

 phục  xuất  nhập”   nghĩa  là  những  người  thợ  được  dùng  ở  đây  đều  phải  trì 

Ngũ Giới,  hằng  ngày thọ pháp Bát Quan  Trai. Phàm  muốn đi  vệ sinh, phải 

đến  chỗ  nhà  tắm,  cởi  bỏ  thường  phục,  mặc  áo  dành  riêng  cho  nhà  vệ  sinh. 

Khi đi ra, phải tắm gội sạch rồi mới được mặc lại thường phục. 

 “Tuyền  tô”   là  những  cái  tua:  Dùng  những  sợi  tơ,  đầu  thắt  lại,  cho  rủ 

xuống.  “Bái”  tức là “xướng tán”. Ngũ Đại là Tề, Lương, Trần, Tùy, Đường. 

Truyện này do người đời Đường soạn, nên ghi là  “cho đến nay là năm đời”.  

Lòng thành của Đức Viên siêu việt cổ kim, nên mới linh ứng nhiều điều như 

thế. Người đời nay dù không tài lực, nhưng với những chuyện sức mình làm 

được, há chẳng nên dốc kiệt lòng thành, vét tận lòng kính để mong Tam Bảo 

rủ  lòng  từ,  gia  bị  thầm  kín  hay  rõ  ràng  ư?  Nếu  chỉ  chuộng  bề  ngoài,  trọn 

chẳng  thành  kính,  sẽ  không  cách  gì  cảm  thông  được  pháp  lực  vô  biên,  bèn 

cho  là  Phật pháp không  linh,  há có được  ư? Chuyện  này sao  lục từ bộ  Hoa 

Nghiêm Huyền Đàm480 và dung hội hai bộ Huyền Ký481. 

2) Vị tăng Tu Đức ở Trung Sơn, Định Châu vào đời Đường, không biết 

họ tên, khổ  hạnh, tiết tháo thành tánh,  tu  hành  nơi  rừng  núi.  Kết  nghiệp an 

tâm  nơi  kinh  Hoa  Nghiêm  và  luận  Khởi  Tín.  Năm  Vĩnh  Huy  thứ tư (653), 

phát tâm sao chép. Vì thế, lập riêng  một tịnh viện, trồng cây dó, trồng kèm 

các loại  hoa thơm.  Tưới bằng  nước thơm,  ba năm sau, tịnh khiết làm  thành 

giấy. Lại cất riêng một cái đài thanh tịnh, dựng nhà trên đó. Mời người viết 

chữ đẹp ở Vi Châu là Vương Cung, trai giới nơi biệt viện, tắm gội,  mặc áo 

sạch,  thắp  hương,  rải  hoa,  treo  các  loại  phan  lọng,  lễ  kinh  sám  hối  rồi  mới 

lên  tòa  viết.  Hạ  bút  xuống  bèn  ngậm  hương,  nhấc  bút  lên  mới  thở  ra.  Mỗi 

ngày đều  như thế. Sư Tu Đức  vào tịnh thất, vận tưởng. Mỗi  lần chép  xong 

một quyển bèn tặng mười xấp lụa mịn, một bộ tặng tổng cộng sáu trăm tấm 

lụa  mịn.  Ông  Cung  dốc  kiệt  lòng  chí  thành,  đều  chẳng  nhận  lấy;  vừa  chép 

xong kinh, liền mất ngay. Do kinh đã hoàn thành, Tu Đức bèn mở trai hội ăn 

mừng. Đại chúng nhóm đến, Tu Đức đối trước Phật, đốt hương, rải hoa, phát 

hoằng thệ nguyện, rồi mới mở hộp đựng kinh, tỏa ra quang minh lớn, chiếu 

khắp  hơn bảy  mươi dặm, chiếu  đến tận thành Định Châu. Dân chúng trong 

thành đều thấy. Đại chúng đến dự trai  hội tại  Trung  Sơn đều  gieo thân phủ 

phục, nghẹn ngào khóc lóc sám hối. 

Chú thích:  Truyện  này  gần  giống  với sự tích ở phần trước. Đủ thấy cổ 

nhân đối  với Tam  Bảo đều kiệt thành tận  kính,  hoàn  toàn chẳng  như người 

bây  giờ  coi  thường,  khinh  nhờn,  hữu  danh  vô  thực!  “Nâng  bút,  thở  ra”   có 

nghĩa  là  muốn  ho  hắng,  hoặc  muốn  ngáp,  đều  ngừng  bút  một  chút,  mặt 

hướng sang phía bên cạnh, thở hơi ra, chẳng dám để hơi thở xông vào kinh. 

 “Vừa chép kinh xong, ngay  lập tức  bèn mất”   nghĩa  là  do chuyên tâm chép 

kinh,  chẳng  cầu  danh  lợi,  chí  thành  đến  cùng  cực,  đến  nỗi  nghiệp  tận  tình 

không,  liễu  sanh  thoát  tử,  cao  đăng  sen  báu  thượng  phẩm,  tự  chứng  địa  vị 

Bất  Thoái.  Xem  đây  có  thể  biết  Phật  pháp  chẳng  cô  phụ  con  người,  nhưng 

Tăng,  tục  thời  nay  đa  phần  đều  cô  phụ  Phật  pháp.  Biết  làm  sao  được! 

Chuyện này gộp từ hai sách Huyền Ký. 

3)  Sư  Pháp  Thành  đời  Đường,  họ  Phan,  người  huyện  Vạn  Niên  thuộc 

Ung  Châu,  xuất  gia  từ  nhỏ,  lấy  việc  tụng  Hoa  Nghiêm  làm  sự  nghiệp.  Do 

gặp Huệ Siêu thiền sư ẩn cư trong ngọn núi cao Lam Cốc, bèn vứt bỏ phiền 

hoặc, dốc lòng thành cầu học. Về sau, Sư tạo Hoa Nghiêm đường ở ngọn núi 

phía Nam chùa, trong ngoài đều trong sạch. Trang nghiêm xong xuôi, bèn vẽ 

cảnh bảy xứ chín hội482. Lại dốc cạn lòng chí thành tinh chuyên, biên chép, 

thọ  trì.  Hoằng  Văn  học  sĩ  Trương  Tịnh,  là  người  chữ  đẹp  nổi  tiếng  tài  hoa 

hãn hữu khi ấy. Sư bèn thỉnh đến sơn xá, bảo hãy thọ trai giới, khiết tịnh tự 

tu.  Miệng  ngậm  nước  thơm,  thân  mặc  áo  sạch.  Trương  Tịnh  chép  kinh  lâu 

ngày, mỗi trang giấy đòi giá năm mươi đồng. Sư Pháp Thành liệu trước, vừa 

chép hai trang, đã ứng trước năm trăm. Trương Tịnh được lợi, dốc sức chép. 

Cho  đến  hết  bộ  kinh,  Pháp  Thành  hằng  ngày  đều  thiêu  hương  cúng  dường 

trước án. Trong khi vẽ vời, tâm duyên theo, mắt nhìn chăm chú, trọn chẳng 

sót chút nào. Do dốc lòng chăm chú, khi đó cảm được con chim lạ, hình sắc 

hiếm có trong đời, bay vào trong nhà, bay quanh quẩn cổ vũ, đáp xuống án 

kinh,  rồi  lại  đậu  lên  lư  hương,  lặng  lẽ  đứng  nhìn,  tự  nhiên  như  thân  quen, 

một hồi lâu sau bay đi. 

Năm  sau,  kinh  chép  xong,  sắp  sửa  ăn  mừng,  chim  lại  bay  tới,  lẩn  quẩn 

như trước, hót tiếng thánh thót. Năm đầu niên hiệu Trinh Quán (627), Sư vẽ 

hình ngàn vị Phật, chim lại bay tới, đậu trên lưng người thợ. Sau Sư mở trai 

hội,  cúng  mừng  các  kinh  tượng.  Trong  ngày  hôm  ấy,  Sư  lấy  làm  lạ  không 

thấy  chim  đến,  nhìn  lên  đỉnh  núi  nói:   “Chim  đã  không  đến,  ta  thật  không 

 cảm  [được  chim].  Phải  chăng  hiềm  vì  có  các  uế  hạnh  nên  mới  có  điềm 

 này?”  Nói  xong, chim  đột  nhiên bay đến  chao  lượn kêu  hót, đậu  vào trong 

nước thơm, nhảy nhót tắm gội, rồi lại bay đi. Trước sau đều như thế, không 

cần phải nhắc lại. Trương Tịnh khéo tài bút mực, nên được trong làng đề cử, 

các bài kinh kệ được khắc trên vách núi bên đường đều do ông ta viết. Ông 

chép Pháp Hoa ở ngay nơi đất trống. Nhân có chuyện phải đi nơi khác, chưa 

kịp đem cất. Mưa to như trút, khe, suối đều ngập tràn. Chạy đến xem thấy cả 

án kinh đều khô ráo, còn những thứ khác đều ướt đẫm. Ông từng tựa vào cây 

tùng  mọc  ngang,  bị  té  xuống  dòng  suối  chảy  xiết,  chưa  trôi  đến  khe  nước 

bên dưới, bất giác đã lên được bờ cao, chẳng tổn hại một mảy lông. 



Chú  thích:  Pháp  Thành,  Trương  Tịnh  đều  dốc  kiệt  lòng  thành  kính 

nên được cảm ứng, đều khó thể nghĩ bàn. Truyện này trích từ Hoa Nghiêm 

Huyền Đàm và dung hội hai sách Huyền Ký và Tục Cao Tăng Truyện. 



4)  Sư  Đàm  Vận  đời  Đường,  người  Định  Châu.  Năm  bảy  mươi  tuổi, 

nhằm  lúc  cuối  đời  Tùy  đất  nước  loạn  lạc,  bèn  ẩn  cư  trong  Ly  Thạch  Bắc 

Thiên  Sơn,  thường  tụng  kinh  Pháp  Hoa.  Sư  muốn  chép  kinh  này,  nhưng 

không  ai  cùng  chí  hướng.  Qua  nhiều  năm  như  thế,  chợt  có  người  thư  sinh 

không  biết  từ  đâu  đến,  nói  muốn  tắm  gội  sạch  sẽ,  rồi  mới  chép  được.  Liền 

vào lúc sáng sớm, ăn xong, tắm gội, mặc áo sạch, thọ tám giới, vào tịnh thất, 

miệng  ngậm  đàn  hương,  đốt  hương,  treo  phan,  lặng  lẽ  sao  chép,  đến  chiều 

mới ra. Hôm sau lại như trước, chưa từng than mệt. Đến khi kinh chép xong, 

Sư  đúng  pháp  dâng  tiền  công,  đưa  ra  ngoài  cửa,  liền  chẳng  thấy  đâu  nữa. 

Còn  như trang  hoàng  [bản  kinh đã chép],  một  mực đúng chánh pháp, Đàm 

Vận  thọ  trì,  đọc  tụng,  thắt  trong  bảy  lớp  bọc.  Cứ  mỗi  một  lớp  là  một  lượt 

dùng nước thơm rửa tay. Lúc đầu chưa từng tạm sót, sau gặp phải giặc Hồ, 

bèn bỏ kinh trong rương, đặt trên ngọn núi cao. Năm sau, giặc yên, tìm lại, 

nhưng không thấy. Lục tìm cùng khắp, cuối cùng tìm được rương dưới vách 

đá. Vải bọc rương đã mục nát rã rời, bới gỗ mục ra, thấy kinh vẫn tốt nguyên 

y như cũ. 

Chú thích: Chép kinh tâm chí thành, cảm thánh chúng  ứng đến. Thánh 

tuy  ứng  hiện,  nhưng  thị  hiện  giống  như  phàm  phu.  Vì  thế,  một  mực  theo 

đúng  pháp:  Sáng  sớm,  ăn  xong  bèn  tắm  gội,  mặc  áo  sạch…   “Tám giới”   là 

Bát  Quan  Trai  pháp.  Lấy  việc  quá  Ngọ  không  ăn  để  làm  Thể,  lấy  tám  giới 

như không  giết  v.v…  để  hỗ  trợ  nhằm  đóng  lấp  các  phiền  não  Hoặc  nghiệp 

tham,  sân,  si  v.v…  chẳng  cho  sanh  khởi.  Đây  chính  là  khiến  cho  người  tại 

gia thọ giới xuất gia. Kỳ hạn thọ giới này là từ lúc sáng sớm ngày hôm nay 

cho  đến  rạng  sáng  ngày  hôm  sau.  Do  chép  kinh  hằng  ngày  phải  trì,  vì  thế 

phải hằng ngày thường thọ.  “Đến chiều mới ra”  tức là giờ Ngọ cũng không 

ăn.  Chữ  Khỏa  裹âm  đọc  giống  như chữ  Quả,  tức  là  cái  bao.  “Mỗi  một  lớp 

 bao là một lượt rửa tay bằng nước thơm” , tức là đọc một hồi kinh, bèn dùng 

nước  thơm  rửa  tay  một  lượt.  “Vải  bọc  rương  mục  nát  mà  kinh  vẫn  còn 

 nguyên, đẹp đẽ”  thì một là do được pháp lực của thánh nhân gia trì, hai là do 

thành tâm của ngài Đàm Vận chiêu cảm, ba là do công đức khó thể nghĩ bàn 

của  bộ  kinh  mầu  nhiệm  này.  Về  sau,  sư  Đàm  Vận  trụ  tại  Thấp  Châu.  Năm 

Trinh Quán thứ mười một (637), Đạo Tuyên luật sư đã đến gặp Sư. Khi ấy, 

Sư niên kỷ đã bảy mươi. Những chuyện tiếp theo đây đều trích từ Tam Bảo 

Cảm Thông Lục483. 

4) Năm Trinh Quán thứ năm (631) đời Đường, có ông Lệnh Hồ Nguyên 

Quỹ ở huyện Ba Tây, Long Châu, kính tín Phật pháp, muốn chép kinh Pháp 

Hoa, Kim Cang, Bát Nhã, Niết Bàn v.v… nhưng không cách nào tự kiểm lại 

được, bèn nhờ Kháng thiền sư ở nơi ấy kiểm giảo. Thầy Kháng bèn ở trong 

chùa,  khiết  tịnh  đúng  pháp.  Chép  xong  cuốn  cuối,  bèn  đưa  về  trang  trại  tại 

Kỹ Châu, giữ kinh trong trang và năm ngàn lời của Lão Tử cùng để một chỗ, 

chợt  bị  lửa  bên  ngoài  cháy  lan  đến,  nhà  lợp  bằng  cỏ,  bị  lửa  cháy  sạch  hết. 

Khi ấy, ông Quỹ đang làm huyện lệnh ở Bằng Dực, gia nhân liều mạng bới 

tro, lôi được ống đồng pha vàng đựng kinh ra khỏi tro. Các kinh đựng trong 

ống vẫn như cũ không bị hư hại gì, màu sắc đẹp đẽ không thay đổi. Chỉ có 

lớp  bọc  là  biến  thành  tro.  Lại  tìm  kinh  của  Lão  Tử,  nó  đã  bị  cháy  tiêu.  Họ 

bèn thâu thập các kinh ấy, người trong làng xóm đều khen là lạ lùng. Quyển 

kinh  Kim Cang  Bát  Nhã,  hàng chữ ghi tựa đề bị cháy đen,  hỏi đến  nguyên 

do, thì ra lúc viết tựa đề kinh, có vị quan trong châu viết chữ đẹp, vị này đi 

gấp, không  giữ khiết  tịnh  mà cất  bút  viết  ngay. Do  vậy, đề kinh bị  lửa đốt. 

Người này hiện vẫn còn sống, những kinh tốt lành ấy vẫn còn. Chủ Thần Tế 

ở chùa Tây Minh tại kinh đô chính mắt chứng kiến, kể lại. 

Chú  thích:   “Năm  ngàn  lời  của  Lão  Tử”   chính  là  Đạo  Đức  Kinh.  Hết 

thảy  Phật  sự  đều  lấy  giới  hạnh,  thành  kính  làm  chủ.  Nếu  giới  hạnh  tinh 

nghiêm, thành kính, chuyên dốc thì Tam Bảo chư thiên sẽ đều ủng hộ. Nếu 

không, sẽ không tách nào cảm được vô biên pháp lực. Xem thấy những kinh 

ấy không bị tổn hại mảy may, chỉ có tựa đề kinh Kim Cang nét chữ bị cháy 

đen là do người ấy đã không có giới lực, lại không thành tâm vậy! Người thọ 

trì kinh Phật há chẳng lấy việc trì giới dốc cạn lòng thành làm nhiệm vụ cấp 

bách ư? 

5) Đời  Đường,  ở  Hà  Đông,  có  ni  sư  tên  Luyện  Hạnh  thường  tụng  kinh 

Pháp  Hoa,  mời  người  viết  chữ đẹp  chép  kinh,  phải  trả  công  cao  gấp  nhiều 

lần,  nhưng khiết tịnh, ân cần quả thật có thừa! Cứ mỗi  lần khởi đầu  là  một 

lần tắm, đốt hương xông áo, thở vào ống đồng thông ra ngoài vách. Chép hết 

bảy  quyển  phải  tám  năm  mới  xong.  Sư  Pháp  Đoan  chùa  Long  Môn  nhóm 

chúng  giảng  thuyết,  mượn  ni  sư  bộ  kinh  ấy  để  thẩm  định.  Cố  nhiên  ni  sư 

không cho, Pháp Đoan quở trách. Sự chẳng đặng đừng bèn tự đem đưa cho 

Pháp  Đoan.  Pháp  Đoan  mở  ra  đọc,  chỉ  thấy  giấy  vàng,  trọn  chẳng  có  chữ 

nào! Các quyển khác cũng vậy. Đoan hổ thẹn, đưa trả cho ni sư. Ni sư buồn 

khóc, nhận lấy. Dùng nước thơm rửa hộp đựng kinh, đội lên đầu nhiễu Phật 

bảy ngày không nghỉ. Mở ra xem, chữ hiện như cũ. Khi ấy nhằm năm Trinh 

Quán thứ hai (628), Sư Pháp Đoan tự kể chuyện này (tôi vốn muốn sao chép 

rộng rãi  những  lợi  ích do cung kính  Tam  Bảo  và  những tội khiên do  khinh 

nhờn  Tam  Bảo để  người  nghiên cứu  học Phật có cơ sở để giữ pháp, không 

do đâu mắc tội, nhưng vì mục lực chẳng đủ nên đành ngưng). 



---o0o--- 

8. Vãn hồi kiếp vận hộ quốc cứu dân chánh bản thanh nguyên luận 

(Luận về “gốc chánh nguồn trong” của việc vãn hồi kiếp vận bảo vệ đất 

nước cứu dân) 





Đạo đức, nhân nghĩa chính là tánh đức sẵn có của chúng ta. Nhân quả, 

báo ứng quả thật là phương tiện quyền biến lớn lao để sanh thành dưỡng dục 

của thiên địa. Con người sống giữa trời đất; cái thân bảy thước nhỏ nhoi lại 

đứng cùng trời đất rộng lớn, cao dày không lường thành ba yếu tố, gọi chung 

là Tam Tài. Ai lãnh hội được đức của trời đất sẽ đều là Nghiêu, Thuấn, đều 

có  thể  thành  Phật,  góp  phần  giúp  đỡ  sự  sanh  thành  dưỡng  dục  vậy.  Vì  thế, 

đối  với  hai  tượng  Càn  -  Khôn  trong  kinh  Dịch,  thánh  nhân  lấy  pháp   “tự 

 cường không ngơi”  của Trời, lấy “đức dày chở vật”  của Đất để giáo hóa con 

người.  “Tự  cường  không  ngơi”   thì  ngăn  lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  khắc  kỷ, 

giữ lễ, không đạt đến mức “làm sáng tỏ Minh Đức, trụ nơi chí thiện, trừ hết 

sạch lòng ham muốn của con người, thiên lý lưu hành” để khôi phục lại tánh 

đức sẵn có thì không đành lòng! “Đức dầy chở vật” thì yêu dân, thương vật, 

khiến cho chính  mình  lẫn  người đều ôm  lòng chuyên chú trung  hậu, khoan 

thứ,  hành  từ  bi,  coi  như  ruột  thịt,  coi  loài  vật  và  ta  giống  hệt  như  nhau, 

không  tận  hết  thiên  chức  góp  phần  tán  trợ  sự  sanh  thành  dưỡng  dục  thì 

chẳng thôi! 

Những lời này chẳng phải chỉ để nói về hạng người có địa vị, nắm quyền 

cai trị, mà ngay cả thất phu, thất phụ cũng đều có thể hành được; bởi lẽ, đạo 

của Nghiêu - Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi! Cái học của thánh hiền chỉ là tu 

thân  mà  thôi!  Tu  được  thân,  ắt  sẽ  tu  hiếu  đễ,  ắt  trừ sạch  vật  dục,  mở  rộng 

lương  tri  để  cho  riêng  thân  mình  được  thiện,  nhưng  sẽ  có  hiệu  quả  [giống 

như Văn Vương] nêu gương cho vợ, gương ấy lan đến anh em, rồi phổ biến 

khắp đất nước! Huống chi người có địa vị nắm quyền cai trị, há lẽ nào chẳng 

khiến cho thiên hạ đều cùng được tốt lành ư? Thiên hạ loạn lạc, thất phu có 

trách nhiệm! Nếu ai nấy đều dốc tận lòng thành, ai nấy tận sức hiếu - đễ, ai 

nấy  làm điều từ thiện, thương cô  nhi,  giúp đỡ kẻ góa bụa, cứu  nạn, thương 

nghèo,  kiêng  giết,  phóng  sanh,  ăn  chay,  niệm  Phật,  thì  do  con  người  dùng 

điều lành để cảm, trời sẽ ứng phước xuống, tự nhiên mưa thuận, gió hòa, dân 

yên,  vật thịnh  vượng, quyết chẳng đến  nỗi trời thường  giáng  những tai  nạn 

như lụt lội, hạn hán, ôn hoàng484, gió bão, động đất v.v…mà thời thế sẽ yên 

ổn, được mùa, dân an cư lạc nghiệp. Lại còn từ hòa, nhân nhượng, quen tập 

thành phong tục. Dẫu có một hai kẻ ngu độn ương bướng, cũng sẽ hóa thành 

lương  thiện.  Như  cảm  hóa  được  chàng  quân  tử  trên  kèo  nhà485  thì  một 

phương sẽ vĩnh  viễn tuyệt sạch  nạn trộm cắp; điều phục được đứa dòm  lén 

trong nhà kín thì từ đấy về sau nó sẽ thành người lành. 

Cổ nhân dùng nhân từ để cai trị, chân thành yêu dân, còn cảm hóa được 

dị loại, như những chứng cớ tốt lành: hổ không vào cõi ấy, cá dữ bỏ sang nơi 

khác  v.v….  chép  trong  các  sử  sách,  nào  phải  chỉ  một  chuyện!  Nếu  ai  nấy 

đều có thể dùng từ thiện tương cảm, quyết chẳng đến  nỗi thường có  những 

cái  họa: thổ phỉ,  đao binh,  giày  xéo, cướp đoạt  v.v… Nhưng bẩm tánh con 

người  có  vàn  muôn  thứ  chẳng  giống  nhau.  Người  căn  tánh  thiên  bẩm  sâu 

dày, ắt tự có thể tận lực tuân thủ đạo nghĩa để tận hết trách nhiệm con người. 

Những người có tập khí sâu dầy từ kiếp trước, nên tánh đức bị ngăn lấp, đến 

nỗi  những  gì tâm  họ  nghĩ,  những  gì tâm  họ  nói,  những  gì thân  họ  làm  mỗi 

mỗi đều trái nghịch đạo nghĩa. Nhưng do nghe đến lẽ phước thiện họa dâm 

và trông thấy sự thiện ác báo ứng thì chưa ai chẳng kinh hoàng, run sợ, bèn 

tự tu tỉnh, mong sao được phước khỏi họa! 

Do  vậy,  biết  rằng  trời  đất  dùng  phước  thiện  dâm  họa  làm  phương  tiện 

lớn lao để thâu tóm con người đều tuân thủ đạo đức nhân nghĩa. Thánh nhân 

vốn  dùng  cái  tâm  của  trời  đất  để  giáo  hóa.  Vì  vậy,  những  câu   “thuận  theo 

 đạo lý dẫn đến điều lành, trái nghịch lại sẽ đưa đến hung hiểm, ngũ phước, 

 lục cực, làm lành thì trăm điều tốt lành giáng xuống, làm ác thì trăm sự tai 

 ương giáng xuống, nhà tích thiện ắt điều vui có thừa, nhà tích điều bất thiện 

 ắt tai ương có thừa”  thường thấy đầy trong các kinh. Do vậy, cảm phát thiện 

tâm của con  người,  nghiêm cấm,  răn đe chí  ý phóng dật của con  người  hết 

sức thâm thiết. Nhưng cát - hung, họa - phước do nhân quả báo ứng chính là 

chứng nghiệm sự chân thật hay giả dối của việc y thuận hay trái nghịch đạo 

đức,  nhân  nghĩa.  Đã  biết  là  chứng  nghiệm  thật  sự  thì  muốn  làm  lành  ắt  sẽ 

càng  thêm  mạnh  mẽ,  hăng  hái  cho  đến  khi  thành  tựu;  muốn  làm  chuyện 

chẳng lành sẽ sanh lòng sợ hãi, có khi không dám làm. Như vậy, đề xướng 

nhân quả báo ứng chính là vâng theo tâm thiên địa, thánh nhân để thành toàn 

tánh đức “đạo đức, nhân nghĩa” cho người đời. 

Nếu  coi  nhân  quả  báo  ứng  là  chuyện  mông  lung  không  bằng  cớ,  thì 

chẳng  những  trái  nghịch  tâm  thiên  địa  thánh  nhân  mà  thần  thức  của  chính 

mình còn vĩnh viễn bị đọa trong đường ác. Lại còn khiến cho bậc thượng trí 

không  thể dũng  mãnh quyết chí  ưu thời  mẫn thế để tu đức của  mình, kẻ hạ 

ngu không e dè gì, dám làm chuyện ác đến nỗi quyền nuôi dạy của thiên địa, 

thánh  nhân  bị  ngăn  trở  không  tỏ  lộ  được;  cái  lý  vốn  sẵn  có  trong  tâm  của 

chúng ta sẽ bị ẩn, không sao hiển lộ được! Cái họa ấy khôn xiết kể! Nhưng 

thánh nhân thế gian lời lẽ giản lược, lại chỉ nói chuyện đời này và con cháu; 

còn như chuyện trước khi sanh và chuyện sau khi chết, cũng như nhân duyên 

tội phước từ vô thỉ đến nay, luân hồi sáu nẻo, đều chưa thể làm cho sáng tỏ 

được!  Bởi  vậy,  kẻ  thấy  biết  nông  cạn  dù  hằng  ngày  đọc  những  lời  dạy  về 

nhân quả báo ứng của thánh nhân, vẫn không tin vào nhân quả báo ứng! 

Đại giáo của Như Lai hiển thị sự mầu nhiệm của tâm tánh chúng ta cũng 

như sự tinh  vi của  lẽ nhân  quả ba đời. Phàm  là đạo cách  vật trí  tri, thành  ý 

chánh tâm, tu thân, tề gia, trị quốc, bình thiên hạ và pháp đoạn Hoặc chứng 

chân liễu sanh thoát tử không gì chẳng nêu đầy đủ. Do vậy, gặp cha nói về 

từ, gặp con  nói đến  hiếu, anh  nhường, em  kính, chồng  xướng,  vợ theo, chủ 

nhân từ, tôi tớ trung thành, ai nấy trọn hết bổn phận, như vậy là trọn chẳng 

khác  với  những  gì thánh  nhân thế  gian đã  dạy;  nhưng  với  mỗi  một  điều  lại 

chỉ rõ nhân trước quả sau là những điều thánh nhân thế gian chưa hề đề cập 

tới.  Những  lời  dạy  về  tận  phận,  tận  nghĩa,  chỉ  có  thể  dạy  được  bậc  thượng 

trí, chứ chẳng thể chế phục kẻ hạ ngu. Nếu biết nhân quả báo ứng thì thiện - 

ác, họa - phước rõ ràng như xem ngọn lửa, ai lại chẳng muốn xuôi theo điều 

tốt lành, tránh né điều hung hiểm, tránh nạn được phước ư? 

Vả  nữa,  chẳng  biết  nhân  quả  sẽ  đa  phần  phô  bày  tướng  thiện  bề  ngoài, 

chứ  thật  ra  ngầm  ôm  lòng  ác  để  làm  chuyện  ác.  Cứ  nghĩ  rằng  người  ta  đã 

không biết, nào có trở ngại gì! Chẳng biết cái tâm chúng ta tương tức tương 

thông486  với  tâm  thiên  địa,  quỷ  thần,  và  chư  Phật,  Bồ  Tát.  Hễ  mỗi  khi 

chúng ta khởi lên một niệm, các vị ấy không điều gì không biết! Vì thế, nói: 

 “Những  lời  nói  riêng  tư  trong  nhân  gian,  chư  thiên  nghe  như  tiếng  sấm. 

 Tâm  tồi tệ  trong  nhà  kín,  trong  mắt  thần  giống  như  ánh  chớp”.   Ông  Châu 

An Sĩ  nói:  “Ai nấy đều biết nhân quả, ấy chính là đạo để thiên hạ đại thái 

 bình vậy! Người người không biết nhân quả, chính là đạo gây đại loạn vậy!”  

Quả là ân Phật thấm đẫm con người; chỉ vì con người không suy nghĩ sâu xa 

nên chẳng hề biết đến vậy! 

Đời thượng cổ, tánh tình con  người thuần  phác,  hơn hẳn  những đời sau 

tệ bạc biết bao lần! Ân trạch của Văn Vương thấm nhuần đến cả xương khô 

suốt mấy trăm năm; nhưng cái phong tục giết người tuẫn táng đầy khắp thiên 

hạ. Chư hầu thời Liệt Quốc487 chết đi, giết theo những sủng thần, thiếp yêu 

cả mấy chục, mấy trăm người. Chẳng những không sanh lòng thương xót, lại 

còn  ngược  ngạo  cho  đó  là  vinh,  ai  nấy  đua  nhau  học  theo.  Ngay  như  Tần 

Mục Công là vua hiền, còn giết một trăm bảy  mươi bảy người để tuẫn táng 

theo. Ba người con của Tử Xa là bầy tôi trung lương của đất nước, mà cũng 

chẳng vì nước và dân mà được tính miễn trừ! Huống chi những bạo quân vô 

đạo khác! Vua cả một nước đã như thế thì đại phu và các quan ai nấy cũng 

tùy sức làm theo. Dù Khổng, Mạnh, Lão, Trang cùng xuất hiện cũng không 

thể ngăn dứt được! 

Đến khi  Phật  giáo truyền sang Đông,  xiển  minh  nhân  quả báo ứng, dạy 

người kiêng giết, phóng sanh, bỏ ăn mặn mà ăn chay thì trùng, kiến, rận rệp 

còn được thương tiếc, che chở, không đành sát hại, huống chi con người! Do 

hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  Tánh,  đều  biết  tham  sống  sợ  chết,  đều  là 

cha  mẹ  quyến  thuộc  trong  quá  khứ,  đều  là  vị  lai  chư Phật  Thế  Tôn.  Vì  thế 

phải thương xót, che chở, nào dám giết hại bừa bãi để thỏa bụng miệng. Gió 

Từ vừa thổi, thắng hung tàn, trừ sát hại. Đừng nói chi hàng chư hầu, đại phu, 

quan  chức  chẳng  dám  giết  người  tuẫn  táng,  ngay  cả  kẻ  hướng  mặt  về  phía 

Nam xưng Trẫm488 cũng chẳng dám hành ác pháp này. Dẫu có một hai kẻ 

bạo ngược làm như thế, cũng trọn chẳng dám cho giết nhiều người là vinh! 

Nếu không có thuyết sanh tử luân  hồi,  nhân quả báo ứng của Phật pháp thì 

người đời sau hết tuổi thọ rồi mới chết cũng là chuyện hiếm hoi lắm. 

Đấy  mới  là  pháp  thiển  cận  mà  hiệu  quả  còn  được  như  thế,  huống  gì 

những lý luận về tâm tánh cực sâu xa và đạo đoạn Hoặc chứng Chân ư? Như 

Lai tùy thuận chúng sanh, từ từ khuyến dụ khéo léo. Thoạt tiên, dùng Nhân 

Thiên  Thừa Ngũ Giới Thập  Thiện để tiếp dẫn  những căn cơ kém cỏi, dùng 

đó  làm  phương  tiện  ban  đầu  để  siêu  phàm  nhập  thánh,  liễu  sanh  thoát  tử. 

Nếu căn cơ hơi sâu hơn, bèn giảng Tứ Đế, Thập Nhị Nhân Duyên khiến cho 

đoạn Kiến Tư Hoặc, chứng Thanh Văn, Duyên Giác là những quả Nhị Thừa. 

Nếu là căn tánh Đại Thừa bèn dạy phát Đại Bồ Đề tâm, tu khắp Lục Độ vạn 

hạnh,  thượng  cầu  hạ  hóa  chúng  sanh,  khởi  lòng  Vô  Duyên  Từ,  khởi  Đồng 

Thể Bi, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để hành Bố Thí và 

Lục Độ  vạn  hạnh, độ thoát  hết thảy chúng sanh, khiến cho  họ  nhập Vô Dư 

Niết  Bàn,  nhưng  chẳng  thấy  ta  là  người  hóa  độ  và  người  khác  cùng  chúng 

sanh  là  kẻ  được  độ,  ,  và  tướng  thọ  giả  của  Vô  Dư Niết  Bàn  để  chứng.  Do 

chẳng chấp vào bốn tướng nên tam luân thể không. Vì vậy, Trần Sa vô minh 

nhân  đó  bèn  tiêu  diệt.  Tùy  theo  công  hạnh,  lần  lượt  chứng  các  quả  Bồ  Tát 

Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi  Hướng,  Thập  Địa,  Đẳng  Giác,  và  hiển  lộ 

toàn thể tự tánh, triệt  ngộ duy tâm, phước huệ  viên  mãn, Phật Quả trí đoạn 

rốt ráo. 

Lại  do  căn  cơ  chúng  sanh  đời  mạt  kém  hèn,  nếu  không  cậy  vào  thệ 

nguyện  lực  lớn  lao  của  Như  Lai  quyết  sẽ  khó  thể  thoát  khỏi  sanh  tử  ngay 

trong đời này. Vì vậy, do lòng đại từ bi, Phật đặc biệt mở ra pháp môn Tịnh 

Độ  cậy  Phật  từ  lực,  liễu  sanh  thoát  tử.  Chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thật, 

nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật, cầu vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, làm một mảy may điều thiện thế gian nào cũng như mọi công đức Lục 

Độ  vạn  hạnh đều đem  hồi  hướng  vãng sanh. Đây chính  là dùng tín  nguyện 

của chính mình để cảm Phật từ bi, cảm ứng đạo giao, ắt được Phật nhiếp thọ. 

Đợi đến khi lâm chung, được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tây Phương. Đã vãng 

sanh rồi sẽ lìa xa trọn vẹn các khổ, chỉ hưởng các sự vui, thân cận Di Đà, dự 

vào hải chúng, chứng Vô Sanh, thành giác đạo, như trao bằng khoán lấy lại 

vật cũ. So với các pháp cậy vào tự lực để liễu sanh thoát tử khác thì sự khó - 

dễ cố nhiên là khác biệt một trời một vực. 

Hơn nữa, cậy vào tự lực thì trong trăm ngàn vạn người khó được một hai 

kẻ  liễu  thoát  ngay  trong  đời  này,  bởi  lẽ  Định  -  Huệ  phải  trọn  đủ,  phải  hết 

sạch Hoặc nghiệp thì mới được như nguyện. Nếu Hoặc nghiệp còn mảy may 

chưa đoạn hết thì sanh tử luân hồi quyết khó thể xuất ly. Cậy vào Phật từ lực 

thì tín nguyện chân thành thiết tha, vạn kẻ chẳng sót một ai! Độ khắp ba căn, 

gồm  thâu  lợi  -  độn,  thượng  căn  thì  mau  chứng  Pháp  Thân,  hạ  căn  bèn  đới 

nghiệp  vãng  sanh.  Bản  hoài  độ  tận  chúng  sanh  của  Như  Lai  chỉ  có  mình 

pháp môn Tịnh Độ mới có thể thỏa rốt ráo được. Do có những sự lợi ích như 

trên cho  nên  xưa  nay, vua thánh, tôi  hiền, hào kiệt, vĩ  nhân không ai chẳng 

tự  hành,  dạy  người,  hộ  trì  lưu  thông,  để  về  mặt  ngầm  là  giúp  cho  việc  trị 

nước, còn mặt hiển là yên dân tình, tiêu họa loạn khi chưa chớm nẩy, chứng 

Phật Tánh vốn sẵn có. 

Gần đây, thế đạo nhân tâm ngày càng đi xuống, ai nấy chấp vào sự hiểu 

biết của chính mình, cạnh tranh với nhau đến nỗi đao binh liên miên, không 

lúc nào yên ổn. Hễ người trên thích điều gì, kẻ dưới ắt làm cho được. Những 

tên dân ương bướng đều thành thổ phỉ hết, mặc tình cướp đoạt, độc hại dân 

sanh. Do sự ác của con người chiêu cảm, nên trời bèn ứng thiên tai, lụt lội, 

hạn  hán, tật dịch, gió bão, động đất, đủ  mọi tai  họa thảm khốc thường thấy 

xảy ra luôn, vận nước nguy ngập, dân không lẽ sống! Muốn ra tay cứu vớt, 

nhưng khổ nỗi không sức, chỉ khẩn cầu những vị đương có quyền thế và hết 

thảy đồng bào, ai nấy hãy dùng cái tâm trung hậu, khoan thứ sẵn có để hành 

đạo từ bi, coi  hết thảy  nhân dân đều  như người ruột thịt, nâng đỡ  lẫn nhau, 

chớ  nên  tàn  hại!  Nghĩ  đến  tiền  nhân  hậu  quả  ắt  sẽ  tu  đức  hành  nhân,  lợi 

người quả thật chính là lợi mình, đời này, đời khác phước báo vô cùng. Hại 

người gây ra sự khổ còn hơn tự hại, đời này, tương lai, khổ báo vô tận! Phô 

phang quyền thế trong  một lúc để rồi thần thức chịu khổ mãi bao kiếp. Sao 

bằng tu đức suốt đời, ngõ hầu thân tâm được hưởng vui sướng nhiều đời! 

Nhưng  còn  trong  địa  vị  phàm  phu  chưa  đoạn  được  Hoặc  nghiệp,  dẫu 

sanh vào nhân thiên, rốt cuộc vẫn chẳng phải là chỗ an ổn rốt ráo. Nếu có thể 

tùy phận, tùy sức, trì danh hiệu Phật, cầu sanh Tây Phương, để mong khi hết 

Báo Thân này sẽ cao đăng Cực Lạc, đấy là đạo thoát khổ tối thượng. Nhưng 

đường đường là trượng phu, nỡ để Phật tánh sẵn có thường bị Hoặc nghiệp 

xoay  chuyển,  chịu  sanh  tử  đau  khổ  ư?  Trong  Trung  Hoa  Tân  Báo,  ông 

Trương Quý  Loan  mỗi  ngày chuyên dành  riêng  một cột để in bài đề xướng 

Phật học, tùy thời đăng tải hết những chuyện Như Lai ứng hóa, pháp đạo lưu 

thông, tội phước do tin nhận hay hủy báng, lợi ích do tu trì, và những ngôn 

luận  sự  tích  kiêng  giết,  phóng  sanh,  ăn  chay  niệm  Phật,  ngõ  hầu  những  vị 

đọc  báo  đều  cùng  ngộ  được  lý  “Phật,  tâm,  chúng  sanh  ba  điều  không  sai 

biệt”  và  làm  chuyện  “đoạn  ác,  tu  thiện,  khôi  phục  nguồn  tâm  sẵn  có”.  Tôi 

cho rằng đây quả thật là đạo “gốc chánh, nguồn trong” để giữ nước, bảo vệ 

dân, nhân đó toan đem những điều quan trọng về thiên chức của chúng ta, sự 

sanh thành dưỡng dục của trời đất, tâm pháp của thánh hiền, cương yếu của 

Phật giáo, và  nguồn  gốc đời  loạn, nguyên  do thái bình, thuật đại  lược hòng 

cống  hiến cho bậc cao  nhân có đủ con  mắt trong cõi đời,  nhưng thẹn  mình 

văn  tự thô  vụng,  chất  phác,  chẳng  thể  diễn  tả  sâu  xa,  uẩn  súc.  Tuy  vậy,  về 

mặt ý nghĩa cố nhiên chẳng phải là bàn xằng, bịa đặt, nên có thể chấp nhận 

được! 

Hơn nữa, con người sống trong thế gian, việc thành đức đạt tài, dựng lập 

công  nghiệp,  cũng  như thành  được  một  tài  một  nghề  để  nuôi  thân  mình  và 

gia đình đều phải nhờ vào sức văn tự chủ trì giúp đỡ thì mới được thành tựu. 

Chữ nghĩa là của báu quý nhất trong thế gian, có thể khiến cho phàm thành 

thánh,  ngu  thành  trí,  nghèo  hèn  trở  thành  phú  quý,  bệnh  tật  trở  thành  khỏe 

mạnh,  yên  ổn.  Đạo  mạch  thánh  hiền  được  lưu  truyền  thiên  cổ,  việc  kinh 

doanh của gia đình mình được truyền đến con cháu, không gì không nhờ vào 

sức văn tự. Nếu cõi đời không có văn tự thì hết thảy sự lý đều chẳng thành 

lập,  con  người  chẳng  khác  gì  cầm  thú!  Đã  có  công  sức  như  thế,  cố  nhiên 

phải nên trân trọng mến tiếc chữ nghĩa. Trộm thấy con người hiện thời mặc 

tình  khinh  nhờn,  quả  thật  coi  của  quý  báu  nhất  khác  nào  phân,  đất;  sao 

không đến nỗi hiện đời tổn phước, giảm thọ; đời sau trở thành vô tri vô thức 

ư?  Thêm  nữa,  chẳng  những  không  được  khinh  nhờn,  ruồng  rẫy  văn  tự hữu 

hình,  mà đối với chữ nghĩa vô hình lại càng chẳng được khinh nhờn, ruồng 

rẫy!  Hiếu, đễ, trung, tín,  lễ, nghĩa,  liêm, sỉ, nếu chẳng  tận sức thực  hiện  thì 

chính  là  quên  mất tám  chữ đó. Đã quên  mất tám chữ ấy thì sống  làm  hạng 

cầm thú mặc áo, đội mũ; chết sẽ đọa trong tam đồ ác đạo, có đáng buồn hay 

chăng? 

 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển Thứ Hai 

(Phần 4 hết) 



---o0o--- 

 Phần 5 

III. Sớ489 

1. Sớ trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm490 





Kiêng giết phóng sanh về mặt Sự thì nông cạn, dễ thấy; nhưng về mặt 

Lý  lại  sâu  xa,  khó  hiểu  rõ.  Nếu  chẳng  hiểu  rõ  Lý,  dù  có  làm  chuyện  này, 

trong tâm chắc chắn chẳng chí thành, thương xót thiết tha, phước điền lợi ích 

cũng do tâm lượng mà trở thành nhỏ nhoi, nông cạn. Nếu gặp phải kẻ vô tri 

ngăn trở, phỉ báng, [người phóng sanh] sẽ bị kẻ đó xoay chuyển, khiến cho 

một  dạ  thiện  tâm  vì  đó  bị  tiêu  diệt  chẳng  còn.  Do  vậy,  chẳng  ngại  lắm  lời 

giãi bày ý nghĩa, để những loài vật đều được gội từ ân, loài người đều được 

vun bồi nền phước, ngõ hầu khẩn thiết động đến lòng nhân sâu xa, diệt được 

sát  báo  cho  ta  lẫn  người,  cùng  đều  được  về  cõi  thọ,  cùng  vui  tuổi  trời.  Lại 

nguyện  đem  công  đức  này  hồi  hướng  Tây  Phương  để  vĩnh  viễn  thoát  khỏi 

luân  hồi,  vượt  thoát  tam  giới,  làm  đệ  tử  Phật  Di  Đà,  làm  bạn  tốt  trong  hải 

chúng. May ra sẽ được người đọc chú ý vậy! Nhất niệm tâm tánh của chúng 

sanh sống trên đất hay dưới nước, vốn quả thật chẳng hai, chẳng khác gì với 

tam  thế  chư  Phật;  nhưng  vì  sức  ác  nghiệp  đời  trước  chướng  lấp  nên  diệu 

minh chẳng  thể  hiển  hiện,  trầm  luân  trong  dị  loại,  đến  nỗi  sự  hay  biết  hèn 

kém, ngoại trừ chuyện tìm cái ăn, tránh cái chết ra, trọn chẳng biết đến điều 

chi khác nữa! 

Ví  như  tấm  gương  đồng  quý  báu  lớn,  trải  bao  kiếp  bị  bụi  lấp,  chẳng 

những  không  có  mảy  may  quang  minh  nào,  ngay  cả  chất  đồng  của  gương 

cũng  chẳng  thể  hiển  hiện  được,  khác  gì  phế  vật!  Chợt  gặp  được  người  trí, 

biết là gương báu sẵn có đủ vô biên quang minh chiếu trời soi đất, bèn ngày 

ngày chăm chú  giồi  mài.  Thoạt đầu  bèn  lộ chút chất  gương, dần dần tỏa  ra 

ánh  sáng.  Mài  đến  cùng  cực  thì  ánh  sáng  chiếu  trời  soi  đất  bèn  hiển  hiện 

toàn thể; người vô trí mới bèn quý trọng, xem là vật quý báu nhất. Phải biết: 

Ánh sáng ấy gương vốn sẵn tự có, nào phải do mài mà có! Tuy là tự sẵn có, 

nhưng  nếu  không  có  duyên  giồi  mài  thì  từ  kiếp  này  sang  kiếp  khác  cũng 

chẳng có ngày tỏa ra quang minh. Tâm tánh của hết thảy trời - người chúng 

sanh lục đạo đều giống như vậy. Do Hoặc nghiệp từ vô thỉ đến nay che lấp 

nên chẳng thể tỏ lộ diệu minh sẵn có, mê trái chân tánh, tạo nghiệp sanh tử. 

Đức Đại Giác Thế Tôn biết nhất niệm tâm tánh của các chúng sanh bằng với 

chư Phật; do vậy, [dùng] đủ mọi phương tiện tùy cơ thuyết pháp, khiến cho 

khắp  mọi  loài  đều  tu  đạo  Giới  -  Định  -  Huệ,  ngõ  hầu  đoạn  Hoặc  chứng 

Chân, khôi phục cái mình sẵn có, trọn vẹn phước huệ để chứng Pháp Thân. 

Lại dạy người đời phát tâm từ bi, kiêng  giết, phóng sanh; ấy  là vì ta  và 

hết thảy chúng sanh đều ở trong luân hồi, từ vô thỉ đến nay lần lượt sanh ra 

nhau, xoay vần giết lẫn nhau. Bọn họ cố nhiên là cha mẹ, anh em trai, chị em 

gái, con cái của ta, mà ta cũng là cha mẹ, anh em trai, chị em gái, con cái của 

mỗi  một  người trong bọn  họ. Bọn  họ nhiều phen do ác nghiệp lực  mà sanh 

trong  loài  người  hoặc  sanh  trong  dị  loại491,  bị  ta  giết  chóc;  ta  cũng  nhiều 

phen  do ác  nghiệp  lực  mà sanh trong  loài  người  hoặc sanh trong dị  loại, bị 

họ  giết  chóc.  Trải  bao  kiếp  lâu  xa,  sanh  ra  nhau,  giết  lẫn  nhau,  trọn  không 

ngơi ngớt! Phàm phu không biết, Như Lai thấy thấu suốt. Hễ không nghĩ thì 

thôi, nếu nghĩ đến ắt khôn ngăn hổ thẹn, thương xót! Nay ta may nhờ phước 

thiện  đời  trước,  sanh  trong  loài  người,  cố  nhiên  nên  cởi  gỡ  mối  oán  kết, 

kiêng  giết,  phóng  sanh,  khiến  cho  hết  thảy  những  loài  có  sanh  mạng  đều 

được yên ổn; lại vì họ niệm Phật hồi hướng Tịnh Độ, khiến cho họ được độ 

thoát.  Nếu  họ  nghiệp  nặng  chưa  thể  vãng  sanh  ngay,  ta  bèn  nhờ  vào  công 

đức từ thiện này, quyết cầu lâm chung vãng sanh Tây Phương. Đã vãng sanh 

ắt sẽ siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi, 

dần dần chứng được Phật quả. 

Vả nữa, yêu thương  loài  vật, phóng sanh thì bậc cổ thánh tiên  hiền đều 

làm chuyện này. Vì thế, kinh Thư có đoạn văn chim, thú, cá, ba ba đều được 

sống yên vui492, Văn Vương ân trạch thấm đến xương khô, huống chi loài 

vật  có  tri  giác.  Như  Giản  Tử  thả  chim  cưu,  Tử  Sản493  nuôi  cá,  Tùy  Hầu 

giúp rắn494, Dương Bảo cứu chim sẻ495. Đấy là tâm thánh hiền cùng dùng 

lòng  nhân  đối  đãi  với  loài  vật,  dẫu  họ  không  biết  đến  những  nghĩa  lý: 

 “Những  loài  có  tri  giác,  có  cử  động  đều  có  Phật  tánh,  lần  lượt  thăng  lên, 

 đọa xuống, làm kẻ oán người thân lẫn nhau, và tương lai quyết định  thành 

 Phật” . Đến khi đại giáo truyền sang Đông, thì nhân quả ba đời và lý  “chúng 

 sanh, Phật, tâm, ba thứ bình đẳng không hai”  sáng lòa trong thế gian. Phàm 

là bậc đại thánh đại hiền, không ai chẳng kiêng giết, phóng sanh, nhằm vãn 

hồi  sát  kiếp  để  vun  bồi  quả  phước,  làm  nền  tảng  để  dứt  nạn  binh  đao,  vui 

hưởng tuổi trời. Cổ nhân nói:  “Dục tri thế thượng đao binh kiếp, tu thính đồ 

 môn bán dạ thanh”  (tạm dịch: “Muốn biết đao binh trong cõi thế, hãy nghe 

lò  mổ  giữa  đêm  thanh”).  Lại  nói:   “Muốn  cho  thế  gian  không  còn  nạn  đao 

 binh  thì  trừ  phi  chúng  sanh  không  ăn  thịt” .  Do  vậy,  biết  rằng:  Kiêng  giết, 

phóng  sanh  chính  là  khuôn  mẫu  tốt  đẹp  để  nhổ  rễ  lấp  nguồn  [tai  nạn],  cứu 

đời. 

Vì  thế,  Trí  Giả  đại  sư  đời  Trần  mua  hơn  sáu  mươi  chỗ  ở  Lâm  Hải, 

Giang,  Hỗ,  Khê,  Lương,  cả  hơn  bốn  trăm  dặm  làm  ao  phóng  sanh,  xin  sắc 

chỉ  lập  bia  cấm  ngặt  đánh  cá.  Kẻ  nào  bắt  trộm  làm  càn  sẽ  bị  mắc  vạ.  Đến 

niên hiệu Trinh Quán đời Đường (triều vua Đường Thái Tông) vẫn còn như 

thế. Đến năm Càn Nguyên thứ hai đời Đường Túc Tông (759), vua hạ chiếu 

truyền các châu trong thiên hạ lập ao phóng sanh, sai Nhan Chân Khanh496 

soạn bài  văn bia  và  viết bằng bút son; trong ấy có câu:  “Đức vua ta lấy cả 

 thiên  hạ  làm  ao,  hết  thảy  [các  loài]  trong  toàn  cõi  đều  nhờ  phước,  nương 

 sức Đà La Ni gia trì, cạn bờ mé  phiền não sanh tử; suy đến  tận ngàn xưa, 

 chưa  hề  phảng  phất  giống  được  như  vậy”.   Năm  Thiên  Hỷ  nguyên  niên 

(1017)  đời  Tống  Chân  Tông,  hạ  chiếu  truyền  thiên  hạ  lập  ao  phóng  sanh, 

Tây  Hồ  ở  Hàng  Châu  cũng  trở  thành  ao  phóng  sanh  của  vua  Tống.  Đời 

Minh,  đại  sư  Liên  Trì  lập  ao  phóng  sanh  ở  hai  nơi  là  Thượng  Phương  và 

Trường  Thọ.  Bài  Giới  Sát  Phóng  Sanh  Văn  của  ngài  lưu  truyền  khắp  thiên 

hạ.  Cho  đến  nay  đã  hơn  ba  trăm  năm,  những  người  thông  hiểu  trong  hàng 

Tăng - tục đều ngưỡng mộ cao phong, từ bi cứu tế loài vật không thể tính kể. 

Như có kẻ nói:  

-  Kẻ  quan  quả  cô  độc497,  bần  cùng  hoạn  nạn  đâu  đâu  cũng  có,  sao 

không châu cấp, lại gấp rút lo lắng cho loài dị loại chẳng liên quan gì đến ta? 

Đấy chẳng phải là điên đảo nơi chuyện thong thả - gấp rút, nặng - nhẹ đó ư? 

Đáp:  

-  Ông  chưa  biết  nguyên  do  đức  Như  Lai  dạy  người  kiêng  giết,  phóng 

sanh. Tuy người và vật khác nhau, nhưng Phật tánh vốn đồng. Do ác nghiệp 

nên  chúng  bị  trầm  luân  trong  dị  loại,  ta  do  thiện  nghiệp  may  được  thân 

người. Nếu chẳng xót thương, giúp đỡ, cứ mặc tình giết hại, ăn nuốt, thì một 

mai kia nếu phước ta hết rồi, tội của chúng đã trả xong, khó tránh khỏi phải 

đền trả từ đầu, [đem thân  mình] thỏa  miệng bụng của chúng. Phải biết đao 

binh  đại  kiếp  đều  do  sát  nghiệp  đời  trước  cảm  thành.  Nếu  không  có  sát 

nghiệp,  dẫu  thân  gặp  phải  giặc  cướp,  chúng  cũng  sẽ  khởi  lòng  lành,  chẳng 

giết  hại  mình.  Huống  chi  những  tai  nạn  bất  ngờ  như ôn  dịch,  nước,  lửa  thì 

người kiêng giết, phóng sanh rất ít gặp phải. Do vậy, biết rằng: Che chở loài 

vật chính  là tự che chở  mình.  Kiêng  giết sẽ khỏi bị trời  giết, quỷ thần  giết, 

trộm cướp giết, [khỏi bị] oán - thân giết nhau báo thù trong tương lai. Những 

kẻ quan quả cô độc bần cùng hoạn nạn cũng nên tùy phần tùy lực châu cấp 

cho  họ,  chứ  nào  phải  người  kiêng  giết  phóng  sanh  hoàn  toàn  chẳng  hành 

những điều công đức ấy! Tuy người quan quả cô độc rất đáng thương, nhưng 

họ chưa đến nỗi lâm vào tử địa, còn loài vật nếu không bỏ tiền chuộc mạng, 

sẽ lập tức phải lên chảo, thớt để thỏa bụng miệng con người! 

Lại có kẻ nói:  

- Loài vật vô tận, phóng sanh được mấy? 

Đáp rằng:  

-  Phải  biết  chuyện  phóng  sanh  thật  ra  nhằm  để  phát  khởi  thiện  tâm  tối 

thắng  “bảo  vệ  sanh  mạng  mọi  loài  vật”  của  mọi  người,  ngõ  hầu  lãnh  hội 

được  ý  nghĩa  của  chữ  “Phóng”  (thả),  trong  tâm  đã  động  lòng  trắc  ẩn,  ắt 

chẳng  nỡ  ăn  nuốt.  Đã  không  có  người  ăn  nuốt  thì  người  đánh  bắt  sẽ  phải 

thôi, khiến cho hết thảy loài vật dưới nước, trên mặt đất, trên hư không đều 

tự  tại  bay,  chạy,  bơi  lội  trong  nơi  sinh  sống  của  chúng.  Như  vậy,  thành  ra 

không phóng sanh  mà  hóa  ra  là phóng sanh  khắp tất cả. Đấy chẳng phải  là 

“cả thiên hạ biến thành một cái ao”  ư? Dẫu không phải ai cũng đều như vậy 

cả, nhưng  một người chẳng nỡ ăn thịt thì vô lượng sanh mạng trên đất liền, 

dưới  nước  khỏi  bị  giết  chóc;  huống  chi  nào  phải  chỉ  có  một  người!  Lại  vì 

hiện  tại,  vị  lai  hết  thảy  đồng  nhân  đoạn  trừ cái  nhân  của  quan  quả,  cô  độc, 

hoạn nạn, bần cùng, tạo cái duyên trường thọ, không bệnh, phú quý, an lạc, 

cha con đoàn viên, vợ chồng giai lão cho họ. Đấy chính là làm chuyện châu 

cấp, cứu tế sẵn để đời đời kiếp kiếp trong vị lai mãi mãi chẳng bị những nỗi 

khổ quan quả cô độc v.v… hưởng thụ dài lâu những niềm vui sống lâu, giàu 

sang v.v… Đấy chẳng phải là  “toàn nước được hưởng phước”  ư? Há có nên 

coi  thường  gác  bỏ?  Ông  hãy  nghĩ  kỹ  đi,  kiêng  giết,  phóng  sanh  rốt  ráo  là 

khăng  khăng  vì  con  người  hay  là  khăng  khăng  vì  loài  vật,  điên  đảo  nơi 

chuyện thong thả - gấp rút, nhẹ - nặng vậy? 

Phía  ngoài  chùa  Cực  Lạc  ở  Nam  Tầm  từ  trước  đã  có  ao  phóng  sanh, 

nhưng  do  bờ  vách  chưa  xây  nên  bị  sụp  lở,  lại  thêm  nhiều  năm  chưa  được 

khơi  vét,  bùn  lầy  đầy  ứ.  Thường  có  những  người  lành  phải  ra  sông  phóng 

sanh,  dù  phát  thiện  tâm  nhưng  sanh  vật  khó  được  hưởng  lợi  ích.  Sáng  vừa 

được thả, chiều lại bị bắt, quá nửa là như vậy. Nếu gần sông to thì dĩ nhiên 

nên thả xuống sông, nơi sông nhỏ trọn chớ nên thả xuống. Viên Lâm đại sư 

lòng bất nhẫn, muốn đào sâu ao đó, phía ngoài đắp tường vây bọc bảo vệ để 

có chỗ phóng sanh  mà kẻ bắt cá trộm cũng  không  làm  gì được! Ý ấy cũng 

rất tốt lành, nhưng chưa tiến hành, đến khi Giác Tam đại sư từ Phổ Đà đến 

đó, vừa trông thấy liền hợp  ý, trở về chùa bàn bạc chuyện ấy,  nhưng tôi đã 

buông  xuống  vạn  duyên,  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  rồi  [nên  không  thể  cáng 

đáng việc ấy]. Thầy Giác Tam kế thừa đầu mối cũ, muốn sự ấy chóng thành, 

nhưng công trình rộng  lớn, sức  một  mình  Sư khó thể thành tựu, tính quyên 

mộ thiện tín toàn trấn cùng giúp cho việc thù thắng, xin tôi viết lời tự (phần 

sau lược đi). 



---o0o--- 

2. Bài sớ về ao phóng sanh chùa Pháp Vân ở sông Tam Xoa498, Kim 

Lăng 





Kim  Lăng499 là  đất  văn  hiến, thường được  gọi  là Phật Quốc. Người 

xứ ấy đa phần có căn tánh Đại Thừa. Từ khi đại pháp truyền sang Đông, hơn 

một  trăm  bảy  mươi  năm  chỉ  ở  phương  Bắc.  Đến  năm  Xích  Ô  thứ  tư  (241) 

đời Tôn Quyền nhà Ngô, tôn giả Khang Tăng Hội đến giáo hóa đất này, cảm 

được  xá-lợi  Phật  giáng  lâm,  Tôn  Quyền  bèn  cho  dựng  tháp  lập  chùa  để 

hoằng  pháp  hóa.  Đến  đời  Tấn,  ngài  Phật  Đà  Bạt  Đà  La500  cũng  dịch  kinh 

Hoa  Nghiêm  ở  nơi  đây.  Từ  đời  Tống,  Tề,  Lương,  Trần  trở  đi,  dịch  kinh 

hoằng pháp có rất nhiều vị. Một là do thiện căn xưa kia un đúc khiến thành 

ra  như  thế;  hai  là  núi  cao,  nước  sâu,  địa  linh  khiến  thành  ra  như  vậy.  Đến 

thời Đường Túc Tông, Lỗ Công Nhan Chân Khanh trấn giữ đất này, vua hạ 

chiếu  truyền  các  châu  trong  thiên  hạ  đều  lập  ao  phóng  sanh,  sai  Lỗ  Công 

soạn  bài  văn,  có  câu:   “Cả  thiên  hạ  đều  thành  ao,  trọn  đất  nước  đều  nhờ 

 phước, chứ nào phải chỉ tính kế riêng cho loài vật mà thôi ư!”  ấy  là  muốn 

cho [người đọc đến] phải cảm động vậy! 

Đầm Ô Long dưới núi Thanh Lương chính là ao phóng sanh do Lỗ Công 

tự  lập.  Lỗ  Công  lòng  tinh  trung  ngời  nhật  nguyệt,  văn  bút  động  gió  mây, 

nhưng lại dốc lòng tin tưởng Phật pháp, cực lực bảo vệ sanh mạng loài vật. 

Đức hạnh tốt đẹp, lòng từ bao la ấy một ngàn trăm năm sau không ai chẳng 

kính ngưỡng! Gần đây, thế đạo nhân tâm suy kém đã đến độ cùng cực, thiên 

tai, nhân họa xảy ra liên miên. Người có lòng lo lắng cho đời đều cho rằng 

những nghiệp quả ấy đều do sát nghiệp tạo ra. Nếu biết được loài vật chẳng 

nên  giết, chắc chắn không khi  nào có người  giết! Do  vậy, những  người ôm 

lòng từ thiện  nâng đỡ  lẫn  nhau, sẽ tự có thể thay đổi  phong  tục, chiêu cảm 

được  thiên  hòa.  Do  vậy,  các  vị  cư  sĩ  Phùng  Mộng  Lão,  Vương  Ấu  Nông, 

Bàng Tánh Tồn, Ngụy Mai Tôn… tính lập ao phóng sanh để đề xướng đạo 

“ngưng  giết,  hành  từ”,  ngõ  hầu  đề  cao  phong  tục  “coi  dân  chúng  như  ruột 

thịt, coi loài vật như chính mình”. 

Do  nền cũ đầm  Ô  Long của  Lỗ Công không thông  ra sông,  nên  họ tìm 

riêng một cuộc đất rộng rãi hơn một trăm mấy mươi mẫu ở phía dưới bờ đập 

nhà  họ  Phương  ở  sông  Tam  Xoa,  đủ  để  kiến  lập  đạo  tràng,  đào  ao  phóng 

sanh. May là chủ cuộc đất ấy là ông Phương Tuấn Sanh vốn là bậc quân tử 

thích làm lành, chỉ lấy nửa giá, cũng có thể nói là công đức hy hữu vậy! Bàn 

bạc vừa xong, nhằm đúng lúc tôi đến Kim Lăng, ông Ngụy đem chuyện này 

bảo với tôi, nhờ viết tờ sớ để xướng suất. Tôi thường đau đớn trước nỗi thảm 

sát kiếp trong thời gần đây, muốn vãn hồi nhưng không có sức. Nay do ông 

ta  thỉnh,  lòng  xúc  động,  trước  kia  tôi  từng  soạn  bài  sớ  cho  ao  phóng  sanh 

chùa Cực Lạc ở Nam Tầm, đã trình bày đại lược chuyện chúng ta cùng loài 

vật vốn có đủ chân tâm, do tùy theo nghiệp mà thăng - trầm, cũng như quả 

báo do sát sanh hay phóng sanh trong hiện tại - tương lai, nên ở đây chỉ nói 

đại lược, không nhắc lại nữa. 

Kính  mong chư vị đàn-việt501 cùng phát thiện  tâm, cùng bỏ  ra tịnh tài 

khiến  cho  việc  này  mau  được  thành  công,  ngõ  hầu  muôn  vật  loài  nào  loài 

nấy sống  yên; công đức  lợi  ích ấy  vô  lượng,  vô biên, há  nào phải chỉ trong 

hiện  đời  vạn  họa  băng  tiêu,  ngàn  sự  tốt  lành  nhóm  đến  như  mây,  mà  trong 

đời  vị  lai  những  người  đền  ân  báo  đức  cũng  chẳng  biết  là  bao  nhiêu  ngàn 

vạn ức!  Phải biết phóng sánh  vốn  là kiêng giết, kiêng  giết phải khởi đầu từ 

việc ăn chay! Nếu ai nấy đều kiêng giết, ai nấy đều ăn chay thì nhà nhà tập 

thói  từ  thiện,  người  người  giữ  trọn  lễ  nghĩa,  phong  tục  tốt  đẹp  tinh  thuần, 

thời thế hòa bình, được mùa, nào đến nỗi có chuyện đao binh kiếp khởi, đây 

-  kia  đánh  lẫn  nhau!  Đấy  chính  là  chuyện  trọng  yếu,  là  “nguồn  trong  gốc 

chánh” để vãn hồi thiên tai nhân họa vậy! Phàm những ai muốn cho cửa nhà 

yên ổn, thân tâm khỏe mạnh, yên vui, thiên hạ thái bình, nhân dân an lạc, xin 

hãy  cầu  từ  nơi  kiêng  giết  phóng  sanh,  ăn  chay,  niệm  Phật  thì  cầu  gì  mà 

chẳng được! 



---o0o--- 

3. Bài sớ [kêu gọi đóng góp] xây dựng viện mồ côi Phật giáo chùa Pháp 

Vân ở sông Tam Xoa, Kim Lăng 





Càn là đại phụ, Khôn là đại mẫu. Dân là đồng bào của chúng ta, loài 

vật  và  ta  cũng  giống  như thế.  Do  vậy,  Khổng  Tử  lấy  chuyện  yên  ổn  người 

già,  lo  lắng  cho  trẻ  nhỏ  làm  chí,  đức  Như  Lai  lấy  việc  phổ  độ  chúng  sanh 

làm tâm. Do hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều là cha mẹ thân thuộc 

trong  quá  khứ của  chúng  ta,  đều  sẽ  thành  Phật  đạo  trong  đời  tương  lai.  Có 

những kẻ do nghiệp lực nên đọa trong dị loại sống trên đất, dưới nước, trên 

không  trung,  nhưng  Phật  tánh  của  họ  chẳng  bị  tổn  hại  chút  nào.  Cái  tâm 

tham  sống,  sợ  chết,  tránh  khổ,  cầu  vui  chẳng  khác  chúng  ta  chút  nào!  Do 

vậy,  ông  Phùng  Mộng  Lão  mời  các  vị  cư  sĩ  cùng  chí  hướng  đề  xướng  tạo 

dựng  Pháp  Vân  Tự  làm  đạo  tràng  niệm  Phật  phóng  sanh.  Mong  hết  thảy 

thiện nhân cảm cái tâm của cha trời mẹ đất, cùng mang ý niệm  “dân là đồng 

 bào, loài vật cũng giống như ta” , dứt sát nghiệp cho cả người lẫn ta, vun cội 

đạo Bồ Đề, chứ  nào phải chỉ chăm chú  vào  một đạo tràng  nhỏ bé  mà thôi! 

Ấy là vì muốn cho cả thiên hạ đều cùng phát khởi cái tâm trắc ẩn không chi 

chẳng thấu. 



Đối  với  hết  thảy  những  kẻ  quan  quả  cô  độc,  khốn  khổ,  lênh  đênh, 

không nơi nương tựa, không phải là chẳng muốn cứu giúp, nhưng do tài lực 

khó khăn, nên bèn lập thêm một Viện Mồ Côi nơi cuộc đất hẹp bên cạnh ao 

phóng sanh chùa Pháp Vân, đem những cô nhi không cha, không mẹ, không 

cách sống còn về nuôi dạy cho đến khi chúng thành tài tự lập, để chúng khỏi 

bị đói lạnh mà chết vùi lấp bên khe ngòi, no lòng quạ, chó; đến nỗi tổ tông 

chúng  không  người  thờ  phụng,  cũng  như  quốc  gia  thiếu  nhân  dân.  Tâm  ấy 

có thể nói là chân thành khẩn thiết, biết điều gì cần phải lo trước. Ấy là vì trẻ 

nhỏ  hễ  mất cha  mẹ ắt phải đến  nỗi chết đi. Dẫu cho  nó có  thể  xin ăn được 

đôi chút, không đến nỗi chết ngay, nhưng vì không thể học hành, bất quá chỉ 

suốt  đời  làm  mướn,  làm  sao  mở  mang  trí  thức  để  thấu  đạt  thiên  tư sẵn  có, 

giữ  vẹn  luân  lý  hòng  chẳng  trái  đạo  làm  người  cho  được?  Hãy  thử  nghĩ: 

Ngài  Đạo  An  đời  Tấn,  ngài  Nhất  Hạnh  đời  Đường,  ngài  Diệu  Phong  đời 

Minh502 đều  là cô  nhi. Do các vị được  làm Tăng  nên đạo bèn truyền khắp 

thiên hạ, đức phủ triệu dân. Ông Lã Văn Mục đời Tống lúc hàn vi đọc sách, 

xin ăn nuôi thân; một vị Tăng thương xót bèn giúp đỡ, ông đậu cao, tận tụy 

với vua, thương yêu dân chúng. Do vậy, ông có phát nguyện rằng:  “Nguyện 

 con cháu đời đời ăn lộc, hộ trì Phật pháp. Kẻ nào chẳng tin Tam Bảo đừng 

 sanh vào nhà ta”.  Ấy là vì lòng cảm kích sâu xa. Do vậy, biết rằng thần long 

còn bé thường hay bị cát đá gây khốn, người có lòng nhân đem nước chừng 

một  thưng,  một  đấu  giúp  cho,  đợi  đến  khi  rồng  đủ  vây  cánh,  gió  mây  gặp 

hội, ắt có thể rưới  mưa  ngọt  khắp cả thiên hạ. Dẫu  những đứa thiên tư  tầm 

thường,  không  bản  lãnh  gì,  nhưng  được  nuôi  dưỡng  lương  năng  lương  tri 

khiến cho đứa  nào đứa  nấy  hiền  lành thì cũng có thể  tạo thành cái  gốc  làm 

cho thiên hạ thái bình. Huống hồ cô nhi rất nhiều, trong ấy ắt có những đứa 

tài năng xuất chúng, có thể thành đạo lập đức, tán trợ quyền giáo hóa, dưỡng 

dục, như các vị Đạo An, Nhất Hạnh, Diệu Phong, Văn Mục vậy! Công đức 

nuôi dạy thành tựu ấy há thể tính lường được ư? 

Kính mong những bậc quân tử nhân từ, hết thảy thiện tín, đều khởi lòng 

giúp  đỡ  trẻ  nhỏ,  đừng  keo  kiệt,  giúp  đỡ  nhỏ  giọt.  Phải  biết  bố  thí  là  cội 

phước,  đạo  trời  sẽ  đền  đáp  tốt  đẹp.  Mình  đã  giúp  con  côi  của  người  ta  thì 

con cháu  mình ắt sẽ có nhiều đứa tài năng xuất chúng, làm chuyện lớn lao, 

quyết  chẳng  đến  nỗi  khổ  sở  lênh  đênh,  không  biết  kêu  ca  vào  đâu!  Phạm 

Văn Chánh Công (Phạm Trọng Yêm) đời Tống chỉ chăm chú giúp đời, cứu 

người. Con cháu ông cho đến tận bây giờ nhiều người hiển đạt. Do vậy biết 

rằng  cứu  giúp  người  bị  tai  ương  thì  chính  mình  và  con  cháu  mình  đời  đời 

kiếp kiếp đều chẳng đến nỗi bị tai ương phải đợi người cứu giúp. Nếu có thể 

nhận  lãnh  lời  bàn  luận  kém  hèn,  chẳng  tiếc  của  báu  trong  nhà,  ngõ  hầu  sự 

việc này được thành tựu mỹ mãn, thì há nào phải chỉ cô nhi được may mắn, 

mà thật ra chính là thiên hạ quốc gia được may mắn lớn lao vậy! 

 

---o0o--- 

4. Sớ phổ khuyến thí tiền khắc in Đại Tạng 





Đại  Tạng  chính  là  tùng  lâm  Bát  Nhã,  là  kho  tàng  Chân  Như,  là  biển 

thẳm  của  hết  thảy  các  pháp  thế  gian,  xuất  thế  gian.  Toàn  bộ  đạo  do  chính 

đức  Như  Lai  rốt  ráo  chứng  đắc,  pháp  sẵn  có  trong  tâm  của  chúng  sanh  và 

pháp  rộng  khắp  mười  phương  thế  giới,  tinh  vi  như  nhân  quả  ba  đời,  cũng 

như  những  đạo  luân  thường  hiếu  đễ  từ  thiện  thường  ngày  thảy  đều  xiển 

dương, khen ngợi, chỉ dạy hoàn toàn chẳng sót chút nào. Do vậy, bậc hoằng 

pháp  đại  sĩ  không  ai  chẳng  lấy  việc  lưu  thông  Đại  Tạng  làm  nhiệm  vụ  cấp 

bách để hoằng pháp lợi sanh. 

Khắc  Đại  Tạng  Kinh  khác  với  chỉ  khắc  một  hai  bộ  kinh  luận,  nhưng 

không được nói là công đức này lớn, công đức kia nhỏ, pháp này thích đáng 

căn cơ, pháp kia không thích đáng căn cơ. Ấy là vì một Đại Tạng giáo tuy có 

kinh,  luật,  luận,  và  những  trước  thuật  của  Tây  Trúc  (Ấn  Độ),  phương  này 

(Trung  Hoa),  bộ  loại  khác  biệt,  số  quyển  vượt quá  vạn  cuốn,  nhưng  đều  là 

một bộ Đại Tạng Kinh. Đã là một bộ sao có thể chia xẻ cương vực, lầm lạc 

phân chia hơn - kém? Ví như vạn con sông đổ vào biển cả cùng một vị mặn, 

trăm hoa gom thành  mật cùng một vị ngọt. Cây cỏ tuy có lớn - nhỏ, nhưng 

ánh  nắng  xuân  trọn  chẳng  thiên  vị;  hình  tướng  tuy  rất  khác  biệt,  nhưng 

gương sáng  nào soi khác nhau? Như xây tháp chín tầng, xếp  gạch đá thành 

từng  bậc,  công  đức  giống  hệt  như  nhau.  Như  đúc  tượng  Phật  ngàn  thước, 

nung vàng và đồng trong cùng một lò, nào phân cao - thấp? 

Chỉ nên do ngọn tìm được gốc, há nên chấp nguồn bỏ giòng! Bồ Tát độ 

sanh  chẳng  thấy  tướng  người  độ  và  kẻ  được  độ.  Bồ  Tát  hành  bố  thí  chẳng 

chấp vào tướng Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp. Vì thế, đắc nhất tâm vô 

trụ,  tam  luân  thể  không,  đạt  được  phước  đức  bằng  với  mười  phương  hư 

không,  cùng  một  dạng  rộng  lớn  lâu  dài.  Giáo  pháp  Đại  Tạng  tuy  có  Đại, 

Tiểu,  Quyền,  Thật,  Thiên,  Viên,  Đốn,  Tiệm,  Hiển,  Mật,  Chân,  Tục,  Thiền, 

Tịnh,  Tánh,  Tướng, đủ  mọi thứ bất đồng,  nhưng tâm  quang  huyết  mạch cố 

nhiên đều dung hội quán thông, không một điều gì trệ ngại. Ví như ngàn hạt 

châu  nơi  cái  lưới  của  Đế  Thích,  rọi  bóng  lẫn  nhau  trùng  trùng;  như  ngàn 

ngọn đèn trong điện Phật, ánh sáng bao phủ lẫn nhau. Đàn-việt giúp khắc in 

kinh chỉ [cần biết] là tiền bỏ ra chẳng uổng phí, đừng hỏi khắc in những kinh 

gì, khiến cho người đứng trông coi đỡ tốn tâm lực và Đại Tạng mênh mông 

chóng được  viên  thành. Nếu  như có tâm phân biệt,  lầm  lạc sanh  lòng chọn 

lựa,  thì  ai  nấy  có  lòng  ưa  thích  riêng,  ắt  đến  nỗi  có  loại  được  nhiều  người 

nguyện  khắc  trở  thành  trùng  lặp,  có  loại  thì  không  ai  phát  tâm,  thường  bị 

thiếu  sót.  Công  đức  tuy  có,  nhưng  thong  thả  hay  gấp  rút  chẳng  thích  đáng, 

biết đến khi nào toàn tạng mới được lưu thông? 

Huống  chi  lúc  này  người  trông  nom,  giảo  chánh,  đối  chiếu  đều  đã  có, 

duyên  thù  thắng  ấy  khó  thể  có  lần  nữa,  nỡ  nào  bỏ  lỡ  qua  ư?  Phải  biết:  Vì 

Thật bày Quyền, Quyền ấy là Quyền đối với Thật. Khai Quyền hiển Thật thì 

Thật ấy là Thật đối với Quyền vậy. Như Lai nói kinh, Bồ Tát tạo luận, nếu 

không có chư tổ sư  Tây  Trúc, phương  này trước  thuật, phụ  giúp khen  ngợi 

thì làm sao có thể lưu thông trong nước ngoài nước mãi cho đến nay chẳng 

suy phế được? 

Vả  nữa,  bậc  thế  chủ  trị  quốc  còn  phải  nhờ  vào  văn  võ  phù  tá  thì  mới 

được  vạn  dân  ngưỡng  mộ  đức,  kiêng  oai,  nhìn  vào  gương  sáng  mà  tự thay 

đổi.  Huống  chi  tam  đức  bí  tạng  do  đức  Như  Lai  đã  chứng,  diệu  lý  Thật 

Tướng, nếu bỏ đi những thứ phát huy tùy thuận cơ nghi của cổ đức những gì 

tâm Phật đã chứng thì chỉ có Phật và các vị Pháp Thân đại sĩ biết được, còn 

những chúng sanh căn cơ kém cỏi khác sẽ dựa  vào đâu để biết được? Nhờ 

vào  đâu  để  chứng  được?  Do  vậy,  biết  rằng  hơn  một  vạn  quyển  kinh  trong 

Đại Tạng đều  là cùng  một pháp,  há có thể phân biệt được sao? Mong rằng 

các  đại  đàn-việt  bỏ  tiền  của  giúp  khắc  in  đều  cùng  dùng  vô  sở  trụ  để  sanh 

tâm, chẳng trụ vào pháp để hành bố thí thì công đức chẳng thể nghĩ bàn của 

Đại Tạng ai nấy đều đạt được toàn phần. Như một vầng trăng giữa trời hiện 

bóng khắp muôn sông, cùng một tiết khí cả cõi đất đều là mùa Xuân. 



---o0o--- 

5. Sớ sáng lập chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, tỉnh Cát Lâm 





Phật pháp lưu thông, lợi ích vô lượng. Người căn cơ thiên bẩm sâu sẽ 

đạt sâu xa, tức là có thể minh tâm kiến tánh, đoạn Hoặc chứng Chân. Người 

căn cơ thiên bẩm nông cạn sẽ đạt được nông cạn, cũng có thể cải ác tu thiện, 

mong thành thánh, thành hiền. Ấy là do Như Lai lập giáo, tuy chánh yếu vì 

lẽ  xuất  thế,  nhưng  tùy  thuận  cơ  nghi  nên  khéo  léo  khuyên  dụ  dần  dần.  Vì 

thế, đối với đạo xử thế cũng phát huy trọn vẹn, chẳng sót  mảy  may điều gì. 

Gặp  cha  nói  từ,  gặp  con  nói  hiếu,  anh  kính,  em  nhường,  chồng  xướng,  vợ 

theo. Phàm hết thảy đạo luân thường hằng ngày trọn chẳng khác gì đạo Nho 

đã dạy. Điểm khác biệt là trong mỗi pháp đều dạy nhân quả ba đời, thiện ác 

báo ứng, khiến cho con người giữ tấm lòng kính sợ, chẳng dám vượt phạm, 

dẫu  ở  trong  nhà  tối  phòng  kín  vẫn  thường  như đối  trước  Phật,  trời.  Dẫu  là 

phường tham tàn bạo ác trọn không có lòng tin, nhưng do nghe chuyện nhân 

quả  báo  ứng  lâu  ngày,  tâm  chúng  cũng  ngầm  bị  chế  phục,  cũng  chẳng  đến 

nỗi mười phần tàn khốc. 



Xem  thời  Liệt  Quốc,  giết  người  để  tuẫn  táng,  càng  giết  nhiều  càng 

vinh.  Đến khi  Phật  giáo truyền sang Đông, phong tục  này  bèn bị diệt  là đủ 

thấy vậy! Thấm sâu vào con người, lợi ích rộng lớn, ví như mặt trời sáng rực 

giữa trời, dẫu kẻ mù từ lúc mới sanh vẫn đều được an lạc; ánh dương xuân 

chiếu  xuống  đất,  mầm  đã  bị  thiêu  cũng  được  sanh  thành.  Quả  thật:   “Nếu 

 Như Lai không xuất thế, vàn muôn đời như đi trong đêm tối. Nếu Phật pháp 

 lưu thông, trời người đều có chỗ nương tựa”.  Giáo pháp truyền sang Đông 

Chấn503  gần  hai  ngàn  năm,  trong  thời  gian  ấy  những  bậc  thông  minh  duệ 

trí,  lập  nên  sự  nghiệp  lòa  trời  rợp  đất,  học  thức  thông  trời  thấu  người,  tiết 

tháo át gió mây, không ai chẳng sùng phụng, hộ trì, cực lực lưu thông, chẳng 

tiếc tiền của lớn lao tạo dựng chùa tháp. Là vì về mặt ngầm thì đạo Phật giúp 

cho việc trị đạo, về mặt rõ ràng là làm cho dân tình được yên, khiến cho dân 

ngày càng hướng về điều lành mà chẳng hay biết duyên do. Vì thế, xưa nay 

những bậc lỗi lạc không ai chẳng lưu thông Phật pháp để làm nền tảng khiến 

thiên hạ thái bình, muôn nước đều được yên ổn. 

Thành phố Cáp Nhĩ Tân tỉnh Cát Lâm hẻo lánh chốn biên thùy, xưa kia 

chỉ là vùng đánh cá của Trung Hoa và Nga mà thôi! Từ khi đường sắt được 

mở, bèn trở thành  một địa điểm  giao thông trọng  yếu  giữa  Âu  và  Á,  muôn 

thương  nhân  như  mây  tụ  về,  các  hãng  la  liệt  như  sao.  So  với  Bắc  Kinh, 

Thiên  Tân,  Thượng  Hải,  Vũ  Hán,  không  kém  cạnh  cho  mấy!  Thế  nhưng 

hoàn  toàn  chẳng  có  chùa,  miếu,  cao  tăng  chẳng  đến  trụ  tích504,  kinh  điển 

chưa lưu truyền, nhân dân không có duyên để tu tập, bồi dưỡng. Cục trưởng 

giám sát đường sắt Trung Đông là ông Trần Phi Thanh, xưa đã gieo cội lành, 

dốc  lòng  tin  vào  Phật  thừa,  muốn  khiến  cho  mọi  người  cùng  sống  ở  vùng 

Cáp  Nhĩ  Tân,  Hắc  Long  Giang,  đều  được  tắm  gội  pháp  hóa  của  Như  Lai, 

nên  bèn  hướng  về  cục  quản  trị  đường  sắt  Trung  Đông,  xin  vài  mẫu  đất, 

muốn  dựng  một  tùng  lâm  thập  phương,  đặt  tên  là  Cực  Lạc,  hòng  hoằng 

truyền  Phật  pháp,  giúp  cho  tín  ngưỡng.  Những  lãnh  tụ  của  hàng  thân  sĩ, 

thương nhân như ông này, ông nọ, mấy mươi người không ai chẳng có lòng 

thành tựu cho mình, thành tựu cho người, dốc lòng hành tự lợi, lợi tha, hiệp 

lực giúp đỡ cho việc này mau được thành công. Quy mô kiến trúc chùa đều 

phỏng  theo quy cách  những  ngôi đại tự trong  nội địa. Pháp sư Đàm  Hư505 

bác  học  đa  văn,  thông  hiểu  kinh  giáo  sâu  xa,  chí  thiết  tha  hoằng  pháp  lợi 

người,  nên  được  mời  làm  Trụ  Trì.  Mong  sau  khi  chùa  này  được  thành  lập 

xong sẽ giảng kinh suốt năm, ngõ hầu nhân sĩ đến Cáp Nhĩ Tân đều biết đạo 

tu thân yên đời và pháp liễu sanh thoát tử, kèm thêm mở liên xã, kế thừa di 

phong của Lô Sơn, mở ra nơi chốn đọc kinh, thấu hiểu tột cùng bí yếu tu trì. 

Nhưng  xây dựng từ nơi đất trống  và  hoằng pháp  lâu dài, sự thể rất  lớn, 

phí tổn rất nhiều. Do vậy, khẩn thiết mong những bậc trưởng quan đang cai 

trị, những phú thương, đại thân sĩ và hết thảy hàng thiện tín, ai nấy đều phát 

Bồ Đề tâm, hành phương tiện sự, mở kho báu, vun bồi ruộng phước, quyên 

tiền góp gạo, lần lượt khuyên bảo, quyên mộ, ngõ hầu điện báu mênh mông 

sớm ngày thành tựu, mãn nguyệt kim dung506 thường trụ bao kiếp, cao tăng 

đến  đây  ở  lại,  kinh  điển  lưu  thông,  liên  xã  mở,  tông  phong  Tịnh  Độ  chấn 

hưng, kinh  giáo được  tuyên  giảng khiến cho thuyền bè [cứu độ] trong biển 

khổ được tồn tại mãi. Từ đấy, con người cẩn thận tam nghiệp, nhà nhà chăm 

lo  Thập  Thiện,  đè  nén  hung  tàn,  bỏ  giết  chóc,  đồng  chứng  cảnh  nhân  từ, 

sống thọ, tín nguyện niệm Phật, cùng sanh cõi Cực Lạc. Sẽ thấy hàng thiện 

sĩ  xuất  tiền  của  thường  được  Phật  trời  phù  hộ,  tai  chướng  ắt  băng  tiêu,  cát 

khánh  (điều  tốt  lành,  may  mắn)  như  mây  nhóm,  thân  tâm  yên  vui,  thanh 

thản, cửa  nhà  yên tịnh, dư dật, sống  lâu,  mạnh khỏe, bình an,  hiện đời  ngũ 

phước nườm nượp, chức tước tăng cao, hậu duệ được hưởng trăm điều lành 

như đã nói trong bài Y Huấn507. 



---o0o--- 

6. Sớ duyên khởi thành lập liên xã chùa Di Đà tại Hàng Châu 



Nhất  niệm  tâm  tánh  của  hết  thảy  chúng  sanh  và  chư  Phật  tương  đồng, 

nhưng suy nghĩ, xử sự hoàn toàn khác với chư Phật. Là do lẽ gì vậy? Ấy là 

do mê tánh đức sẵn có, bèn lầm lạc xuôi theo trần lao, khiến cho Giới - Định 

- Huệ không vướng mắc vốn sẵn có trong tánh bị biến thành tham - sân - si 

nhiễm ô nơi cảnh, tạo ra những chuyện giết - trộm - dâm tranh chấp nơi sự. 

Do  vì  lẽ  đó,  luân  hồi  lục  đạo,  chịu  các  nỗi  khổ  cùng  cực  trải  kiếp  dài  lâu, 

không  thể  thoát  được.  Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  thương  xót,  khởi  Vô  Duyên 

Từ, vận lòng Bi Đồng Thể, thị hiện sanh trong thế gian, thành Đẳng Chánh 

Giác,  thuyết  pháp  bốn  mươi  chín  năm,  giảng  kinh  hơn  ba  trăm  hội.  Trong 

khoảng thời gian ấy, do căn cơ [khác nhau] nên giáo pháp sai khác, pháp do 

duyên  mà  khác  biệt.  Đại  -  Tiểu,  Thiên  -  Viên,  Quyền  -  Thật,  Tiệm  -  Đốn, 

khiến cho ai nấy tùy theo cơ nghi508 đều được lợi ích. Trong ấy, nếu cầu lấy 

pháp  độ  khắp  ba  căn,  gồm  thâu  lợi  - độn,  hạ  thủ  dễ,  thành  công  cao,  dùng 

sức  ít  được  hiệu  quả  nhanh,  chẳng  đoạn  Hoặc  nghiệp  mà  được  dự  vào  Hải 

Hội, ngay trong  một đời này nhất định thoát khỏi luân hồi, thì không gì thù 

thắng siêu tuyệt bằng tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương. Do vậy, 

các  kinh  Đại  Thừa  như  Hoa  Nghiêm,  Pháp  Hoa  v.v…  các  đại  Bồ  Tát  như 

Văn Thù, Phổ Hiền... các đại tổ sư như Mã Minh, Long Thọ… đều cực lực 

tán dương, khuyên khắp [mọi người] vãng sanh. 

Đến khi đại giáo truyền sang Đông, Viễn công đại sư ẩn cư tại Lô Sơn, 

sáng lập Liên Xã, hoằng thông pháp này. Thoạt đầu, lúc kết xã, cao tăng, đại 

nho dự vào hội là một trăm hai mươi ba người. Nếu tính suốt cuộc đời Ngài, 

thì  trong  hơn  ba  mươi  năm,  những  người  gia  nhập  liên  xã  niệm  danh  hiệu 

Phật được tiếp dẫn vãng sanh nhiều không biết bao nhiêu mà kể! Từ đấy trở 

đi, đời đời có bậc cao nhân hoằng dương Liên tông, dẫn dắt lợi lạc hàm thức. 

Đầu đời Tống có Vĩnh Minh đại sư trụ trì Tịnh Từ (chùa Tịnh Từ thoạt đầu 

có tên là Vĩnh Minh), tu trọn vạn thiện, riêng xưng tán Tịnh Độ. Ngài sợ kẻ 

học chẳng  biết cội  nguồn của Phật  lực  và  tự  lực bèn soạn  Tứ Liệu  Giản để 

làm  kim  chỉ  nam,  ngõ  hầu  thượng  trung  hạ  căn  dù  thánh  hay  phàm  đều  có 

cái  để  noi  theo.  Nếu  không  phải  là  Di  Đà  hóa  thân,  dễ  đâu  được  như  vậy! 

Sau  đấy  có  Tỉnh  Thường  pháp  sư,  nhằm  vào  đời  Tống  Thái  Tông  và  Tống 

Chân  Tông,  trụ  trì  chùa  Chiêu  Khánh,  hâm  mộ  di  phong  Lô  Sơn,  bèn  kết 

Tịnh  Hạnh  Liên  Xã,  mà  ông  Văn  Chánh  Công  Vương  Đán  là  người  quy  y 

đầu tiên, trở thành người đề xướng, hướng dẫn. Những quan to chức cả, học 

sĩ, đại phu xưng là đệ tử dự vào liên xã, hơn một trăm hai mươi người. Hàng 

sa-môn có đến mấy ngàn, còn những hạng thứ dân không thể ghi chép nổi. 

Cuối đời Minh, đại sư Liên Trì sau khi tham Thiền đại ngộ, bèn tận lực 

tu Tịnh nghiệp, trùng hưng chùa Vân Thê. Do pháp khế lý khế cơ không gì 

hơn được Tịnh Độ  nên Ngài bèn  viết Di  Đà Kinh  Sớ Sao, phát huy chỉ thú 

thật sâu. Tông phong Tịnh Độ được chấn hưng lớn lao, suốt đời Ngài bi kính 

song tu509, Sự - Lý bất nhị. Do vậy, gương cao đẹp kiêng giết, phóng sanh, 

giúp kẻ côi cút, lợi lạc cõi âm của Ngài được trong nước lẫn ngoài nước kính 

ngưỡng suốt cả mấy trăm năm. Trong thời Ung Chánh đời Thanh, Tỉnh Am 

pháp sư trụ trì chùa Phạm Thiên510, hoằng dương xiển phát Tịnh Độ chẳng 

tiếc sức. Bài Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn của Ngài quả thật đã tranh sáng 

cùng nhật nguyệt, thọ ngang với hư không. 

Do vậy, tâm quang của chư Tổ tỏa sáng, nhân sĩ Hàng Châu đa phần đều 

tin tưởng, hướng về. Lại do nước non xinh đẹp, cao nhân nẩy sanh đông đảo, 

con người tụ hội đông đúc, nên nhiều bậc tri thức trong pháp môn cũng đến 

ở lại. Vì thế, pháp hóa hưng thạnh, trỗi hơn mọi xứ. Địa linh nhân kiệt, pháp 

nhờ  vào  duyên  mà  hưng  khởi,  lòng  tin  chẳng  phải  là  nói  xuông.  Đến  đầu 

thời Quang Tự, Ngọc Phong pháp sư sáng lập chùa Di Đà để làm đạo tràng 

Tịnh  Độ,  khoét  núi  khắc  kinh,  hoằng  dương  Tịnh  Độ.  Tuy  đạo  đức  chẳng 

dám sánh bằng chư tổ như Vĩnh Minh, nhưng thệ nguyện hoằng thâm, lời lẽ 

thống thiết, chẳng thẹn  là bậc tạo ảnh  hưởng, dắt dìu trong  Tịnh Độ, là bậc 

tri thức trong pháp  môn.  Kế thừa quá khứ, chỉ dạy tương  lai, quả thật công 

lao ấy chẳng cạn nhỏ. 

Về sau, đất nước lắm nỗi gian truân, không người trụ trì, đến nỗi suy sụp 

sát đất. Mấy năm gần đây, tầm mắt của mọi giới được rộng mở, phàm những 

ai có chí học thánh, học hiền không ai chẳng nghiên cứu Phật học, tu trì Tịnh 

nghiệp. Những vị cư sĩ như ông X…. chẳng nỡ để đạo tràng bị chìm lấp mãi, 

cùng suy cử Trí Huệ pháp sư làm trụ trì, ngõ hầu đề xướng Liên tông, lợi lạc 

khắp  hết  thảy.  Thầy  Trí  Huệ  có  tâm  tự  lập,  lập  người,  tự  lợi,  lợi  tha,  ngửa 

trông theo đường lối tu trì trước kia, đặc biệt mở ra liên xã. Mỗi tháng, vào 

sáu  ngày  chay,  cử  hành  một  lần.  Người  có  tín  tâm  đồng  đến  niệm  Phật. 

Niệm xong được một chốc bèn cung thỉnh thầy Trí Huệ, hoặc những bậc tri 

thức  khác,  hoặc  hàng  cư  sĩ  thông  hiểu  Phật  pháp  thăng  tòa  diễn  giảng  hết 

thảy  lý  sự  trong  pháp  môn  Tịnh  Độ,  để  cho  ai  nấy  đều  khắc  phục  tập  khí, 

tăng trưởng tín tâm, quả thật là một việc tốt đẹp. Quang và thầy Trí Huệ chí 

đồng đạo hợp, nên thầy bèn ủy thác Quang trần thuật duyên khởi để khuyên 

hết thảy đại chúng. 

Thiền sư Trường Lô Trách đời Tống, hâm mộ Lô Sơn liên xã nên lập ra 

Liên  Hoa  Thắng  Hội,  trong  mộng  cảm  được  hai  vị  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  Phổ 

Huệ xin được ghi danh. Do đó, biết rằng hội này được gọi là hội pháp thí tối 

thắng. Phàm những ai nhập hội, đều phải gắng công. Vả nữa, con người gần 

đây đa phần chuộng hư danh, chẳng tu thật hạnh. Miệng tuy niệm Phật, tâm 


trái nghịch Phật. Ví như thuốc và chất kỵ thuốc đều uống hết, làm sao lành 

bệnh  cho  được!  Ắt  phải  niệm  niệm  khắc  phục,  đối  trị  tập  khí  của  chính 

mình, tâm tâm ức niệm hồng danh Di Đà. Phàm có những ý niệm chẳng phù 

hợp với Phật thì phải tự trách rằng: “Ngươi là người niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương,  sao  lại  khởi  lên  ý  niệm  ấy?”  Chánh  niệm  vừa  khởi  thì  tà  niệm  tự 

tiêu, quyết chẳng cho  nó tồn tại trong khoảnh khắc, phải làm sao cho trong 

tâm sạch sẽ không tỳ vết, không nhơ bẩn như tịnh lưu ly, bên trong đựng bảo 

nguyệt. Đừng làm các điều ác, vâng làm các điều thiện, tín nguyện trì danh, 

quyết  định  cầu  sanh  thì  mới  là  người  thật  sự  tu  Tịnh  Độ.  Nếu  tâm  có  một 

niệm cầu phước báo trời người trong đời sau thì tuy tu trì tinh thuần vẫn gọi 

là “trái nghịch Phật giáo”. Tuy gieo thiện căn, nhưng liễu sanh thoát tử vẫn 

còn  dài  lâu  lắm,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Tuy  đoạn  này  chẳng  ăn  nhập  gì  đến 

duyên khởi, nhưng quả thật là nghĩa lý tu trì trọng yếu, nên viết lẫn vào đây! 



---o0o--- 

7. Sớ trùng tu bảo tháp của Vinh Quốc Thiền Tự ở Nam Cao Phong, 

Hàng Châu (viết thay cho thầy trụ trì Chấn Cơ) 





Đấng Đại Giác Thế Tôn thương các chúng sanh mê mất diệu tâm vốn 

có,  luân  hồi  sanh  tử,  nên  thị  hiện  sanh  trong  thế  gian,  thành  Đẳng  Chánh 

Giác, tùy theo căn tánh của chúng sanh mà nói diệu pháp, khiến cho mọi loài 

hữu tình đều được lợi lạc. Đến khi xong việc, bèn thị hiện diệt độ. Lại do bi 

tâm vô tận nên đặc biệt nát toàn thân thành tám hộc bốn đấu xá-lợi, phân bố 

trong cõi trời, nhân gian, để làm nhân duyên vô thượng chẳng thể nghĩ bàn 

bậc  nhất  cho  chúng  sanh  vị  lai  được  diệt  tội  gieo  phước,  thoát  ly  luân  hồi, 

vượt thoát sanh tử cho đến thành Phật. Do vậy, những ai có được xá-lợi Phật 

không  ai  chẳng  dựng  tháp  báu  cao  vút  để  cất  giữ,  khiến  cho  cả  mình  lẫn 

người, u lẫn hiển cùng được tiêu túc nghiệp, cùng gieo thiện căn. 

Nam Cao Phong  là danh sơn thuộc Tỉnh  Hội - một thị trấn  lớn của tỉnh 

Chiết  Giang.  Từ  chân  núi  lên  đến  đỉnh  hơn  một  ngàn  sáu  trăm  trượng,  lên 

đỉnh nhìn ra xa, Trường Giang như một dải thắt lưng, Tây Hồ như cái chén. 

Nhìn trọn vẹn vẻ đẹp của hồ lẫn núi, bậc khoát đạt ưa thích. Đứng sóng đôi 

cùng  ngọn  Bắc  Cao  Phong,  cách  nhau  hơn  mười  dặm.  Thế  núi  trùng  điệp, 

quanh  co  uốn  lượn.  Hình  thế  núi  cao  ngất,  lại  hay  có  mưa,  nên  trên  đỉnh 

thường  có  mây  phủ.  Núi  cao  ngất  lẫn  vào  trong  mây,  có  lúc  lộ  ra  hai  chóp 

núi,  trông  xa  như được  cắm  vào  mây.  Do  đó,  được  gọi  là  Song  Phong  Sáp 

Vân (hai ngọn núi cắm vào mây), là một trong mười cảnh của Tây Hồ. 

Trong niên hiệu Thiên Phước (936-942) của nhà Thạch Tấn511 thời Ngũ 

Đại; khi ấy, Chiết Giang thuộc  về  xứ Ngô Việt, có Phạm tăng  từ Tây  Trúc 

đến đây, lên ngọn Nam Cao Phong, trông xa không ngằn mé, bèn vui vẻ nói: 

 “Nơi  đây  có  thể  lập  làm  chỗ  biểu  hiện  hình  tướng  của  đấng  Đại  Giác  Thế 

 Tôn  khiến  cho  những  người  trong  bốn  phương  dõi  nhìn  cùng  gieo  thiện 

 căn”.   Do  đó,  Sư  bỏ  ra  một  viên  xá-lợi,  gởi  cho  vị  tăng  có  đạo  đức  trọng 

vọng là Đạo Viên, bẩm với quốc chúa xứ Ngô Việt là Văn Mục Vương512 

lập  bảo  tháp,  cao  bảy  tầng,  rộng  mười  trượng,  quy  mô  kiểu  cách  tinh  diệu 

tuyệt luân. Dưới chân tháp lập một ngôi chùa, đặt tên là Vinh Quốc, coi việc 

xá-lợi của Như Lai truyền đến là điều vinh dự, vui mừng cho đất nước. Trải 

các triều Hán, Châu513, Tống, Nguyên, Minh, Thanh cho đến ngày nay, đã 

tròn một ngàn năm, sửa cũ xây mới không phải chỉ một lần. 

Hiện thời bảo tháp hư nát, chỉ còn một tầng, tự viện đổ nát gần hết, mấy 

gian  nhà  nát  không  che  được  mưa  gió.  Vị  trụ  trì  trước  đây  không  chịu  nổi 

khổ đã bỏ đi. Gần đây, Chấn Cơ tôi đến làm trụ trì, hầu hạ nhang đèn. Trộm 

nghĩ tiền nhân dựng tháp vốn là để gieo phước cho quốc dân, nay đã hư nát 

gần hết, nỡ nào để cổ tích mất đi, làm tổn hại thắng cảnh Tây Hồ, bỏ hoang 

ruộng phước của chúng sanh ư? Mắt nhìn lòng đau, chẳng thể yên tâm được! 

Tính khởi công sửa chữa, tận lực trùng tu. Lại do cách kiến tạo của tiền nhân 

khó thể tồn tại lâu dài, nay không thể không suy nghĩ dự phòng cẩn thận từ 

trước. Ấy là vì cổ nhân dựng tháp nhằm để chứa xá-lợi của Như Lai, khiến 

cho kẻ ở xa ngưỡng vọng, người ở gần lễ bái đều trồng thiện căn, cùng được 

giải  thoát,  nên  bên  trong  tháp  lại  tạo  đường  đi  quanh  co,  uốn  vòng  từ thấp 

dần lên cao cho đến tận đỉnh. Bốn mặt đều trổ cửa sổ để nhìn ra bốn phương, 

không  gì  chẳng  nhằm  làm  cho  chúng  sanh  hiểu  rõ   “muốn  đạt  được  Phật 

 Quả,  thì phải  giẫm  trên  Thật  Địa514; đoạn  ác  tu  thiện  từ  phàm  đến  thánh 

 tăng  tiến  theo  từng  bậc” .  Thân  đã  Đăng  Địa  (dự  vào  những  địa  vị  thuộc 

Thập  Địa)  thì  mới  tự  có  thể  vĩnh  viễn  đoạn  phàm  tình.  Do  vậy,  thấy  thấu 

suốt chân không, nào khó chứng ngay vào Diệu Giác. Nhưng do chính giữa 

trống rỗng nên tháp không kiên cố, chẳng tồn tại lâu dài. 

Thêm  nữa,  người  vô  tri  không  biết  chỗ  dụng  ý  của  cổ  nhân,  thường  cứ 

thích lên cao để nhìn ra xa, thành ra khinh nhờn thật sâu, mắc tội chẳng cạn. 

Nay dự tính bên trong tháp không lập đường đi, làm toàn bộ tháp kín chắc, 

chính giữa dựng trụ sắt để làm cái lõi cứng. Một là để khỏi bị gió lốc, động 

đất xô đổ; hai là khỏi mắc tội lỗi lên cao vui chơi. Như vậy thì chỉ được lợi 

ích,  không  bị  tổn  hại.  Ắt  sẽ  được  Phật,  trời  chấp  thuận,  được  thiện  tín  tán 

thành  vậy! Nhưng do công  trình  lớn  lao, nếu không có  hơn ba  vạn đồng sẽ 

chẳng  thể  hoàn  thành  được!  Do  vậy,  cung  kính  vẽ  hình  tháp,  kính  cẩn  giãi 

bày  lòng  ngu  thành,  khẩn  cầu  các  đàn-việt  mười  phương  cảm  ân  đức  Phật, 

phát Bồ Đề tâm,  mở rộng kho báu, vun bồi phước điền, khiến cho bảo tháp 

vòi  vọi  lại  được  chọc  trời,  chúng  sanh  đông  đảo  lại  được  ngắm  nhìn  pháp 

tướng, diệt tội nghiệp trong quá khứ, gieo thiện căn cho tương lai. Chỉ thấy 

Phật, trời như mây che chở, tai chướng băng tiêu, thân tâm yên vui, cửa nhà 

đón tiếp chuyện lành, tiền trình thuận theo cõi lòng được xa rộng, quyết định 

đạt  được  những  điềm  giàu,  thọ,  khỏe  mạnh,  yên  ổn,  những  điều  mừng  vui 

đều dồi dào, đức không ngằn mé, vĩnh viễn hưởng phước quyền cao chức cả. 



---o0o--- 

8. Sớ mộ duyên làm đàn thủy lục vạn niên ở Phật Đảnh Sơn 

(Đây là phần dẫn khởi, phần sau trình bày sự việc, lược đi, không sao lục)  





Trộm  nghĩ  lòng  Từ  vô  duyên  mới  độ  được  hạng  vô  duyên,  việc  phi 

thường ắt phải đợi người phi thường. Truy nguyên, duyên khởi Thủy Lục là 

do  đức  Quán  Âm  hành  phương  tiện  khéo,  hiện  tướng  Diện  Nhiên  để  nhắc 

nhở A Nan cầu xin đức Như Lai nói thần chú bí mật, khiến cho tất cả kẻ đói 

khát đều được no đủ, khiến cho tất cả loài quỷ, hữu tình trong địa ngục đều 

được  sanh  lên  trời  hay  vào  nhân  gian.  Đến  khi  đại  giáo  từ  phương  Tây 

truyền  sang,  Lương  Võ  Đế  lên  ngôi  vua,  kiền  thành  tu  trì  trai  giới,  cảm 

thông  u  minh,  mộng  thấy  cô  hồn  đến  cầu  xin  cứu  độ,  bèn  lập  pháp  để  cầu 

siêu  cứu  độ,  rộng  thỉnh  cao  tăng  trong  Thiền,  Giáo,  xem  khắp  các  áo  điển 

Hiển - Mật, vận dụng tài thi văn, soạn ra văn Thủy Lục, cậy vào chân thuyên 

của Tam Thừa Tam Mật515, nương theo oai lực của vạn đức vạn linh để tiêu 

tan  Hoặc  nghiệp,  diệt  trừ  tội  khiên.  Như  sương  mỏng  phơi  trước  mặt  trời 

rạng rỡ, khác nào mảnh tuyết rớt vào lò to, lợi ích khó nêu, công huân khôn 

lường. Những kẻ thiện căn từ những kiếp  trước  [nay đã] chín  muồi  liền  bỏ 

cõi khổ mau siêu về lạc bang, dẫu cho căn cơ từ đời trước hãy còn sống sít 

vẫn được thăng lên cõi trời người, vĩnh viễn lìa khỏi địa ngục, ngạ quỷ. Do 

vậy,  đương  thời  cầu  Phật  chứng  minh,  ngọn  đuốc  này  tàn  bèn  tự  nhiên  có 

ngọn đuốc khác tiếp nối. Đời sau, y theo khoa nghi này làm khuôn phép để 

siêu tiến cha mẹ thì cha mẹ liền được độ thoát. 



---o0o--- 

9. Sớ quyên mộ tu bổ điện đường, tăng phòng và vét ao phóng sanh của 

chùa Di Đà, núi Thạch Kinh, Hàng Châu 





Danh lam thắng cảnh trong thiên hạ được truyền rộng trong vũ trụ thì 

trước  hết phải có chỗ, rồi sau  đó  là có  được người thì tên  tuổi  mới bắt đầu 

[nổi  lên  được].  Chỗ  đất  thù  thắng  ấy,  ngọn  núi  nổi  tiếng  ấy  thoạt  đầu  phải 

nhờ vào bậc cao nhân đủ đức có thể làm gương cho hiện tại, tương lai, khiến 

cho  người  ta  mơ  tưởng  tới,  sanh  lòng  kính  ngưỡng.  Như  Lô  Sơn  nổi  tiếng 

nhờ  Viễn  Công,  Vân  Thê  được  trọng  vọng  bởi  ngài  Liên  Trì.  Non  nước 

Chiết Giang đứng đầu thiên hạ, nơi ấy thường được gọi là “Phật quốc”. Cao 

nhân, triết sĩ nối tiếp nhau xuất hiện, đúng là  “hễ địa linh ắt có nhân kiệt”.   

Trong  niên  hiệu Đồng Trị (1862-1874) đời  Thanh, Diệu Nhiên pháp sư 

chuyên tu Tịnh nghiệp. Do thấy kinh Di Đà độ khắp ba căn, quả thật là nghĩa 

trọng  yếu  quy  túc  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  mà  cũng  là  thuyền  từ  tối  thắng 

trong  đời  Mạt  Pháp,  nên  Ngài  tính  tạc  vào  đá  núi  để  kinh  được  lưu  truyền 

vĩnh cửu, ngõ hầu những ai thấy nghe trong hiện tại hoặc tương lai đều gieo 

căn  lành,  nẩy sanh chánh tín, tu Tịnh  nghiệp vãng sanh Tây Phương. Nhân 

thấy khoảnh đất trồng cây tùng phía Bắc thành ấy, vách đá chót vót, chất đá 

cứng rắn, bèn mua khu đất đó, thuê thợ đục chạm, mời người viết chữ đẹp là 

cư sĩ Trầm Thiện Đăng516 đến viết. 

Cư sĩ bèn  lên  núi Đặng Úy517, trước hết thỉnh bốn  vị đạo  hữu phát Bồ 

Đề tâm ngày đêm niệm Phật để gia trì, chính mình buông xuống vạn duyên, 

trai  giới, tắm  gội, kính cẩn  viết. Cứ  hễ viết  một chữ thì trước đó lễ Phật ba 

lạy, trì Phật hiệu 108 lần, kết ấn trì chú Uế Tích Kim Cang518 bảy lần, quỳ 

gối viết. Ngoài việc viết kinh ra, chỉ lắng lòng niệm Phật, chẳng bận tâm đến 

chuyện  gì  khác.  Do  công  đức  Phật  lực,  pháp  lực  gia  trì  này  mong  hết  thảy 

mọi người hiện tại hoặc trong vị lai nếu thấy hay nghe đều phát đại tâm Bồ 

Đề, mau thoát khỏi Sa Bà uế khổ. Năm mươi ba ngày như thế, hơn một ngàn 

tám trăm chữ mới viết xong. Chữ lớn độ mấy tấc, sắc sảo519, cứng cáp, tròn 

đầy, tươi đẹp, thật là hy hữu. 

Thầy Diệu Nhiên bèn cho khắc đá, đục sâu xuống tám phân, hằng ngày 

trì Phật hiệu để gia trì. Việc còn chưa xong, Sư bèn quy Tây, bạn của Sư là 

hai vị pháp sư Ngọc Phong và Thành Phương vốn đã giúp đỡ từ trước, đến 

nay bèn tận lực lo liệu. Kinh khắc trên đá xong xuôi, dùng vàng trang hoàng. 

Phàm  những ai trông thấy, không ai không  nghiêm  trang cung kính, sanh  ý 

tưởng hy hữu nên công đức của toàn bản kinh cố nhiên đã in vào trong tám 

thức  điền,  tạo  thành  chủng  tử  vãng  sanh  Tây  Phương  rốt  ráo  thành  Phật 

trong vị lai. Như vậy là lấy Phật lực, pháp lực và tâm lực của ba vị pháp sư 

và Trầm cư sĩ làm tăng thượng duyên để hiển phát công đức sẵn có nơi tánh 

của người thấy, kẻ nghe, khiến cho họ cuối cùng được thọ dụng. Do vậy, các 

đàn-việt  thảy  đều  hoan  hỷ,  trước  hết  đua  nhau  cúng  vàng,  nên  Phật  điện, 

phòng Tăng  mỗi mỗi đều được hoàn chỉnh, nghiễm nhiên trở thành một đại 

đạo  tràng  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  chẳng  phải  là   “đất  do  người  tạo  thành”  

hay sao? Ngoài cửa tam quan,  đào ao để  thả các  loài động  vật thủy tộc, kế 

thừa  hạnh  từ bi  của  các  vị  Vân  Thê,  Thiên  Thai,  khiến  cho  những  loài  sắp 

phải vào chảo vạc để thỏa bụng miệng con người đều được bơi lội trong ấy, 

được  sống  hết  tuổi  trời.  Đấy  chính  là  sách  lược  tốt  đẹp  cao  cả  nhất  để  dứt 

đao binh, ngưng sát kiếp vậy! 

Từ khi kiến lập cho đến nay đã hơn năm mươi năm đều theo quy củ đã 

định, không tu sửa gì thêm. Mấy năm gần đây, trụ trì tài lực bạc nhược, khá 

khó khăn. Đã không có điền sản để trang trải những nhu cầu của thường trụ, 

lại không có đạo đức để cảm đàn-việt tin tưởng cúng dường; đạo tràng  này 

gần như diệt mất. Các cư sĩ lo lắng, mùa Thu năm ngoái ép pháp sư Trí Huệ 

làm trụ trì. Sư riêng mở liên xã để nối nghiệp ngài Ngọc Phong, mong cho tứ 

chúng cùng  niệm  Di Đà, cùng cầu  vãng sanh.  Lại còn chuyển  hóa  hết thảy 

đều cùng từ tạ ngũ trược, cùng lên chín phẩm mới thôi. 

Điện  đường,  liêu  xá  đã  hơn  năm  mươi  năm  chưa  từng  tu  bổ.  Lại  thêm, 

mùa Hạ năm nay có tai nạn gió lốc, nhiều chỗ bị hư sụp, đổ nát. Nếu không 

sửa ngay,  lâu  ngày sẽ khó đủ sức. Đã thế, ao phóng sanh  nhiều  năm không 

nạo  vét, bùn  lầy đầy ứ, gây trở ngại  lớn cho  việc phóng sanh  nên tính khơi 

đào,  nạo  vét  cho  rộng  hơn.  Phía  ngoài  dựng  lan  can  vây  quanh  để  gìn  giữ, 

ngõ hầu có chỗ phóng sanh, mà kẻ đánh bắt trộm cũng không làm gì được, 

khiến cho lòng từ bi bố thí của Lưu Thủy520, Trí Giả, Từ Vân, Liên Trì vĩnh 

viễn  không  bị  mất  đi.  Đấy  chẳng  phải  chỉ  hoàn  toàn  vì  sanh  mạng  loài  vật 

mà quả thật là còn muốn khơi gợi lòng nhân từ trong đời. 

Nếu  như  con  người  ai  nấy  đều  không  giết,  thì  thế  đạo  chẳng  thái  bình 

hay  sao?  Nhưng  do  công  trình  lớn  lao,  phí  tổn  thật  nhiều,  nên  cậy  Quang 

viết sớ, khẩn cầu khắp các đại đàn-việt, ai nấy phát tâm  Bồ Đề, cùng trồng 

nghiệp xuất thế, bỏ ra một giọt nước trong biển báu, để tạo thành cảnh phạm 

vũ trang nghiêm. Phải biết: Vừa khởi công xây cất Kỳ Viên, cung điện trên 

thiên giới đã hiện521. Phật niệm vừa phát khởi, hoa sen trong Tịnh Độ liền 

mọc. Những con cá được ngài Lưu Thủy cứu vớt, đã trở thành mười ngàn vị 

thiên tử. Những con vật được ngài Trí Giả thả, đa phần là vương thần ngoài 

biển  Đông.  Xưa  đã  như thế,  nay  há  chẳng  vậy?  Do  nhân  như thế,  cảm  quả 

như  thế.  Nếu  chẳng  tiếc  của  quý  báu  là  tài  sản  chung  của  năm  nhà522  để 

thành tựu sự nghiệp thù thắng hưng long Tam Bảo, ắt thấy đời này vĩnh viễn 

hưởng  nhiều  phước,  lâm chung cao  đăng  chín phẩm,  ngõ  hầu phô bày trọn 

vẹn Phật tánh sẵn có, mau chứng Vô Thượng Bồ Đề. 



---o0o--- 

10. Sớ quyên mộ xây bến thuyền cho Phổ Đà Sơn 





Quán Âm đại sĩ thệ nguyện hoằng thâm, tế độ không ngằn mé, là chốn 

nương  náu  không  lường,  trọn  chẳng  phan  duyên  mà  ứng  hóa  đến  với  mọi 

chúng  sanh  cơ  cảm.  Như  một  vầng  trăng  in  bóng  khắp  ngàn  con  sông,  trụ 

trong  Chân  Tế  nhưng  ứng  khắp  quần  cơ,  như  ánh  nắng  Xuân  tăng  trưởng 

khắp muôn cây cỏ. Vận lòng Bi đồng thể, khởi lòng Từ vô duyên, theo tiếng 

cứu khổ,  hiện thân  ứng  hóa  mọi chốn, tùy theo từng  loài  mà  hiện  hình,  nơi 

nơi  làm  bậc  chỉ  đường  trong  nẻo  mê.  Ân  bủa  khắp  muôn  loài,  thấm  nhuần 

muôn  dân,  mong  hàm  thức  tự  thấy  được  bầu  trời  chân  tánh.  Vì  thế,  không 

cõi  nào  Ngài  chẳng  ứng  hiện  theo  lòng  cảm.  Bởi  muốn  cho  chúng  sanh  có 

chỗ gieo lòng thành nên đặc biệt ứng tích nơi Phổ Đà. Do vậy, bao triều đại 

khâm kính, cả cõi đời tôn sùng. Điện Phật, lầu kinh cao ngất tầng mây, văn 

chương  trác  tuyệt  huy  hoàng  trong  chốn  biển  cả.  Theo  phẩm  Nhập  Pháp 

Giới trong kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử đi về Nam tham học [với vị 

thiện tri thức] thứ hai  mươi tám, tham  học với Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát ở Bổ 

Đát Lạc Ca523, chính là núi này vậy. 

Xưa kia, khi đại giáo chưa truyền sang, đạo tràng chưa mở, tuy phàm tục 

chưa đích  thân thấy được từ dung,  nhưng  chân  tiên cố  nhiên thường chiêm 

ngưỡng Phật  nhật. Vì thế, ông  An  Kỳ  Sinh đời  Tần, ông Mai  Tử Chân  đời 

Hán, ông Cát Trĩ Xuyên đời Tấn524 đều sống nhờ núi này để tu chân dưỡng 

đạo. Đến đời Châu Lương525 khai sơn, tứ chúng  mới biết quy hướng. Tâm 

báo  đức  thiết  tha,  chẳng  sợ  nhọc  nhằn  trèo  núi,  vượt  biển.  Do  gieo  lòng 

thành ân cần, cho nên phải thể hiện lòng cung kính bằng cách chiêm ngưỡng 

thánh  tượng,  lễ  dưới  chân  Phật.  Nhưng  do  thuyền  to  chưa  có  bến,  thường 

phải  dùng thuyền  nhỏ  để đón  vào bờ,  hễ  hơi có chút sóng  gió  bèn thành  ra 

rất nguy hiểm. Người trẻ mạnh còn được, chứ người già yếu, phụ nữ thật rất 

đáng  lo.  Do  vậy,  không  tu  bổ  bến  thuyền  thì  quả  thật  là  một  chuyện  đáng 

tiếc  lớn  đối  với  tâm  từ  bi  của  Đại  Sĩ,  mà  cũng  là  chuyện  thiếu  sót  lớn  lao 

trong việc báo đáp thiện tín. 

Hễ  gió  lớn  vừa dậy thì sóng dữ ào ạt, đá to  mấy  vạn cân khác  nào viên 

thuốc bị xoay  vần. Nếu chẳng bỏ  vốn  liếng  lớn  lao, quyết chẳng thể tồn tại 

lâu  dài,  không  bị  hư  hoại  được!  Do  vậy,  gần  đây  nhiều  người  phát  tâm 

nhưng  vẫn chưa thể thực  hiện  vì phí tổn  quá  lớn  lao, sợ  rằng chẳng tồn tại 

lâu dài thì uổng phí tiền của, uổng công nhọc nhằn tâm lực. Vị đại hộ pháp 

là  ông  Chúc  Lan  Phưởng  và  con  là  Y  Tài,  nhiệt  tâm  làm  chuyện  ích  lợi 

chung, lại còn dốc lòng tin nơi Tam Bảo, thấy tình hình này lòng thương xót, 

phát  Bồ  Đề  tâm,  tuy  biết  chẳng  dễ  tạo  dựng,  nhưng  cứ  muốn  thực  hiện 

chuyện  này.  Nếu  không  mang  lòng  tự  lợi,  lợi  tha  của  đức  Như  Lai,  mang 

tâm tự lập, lập người của Khổng Tử há có thể dũng mãnh, kiên nghị như vậy 

ư? 

Nhưng  công  đức  này  nào  phải  chỉ  có  mấy  mươi  vạn  đồng  nên  sức  họ 

không  lo  liệu  được  hết.  Không  những  do  sức  mình  chẳng  đủ,  mà  còn  vì 

muốn cho  người khác cùng  làm  lành  nên  mới  ủy thác cho Quang  trình bày 

duyên khởi. Quang sống ở núi này đã nhiều năm biết rõ việc này khó khăn, 

lại  may  là  ông  Chúc  có  chí  làm  lợi  cho  người,  đứng  ra  đề  xướng,  ắt  sẽ  có 

những người có tâm lực, tài lực giống như ông Chúc đua nhau phụ họa. Mọi 

người dốc chí sẽ thành, khó gì chẳng thành tựu? 

Huống  nữa  khắp  tứ  chúng  cùng  kết  tâm  báo  ân  chí  thành,  khế  hợp 

nguyện lực từ bi của Đại Sĩ, sẽ thấy  Hải Nhược, Phong  Bá526 cũng trên  là 

tuân  theo  thánh  ý,  dưới  là  thuận  phàm  tình  nên  thường  ủng  hộ,  khiến  cho 

vĩnh viễn không còn phải lo lắng nữa. Ngõ hầu sau này những người đến lễ 

Đại Sĩ khỏi bị lo lắng không đáng, yên ổn lên được bờ kia. Kinh dạy:  “Nếu 

 làm cho chúng sanh sanh tâm hoan hỷ thì chính là làm cho hết thảy Như Lai 

 hoan  hỷ”.   Vì  thế,  biết  rằng:  Dùng  một  câu,  hoặc  dùng  một  đồng  tán  thành 

chuyện  này,  thì  hết  thảy  chư  Phật  đều  cùng  hoan  hỷ,  huống  chi  còn  làm 

nhiều hơn nữa! Nếu chỉ luận về công đức tối thiểu thì ví như một giọt nước, 

gieo vào trong biển cả, sẽ rộng sâu, dài lâu hệt như biển cả. Nếu nhiều hơn 

thì cần  gì phải  luận  nữa! Nay  hãy dốc  lòng đem tịnh  tài  gieo  vào biển  giác 

thì biển khổ ắt sẽ khô cạn, biển phước  rộng sâu, cho đến khi  nào biển  giác 

tròn đầy, lặng trong mới thôi. Khẩn cầu những người vào núi báu chớ trở về 

tay không; người được tắm gội nơi pháp phải dốc lòng báo ân Phật! 

 

---o0o--- 

11. Sớ quyên mộ tu bổ điện Tam Thánh chùa Thượng Phương Quảng 

núi Thiên Thai 

 



Thiên  Thai  là  đệ  nhất  danh  sơn  vùng  Đông  Nam,  Thượng  Phương 

Quảng chính là cổ tự khai sơn bậc nhất của Thiên Thai. Truy nguyên, kể từ 

khi  tôn  giả  Đàm  Du  đời  Tấn527  dùng  thần  thông  đạo  lực  hàng  phục  sơn 

thần, khai sơn dựng nên chùa này. Thoạt đầu chùa có tên là Thạch Kiều Tự, 

do chùa ở  gần bên cầu đá.  Qua khỏi cầu  đá có chùa Phương Quảng, tức  là 

thánh  tự  của  năm  trăm  bậc  Ứng  Chân  ở  nhờ.  Nếu  không  phải  là  bậc  Ứng 

Chân gần đạo sẽ không thể thấy được. Ngài Đàm Du từng vào chùa này, thọ 

trai  rồi  ra,  biết  đó  là  sự  thị  hiện  vô  ngại  của  các  vị  Ứng  Chân.  Về  sau,  do 

hâm  mộ  thắng  tích  của  những  bậc  Ứng  Chân  bèn  gọi  chùa  Thạch  Kiều  là 

Phương Quảng. 

Chỗ  cao  nhất  trong  chùa  Phương  Quảng  là  điện  Tây  Phương  Tam 

Thánh,  trước  kia  là  Niệm  Phật  Đường,  ba  gian  chánh  điện  thờ  tượng  Tam 

Thánh, để làm chỗ lễ niệm. Hai gian hai bên dùng làm chỗ an trụ cho những 

vị Tăng niệm Phật. Trộm nghĩ pháp môn vô lượng, đều phải đoạn hết Kiến 

Hoặc mới có thể liễu sanh thoát tử, chỉ riêng pháp Niệm Phật chỉ cần đầy đủ 

lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha  thì  đều  có  thể  nương  vào  Phật  từ  lực 

vãng sanh Tây Phương. Do vậy, những bậc cao nhân lỗi lạc xưa nay không 

vị nào chẳng chú trọng pháp này, tự hành, dạy người, ngõ hầu hết thảy đồng 

nhân đều được siêu phàm nhập thánh ngay trong một đời này. 

Điện  Tam  Thánh  của  chùa  Phương  Quảng  trải  qua  năm  tháng  lâu  xa, 

rường cột  mục nát, lẽ ra phải trùng tu từ lâu, hiềm rằng trụ trì không đủ tài 

lực,  đành  phải  đợi  thời  cơ.  Đầu  tháng  Ba  năm  nay,  có  một  vị  khách  Tăng 

đến trụ nơi đó niệm Phật, khá là siêng năng, khẩn thiết, đến đêm mồng Bốn 

tháng Tư tự thiêu thân nơi điện Tam Thánh. Đến khi mọi người trong chùa 

biết được thì ngọn lửa đã cháy to, không cách gì cứu chữa được. Nhưng may 

là chỉ cháy nơi ấy, những nơi khác không bị ảnh hưởng. Không biết có phải 

là vị Tăng ấy muốn sửa mới điện ấy nên làm như vậy? Hay là những vị linh 

thiêng  nơi  núi  ấy  muốn  tu  bổ  chùa  nên  mới  xui  khiến  vị  Tăng  ấy  làm  như 

vậy? Hay là Phật, Bồ Tát, năm trăm vị Ứng Chân muốn hoằng dương pháp 

môn Tịnh Độ lớn lao để hết thảy các thiện tín bỏ tiền của giúp trùng tu, cùng 

nhờ  vào  thiện căn  này thoát khỏi cõi khổ  Sa Bà, sanh  về Cực  Lạc thế  giới, 

mà xui khiến vị Tăng ấy làm như thế? 

Nay  Trụ  Trì  muốn  trùng  tu,  nhờ  Quang  viết  sớ,  thuật  chuyện  khai  sơn 

dựng  chùa  và  chuyện  điện  ấy  đáng  lẽ  phải  được  trùng  tu  từ  lâu,  gặp  nhân 

duyên này, bèn mong hết thảy đàn-việt nghĩ đến chỗ mầu nhiệm khế lý khế 

cơ  của  pháp  môn  Tịnh  Độ,  lòng  thành  vì  pháp  tổn  thân  của  vị  Tăng  ấy,  ai 

nấy đều bỏ ra tịnh tài giúp cho công việc thù thắng này. Công đức ấy chỉ có 

Phật mới có thể biết được! 



---o0o--- 

12. Sớ quyên mộ tu bổ đại điện Bán Sơn Am ở Phổ Đà Sơn (soạn giùm) 





Viên Thông đại sĩ lưu dấu nơi Phổ Đà, thệ nguyện không ngằn mé, từ 

bi khôn lường, hoàn toàn không phan duyên mà ứng hiện khắp cả, như một 

vầng  trăng  in  bóng  nơi  ngàn  con  sông,  trụ  nơi  Chân  Tế  nhưng  ứng  khắp 

quần  cơ,  như  một  trận  mưa  thấm  khắp  vạn  loài  thảo  mộc.  Bán  Sơn  Am  là 

chùa  phụ  của  chùa  Pháp  Vũ,  là  biệt  viện  của  Đại  Sĩ.  Trống  khuya  chuông 

sớm, tiếp nối nhịp điệu trong trẻo của chùa Phổ Tế, cầm cành hoa phe phẩy, 

ngưỡng  thừa  tông  phong  chùa  Pháp  Vũ,  phù  tá  hai  chùa,  hoằng  xiển  Nhất 

Thừa. Do vậy, mới gọi tên là Bán Sơn (lưng chừng núi). Kể từ khi sáng lập 

đến nay, trải năm tháng đã lâu, sửa cũ dựng mới đời nào cũng có người. Đến 

nay,  mưa  dầm,  nắng  hun,  sương  ngấm,  mây  chưng,  gần  muốn  sụp  đổ,  cần 

phải  sửa  chữa  gấp.  Nạp  tăng  xuất  gia  nơi  viện  ấy,  tham  phỏng  khắp  các 

phương,  một buổi  nọ đi rách cả giày cỏ, gót chân bết đất. Do vậy, biết  mệt 

quay  về,  quên  duyên  vui  đạo,  hưởng  gió  trăng  nơi  cố  hương,  giữ  gìn  môn 

đình của Biệt Am. Trông thấy hình thế của chùa nhức mắt đau lòng, thường 

sợ kim dung khuất sắc, không tỏ lộ ánh sáng trong tam thiên. Phổ Môn cửa 

gài, khó thể làm đường nẻo cho hai mươi lăm [pháp Viên Thông]. 

Muốn  triệt  để  thay  đổi  để  khôi  phục  diện  mạo  sẵn  có  của  chùa,  hiềm 

rằng  phí  tổn  lớn  lao,  bát  rỗng,  túi  không,  toan  giãi  bày  tấm  lòng  thành  hèn 

kém,  quyên  mộ  khắp  các  đàn-việt,  khẩn  khoản  mong  hãy  phát  Bồ  Đề  tâm, 

hành  phương  tiện  sự,  bỏ  ra  của  quý  báu  sẵn  có  trong  nhà  để  vun  bồi  công 

đức chẳng mục nát. Lượng sức tùy duyên, thí tiền quyên thóc, ngõ hầu điện 

báu thênh thang sớm có ngày thành tựu, mãn nguyệt kim dung thường trụ cả 

kiếp. Khiến cho hàng truy tố nam tham528, phường Tăng tục đông thỉnh vào 

cửa  quy  mạng,  trông  thấy  hình  tướng  bèn  phát  tâm,  hiểu  rõ  các  tướng  lìa 

tướng,  đích  thân  chứng  diệu  tướng  Thật  Tướng.  Môn  nào  cũng  đều  là  Phổ 

Môn,  vào thẳng pháp  môn  Vô Môn. Mở  mang phong thái  huyền diệu  vượt 

ngoài cả kiếp, giúp cho sự bình trị trong cả vũ trụ. Công đức lợi ích ấy há có 

thể hình dung bằng ngôn ngữ, văn tự được nổi ư? 



---o0o--- 

13. Sớ quyên mộ thiết lập đại đạo tràng Phổ Môn Vô Giá529 Phổ Độ 

Thắng Hội (viết giùm) 





Quán Âm Đại Sĩ nương đại nguyện luân, độ thoát chúng sanh, gọi là 

Phổ Môn vì pháp nào, sự nào cũng đều quy về Thật Tướng, [do từ] căn nào, 

trần nào cũng đều chứng Viên Thông, chẳng có pháp nào không thông Niết 

Bàn,  do  vậy  gọi  là  Phổ  Môn.  Lại  khiến  cho  thượng  trung  hạ  căn  đều  theo 

đường  trở  về  nhà,  thiện,  ác,  hay  trung  dung530,  không  ai  chẳng  được  bình 

đẳng  nhiếp  thọ.  Không  một  ai  Bồ  Tát chẳng  rủ  lòng  từ cứu  vớt,  nên  gọi  là 

Phổ Môn. Nhưng do chúng sanh ở trong mê, đối với những cảnh Căn, Trần 

v.v…  lầm  lạc  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  do  nghiệp  chịu  khổ,  trải  bao  kiếp  lâu 

xa, trọn chẳng có lúc ra. Do vậy, thiên tai nhân họa càng ngày càng nổi lên, 

thủy,  hỏa,  đao  binh,  liên  tiếp  xảy  ra.  Há  phải  đâu  trời  đối  xử  hung  cuồng, 

bạo ngược với dân, mà là do nghiệp xưa của dân chiêu cảm! 

Nếu không quy mạng Đại Sĩ thì khổ quả lại sanh ra khổ nhân. Nếu khẩn 

cầu nơi tòa sen thì do thiện duyên sẽ đạt thiện báo. Trộm nghĩ vùng chúng ta 

mấy năm gần đây nhiều lượt bị ôn dịch, lại trải qua nạn đao binh, lại gặp nạn 

động đất, lụt lội, hạn hán, châu chấu, sâu rầy thình lình xảy ra. Do mấy lẽ ấy, 

người  nghèo  túng đến  nỗi phải chết đói thật rất  nhiều. Dẫu có kẻ  may  mắn 

tránh khỏi chưa bị tổn thương, cũng  vẫn  hoảng sợ, kinh  hãi,  như  nuốt phải 

gai, như ngồi trên đệm kim, ôm nỗi đau đớn, không cách nào than van. 

Những vị tên X…. do vậy kính cẩn phát lòng kiền thành, quy mạng Từ 

Phụ,  mong  diệt  được  tội  khiên  quá  khứ,  bồi  đắp  sẵn  nền  phước  cho  tương 

lai. Tính trong năm đó, tháng đó, sẽ thiết lập đại đạo tràng phổ độ thù thắng 

Phổ  Môn  Vô  Già  bảy  ngày  bảy  đêm  tại  Pháp  Vũ  Thiền  Tự ở  Phổ  Đà  Sơn. 

Nhờ  nhân  tốt đẹp ấy,  người  mất sẽ được  Phật tiếp dẫn, thần thức siêu sanh 

về cõi trời Cực Lạc, người còn sống sẽ được tắm gội oai lực của pháp, thân 

hưởng phước khang ninh, túc nghiệp tiêu, đều được giải thoát, mưu cầu mọi 

chuyện thuận  lợi  hanh  thông, chuyển phiền  não bức bách thành tiêu  dao tự 

tại, cha mẹ ông bà đã khuất ai nấy đều được siêu thăng, con cháu đời sau của 

mọi người thường hưởng cát khánh. Chỉ vì đạo tràng này phí tổn rất nhiều, 

khẩn cầu  những  vị thiện tín trong ấp ta cùng phát thiện tâm, cùng  giúp cho 

sự thù thắng thì công đức vô lượng vậy. 

 

---o0o--- 

14. Sớ khuyên đóng góp cho viện tàn tật ở Thượng Hải 





Hết  thảy  chúng  sanh  tâm  tánh  vốn  đồng,  nhưng  thân  tâm  thọ  dụng, 

khổ -vui khác biệt  vời  vợi  là do đời  trước tu trì không  giống  nhau  nên đến 

đời  này  cảm  báo  khác  biệt.  Vì  thế,  kinh  dạy:   “Dục  tri  tiền  thế  nhân,  kim 

 sanh thọ giả thị. Dục tri lai thế quả, kim sanh tác giả thị”  (Tạm dịch: Muốn 

biết  nhân  đời  trước  thì  [hãy  nhìn  vào]  những  gì  phải  hưởng  trong  đời  này. 

Muốn  biết  quả  trong  đời  sau,  hãy  nhìn  vào  những  gì  đang  làm  trong  đời 

này). Sách Cảm Ứng Thiên nói:  “Họa phước không cửa, chỉ do con người tự 

 chuốc lấy. Thiện báo, ác báo như bóng theo hình. Do vậy, người quân tử vui 

 theo mạng trời, chẳng oán chẳng hờn, chỉ tu đức mình. Chỉ cầu nhiều phước 

 để mong tiêu diệt nghiệp cũ, vun bồi quả báo cho tương lai” . 

Kẻ đáng thương xót nhất trong cõi đời không gì bằng kẻ bần cùng không 

cơm áo,  mù  lòa, tàn tật. Cùng  là con  người,  người  ta  mắt sáng, thấy rõ  hết 

thảy, còn  những kẻ ấy tuy cùng ở dưới ánh sáng  mặt trời rực  rỡ, khác  gì ở 

trong nhà tối, hang thẳm. Người ta ai cũng tay chân vẹn toàn, tùy ý làm lụng, 

còn  họ  chi  thể  tàn  khuyết,  chuyện  gì  cũng  bất  tiện.  Người  như  vậy  lại  còn 

không có gia đình để nương thân, không cơm áo để nuôi mạng. Bọn họ cùng 

do  cha  trời  mẹ  đất  sanh  ra,  dĩ  nhiên  họ  là  ruột  thịt  của  chúng  ta.  Chúng  ta 

may  được  cha  trời  mẹ  đất  che  chở,  cảnh  ngộ  còn  khá  hơn  một  chút.  Nếu 

chẳng lập phương cách khiến cho thân họ có chỗ gởi gắm, tâm có chỗ nương 

tựa, ngõ hầu túc nghiệp tiêu diệt, quả báo đời sau thắng diệu, thì là đã đánh 

mất  cái  tâm  sanh  trưởng  bình  đẳng  của  cha  trời  mẹ  đất,  lại  còn  phụ  bạc  ý 

niệm cha trời mẹ đất đã ban phước lạc, an vui cho chúng ta. Huống hồ rộng 

thí giúp đỡ mọi người, yên già, lo trẻ, xem dân như người thân, thi ân chẳng 

nói,  cổ  thánh  tiên  hiền  không  vị  nào  chẳng  đề  xướng  tận  lực  thực  hành  để 

hậu thế noi theo. Há có nên chẳng thấu hiểu tâm của thiên địa hiền thánh để 

hành cái đạo “dùng lòng nhân đối xử với mọi người”, lại coi thường gạt qua 

một bên ư? 

Do vậy, Nhất Hanh Vương cư sĩ riêng phát đại tâm, tụ họp những người 

cùng  chí  hướng,  lập  ra  viện  tàn  tật  ở  vùng  phụ  cận  trạm  xe  phía  Nam 

Thượng Hải, cho những người tàn tật không có nhà cửa để quay về ấy được 

sống yên trong đó, được chu cấp cơm áo cho đến hết đời. Với những người 

chân  tay  chẳng  vẹn  toàn,  sẽ  phái  người  chăm  sóc.  Những  người  có  mắt  để 

nhìn, có tay làm lụng được, bèn tùy theo khả năng của người ấy, cho làm các 

nghề nghiệp để bù đắp đôi chút vào chi phí. Lại thỉnh người thông đạt Phật 

pháp, cách vài ngày đến đó vì họ diễn nói pháp sửa lỗi hướng thiện, dứt lòng 

tà, giữ lòng thành, tín nguyện niệm Phật, cầu sanh Tây Phương, ngõ hầu bọn 

họ hiểu rõ tiền nhân hậu quả, quyết tu đức mình, nhất tâm niệm Phật để cầu 

vãng  sanh  hòng  vĩnh  viễn  lìa  khỏi  cái  khổ  sanh  tử  luân  hồi  trong  Sa  Bà, 

thường  hưởng  niềm  vui  thường  -  lạc  -  ngã  -  tịnh  nơi  Tịnh  Độ.  Vì  những 

người ấy lo toan có thể nói là khẩn thiết, châu đáo đến mức cùng cực không 

chi hơn được nữa! Nhưng số người thì đông, chi phí quả thật rất nhiều, hoàn 

toàn cậy vào những người giàu có cùng phát lòng Bi Đồng Thể, quyên ra vô 

tận  bảo  tạng  giúp  cho  nỗi  lo  lắng  sanh  thành  dưỡng  dục  của  thiên  địa,  bồi 

đắp Pháp Thân trang nghiêm của chính mình thì thật là may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

15. Sớ quyên mộ tu bổ Cảnh Đức Thiền Tự núi La Hán, Vĩnh Gia 





Phật  pháp  thâm  diệu,  phàm  tình  chẳng  thể  suy  lường  được  nổi.  Nếu 

chẳng phải là thánh nhân có đại trí huệ, đại biện tài, đại thần thông mà muốn 

giáo hóa, dẫn dắt kẻ ngu tục cùng hướng về chánh pháp, bỏ đi kiến giải hèn 

kém,  câu  nệ,  hư  huyễn,  mở  mang  chánh  tri  kiến  sẵn  có  nơi  tánh  thì  ai  nấy 

đều  bỏ  tiền  của  trong  nhà  để  sáng  lập  phạm-sát  ngõ  hầu  hoằng  Tông  diễn 

Giáo, làm đèn sáng trong đêm dài, tập đạo tu tâm, làm chiếc bè to trong biển 

khổ,  thật  chẳng  phải  là  chuyện  dễ  dàng!  Chùa  Cảnh  Đức  ở  núi  La  Hán  tại 

Vĩnh Gia do tôn giả Đằng La531 tạo ra vào thời Đường. Theo tự chí, tôn giả 

chẳng  biết  là  người  như  thế  nào,  vào  năm  Hội  Xương  thứ  hai  (842)  đời 

Đường  Võ  Tông,  cưỡi  gỗ  vượt biển  đến  trước  ty  tuần  giản532  ở  Thụy  An. 

Người trong ấp  lấy  làm  lạ,  mời  Sư  lên bờ. Do vậy, dân chúng cả  một  vùng 

sùng  tín,  kính  ngưỡng  như  vị  Phật  sống.  Do  vậy,  Sư  bèn  tùy  cơ  chỉ  dạy, 

khiến họ sanh chánh tín. Sư biết trước chuyện Đường Võ Tông sẽ diệt pháp 

nên chuyện kiến lập phạm-sát đều tiến hành thong thả, đến khi Trung Tông 

kế vị, Phật nhật lại sáng, tôn giả  mới giáo hóa, chỉ dạy khắp những thôn ấp 

thuộc  Ôn  Châu  cùng  xây  dựng  phạm-sát  gồm  mười  tám  chỗ,  có  thể  nói  là 

đại hoằng pháp hóa, làm phước điền cho chúng sanh. Chùa Cảnh Đức ở núi 

La  Hán  là  một  trong  số  đó.  Núi  ấy  quanh  co,  cao  ngất,  đẹp  đẽ,  cảnh  sắc 

thanh tịnh, u nhã, là chỗ quan trọng đứng đầu của Vĩnh Gia, là khu vực linh 

thiêng để tu đạo. 

Chùa ấy từ đời Đường đến  nay đã  hơn  một ngàn  một trăm  năm. Trong 

thời  gian  hoằng  dương  pháp  hóa  đó,  cảnh  chùa  được  sửa  sang  cố  nhiên 

không biết bao lượt. Nay đã lâu chưa được sửa chữa, Phật điện, tăng liêu đổ 

nát gần hết. Thánh tích của tôn giả sắp bị tiêu  mất. Người trong ấp như các 

vị Phan Giám Tông, Ngô Bích Hoa, Diệp Kiến Hùng v.v… mấy mươi người 

lo lắng, cùng bàn tính cách phục hưng. Nhưng vì thời cuộc khó khăn, bèn rút 

nhỏ quy  mô, tính  lập năm  gian Phật điện, tiền điện ba  gian,  liêu  xá hai bên 

hơn mười gian để những người đến lễ tụng nghỉ lại đều có nơi chỗ. Mấy vị 

tỳ-kheo an trụ, cư sĩ tinh tu Tịnh nghiệp thường sống nơi ấy, chuyên tu Niệm 

Phật tam-muội để  mong  mình  lẫn  người cùng thoát Sa Bà, đồng sanh Tịnh 

Độ, làm đệ tử Phật Di Đà, làm bạn bè tốt nơi Hải Hội. 

Nhưng  do  công  trình  rộng  lớn,  sức  lực  đơn  độc  khó  thành,  khẩn  cầu 

những vị thiện tín đàn-việt mười phương phát lòng Bồ Đề, hành phương tiện 

sự, mở rộng bảo tạng, vun đắp phước điền, khiến cho bảo điện mênh mông 

sớm có ngày thành công, mãn nguyệt kim dung thường trụ muôn kiếp. Liên 

xã  mở  ra,  người  thấy  kẻ  nghe  đều  được  lợi  ích,  Tịnh  tông  được  xiển  phát, 

Tăng - tục minh tâm, ắt thấy Phật trời hộ trì như mây nhóm, cát khánh chen 

nhau đưa đến. Giàu, thọ, khang, ninh, đời này được ngũ phước kín dầy, quan 

cao tước cả, con cháu được hưởng trăm điều tốt lành như đã nói trong bài Y 

Huấn. 



---o0o--- 

16. Sớ thuật duyên khởi thành lập liên xã chùa Thanh Liên ở Lô Sơn 







Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không, nhưng toàn 

thể đại dụng đều ở trong một niệm tâm của chúng sanh. Chỉ do mê chưa ngộ, 

nên  đến  nỗi  trong  chỗ  vốn  không  có  sanh  tử  lại  lầm  chịu  nỗi  khổ  luân  hồi 

sanh tử. Vì thế, đức Thích Ca Thế Tôn ta riêng rủ lòng ai mẫn, thị hiện sanh 

trong thế gian để cứu vớt. Khi đó, Ngài vứt bỏ vinh hoa nơi cõi nước, xuất 

gia  tu  đạo,  thành  Đẳng  Chánh  Giác  dưới  cội  Bồ  Đề,  muốn  khiến  cho  hết 

thảy chúng sanh đều  triệt chứng tự tâm,  viên  thành  Phật đạo. Do  vậy,  Phật 

bèn tùy cơ thuyết pháp, theo bệnh cho thuốc, để những người thiện căn chín 

muồi mau chứng Vô Dư Niết Bàn, người thiện căn chưa chín muồi tùy phần 

đều được  lợi  ích. Thuyết pháp bốn  mươi chín  năm,  giảng kinh  hơn ba trăm 

hội, tuy là Đại - Tiểu, Quyền - Thật bất đồng, Thiên - Viên, Tiệm - Đốn có 

khác, nhưng trong tâm Phật, không gì chẳng nhằm truyền dạy thẳng vào giác 

đạo chính Ngài đã chứng. Chỉ vì căn cơ đa phần chẳng phù hợp, nên không 

thể không uyển chuyển lập phương tiện để nhiếp thọ, còn bổn hoài xuất thế 

chưa thể nhanh chóng diễn bày. 

Do  vậy,  ngoài  những  giáo  lý  thông  thường,  Phật  mở  ra  một  pháp  môn 

đặc biệt, tức là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, khiến cho chúng sanh dù thánh 

hay phàm, dù ngu hay trí, đều cùng trong đời này thoát lìa sanh tử, khiến cho 

những  người đã phá  vô  minh sẽ viên chứng Pháp Thân,  người còn đủ  Kiến 

Hoặc cũng lên Bất Thoái. Công huân lợi ích ấy vượt trỗi hết thảy giáo pháp 

suốt cả một đời, thật có thể gọi là  “giáo ngoại biệt truyền chí viên chí đốn”.  

Do vậy, trong hết thảy kinh Đại Thừa không kinh nào chẳng hiển phát, xiển 

dương, khen ngợi, chỉ dạy; hết thảy Bồ Tát, tổ sư không vị nào chẳng y giáo 

phụng  hành  bởi  lẽ pháp  này  là đại đạo  phổ độ chúng sanh của  tam thế chư 

Phật, là diệu pháp để viên chứng Phật Quả của chúng sanh trong chín giới. 

Đến  khi  đại  pháp  truyền  sang  Đông,  Viễn  Công  đại  sư  hoằng  dương 

pháp này đầu tiên tại chùa Đông Lâm ở Lô Sơn. Cao nhân Tăng - tục khi ấy 

đều  như  mây  nhóm  lũ  lượt  kéo  về  Lô  Sơn  ghi  danh,  pháp  Tịnh  Độ  ai  nấy 

đều kính ngưỡng tu trì. Từ đấy về sau, tất cả Luật, Giáo, Thiền, Mật không 

ai  chẳng  lấy  việc  cầu  sanh  Tịnh  Độ  làm  bước  cuối  cùng  để  phản  bổn  hoàn 

nguyên. Do vậy, Liên phong thổi khắp trong nước, ngoài nước, pháp lợi trọn 

khắp  cổ  kim.  Huống  chi  lúc  này  nhằm  đúng  thời  Mạt  Pháp,  con  người  căn 

tánh hèn tệ, càng phải nên chuyên chú nơi pháp này để mong được liễu thoát 

ngay trong đời này. 

Cuộc  đất  tối  thắng  ở  Lô  Sơn  nhằm  đúng  ngay  nền  chùa  Thanh  Liên. 

Chùa ngự cao trên đỉnh núi, hình thế giống như một đóa sen tự nhiên. Vì thế, 

đại sư Hoàng Cốc đời Tấn tiếp nối chí lớn của Viễn Công, lập chùa nơi đây 

để  xiển  dương  Liên  Tông.  Từ  đời  Tấn  đến  đời  Thanh,  hơn  một  ngàn  năm 

trăm năm, do cao nhân nối tiếp nhau trụ trì nên liên phong thường được chấn 

hưng mạnh mẽ. Đến cơn biến loạn Hồng Dương533, đều thành tro bụi. Pháp 

đạo  suy  vi,  không  người  khôi  phục,  đến  nỗi  đạo  tràng  tuyển  Phật  suốt  hơn 

một ngàn năm rốt cục biến thành núi hoang, chẳng đáng buồn ư! 

May còn có Diệu Bồi đại sư là cao túc đệ tử của Vi Quân lão nhân, tận 

lực tuân theo lời thầy dạy, dốc chí tu Tịnh nghiệp, riêng qua Hồng Loa tham 

học  nhiều  năm.  Mùa  Xuân  năm  nay  qua  chơi  Lô  Sơn,  đến  chỗ  nền  chùa, 

thấy hình dáng như đóa hoa sen, trước mặt lại nhìn ra thác nước Tam Điệp, 

sau lưng dựa vào ngọn núi Ngũ Lão hùng vĩ, hai bên có hai ngọn Sư Tử và 

Tượng Tỵ (vòi voi) để che chở. Đúng là chốn Tịnh Độ đạo tràng trời xây đất 

dựng,  chẳng  nỡ  để  bị  chìm  đắm  mãi  mãi,  nên  phát  nguyện  khôi  phục  để 

hoằng  dương  Liên  Tông,  bèn  bàn  bạc  cùng  các  đại  cư  sĩ  ở  Thượng  Hải, 

trước  hết  quyên  được  hơn  một  ngàn  đồng  dùng  để  lập  một  tòa  Niệm  Phật 

Đường,  vài  gian  tăng  liêu  [làm  chỗ] an  trú  cho  vài  người  chân  tâm  tu  đạo, 

sáu thời hành đạo, nối tiếp khuôn phép thơm của Viễn Công. Đợi sau này có 

đại công đức chủ sẽ tùy sức mở rộng ra thêm. Do tài lực khó khăn, tu hành 

lại là chuyện gấp, nên không thể không tùy phần tùy sức để mong tu trì đạt 

được lợi ích, chẳng đến nỗi gây trở ngại cho Tịnh nghiệp vậy. 

Pháp kết xã thì một là tuân theo quy củ đã thành lập bởi tổ Huệ Viễn, bất 

luận Tăng - tục đều phải đầy đủ tín nguyện chân thành, quyết định cầu sanh 

Tây Phương. Ai nấy lại phải giữ trai giới, thanh tịnh thân - khẩu - ý nghiệp, 

khóa  tụng  sáng  chiều,  ba  thời  niệm  Phật,  trừ  khi  có  bệnh  và  có  việc  chung 

ra, trọn chẳng được tránh né, kiếm cớ thảnh thơi. Ngoài ra thì tùy ý lễ tụng, 

tọa thiền, cốt sao đạt được lợi ích nơi đạo mà thôi. Chỉ có điều không được 

học tập thi văn, xem lung tung sách vở thế tục, cũng như chẳng được chuyện 

trò tạp nhạp lúc rảnh rỗi kẻo uổng phí quang âm! Xưa Viễn Công kết xã có 

một  trăm  hai  mươi  ba  người  thảy  đều  là  bậc  rường  cột  trong  Phật  môn,  là 

Thái Sơn, Bắc Đẩu trong làng Nho. Nay thì căn tánh con người hèn tệ, kém 

xa  xưa kia, nhưng trong tâm  vốn có Phật tánh, cố nhiên pháp  môn độ khắp 

ba  căn  xưa  -  nay  chẳng  khác.  Như  vậy  lý   “tâm  này  làm  Phật,  tâm  này  là 

 Phật” , sự  “nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối”  há chẳng phải do tự mình 

tu, tự mình chứng hay sao? Vì thế, kính cẩn soạn ra một chương đơn giản để 

khuyên lơn những người cùng chí hướng. 

Lại mong các đại đàn-việt phát Bồ Đề tâm, cùng nhau hộ trì, bỏ tiền, thí 

gạo,  xoay  vần khuyên  bảo, quyên  mộ, khiến cho bảo điện thênh thang sớm 

có ngày được thành tựu, mãn nguyệt kim  dung thường trụ muôn kiếp. Liên 

xã hưng khởi, tông phong rạng rỡ, chánh pháp thạnh, tai chướng ngầm tiêu, 

sẽ thấy Phật trời hộ trì như mây nhóm, cát khánh tranh nhau đưa đến, trong 

đời hiện tại sẽ hưởng ngũ phước, lâm chung cao đăng chín phẩm. Như thế có 

thể  gọi  là  bậc  đại  trượng  phu  thật  sự,  là  đệ  tử  Phật  thật  sự,  trên  chẳng  phụ 

công  giáo  hóa  của  chư  Phật,  dưới  chẳng  phụ  linh  tánh  của  chính  mình. 

Nguyện  người  thấy,  kẻ  nghe  cùng  tu  đạo  này,  để  một  truyền  mười,  mười 

truyền thành trăm, cho đến khắp pháp giới thì thế giới thái bình, nhân dân an 

lạc, khôn ngăn thơm thảo cầu chúc vậy. 



---o0o--- 

17. Sớ quyên mộ tu bổ điện Thiên Vương và lầu trống chùa Pháp Vũ 

núi Phổ Đà 





Phổ  Đà  danh  sơn  là  cõi  đất  thù  thắng,  nơi  Đại  Sĩ  ứng  tích.  Pháp  Vũ 

Thiền  Tự quả thật  là đạo tràng cầu phước  cho  quốc dân.  Từ khi được sáng 

lập đến nay đã trải nhiều năm lâu xa, sửa cũ đổi mới đời nào cũng có người. 

Hai  phen  được  vua  ban  tiền534  [sửa  chữa],  vào  đời  Thanh  trước  kia  được 

hai phen sắc tu, quyên mộ khắp các duyên. Sau cơn loạn lạc lại được tu tạo 

một  lần  nữa,  khổ  là  ở  giữa  biển  cả,  hơi  muối,  gió  táp,  xói  mòn  các  vật.  So 

với  nội  địa  càng  bị  hư  mục  nhanh  hơn.  Nay  lầu  trống,  điện  Thiên  Vương, 

kèo cột hư nát, chân cột mục ruỗng. Nếu chẳng sớm lo liệu, ắt sẽ thấy bị sụp 

đổ rất nhanh. 

Tuy  mang  tên  là  Thiên  Vương  Điện535,  nhưng  thật  ra  thờ  pháp  tướng 

của  đức  Di  Lặc.  Từ  tâm  của  ngài  Di  Lặc  và  Quán  Âm  phù  hợp  nhau,  tùy 

theo từng loài mà hiện hình, tầm thanh cứu khổ. Lòng Từ lừng lẫy khắp đời 

này, lòng Bi thấu đến mạt kiếp, làm chỗ nương tựa cho đời hiện tại, làm Thế 

Tôn  cho  đời  tương  lai.  Lúc  này,  vừa  nhìn  mặt  liền  cười,  để  kết  duyên  hệ 

châu536; trong tương lai ba hội Long Hoa cùng được thọ ký Vô Sanh. Ngài 

Di  Lặc  có  nhân  duyên  rất  sâu  với  cõi  đời.  Nếu  chẳng  tu  bổ  làm  sao  thỏa 

được lòng thành khẩn đối với bậc thánh linh, tiêu tai họa, dịch lệ, tạo phước 

cho  muôn  dân? Nhưng  vì công trình  to  lớn, sức  lực đơn  độc khó  thành;  do 

vậy, giãi bày lòng ngu thành, kính quyên mộ thập phương đàn-việt, khẩn cầu 

hãy  phát  Bồ  Đề  tâm,  hành  phương  tiện  sự,  mở  rộng  bảo  tạng,  vun  trồng 

ruộng  phước,  khiến  cho  bảo  điện  thênh  thang  sớm  ngày  thành  công,  mãn 

nguyệt kim dung thường trụ vĩnh kiếp. Ngõ hầu hết thảy ai đến đây đều lên 

địa vị Hoan Hỷ, vào trong cửa lâu các537, hiện đời khế hợp Phật tâm sâu xa, 

tương  lai  cùng  viên  thành  Chủng  Trí,  sẽ  thấy  Phật,  trời  gia  hộ  như  mây 

nhóm, cát khánh tranh nhau đưa tới, đời này vĩnh viễn hưởng nhiều phước, 

sự tốt lành thấu mãi đến con cháu. 



---o0o--- 

18. Sớ thuật duyên khởi mở Niệm Phật Đường chuyên tu Tịnh nghiệp 

tại chùa Chân Như ở Gia Hưng538 





Phật pháp rộng sâu, khác nào biển cả, dẫu là bậc Pháp Thân đại sĩ vẫn 

chẳng thể tột nguồn thấu đáy được, huống gì hạng phàm phu sát đất! Nhưng 

Như Lai do lòng đại từ bi, muốn cho hết thảy dù thánh hay phàm đều cùng 

trong một đời này thoát lìa sanh tử, nên đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Như kẻ thọt chân yếu ớt, cả ngày khó đi được 

vài  dặm,  nếu  nương  theo  Luân  Bảo  của  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  chưa 

đầy  nửa  buổi  liền  có  thể  đến  khắp  bốn  đại  bộ  châu.  Hai  điều  này  nhanh  - 

chậm khác biệt một trời một vực! 

Phàm phu chưa đoạn Hoặc nghiệp, cố nhiên chẳng thể liễu sanh tử. Nếu 

dùng tín nguyện niệm Phật, cảm Phật từ bi nhiếp thọ liền ngay trong đời này 

vãng sanh Tịnh Độ, siêu phàm nhập thánh, vượt lên địa vị Bất Thoái. So với 

những kẻ chỉ cậy vào tự lực, tu Giới - Định - Huệ để  mong nghiệp tận tình 

không,  liễu  sanh  thoát  tử,  thì  chẳng  thể  nào  thí  dụ,  diễn  giải  để  hình  dung 

cho  được!  Do  vậy,  những  bậc  cao  nhân  Tăng  -  tục  các  đời  không  vị  nào 

chẳng  dùng  pháp  này  để  tự  hành,  dạy  người,  lấy  pháp  này  làm  môn  trọng 

yếu nhập đạo, làm đường tắt để thành Phật. 

Chân Như Thiền Tự từ khi được sáng lập đến nay đã hơn một ngàn mấy 

trăm năm, đời nào cũng có người hoằng Tông diễn Giáo. Sau cơn binh hỏa, 

chi  dùng  ngày  càng  thiếu  hụt,  đến  nỗi  pháp  luân  gần  như  ngừng  xoay.  Do 

vậy,  thầy  trụ  trì  là  Niệm  Huệ  chí  muốn  khôi  phục,  nhưng  do  không  có  tài 

lực,  tạm  thời  muốn  cho  tám  vị  Tăng  giữ  giới  thanh  tịnh  được  an  trụ,  suốt 

năm  ngoài  hai  thời  khóa  tụng  ra,  chuyên  trì  Phật  hiệu  suốt  ba  cây  hương. 

Ngoài  ra  thì  tùy  ý  lễ  tụng,  mỗi  người  được  cấp  tiền  chi  dụng  ba  đồng  mỗi 

tháng, những chuyện kinh sám Phật sự đều không làm. Nếu thí chủ đến chùa 

niệm Phật và đả Phật thất thì chẳng cự tuyệt. Làm như vậy để nhất ý tinh tu, 

mau đạt được lợi  ích thật sự,  mà cũng có thể trên  là báo bốn ân, giúp khắp 

tam  hữu539.  Lợi  ích  ấy  cố  nhiên  hết  thảy  những  cách  tu  trì  thông  thường 

chẳng thể sánh bằng được! 

Nhưng do tài sản của chùa  ít ỏi, của dành  dụm chẳng đủ, nên khẩn cầu 

những  vị  đàn-việt  hộ  trì  có  sức  hãy  phát  Bồ  Đề  tâm,  thành  tựu  chuyện  thù 

thắng  này,  hoặc  giúp  cho  gạo  nước,  hoặc  giúp  đỡ  đèn,  dầu,  ngõ  hầu  đạo 

tràng niệm Phật này ngày càng mở rộng, khiến cho kẻ thấy người nghe đều 

cùng hưng khởi, sẽ thấy Phật trời gia hộ như mây nhóm, cát khánh đua nhau 

đưa  đến,  lúc  sống  được  hưởng  ngũ  phước  nườm  nượp,  mất  đi  dự  vào  chín 

phẩm trong ao báu. Chỉ  mong chẳng tiếc của cải ngõ hầu ai nấy cùng được 

gội ân Phật. 



---o0o--- 

19. Sớ quyên mộ đúc chuông U Minh chùa Pháp Vân sông Tam Xoa, 

Nam Kinh 





Thế  giới  Sa  Bà  dùng  âm  thanh  làm  Phật  sự,  pháp  khí  chốn  tùng  lâm 

chỉ  có  chuông  lớn  là  bậc  nhất.  Bởi  lẽ  [tiếng  chuông]  phát  khởi  kẻ  mù,  lay 

động  kẻ  điếc,  khơi  động  tai  mắt  của  trời  người,  thông  cõi  âm,  thấu  cõi 

dương,  thật  sự  cứu  giúp  cho  [những  người  đang  ở  trong]  đường  ác.  Kinh 

Tăng Nhất A Hàm nói:  “Như khi đánh chuông, nguyện cho các sự khổ trong 

 hết  thảy  ác  đạo  đều  được  ngưng  nghỉ.  Nếu  nghe  tiếng  chuông  và  kinh  chú 

 của Phật, sẽ trừ được trọng tội trong năm trăm ức kiếp sanh tử”.  Vì thế, Phó 

Pháp Truyện540 có ghi vua Kế Nị Tra541 do sát hại quá nhiều, chết đi đọa 

làm  con  cá  có  một  ngàn  đầu,  có  vầng  kiếm  xoay  quanh  thân,  chặt  đứt  đầu 

này  lại  mọc  ra  cái  khác.  Vị  La  Hán  làm  Tăng  Duy  Na542  đúng  giờ  đánh 

chuông, hễ nghe tiếng chuông, vầng kiếm  bèn dừng trên không. Do vậy, cá 

nhắn  lời  xin  đánh chuông cho  lâu,  qua bảy  ngày  liền  hết bị chịu khổ.  Sách 

Phiên  Dịch  Danh  Nghĩa  Tập543  lại  chép:  Thời  Nam  Đường,  ở  huyện 

Thượng Nguyên có một người dân chết bất ngờ, ba ngày sau sống lại, kể:  

- Chết rồi đi vào cõi âm, thấy tiên chúa544 bị gông xiềng rất ngặt, bảo: 

“Ta  bị  Tống  Tề  Khâu  xui  dại,  giết  những  người  ở  Hòa  Châu  ra  hàng  hơn 

một  ngàn  người,  họ  oán  hận  tố  cáo  nên  bị  tù  ở  đây.  Hễ  nghe  tiếng  chuông 

liền tạm dứt  khổ. Ngươi  về bảo cùng tự quân  vì ta đúc  một cái chuông,  gõ 

mãi. Nếu nó chẳng tin, lấy bức tượng Thiên Vương bằng ngọc ta giấu ở gối 

trái tượng Phật chùa Ngõa Quan không ai biết để làm bằng chứng. 

Người  dân  thuật  chuyện  đầy  đủ,  kiểm  nghiệm  đúng  thực,  vua  bèn  tạo 

một quả chuông đặt ở chùa Thanh Lương, khắc bài văn rằng: “Cầu cho liệt 

tổ Hiếu Cao Hoàng Đế thoát chốn tối tăm, khỏi khổ”. Đấy là duyên do đánh 

chuông U Minh vậy. 

Huống  chi  chùa  Pháp  Vân  phỏng  theo  cách  thức  ngài  Vân  Thê,  niệm 

Phật,  phóng  sanh,  nuôi  dạy  cô  nhi,  là  đạo  tràng  từ  thiện  bậc  nhất  ở  Giang 

Nam.  Gần  đây,  sát  kiếp  quá  thảm,  hãng  Hòa  Ký  của  người  Tây  Dương  ở 

Nam  Kinh  lại  giết  hết  thảy  những  loài  trâu,  dê,  những  con  vật  bay  chạy 

không biết là bao nhiêu. Do vậy, các cư sĩ Phùng Mộng Lão, Ngụy Mai Tôn 

v.v… nhóm họp mấy vị Tăng tục đề xướng kiêng giết phóng sanh, ăn chay 

niệm Phật hòng vãn hồi kiếp vận, bèn mua bốn trăm bốn mươi mẫu đất bên 

sông  Tam  Xoa,  mở  ra  ao  phóng  sanh  chín  khu,  chiếm  hơn  một  trăm  mẫu. 

Lại còn lập viện mồ côi nuôi dạy cô nhi, nay đã nuôi được sáu mươi trẻ. Cư 

sĩ Đặng Phác Quân quyên mộ bốn  mươi tám nguyện để dựng đại điện,  mỗi 

nguyện  là  một  ngàn  đồng,  hiện  đã  sắp  tròn  nguyện.  Sang  năm  sẽ  kiến  tạo. 

Đại  điện  dựng  xong,  sẽ  dựa  vào  tiền  bạc  sẵn  có  mà  an  trụ  Tăng  chúng, 

chuyên tu Tịnh nghiệp kiêm giảng diễn. Cư sĩ Thôi Ích Vinh phát tâm quyên 

mộ đúc hồng chung, tùy lòng tùy sức mỗi người bố thí, một ngàn, một trăm, 

mười đồng hay một đồng đều được! Nhưng chuông này thường gõ suốt ngày 

đêm, cho nên phải dùng loại đồng có tiếng vang, cần tối thiểu ba ngàn cân. 

Loại  đồng  có  tiếng  vang  khá  mắc,  mỗi  cân  giá  hơn  một  đồng.  Tính  ra  vật 

liệu và công xá phải đến bốn, năm ngàn đồng. Nếu tiền quyên mộ có dư sẽ 

dùng để đúc báo chung, đại khánh, hô bản545 mỗi loại một cái. Những thứ 

này chẳng thể thiếu để làm Phật sự. 

Phải  biết:  Pháp  Vân  Tự  vừa  dựng  lên,  hãng  Hòa  Ký  của  người  Tây 

Dương bèn  ngừng sát  nghiệp, chỉ còn  là  hãng sản  xuất trứng. Mối quan  hệ 

thật chẳng phải nông cạn. Ấy là do tâm thành của mọi người, cảm Tam Bảo 

ngấm ngầm gia bị nên mới được như thế. Mong rằng các đại đàn-việt thiện 

tín đều cùng phát thiện tâm, thành tựu việc này. Tất cả công đức có thể dùng 

để siêu tiến cho tổ tiên đã khuất đều  được sanh  về  Liên  Bang, che chở cho 

quyến  thuộc  hiện  tại  ai  nấy  đều  hưởng  phước  khánh.  Tên  những  người  bỏ 

tiền  ra  đều  được  khắc  vào  một  bài  vị  lớn  đặt  ở  dưới  chuông.  Quanh  thân 

chuông khắc mọi kinh chú, chỉ ghi tổng cộng có bao nhiêu người thí tiền, thí 

tất cả bao nhiêu tiền mà thôi! Ví như một giọt gieo vào biển cả cũng liền sâu 

rộng  như  biển  cả.  Nếu  ai  do  lòng  tịnh  tín  hoan  hỷ  bố  thí,  liền  sẽ  khế  hợp 

cùng biển pháp đại giác của Như Lai, công đức ấy há có thể nêu được ư? 



---o0o--- 

20. Sớ quyên mộ thiếp vàng tượng La Hán chùa Pháp Vũ (viết thay) 





Đấng  Đại  Giác  Pháp  Vương  xuất  hiện  trong  thế  gian,  tùy  cơ  thuyết 

pháp, độ thoát chúng sanh, ắt phải có Bồ Tát, Thanh Văn phụ giúp giáo hóa 

thì  mới có thể độ khắp  mọi  loài, khiến đều được lợi  ích. Ví  như một  người 

ngự trên ngôi báu, trăm quan giúp cai trị, mới có thể rủ áo khoanh tay, ngồi 

hưởng thái bình. Vì thế, khi có bậc vượt trỗi Thập Địa, đức bằng Đẳng Giác 

xuất thế thì phải có bậc tam kỳ quả mãn, vạn đức nhân tròn đầy ẩn giấu thật 

đức, quyền biến thị hiện Tiểu Quả, như kinh Pháp Hoa nói các vị A La Hán 

bên trong đều ngầm tu hạnh Bồ Tát, ngoài hiện tướng Thanh Văn, nếu chưa 

đạt đến địa vị Phật nào ai có thể suy lường được nổi! 

Hơn  nữa,  Phật  sắc  truyền  các  A  La  Hán  thường  trụ  thế  gian,  nhận  sự 

cúng dường của trời người để làm phước điền cho đời như năm trăm vị đại 

A  La  Hán.  Mười  tám  vị  La  Hán546  là  thủ  lãnh  của  họ.  Do  vậy,  tùng  lâm, 

Phật  điện  đều  đắp  hình  tượng  để  người  chiêm  lễ  diệt  tội  tăng  phước.  Pháp 

Vũ thường trụ chính là đạo tràng viên thông của Quán Âm Đại Sĩ, được bao 

triều đại sắc kiến547, được cả cõi đời tôn sùng. Do  vậy, dựng điện bèn tạo 

tượng  chín  con  rồng  quấn  quanh,  tượng  thánh  thì  đắp  hình  tượng  từ  bi  của 

Đại Sĩ. Mười tám vị La Hán chia ra ngồi hai bên, như các ngôi sao chầu về 

Bắc Đẩu, phụ giúp sự giáo hóa từ bi. 

Nhưng do năm tháng đã lâu, sắc vàng tróc rớt, chẳng những là khó coi, 

mà quả thật còn khó thỏa thánh  linh.  Lão  nạp  muốn thếp vàng  lại kim  thân 

ngõ hầu được chiếu rọi tam thiên mãi mãi, nếu không nhiều lần kêu gọi góp 

của  làm sao có thể  hoàn thành được  một hai phần. Dùng  lời sớ  này để  giãi 

bày trọn vẹn lòng ngu thành, mong cầu thập phương thiện tín tùy duyên vui 

vẻ  giúp cho  vàng, tiền, để thánh tượng  tự  phóng quang  minh sáng  ngời. Sẽ 

thấy do  nhân  như thế, cảm được quả  như thế,  vị  lai cũng sẽ chứng kim sắc 

thân,  làm  phước  điền  cho  đời.  Còn  như trong  đời  này  tai  chướng  tiêu  diệt, 

phước thọ tăng cao, tiền trình xa lớn, hậu duệ dài lâu chỉ là chuyện nhỏ nhặt 

mà thôi! 



---o0o--- 

21. Sớ quyên mộ xây dựng Như Ý Liêu chùa Pháp Vũ (viết thay) 





Sanh - lão - bệnh - tử ai nấy đều có. Như Lai thuyết pháp, đầu tiên là 

trình bày  những điều  này.  Ấy  là  muốn cho chúng sanh  ngộ được đạo trọng 

yếu để thoát khổ, chứng Phật tánh  vốn sẵn đủ;  do  vậy,  vĩnh  viễn  lìa  huyễn 

khổ, thường hưởng chân lạc. Nhưng trong tứ khổ, bệnh - tử là nặng nề nhất. 

Tại gia thì có quyến thuộc trông nom, săn sóc; xuất gia chỉ trơ trọi một thân, 

không nơi nương tựa. Vì thế, từ xưa, cổ đức thể hội lòng từ của Phật, lập ra 

liêu xá, tuyển người chăm sóc, khiến cho ăn uống, thuốc thang, thảy đều như 

ý, không kém  ngoài đời cho  mấy. Đấy chính  là cội  nguồn của Như Ý  Liêu 

vậy. 

Phổ  Đà  là  danh  sơn  bậc  nhất  trong  thiên  hạ,  bổn  tự  lại  là  một  trong  ba 

đại tùng lâm của núi này. Vì thế, nạp tăng mười phương qua lại không ngớt, 

những người ở lại lâu không đi số đến cả trăm. Thế nhưng Như Ý Liêu chật 

chội, tù túng, lại thêm sản nghiệp thường trụ ít ỏi, chẳng đủ để phù hợp với 

thân  tâm  người  bệnh.  Lại  không  đủ  sức  cung  ứng  thuốc  thang  cho  người 

bệnh. Liêu tên Như Ý, nhưng nghĩa chưa tròn! 

Kể  từ  khi  lão  nạp  mới  tiếp  nhận  trụ  trì,  đã  coi  chuyện  này  là  nhiệm  vụ 

cấp bách,  muốn tạo dựng bảy  gian tinh  xá riêng,  gian  giữa thờ thánh tượng 

Như  Lai,  gian  sau  thờ  bài  vị  của  những  vị  Tăng  đã  mất,  khiến  cho  người 

bệnh có chỗ lễ tụng, quán cảm dễ khởi. Hai bên phân làm mười hai gian, trừ 

phòng hương đăng ra, đều dùng làm chốn dưỡng bệnh. Ít thì mỗi người một 

liêu, nhiều thì hai người ở chung một liêu. Hai bên cách biệt để không sợ bị 

truyền nhiễm, thân tâm vui sướng, dễ được lành bệnh không cần đến thuốc. 

Hết bệnh thì mặc tình đi hay ở, mất thì sẽ chôn cất, khiến cho người đến thì 

sống có chỗ y chỉ, mất thì có chỗ quy túc. Lại để riêng một trăm mẫu ruộng 

để  sau  này  chi  dùng  vào  quan  quách,  thuốc  men,  khắc  bia  thông  cáo  rõ, 

khiến  cho  vị  trụ  trì  nhậm  chức  trong  tương  lai  chẳng  dám  phế  bỏ,  sửa  đổi 

chuyện  này.  Khẩn  cầu  các  vị  đại  hộ  pháp,  vui  vẻ  chia  hạc  bổng,  bỏ  ra  phù 

nang548 khiến cho chuyện  này chóng được viên thành,  ngõ  hầu phước báo 

vĩnh viễn không thiếu sót, sẽ thấy Phật trời gia hộ như mây nhóm, cát khánh 

đua nhau xảy đến, ngũ phước ùn ùn, điều tốt lành lan đến tận hậu duệ. 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển thứ hai hết 

(Phần 5 hết) 



---o0o--- 

Quyển Thứ Ba 

 Phần 1 

IV. Tự 

1. Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc (viết thay) 





Giáo  pháp  của  pháp  môn  Tịnh  Độ  lớn  lao  thay!  Tâm  này  làm  Phật, 

tâm này là Phật, pháp Trực Chỉ Nhân Tâm còn phải nhường phần kỳ đặc (lạ 

lùng,  đặc  biệt).  [So  với  cách  tu]   “dùng  ngay  cái  tâm  này  niệm  Phật,  niệm 

 niệm  thành  Phật”   thì  lợi  ích  đạt  được  do  trải  bao  kiếp  tu  chứng  vẫn  phải 

kém  hơn.  Độ  khắp  thượng  trung  hạ  căn,  thống  nhiếp  Luật,  Giáo,  Thiền 

Tông,  như mưa đúng thời  nhuần thấm  muôn  vật,  như biển cả dung  nạp các 

sông. Hết thảy các pháp Thiên, Viên, Đốn, Tiệm, không pháp nào chẳng từ 

pháp giới này lưu xuất; hết thảy hạnh Đại - Tiểu, Quyền - Thật, không hạnh 

nào chẳng quy về pháp giới này. Chẳng đoạn Hoặc nghiệp mà được dự vào 

Bổ  Xứ,  ngay  trong  một  đời  này  viên  mãn  Bồ  Đề.  Chúng  sanh  trong  chín 

pháp giới lìa  môn này thì trên chẳng thể viên thành Phật đạo; mười phương 

chư Phật bỏ pháp này thì dưới chẳng thể lợi khắp quần  manh. Do vậy, Hoa 

Nghiêm hải chúng hết thảy đều tuân theo mười đại nguyện vương. Pháp Hoa 

xưng niệm một tiếng549 đều chứng Thật Tướng các pháp. 

Hạnh  phương  tiện  tối  thắng,  ngài  Mã  Minh  dạy  trong  luận  Khởi  Tín. 

Đạo  dễ  hành  chóng  đến,  ngài  Long  Thọ  xiển  dương  trong  luận  Tỳ  Bà  Sa. 

Ngài Trí Giả là hậu thân của Phật Thích Ca, nói Thập Nghi Luận, chuyên chí 

Tây  Phương.  Ngài  Vĩnh  Minh  là  Phật  Di  Đà  thị  hiện,  soạn  Tứ  Liệu  Giản, 

suốt đời niệm Phật. Hội tam thừa ngũ tánh550 cùng chứng chân thường, dẫn 

thượng  thánh  hạ  phàm  cùng  lên  bờ  kia.  Vì  thế,  [pháp  này] được  chín  pháp 

giới  cùng  quy  về,  mười  phương  cùng  khen  ngợi.  Ngàn  kinh  cùng  xiển 

dương, vạn luận đều tuyên nói. Thật có thể gọi là lời bàn luận tột cùng trong 

giáo  pháp  cả  một  đời  [đức  Phật],  là  đại  giáo  Nhất  Thừa  vô  thượng  vậy! 

Chẳng gieo cội đức, dù trải bao kiếp vẫn khó thể gặp gỡ. Đã được thấy nghe, 

hãy nên siêng năng tu tập! 

Bất  Huệ  sanh  nhằm  đời  Mạt,  may  mắn  gặp  được  môn  này,  thẹn  không 

có  sức  tự  lợi  lợi  tha,  nhưng  hơi  có  tâm  tự  lập,  lập  người,  muốn  cho  sang, 

hèn, trí, ngu, Tăng, tục, nam, nữ, bỏ nẻo khách trở về nước mình, buông cõi 

uế  sanh  về  Liên  Bang;  do  vậy,  vẽ  bức  hình  y  báo  chánh  báo  trang  nghiêm 

của cõi Cực Lạc để nêu bày cảnh tịnh, nhằm phát sanh lòng tin tưởng. Cạnh 

bức  vẽ  ghi  Niệm  Phật  Khởi  Chỉ  Nghi  (nghi  thức  niệm  Phật)  và  pháp  môn 

Thập Niệm để ai nấy tùy phần tùy sức tu trì hằng ngày. Đầu đời Minh, ở Cẩn 

Giang  có  một  vị  đại  thiền  sư  tên  là  Diệu  Hiệp  triệt  ngộ  Thiền  Tông,  thông 

hiểu  sâu  xa  giáo  lý,  tự  hành,  dạy  người  chuyên  chú  trọng  Tịnh  Tông.  Tác 

phẩm  Bảo  Vương  Tam  Muội  Niệm  Phật  Trực  Chỉ551  của  Ngài  văn  lẫn  lý 

đều  hay,  hay  tuyệt  xưa  nay!  Thiên  sách  luận  về  y  báo,  chánh  báo  Cực  Lạc 

của Ngài trình bày  rõ diệu cảnh của  Lạc Bang, bao quát các kinh  Tịnh  Độ, 

cùng bức tranh Cực Lạc nói trên chiếu rọi lẫn nhau không sót chút nào. Do 

vậy,  bèn  y  theo  nguyên  bản,  chép  lại  ở  dưới,  ngõ  hầu  người  thấy  nghe  lễ 

tụng biết đạo trọng yếu để thoát khổ, biết cái nhân thật sự để tu thành Phật. 

Tín nguyện tùy ý phát sanh, chấp trì Phật hiệu không ngơi. 

Từ  đây,  cùng  lìa  cõi  uế,  cùng  sanh  về  nước  tịnh,  cùng  hầu  Di  Đà  nơi 

chín phẩm sen, cùng  viên  mãn Chủng Trí  trong  một  niệm.  Lợi  ích  như vậy 

làm sao diễn tả được nổi? Ấy là dùng Quả Địa Giác làm Nhân Địa Tâm (cái 

tâm để tu nhân) cho nên nhân trùm biển quả, quả thấu nguồn nhân. In thạch 

bản  (lithography)  một  vạn  tấm  để  kết  tịnh  duyên.  Lại  mong  thiện  tín  xoay 

vần lưu thông để hết thảy hữu tình trong mười phương pháp giới cùng về lại 

quê nhà sẵn có của chính mình, luôn trụ trong Tịch Quang Tịnh Độ vậy! 



---o0o--- 

2. Lời tựa in lại Phật Thuyết A Di Đà Kinh (viết thay) 





Trộm nghĩ giáo pháp Tịnh Độ được khởi đầu bởi Di Đà đạo sư, được 

diễn bày bởi Thích Ca Thế Tôn, mười phương chư Phật hiện tướng lưỡi rộng 

dài  tán  dương,  thánh  hiền  hai  cõi  phát  tâm  Kim  Cang  lưu  truyền.  Nói  tóm 

lại,  giáo  pháp  suốt  cả  một  đời  đức  Phật,  trăm  ngàn  pháp  môn,  không  pháp 

nào chẳng khiến cho con người dùng Văn Tự Bát Nhã để khởi Quán Chiếu 

Bát  Nhã.  Do  Quán  Chiếu  Bát  Nhã  bèn  chứng  Thật  Tướng  Bát  Nhã.  Đã 

chứng Thật Tướng Bát Nhã thì  “tâm tịnh, cõi tịnh, tình không, cảnh không” , 

như một vầng trăng in bóng khắp ngàn con sông, như vạn ống tiêu cùng kêu 

bởi  một  trận  gió.  Quang  minh,  thọ  mạng  tột  cùng  chiều  ngang,  thông  thấu 

chiều dọc, cùng tồn tại  lâu dài  giống  như đức Di Đà Thế  Tôn. Như vậy thì 

kinh nào chẳng phải là kinh Tịnh Độ, hạnh nào chẳng phải là hạnh Tịnh Độ? 

Ước  trên  bề  mặt,  chỉ  có  ba  kinh  Tịnh  Độ  là  chuyên  giảng  về  Tịnh  Độ 

đến  tột  cùng.  Nhưng  mở  bày  rộng  lớn  nguyện  luân,  minh thị  sâu  xa  duyên 

khởi  thì  chỉ  có  kinh  Vô  Lượng  Thọ.  Chuyên  xiển  dương  pháp  quán,  dạy 

thêm  về  nhân  vãng sanh  thì chỉ có  Thập  Lục Quán  Kinh.  Hai kinh  nói trên 

pháp môn rộng lớn, đế lý tinh vi, kẻ độn căn đời Mạt thật khó được lợi ích. 

Tìm một bản kinh văn tự đơn giản, nghĩa lý phong phú, chữ nghĩa gọn ghẽ, 

lý  dồi  dào,  thích  hợp  khắp  ba  căn,  chín  pháp  giới  cùng  tuân  phụng,  hạ  thủ 

dễ, thành công cao, dùng sức  ít  mà được  hiệu quả  nhanh chóng, dốc sức tu 

một  hạnh  mà  viên  thành  vạn  đức,  khiến  cho  cái  tâm  tu  nhân  nhanh  chóng 

khế hợp quả giác thì chỉ có Phật Thuyết A Di Đà Kinh mà thôi! Ấy là vì vừa 

nghe “y báo, chánh báo trang nghiêm, thượng thiện nhân cùng nhóm hội” thì 

lòng tin thật sự sẽ  nẩy sanh,  nguyện thiết  tha sẽ phát, ắt sẽ có cái  thế cuồn 

cuộn  như  sông  ngòi  không  sao  ngăn  được.  Từ  đấy,  khăng  khắng  gìn  giữ, 

chấp trì vạn đức hồng danh, niệm đâu chú tâm vào đó cho đến khi nhất tâm 

bất  loạn.  Làm  được  như  vậy  thì  trong  đời  này  đã  dự  vào  dòng  thánh,  lâm 

chung theo Phật vãng sanh, khai tri kiến Phật, cùng được thụ dụng như Phật. 

Do  vậy,  biết  rằng:  Một  pháp  Trì  Danh  chứa  đựng  trọn  vạn  hạnh,  toàn  sự 

chính là lý, toàn vọng chính là chân, nhân tột biển quả, quả thấu nguồn nhân, 

thật có thể gọi là “đường tắt để trở về nguồn, là môn trọng yếu để nhập đạo” 

vậy! Cổ đức  nói:  “Học đạo nơi những môn khác như con kiến  trèo lên núi 

 cao. Niệm Phật vãng sanh như buồm căng gió thuận nước”,  thật có lý! 

Tôi túc nghiệp sâu nặng, rất hâm mộ Tịnh tông, tuy không có sức tự lợi 

lợi tha, nhưng khá có tâm tự lập, lập người, nên in lại kinh này để rộng lưu 

truyền khiến cho người đọc đến ai nấy đều chấp trì danh hiệu, đều cùng nhất 

tâm. Vượt khỏi trần thế, tu lên Cực Lạc, dùng nguyện luân “nhiếp thủ chúng 

sanh”  của  ngài  Pháp  Tạng,  nương  theo  cảnh  duyên  Tịnh  Độ  tiến  thẳng  về 

Phật  Quả,  ngõ  hầu  kinh  “không  ai  hỏi,  Phật  tự  nói  này”  chẳng  trở  thành 

giảng xuông, có ai nghe được hạnh này đều thật sự hành, bèn dập đầu nói kệ 

tụng để kính cẩn khuyên lơn như sau:  



 Người thấy nghe, tùy hỷ, 

  

 Đều phát tâm Bồ Đề, 

  

 Hết một báo thân này, 

  

 Cùng sanh cõi Cực Lạc. 



---o0o--- 

3. Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên Trung Sao, khuyên nên 

thọ trì 

 



Một pháp Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ chính là đạo trọng yếu để phổ 

độ chúng sanh của mười phương chư Phật, là diệu môn để mau chứng Phật 

quả  của  chúng  sanh  trong  chín  giới.  Các  kinh  Đại  Thừa  đều  dạy  về  pháp 

trọng yếu này; nhưng ba kinh Tịnh Độ chuyên giảng pháp này đến cùng tột. 

Thế  gian  thường  quen  thói  chẳng  suy  xét,  coi  là  pháp  thiển  cận,  cho  rằng 

chẳng rộng sâu như biển Giáo, chẳng thẳng chóng như Thiền Tông, thường 

xiển dương Tông, Giáo, đè nén Tịnh Độ, chuộng tự lực, ghét Phật lực. Thấy 

việc nhân mà nhường, thấy chuyện nghĩa chẳng làm, đến nỗi bi tâm triệt để 

của  Như  Lai  bị  khuất  lấp  chẳng  thông  suốt  được,  đường  tắt  thoát  khổ  của 

chúng sanh bị bế tắc chẳng thông. Nay chẳng nề hà bị chê trách, nêu chứng 

cứ đại  lược  mong sao  người thấy  nghe tùy  hỷ cùng sanh  về  liên bang.  Lúc 

Như  Lai  mới  thành  Chánh  Giác,  vì  bốn  mươi  mốt  địa  vị  Pháp  Thân  đại  sĩ 

diễn giảng kinh Đại Hoa Nghiêm. Đến phẩm Nhập Pháp Giới, Thiện Tài do 

tâm Thập Tín đã mãn, vâng lời ngài Văn Thù dạy, tham học với khắp các tri 

thức. Thoạt đầu gặp ngài Đức Vân, vừa được nghe pháp môn Niệm Phật liền 

chứng Sơ Trụ. Từ đó hễ tham học liền chứng, cho đến chỗ của vị tri thức thứ 

năm mươi ba là ngài Phổ Hiền. Phổ Hiền dùng oai thần gia bị, ngay lập tức, 

sở  chứng  của  Thiện  Tài  bằng  với  Phổ  Hiền,  bằng  với  chư  Phật,  ngài  Phổ 

Hiền  bèn  giảng  mười  đại  nguyện  vương  khuyến  khích  Thiện  Tài  và  Hoa 

Tạng  hải chúng  hồi  hướng  vãng sanh Tây  Phương Cực  Lạc thế  giới. Trong 

Quán kinh,  hàng Ngũ  Nghịch  Thập  Ác khi  tướng địa  ngục  hiện,  niệm Phật 

mười tiếng liền được vãng sanh. Pháp Thân đại sĩ đều nguyện vãng sanh, A 

Tỳ  tội  nhân  còn  dự  vào  phẩm  chót.  Pháp  môn  rộng  sâu,  thẳng  chóng,  có 

pháp gì hơn được nữa! 

Thật có thể gọi là kim chỉ nam trong biển Giáo, là Bắc Cực của Thiền Tông. 

Hết thảy các pháp, không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này; hằng sa 

diệu nghĩa, không nghĩa nào chẳng quy hoàn pháp giới này. 

Vì  thế,  bên  Tây  Thiên:  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Long  Thọ,  Mã  Minh,  bên 

Đông  Độ:  Viễn  Công  (tổ  Huệ  Viễn),  Trí  Giả,  Thiện  Đạo,  Vĩnh  Minh  hoặc 

phát nguyện nói kinh (ngài Văn Thù có kinh phát nguyện, ngài Phổ Hiền nói 

phẩm Hạnh Nguyện), hoặc chú giải kinh, tạo luận, không vị nào chẳng dùng 

pháp môn này để tự hành, dạy người, lợi khắp hàm thức. Cổ nhân muốn cho 

cả cõi đời cùng tu nên đem kinh A Di Đà xếp vào khóa tụng hằng ngày. Do 

kinh  này  lời  lẽ  ngắn  gọn,  nghĩa  lý  phong  phú,  hành  giản  dị  mà  hiệu  quả 

nhanh chóng,  nên bậc hoằng pháp đại sĩ chú sớ, tán dương, từ  xưa đến  nay 

không biết bao nhiêu mà kể! Trong số ấy, tìm lấy bản thật rộng lớn, thật tinh 

vi  thì  không  gì  bằng  bộ  Sớ  Sao  của  ngài  Liên  Trì.  Còn  bản  thẳng  chóng, 

quan trọng,  hay khéo thì không  gì bằng bộ Yếu Giải của  ngài Ngẫu Ích. U 

Khê  pháp  sư552  nắm  giữ  pháp  ấn  Đế  Quán  Bất  Nhị  của  Thiên  Thai  Giáo 

Quán, soạn bộ Lược Giải Viên Dung Trung Đạo Sao, lý cao sâu nhưng hàng 

sơ  cơ vẫn  hiểu  được,  văn  lưu  loát,  thông  đạt,  khiến  người  tu  lâu  đều  khâm 

phục.  Hiềm  vì  lưu  thông  đã  lâu,  bị  sai  ngoa  quá  nhiều.  Do  vậy,  tôi  giảo 

chánh,  cho  khắc  ván  lại,  ngõ  hầu  khôi  phục  diện  mạo  cũ.  Kinh  Di  Đà  có 

được ba bộ sớ giải  này thì không pháp  gì  chẳng  hoàn bị, không căn cơ nào 

chẳng thâu tóm. Tùy ý nghiên cứu một bản nào cũng đều có thể biết chỗ chỉ 

quy. Đọc trọn cả ba bộ sách ấy mới kham thấu hiểu triệt để điều sâu xa yếu 

diệu. Từ đấy, phát trọn vẹn ba tâm, chấp trì thánh hiệu, mong thoát khỏi đời 

ác ngũ trược, mong chứng được Tứ Đức553 sâu thẳm. Như vậy, đến lúc lâm 

chung,  chắc  chắn  được  Phật  Di  Đà  tiếp  dẫn,  thánh  chúng  đều  tiếp  nghênh, 

gởi chất  nơi thai sen,  lìa đường  hiểm, ở  yên  nơi  bảo sở554. Nghe pháp thọ 

ký, từ Đồng Cư bèn nhanh chóng chứng Tịch Quang, xắn tay hành ngay, nào 

ai chẳng có phần. Giãi bày tấm lòng ngu muội dám thưa cùng đồng nhân. 



---o0o--- 

4. Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội 





Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không. Muốn tu tập 

nhưng  chẳng  nắm  được  chỗ  trọng  yếu,  ắt  đến  nỗi  dõi  nhìn  biển  rộng  thở 

than, sanh ý tưởng lui sụt. Nếu đạt được chỗ trọng yếu, dù có vô lượng pháp 

môn,  vô  biên  hành  tướng,  nhưng  một  khi  đã  nắm  được  thì  càng  rộng  càng 

thấy gọn, càng phức tạp càng thấy giản dị. Tuy Lý tánh rộng lớn cao sâu như 

trời, như đất, như núi, như biển, nhưng phàm phu sát đất vẫn có thể tiến trên 

đạo  này.  Nhờ  pháp  này  bèn  đoạn  Phiền  Hoặc,  chứng  tam-muội,  trọn  vẹn 

phước  huệ  để  chứng  Tứ  Đức,  tiến  thẳng  đến  Quả  Giác,  thành  Vô  Thượng 

Đạo, huống  gì  thánh  nhân đã đạt  những địa vị  Thập Trụ, Thập  Hạnh, Thập 

Hồi Hướng, Thập Địa ư! Chỗ trọng yếu ấy như thế nào? Chính là  “thật thể, 

 thật tánh của hết thảy các pháp: Căn, Trần, Thức v.v… đều là không, vô sở 

 hữu” . Hiểu rõ điều này thì bốn tướng vốn là không, tam luân thể không555. 

Vạn pháp sâm la, nhất đạo thanh tịnh. Phàm phu do mê nên pháp gì, chuyện 

gì cũng đều thành chướng ngại, đối với Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, 

Thập  Bát  Giới,  Thất  Đại  đều  khởi  phiền  hoặc,  tạo  nghiệp  sanh  tử.  Thánh 

nhân  do  ngộ  nên  pháp  gì,  chuyện  gì  cũng  là  Chân  Như.  Đối  với  Ngũ  Ấm, 

Lục  Nhập,  Thập  Nhị  Xứ,  Thập  Bát  Giới,  Thất  Đại  đều  chứng  viên  thông, 

thành đạo Bồ Đề. Mê - ngộ tuy khác, tánh vốn không hai; tánh tuy không hai 

nhưng khổ - vui thật khác. 

Nam  Nhạc  đại  sư556  thương  xót  bèn  soạn  sách  Tùy  Tự  Ý  Tam  Muội. 

Trong sáu oai nghi đi - đứng - nằm - ngồi - ăn uống - nói năng, chỗ nào cũng 

chỉ  bày  Thật  Tướng  các  pháp.  Có  nghĩa  là:  tánh  của  Căn  -  Trần  -  Thức  là 

không,  vô  sở  hữu  và  tam  luân  thể  không,  tứ  tướng557  chẳng  hề  có  được 

v.v… khiến cho con người đối với một cơ, một cảnh đều tự thấy được Thật 

Tướng, đều hiểu rõ tự tâm. Đâu đâu cũng chỉ dạy diệu hạnh thù thắng sáu Ba 

La Mật, khiến cho con người trong mỗi một động tịnh đều có thể thượng cầu 

hạ hóa, tự lợi, lợi tha. Những chỉ dạy ấy và Ấm, Nhập, Giới, Đại trong kinh 

Lăng  Nghiêm  đều  là  Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  Tánh,  những  chuyện 

như  ngôn  ngữ,  cư  xử  trong  đời,  nghề  nghiệp  mưu  sinh…  trong  kinh  Pháp 

Hoa  đều  thuận  theo  chánh  pháp,  đều  chẳng  trái  nghịch  Thật  Tướng,  những 

nghĩa lý  “chẳng trụ vào đâu để sanh tâm, chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, 

 Vị,  Xúc,  Pháp  để  hành  bố  thí,  độ  thoát  hết  thảy  chúng  sanh,  nhưng  chẳng 

 thấy  kẻ  độ,  người  được  độ”   trong  kinh  Kim  Cang  thảy  đều  phù  hợp  khít 

khao! Đấy chính là đem pháp chính mình đã ngộ đã chứng giãi bày triệt để, 

phơi trọn hết ra, thí cho khắp hậu thế để mong ai nương theo pháp này mà tu 

sẽ cùng ngộ cùng chứng đó thôi! 



Hơn  nữa,  Sơ  Phát  Tâm  Bồ  Tát  được  nói  trong  sách  này  vốn  có  hai 

nghĩa: Một là hàng phàm phu sát đất phát đại tâm; hai là hạng Sơ Phát Tâm 

Trụ  trong  Viên  Giáo,  vừa  phá  vô  minh,  thấy  được  Pháp  Tánh.  Pháp  Tánh 

chính  là tánh của Căn,  Trần,  Thức  là không,  vô sở  hữu  v.v…  như vừa  mới 

nói. Nơi địa  vị phàm  phu  muốn  hướng  đến  Phật quả thì  trước  hết phải  ngộ 

được lý này rồi mới hòng thật chứng. Nếu không, dù có tu trì vẫn thuộc vào 

hữu lậu, chẳng thành Bồ Đề. Như sách chép:  “Trong một niệm, ở trước khắp 

 chư Phật mười phương cúng dường rộng khắp, nhận pháp hóa của Phật;   ở 

 trước khắp chúng sanh trong mười phương, tùy loại hiện thân, ứng cơ thuyết 

 pháp, khiến cho khắp ba căn đều được lợi ích”  thì chuyện  này chỉ có hàng 

Bồ Tát Sơ Trụ trong Viên Giáo mới có thể làm được. Nếu chẳng biết lý này 

và  sự  tu  này  thông  với  phàm  phu,  ắt  sẽ  mắc  lỗi  “tuy  đề  cao  thánh  cảnh 

nhưng chính mình lại ở trong địa vị phàm phu”. Nếu không biết hàng Sơ Trụ 

mới đạt được đại thể đại dụng, ắt sẽ mắc tội khiên “chưa đắc nói là đắc, đem 

phàm  lạm  thánh”.  Hiểu  rõ điều  này  thì  trên  kính  mộ  chư thánh,  dưới  trọng 

tánh linh của chính mình. Đã không bị lỗi “đành lòng yên phận phàm ngu”, 

lại còn chẳng mắc tội lạm thánh, sẽ tiến thẳng trên đường giác, mau đạt đến 

bảo sở như đưa bằng khoán lấy lại vật cũ, nào có khó khăn gì! Do vậy, [tác 

phẩm này được] lưu thông khắp trong nước, ngoài nước. Tiếp theo là những 

nhân duyên được - mất đã được nói đầy đủ trong phần Tự và Bạt của lần in 

đầu tiên, nên ở đây không nhắc lại nữa. 

Ông Từ Úy Như là bậc thế gia ở Chiết Tây, cả mười đời thờ Phật. Từ lúc 

thơ ấu đã được dạy dỗ chu đáo, lại kiêm học Phật thừa. Gần đây, việc công 

rảnh  rỗi,  đọc  khắp  các  nội  điển,  tìm  được  bản  sách  này  lưu  truyền  ở  Nhật 

Bản,  lắng  lòng  nghiên  cứu,  thấy  bị  sai  ngoa  quá  nhiều.  Do  vậy,  đem  đối 

chiếu  với  Đại  Tạng  Nhật  Bản,  sửa  đúng  được  mấy  mươi  chỗ  rồi  cho  khắc 

ván  hòng  lợi  lạc  rộng khắp. Vì coi  Lượng558 tôi  là  người cùng chí  hướng, 

bèn gởi tặng mấy bản. Do vậy, tôi thắp hương, cung kính đọc. Thấy văn lẫn 

nghĩa có nhiều chỗ chẳng ổn, như mây che lấp trăng, chẳng thấy được chân 

tướng.  Trộm  nghĩ:  Sách  này  lưu  truyền  đến  nay  đã  hơn  một  ngàn  ba  trăm 

năm, sao không khỏi sai ngoa? Do vậy, bèn dựa theo văn, căn cứ theo nghĩa, 

bỏ bớt việc để sửa chữa, thật giống như mây tan, trăng hiện, quang minh lẫn 

thể chất cùng tỏ bày, văn lẫn lý đều thông suốt, khiến tâm mắt người ta đều 

vui thích. Đem bản này gởi cho ông Từ, được ông thiết tha tán thành, chấp 

thuận, lập tức khắc in lại ngay. 

Ông  lại  bảo  tôi  viết  lời  tựa  để  thuật  duyên  khởi.  Lượng  tôi  tuy  thô  lậu, 

nhưng vì nghĩa chẳng thể từ tạ được. Phải biết lần khắc in này, tuy sửa chữa 

nhiều,  nhưng  thật  ra  không  thay  đổi  gì.  Chẳng  qua  chỉ  là  sửa  cho  đúng 

những  chỗ  sao  chép  bị  sai  lạc,  ngõ  hòng  khôi  phục  bản  lai  diện  mục  cho 

trước tác của ngài Nam Nhạc mà thôi. Trong đời có người bệnh, thầy thuốc 

chẩn  mạch còn biết được tạng phủ  là  hư hay thực, huống chi tác phẩm  này 

văn  nghĩa  hiển  lộ,  có  thể  lấy  làm  chỗ  căn  cứ  được,  há  chẳng  thể  biết  được 

chỗ bị chép sót, sai lầm hay sao? Bậc đại phương gia ắt chẳng cho là Lượng 

tôi sửa chữa không cẩn thận mà quở trách sâu xa vậy! 



---o0o--- 

5. Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí 





Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát từ  vô  lượng  kiếp  trước  thành  Phật  đạo  đã  lâu, 

hiệu là Chánh Pháp Minh, nhưng do ý niệm độ sanh khẩn thiết, tâm cứu khổ 

ân  cần,  chẳng  lìa  Tịch  Quang,  hiện  hình  trong  sáu  nẻo.  Trong  các  cõi  Phật 

nhiều như vi trần ở khắp mười phương, hiện đủ mọi sắc thân độ thoát chúng 

sanh, chứ nào phải chỉ hiện thân Bồ Tát. Còn Nhị Thừa, lục đạo, không đâu 

chẳng  hiện  thân.  Kinh  Pháp  Hoa  nói:   “Nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn 

 hiện thân ấy thuyết pháp”.  Tuy vào khắp các cõi Phật mười phương, nhưng 

Ngài  có  nhân  duyên  rất  sâu  với  cõi  Sa  Bà.  Tuy  hiện  thân  khắp  mười  pháp 

giới, nhưng căn cứ trên sự ứng tích, thế nhân chỉ nói Ngài là Bồ Tát mà thôi. 

Do Ngài chứng triệt để duy tâm, phô bày trọn vẹn tự tánh nên vận dụng lòng 

Bi đồng thể, khởi lòng Từ vô duyên. Do Bổn cao, Thể đại nên Tích quảng, 

Dụng rộng559. Tùy loại, tùy hình, theo tiếng cứu khổ. Thị hiện có cảm liền 

ứng, không nguyện nào chẳng thuận theo, như mặt trăng vằng vặc giữa trời, 

hiện  bóng  trong  mọi  nơi  có  nước.  Không  chỉ  sông,  hồ,  rạch,  biển  đều  hiện 

bóng  toàn  vẹn,  dù  chỉ  một  chước560,  một  giọt,  không  đâu  chẳng  đều  hiện 

bóng vẹn toàn. 

Lại nữa, bóng trăng hiện trong sông, hồ, rạch, biển, một người nhìn vào 

thì mặt trăng ấy đối trước  người đó; trăm  ngàn  vạn  người ở  trăm  ngàn  vạn 

nơi  nhìn  vào  thì  mỗi  một  người  đều  thấy  trăng  đối  trước  chính  mình.  Nếu 

người ấy đi sang Đông, trăng cũng  theo sang Đông;  nếu đi sang Tây, trăng 

cũng  theo  sang  Tây.  Nếu  người  ấy  ngồi  yên  chẳng  động,  trăng  cũng  chẳng 

lìa nơi ấy. Từ một người cho đến trăm ngàn vạn người đều như vậy. Trong 

một  niệm,  nếu  khắp  pháp  giới  cảm,  Bồ  Tát  bèn  ứng  khắp  pháp  giới.  Cảm 

ứng  đạo  giao,  không  sai  khác  chút  nào!  Giống  như  mặt  trăng  hiện  bóng 

trong  các  chỗ  có  nước,  người  nào,  nơi  nào  cũng  đều  thấy  trọn  vẹn  bóng 

trăng, trọn chẳng sai khác gì! Ấy là do Bồ Tát tâm gồm trọn thái hư, lượng 

gồm thâu các cõi nhiều như cát. Do lấy tâm chúng sanh làm tâm, do lấy cảnh 

của chúng sanh làm cảnh, nên chẳng nghĩ tưởng mà hợp, vô duyên bèn ứng. 

Há thế trí phàm tình hòng tính lường được nổi ư? 

Còn nếu như nước đục, mắt lòa, thì trăng chẳng thể hiện, phải đâu trăng 

không  hiện,  mà  là  do  lỗi  của  nước  đục,  mắt  lòa  ấy  chứ!  Xét  cảm  ứng  trên 

mặt  Tích,  thì  có  hiển  cảm  hiển  ứng,  minh  cảm  minh  ứng  (cảm  ngầm,  ứng 

ngầm), minh cảm hiển ứng, hiển cảm minh ứng, vừa hiển vừa ngầm cảm mà 

lại  hiển  ứng,  vừa  ngầm  vừa  hiển  cảm  mà  lại  ngầm  ứng…  sai  khác   (“Hiển 

 cảm hiển ứng”  là ngay trong đời này dốc lòng thành, cạn lòng kính lễ niệm 

cúng  dường  thì  sẽ  được  gia  bị,  gặp  điều  hung  trở  thành  điều  lành,  gặp  nạn 

thành  may,  và  nghiệp  tiêu  chướng  tận,  phước  tăng,  huệ  rạng  v.v…   “Minh 

 cảm minh ứng”  là trong đời quá khứ từng tu những hạnh cạn lòng thành, tận 

lòng kính  lễ  niệm,  đời  này tuy chưa tu tập, nhưng do  túc  nghiệp  thiện căn, 

được Ngài gia bị mà không hay không biết, họa diệt, phước đến, nghiệp tiêu 

chướng tận v.v…  “Minh cảm hiển ứng”  là đời trước từng gieo thiện căn, đời 

này được gia bị.  “Hiển cảm minh ứng”  là đời này dốc lòng thành, kiệt lòng 

kính lễ niệm, chẳng thấy được gia bị, âm thầm được từ lực gia bị khiến hung 

lui,  cát  (tốt  lành)  đến,  nghiệp  tiêu  chướng  tận  v.v…   “Vừa  hiển  vừa  ngầm 

 ứng mà được hiển cảm”  là đời trước đã từng gieo thiện căn, đời này dốc cạn 

lòng  thành  lễ  niệm,  được  gia  bị  rõ  ràng,  chuyển  họa  thành  phước  v.v… 

 “Vừa ngầm vừa hiển cảm mà được ngầm ứng”  là đời trước từng gieo thiện 

căn, đời này dốc lòng thành lễ niệm, âm thầm được từ lực gia hộ, đạt được 

các thứ lợi ích. Hiểu rõ điều này sẽ biết công chẳng hư uổng, quả không lãng 

phí.  Dẫu  cho  trọn  đời  chẳng  thấy  dấu  hiệu  gì  được  gia  bị,  cũng  chẳng  đến 

nỗi sanh tâm oán  vọng, bỏ cuộc  giữa đường. Đạo cảm  ứng  vi  diệu khó thể 

nghĩ suy, tạm ghi đại lược để khơi gợi người sáng suốt trong mai sau). 

Sự ứng hiện ấy lớn - nhỏ, hơn - kém là do lòng thành đã đến mức cùng 

cực hay chưa  mà thôi! Dẫu cho tâm không thể tin chắc, chưa chí thành đến 

cùng cực, nhưng nếu có thể nhất niệm dốc lòng thành ắt cũng được lợi ích. 

Tùy  theo  một  niệm  chí  thành  của  mình  mà  chia  ra  hơn  -  kém  tuy  lợi  ích 

chẳng thể siêu tuyệt như người dốc cạn lòng thành, tận hết lòng kính. Giống 

như trăng vẫn hiện bóng trong nước đục, nhưng lờ mờ không rõ. Người mù 

tuy chẳng thể đích thân thấy được ánh trăng, nhưng có khi nào chẳng được 

ánh trăng chiếu đến? Bồ Tát đại từ đại bi, làm chỗ nương tựa cho các chúng 

sanh trong khắp pháp giới. Do vậy, nhân dân cả nước ai nấy đều tín phụng, 

vì thế mới thường nói  “nhà nhà Quán Thế Âm”. 

Đạo tràng ứng hóa của Ngài cố nhiên không phải chỉ một chỗ. Như Nam 

Ngũ Đài Sơn, Đại Hương Sơn ở Thiểm Tây, Thiên Trúc Sơn ở Chiết Giang 

v.v…  là  những  nơi  cảm  ứng  rõ  ràng,  hương  đèn  nhộn  nhịp,  nhưng  chỉ  có 

Nam  Hải  Phổ  Đà  Sơn  thật  là  bậc  nhất  do  tên  chỗ  này  được  ghi  trong  kinh 

Hoa Nghiêm, năm xưa Thiện Tài đích thân tham học [tại đây]. Ân trọn khắp 

mọi loài, hoàng đế các đời sắc kiến, nên được cả cõi đời sùng kính, các nước 

ngưỡng  mộ.  Tưởng  nghĩ  Bồ  Tát  ứng  hóa  cho  hàng  căn  cơ  Đại  Thừa  trong 

tam thừa  thiên  tiên,  nên trải bao kiếp thường trụ  nơi  núi  này, chứ nào phải 

chỉ dài lâu như trời như đất. Nhưng về phía thị hiện ứng tích cho phàm phu 

thì trong  năm Trinh Minh thứ hai (916) nhà Châu  Lương561 thời Ngũ Đại, 

Huệ Ngạc đại sư thỉnh tượng Quán Âm bằng đồng từ núi Ngũ Đài muốn đưa 

về Nhật Bản. Đi đến đây, thuyền bị ách lại không đi được nữa, mới bèn khai 

sơn.  Đến  nay  đã  hơn  một  ngàn  năm,  sự  tích,  thi  văn  được  biên  soạn  thành 

tập với tựa đề là Phổ Đà Sơn Chí. Tôi thường hay bệnh nên đối với những sự 

-  lý  cảm  ứng  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Bồ  Tát  thật  khó  phát  huy.  Tính  đọc 

khắp Đại  Tạng,  xem trọn các sách, phàm  những sự  tích  Bồ Tát tùy cơ ứng 

theo  lòng  cảm  đều  ghi  chép  đầy  đủ,  khắc  bản  lưu  thông,  một  là  để  xiển 

dương  đạo  mầu  độ  sanh  của  Bồ  Tát,  hai  là  khải  phát  duyên  lành  thoát  khổ 

cho chúng sanh; nhưng do bệnh mắt chưa lành, chưa thể như nguyện.   

Cư sĩ Hà Liêm Thần ở Cối Kê, thấu hiểu tâm tủy đạo Nho, y thuật được 

xưng  là  quốc  thủ562,  chí  hạnh  cao  khiết,  tín  tâm  thuần  chân,  từng  kêu  gọi 

đồng nhân lập Tang Du Xã563, với ý nghĩa cảnh chiều tà không còn nhiều, 

nghĩ  cách  quay  về,  đồng  tu  Tịnh  nghiệp,  cầu  sanh  An  Dưỡng.  Lại  do  hết 

thảy chúng sanh đắm chìm trong biển khổ đã lâu, chẳng nương vào pháp lực 

không  cách  nào  vượt ra  được,  tính  đem  những  sự  tích  ứng  hóa  của  Bồ  Tát 

làm  thuyền  cứu  mạng,  thả  trong  biển  khổ,  vung  tay  kêu  gấp  để  dẫn  dắt 

những kẻ chìm đắm lên thuyền, ngõ hầu cùng lên được bờ kia, về thẳng quê 

nhà, vĩnh viễn lìa khỏi các khổ, chỉ hưởng những sự vui. Do vậy, bèn cho in 

thạch  bản cuốn  Phổ Đà  Sơn Chí để  rộng  lưu truyền  hòng đền ân Đại  Sĩ độ 

sanh, tạo nẻo cho chúng sanh gieo lòng thành. Ông bảo tôi viết lời tựa, khôn 

ngăn  hoan  hỷ,  quên  phứt  mình  kém  hèn,  liền  đem  những  chuyện  cảm  ứng 

mầu  nhiệm của Bồ  Tát phát  huy đại  lược. Những sự tích khác, cố  nhiên đã 

chép trọn vẹn trong sách, cần gì phải dài dòng nữa! 

 

---o0o--- 

6. Lời tựa cho bức khánh đồ (tranh diễn tả chuyện vui mừng) nhà ông 

Hà Lãng Tiên ở Thiệu Hưng 





Xuân  về  trên  cõi  đất,  trăm  loài  cây  cỏ  đều  được  sanh  thành,  gió  lùa 

trên không, vạn ống sáo đều cùng trỗi tiếng. Trong đời chẳng có quả không 

nhân, cũng chẳng có cái nhân không quả. Ví như trồng dưa được dưa, trồng 

đậu được đậu, thanh hòa thì tiếng vang thuận, hình thẳng thì bóng ngay! Đấy 

là những điều cả cõi đời đích thân thấy biết, tin tưởng chắc thật không nghi! 

Hai chữ “nhân quả” bao trùm khắp hết thảy các pháp thế gian xuất thế gian 

trọn  vẹn  không  còn  sót.  Thánh  nhân  thế  gian  không  vị  nào  chẳng  dạy  rõ 

nhân  quả,  nhưng  do  các  ngài  chuyên  chú  nơi  việc  đời,  muốn  cho  đạo  ấy 

được tiếp nối, được truyền thừa, nên chỉ hạn cuộc trong đời này và đời cha, 

đời  con,  chứ  không  giảng  rõ  chuyện  trước  lúc  sanh  ra,  chuyện  sau  khi  đã 

chết, và những chuyện từ vô thỉ trước, chuyện tận vị lai sau. Những kẻ hậu 

học chẳng thể lãnh hội sâu xa ý thánh nhân, bèn cho người và vật được sanh 

ra là do bẩm thụ khí trời đất, ngẫu nhiên tụ hợp thành hình hài mà thôi! Đến 

khi chết đi, hình đã mục nát thì hồn cũng phiêu tán. Không nhân, không quả, 

thành  Đoạn  Diệt  Kiến!  Họ  cô  phụ  thánh  giáo,  mê  mất  tánh  linh  của  chính 

mình quá  mức!  Khổng Tử khen  ngợi sách Châu Dịch564, vừa  mở đầu  liền 

nói:  “Nhà tích thiện ắt sự vui có thừa. Nhà tích điều bất thiện ắt tai ương có 

 thừa!”  Cơ Tử soạn sách Hồng Phạm565, cuối sách bèn nêu rõ chuyện hưởng 

dụng ngũ phước, oai dùng lục cực. 



Hai là nếu chẳng luận đến tam thế quá khứ, hiện tại, vị lai, thì sự ban 

tặng của trời đất, ngôn luận của thánh nhân, chánh lệnh của minh quân, phần 

nhiều sẽ mâu thuẫn nhau (như gian đảng được vinh hoa, phú quý, trung thần 

bị tru lục, Nhan Uyên đoản mạng, Đạo Chích566 trường thọ v.v…) Nếu biết 

tiền nhân hậu quả thì cùng - thông, được - mất đều do ta tự chuốc lấy. Dẫu 

gặp phải nghịch cảnh, chẳng oán, chẳng hờn, chỉ thẹn đức mình chưa xứng, 


chẳng thấy lỗi lầm của trời hay người, vui theo  mạng trời, không chuyện gì 

chẳng tự tại tiêu dao. Người ta chỉ thấy ông Hà một nhà từ hiếu, cả bốn đời 

cùng ở chung một nhà là vui, nhưng chẳng biết nguyên do là vì họ đã nhiều 

đời vun bồi nên được như vậy. 

Phải  biết  thế  giới  Sa  Bà  thọ  mạng  ngắn  ngủi,  trăm  năm  là  thượng  thọ, 

nhưng  mấy  ai  đạt  được.  Nay  ông  Hà  may  mắn  có  mẹ  sống  thọ  đã  tròn  sáu 

mươi, nên  mở tiệc  hoa để  mừng thượng thọ. Bày ra đủ  loại thi  văn để giúp 

vui  cho  tiệc  chúc  thọ.  Có  thể  nói  là  dốc  lòng  thờ  mẹ,  lấy  thân  mình  làm 

gương. Lại phải biết cái “tột cùng tam thế chẳng dời, chẳng biến, trải muôn 

đời  chẳng  giảm,  chẳng  tăng”  mới  là  thọ  lượng  chân  thật  sẵn  có  nơi  tự tâm 

của  lão  phu  nhân.  Bởi  một  niệm  hiện  tiền  của  chúng  ta  vốn  tự  linh  minh 

đỗng triệt, trạm tịch thường  hằng567, quả thật chẳng  hai chẳng khác gì  với 

tam thế chư Phật. Nhưng do trái nghịch giác, xuôi theo trần lao, mê tâm chấp 

cảnh  nên  đến  nỗi  vốn  chẳng  dời,  chẳng  biến,  chẳng  tăng,  chẳng  giảm  lại 

thường  bị  dời,  biến,  tăng,  giảm,  trọn  chẳng  lúc  nào  đạt  được  một  niệm 

thường  trụ  bất  động.  Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  ta  thương  xót,  thị  hiện  sanh 

trong  thế  gian,  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  tùy  thuận  cơ  nghi,  rộng  lưu  ngôn 

giáo, khiến cho khắp hết thảy chúng sanh trái nghịch trần lao, hiệp theo tánh 

giác, khôi phục tâm tánh vốn có, diệt được huyễn nghiệp vốn chẳng có, hiểu 

rõ chân tâm  vốn sẵn có. Vì  vậy, kinh  Hoa Nghiêm  nói:  “Lạ thay!  Lạ thay! 

 Hết thảy chúng sanh  đều đầy đủ trí huệ đức tướng của Như  Lai, nhưng do 

 vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng  thì 

 Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí liền được hiện tiền”.   

Phải biết: Trí huệ - đức tướng và vọng tưởng - chấp trước chỉ là một tâm, 

vốn không phải là hai vật. Mê thì toàn thể trí huệ - đức tướng liền trở thành 

vọng tưởng, chấp trước;  ngộ thì toàn thể  vọng tưởng, chấp trước  liền thành 

trí huệ, đức tướng. Ví như nước đông thành băng, băng tan thành nước; cũng 

như say thấy  nhà  xoay, chứ  nhà thật sự không  xoay. Mê thì cho  là phương 

hướng  thay  đổi,  chứ  phương  hướng  thật  sự  không  đổi  dời.  Nói   “vạn  cảnh 

 vốn  nhàn,  chỉ  có  tâm  tự  ồn  náo.  Một  tâm  không  sanh,  vạn  pháp  đều  dứt” , 

chính là ý này. Lý này ngộ thì dễ, nhưng chứng thật khó. Nếu chẳng phải túc 

căn chín muồi, ai có thể tự chứng, tự đạt được! Vì thế, đức Thế Tôn ta riêng 

ban phương tiện,  lập ra pháp  môn tín  nguyện  niệm  Phật cầu sanh  Tịnh Độ. 

Bất luận thánh hay phàm, ngu hay trí, cho đến những hàng thiên tiên, Tu La, 

những  loài  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh,  chỉ  cần  chí  thành  phát  nguyện  trì 

danh hiệu Phật, thánh thì nhanh chóng thành Phật đạo, những loài khác đều 

đới nghiệp vãng sanh. Đã được vãng sanh thì Hoặc chẳng mong đoạn mà tự 

đoạn, đức chẳng  mong chứng  mà tự chứng. Ví như một mảnh tuyết rớt vào 

lò lớn, chưa đến nơi đã tan; đã gặp được người có đức thì ý niệm hèn tệ hoàn 

toàn tiêu. 

Con hiếu đối với cha mẹ thì trước hết phải chú trọng cái gốc rồi mới lo 

đến cái ngọn, phụng dưỡng cái thân nhưng phải hướng dẫn cái tâm. Nếu chỉ 

biết hầu hạ, phụng dưỡng để cha mẹ được yên thân, lập thân hành đạo để cha 

mẹ được vẻ vang, chẳng biết dùng đạo vô sanh thường trụ, pháp Niệm Phật 

vãng sanh để khuyên dụ cha mẹ tu trì, sao cho sống thì niệm Phật hiệu, chết 

sanh về cõi Phật, từ tạ huyễn khổ sanh tử, hưởng chân lạc thường trụ, hầu hạ 

Phật Di Đà, dự trong  hải chúng,  nghe  viên âm568, Tam  Hoặc569  hết sạch, 

thấy  diệu  cảnh,  tứ  trí570  viên  minh,  chẳng  rời  An  Dưỡng,  vào  khắp  mười 

phương, thượng cầu hạ hóa, rộng làm Phật sự, triệt chứng Phật tánh vốn sẵn 

có  nơi  tâm,  rộng  làm  thuyền  từ  độ  người  trong  biển  khổ,  thì  có  thể  nói  là  

 “thấy sự nhỏ quên mất chuyện lớn, được gần bỏ xa, chỉ là cái thấy hạn hẹp 

 của kẻ tầm thường, chẳng phải tầm mắt rộng lớn của bậc thông đạt”.   

Nếu  có  thể  làm  cho  mẹ  cùng  với  mình  và  gia  quyến  cùng  thoát  Sa  Bà, 

cùng sanh về An Dưỡng, cùng chứng vô lượng quang thọ, cùng hưởng pháp 

lạc tịch diệt, cùng làm pháp vương tử của Phật Di Đà, cùng làm đại đạo sư 

cho trời - người, thì mới là tận hết lòng từ hiếu, trọn tình nuôi dạy. Từ hiếu, 

giáo dục như vừa nói đó chẳng phải là từ hiếu giáo dục như thế gian thường 

nói. Đấy chính  là chỗ  khởi đầu  và kết  thúc cùng cực của bức  gia khánh  đồ 

này.  Nếu  chẳng  cho  lời  tôi  nói  là  sai,  đợi  đến  khi  cùng  sanh  về  Tịnh  Độ 

xong, sẽ dùng Đại Viên Kính Trí thâu nhiếp lấy hình ảnh trong Liên Trì Hải 

Hội tặng cho khắp những đồng bào trong biển khổ, tôi cũng sẽ dốc cạn lòng 

ngu thành viết tựa khen ngợi. 



---o0o--- 

7. Lời tựa quyên mộ làm chay cúng dường ngàn vị Tăng 

(viết thay cho hàng thiện nhân tại gia) 





Rồng đất tuy chẳng thể làm  mưa, nhưng cầu mưa ắt phải tế rồng đất. 

Phàm  Tăng  tuy  chẳng  thể  giáng  phước,  nhưng  cầu  phước  phải  cúng  phàm 

Tăng. Huống chi Quán Âm đại sĩ hiện thân trong các cõi nước nhiều như bụi 

trần, theo tiếng cứu khổ, ứng hóa lưu dấu tại Phổ Đà. Do vậy, bao triều đại 

khâm kính, cả cõi đời tôn sùng. Tăng chúng trong núi ấy và các vị từ mười 

phương  đến  đều  là  đệ  tử  của  Như  Lai,  là  con  cháu  của  Đại  Sĩ.  Nhằm  hội 

dâng hương, gần như có đến hai ngàn vị. Trong số ấy, thánh - phàm xen lẫn, 

hạnh - vị khó thể phân biệt. Há chẳng nên nghĩ đến ân Đại Sĩ, vun bồi nhân 

xuất thế, dùng tâm chí thành, bình đẳng cúng dường ư? Nếu tâm chân thật, 

thiết tha thì không những các bậc đại A La Hán trụ thế như ngài Tân Đầu Lô 

Phả  La  Đọa  tôn  giả571  chắc  chắn  đến  nhận  cúng  dường,  ngay  cả  Đại  Sĩ 

cũng  rất  có  thể  thị  hiện  thân  phàm  tăng  quang  lâm  pháp  hội.  Công  đức  lợi 

ích ấy sao diễn tả được  nổi? Ông  X…  muốn  trong tháng  Hai  năm sau kiền 

thành tổ chức đại Trai Tăng một ngàn vị Tăng ở Pháp Vũ Thiền Tự để rộng 

kết duyên lành, nhưng sức của ông ta yếu kém, thật sự muốn cho người khác 

làm  lành.  Do  vậy,  quyên  mộ  thiện  tín  tùy  tâm  vui  vẻ  giúp  đỡ,  vào  núi  báu 

chớ trở về tay không, đã tắm gội pháp ai nấy phải báo ân Phật. 



---o0o--- 

8. Lời tựa khắc in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công đời 

Minh 





Năm  Kỷ Mùi, ông  Tôn Ngọc  Tiên ở Phụng  Hóa khắc  xong bộ Tống 

Văn Hiến Công572 Toàn Tập. Lại đem những trước tác chuyên xiển dương 

Phật  học, cũng  như y theo bản  Hộ Pháp  Lục đã được  ngài  Liên  Trì  và ông 

Mục Trai giảo đính in riêng ngoài Toàn Tập. Có những phần không liên tục, 

cũng khắc in riêng. Hai tập sách ấy, mỗi thứ đều gởi cho pháp sư Đế Nhàn ở 

chùa  Quán  Tông  một  bộ,  Quang  đến  chùa  Quán  Tông  trông  thấy,  hoan  hỷ 

khôn  cùng,  cầu  Ngài  thỉnh  cho  mình  một  bộ  Hộ  Pháp  Lục.  Trước  kia,  ông 

Tôn tính khắc riêng bộ Hộ Pháp Lục, xin ngài Đế Nhàn viết tựa. Sư do hằng 

ngày phải  diễn  giảng  giáo  nghĩa Thiên Thai cho  học chúng  nên chẳng rảnh 

rỗi  để  viết.  Do  vậy,  bởi  Quang  thỉnh  sách,  ông  Tôn  bèn  cầu  ngài  Đế  Nhàn 

sai  Quang  gượng  viết.  Quang  tâm  như  bị  nút  chặt,  kiến  giải  như  nhìn  vào 

vách, sao có thể phát huy đạo của bậc thừa nguyện tái lai, hiện thân tể quan 

văn chương lừng lẫy, dùng thân - khẩu - ý tam nghiệp để chép Hoa Nghiêm 

Đại Kinh nhằm hoằng truyền tâm yếu của Phật, Tổ? Nhưng đã được ủy thác, 

nào dám nại cớ kém hèn để thoái thác! Do vậy, đại lược nêu lên những điều 

quan trọng liên quan đến mối nghi ngờ bàn luận của cả cõi đời mà thôi. Còn 

như  văn  chương  của  tác  giả  hùng  hồn,  biện  bác,  viên  dung,  thẳng  chóng, 

phát minh tâm tông của Nho và Phật, vĩnh viễn là con mắt của trời - người, 

khác  nào  mặt  trời  chói  ngời  giữa  hư không,  ai  có  mắt  đều  thấy,  thật  chẳng 

cần đến Quang lấy sự hiểu biết hạn hẹp bàn chen vào nữa! 

Lời  tựa  rằng:  A  Di  Đà  Phật  chứng  Bồ  Đề  đã  lâu,  an  trụ  Thường  Tịch 

Quang  Tịnh  Độ,  thường  hưởng  pháp  lạc  tịch  diệt,  nhưng  vì  chúng  sanh  vô 

tận,  nguyện của  ta  vô tận  nên chẳng  lìa Tịch Quang  Tự Thọ Dụng Độ,  vào 

khắp mười phương vô tận thế giới hiện đủ mọi sắc thân độ thoát chúng sanh, 

hoặc hiển hiện hay thầm kín, hoặc chiết phục, hoặc nhiếp thọ, ắt sao cho rốt 

ráo lìa khỏi  hai thứ sanh tử mới thôi!  Đó gọi  là đối  với  những kẻ thiện căn 

chưa gieo, chưa chín, chưa thoát liền làm cho họ gieo, chín, thoát, nên dùng 

thân  nào để  độ được bèn  hiện thân ấy thuyết  pháp. Đạo  lớn, sự rộng ấy dù 

dùng hết biển  mực cũng chẳng thể viết hết được; đành nhờ vào chuyện của 

Văn Hiến Công để trình bày đại khái. 

Cứ dựa theo lời tựa khen ngợi của ông Văn Hiến đối với việc ngài Thích 

Huyễn Diệt trích máu chép kinh Hoa Nghiêm, cuối bài ông tự nêu túc nhân 

như sau:   “Vô Tướng cư sĩ  (đạo  hiệu của  Văn  Hiến Công)  khi chưa ra khỏi 

 thai mẹ, mẹ nằm mộng thấy một ông Tăng lạ lùng, tay viết kinh này, đến bảo 

 với mẹ: ‘Ta chính là  Vĩnh  Minh Diên  Thọ, ở nhờ nhà này để viết cho xong 

 quyển  này’.  Bà  mẹ  tỉnh  giấc,  liền  sanh  ra  cư  sĩ.  Nay  gặp  được  nhân  thù 

 thắng này, chợt nhớ lại chuyện cũ” . Trong các trước tác khác cũng tự thuật 

sự  này,  nhưng  những  kẻ  câu  nệ,  hư  giả  trong  đời  thường  hay  nghi,  nói: 

“Vĩnh Minh chính là hóa thân của Phật Di Đà, hóa thân của Di Đà chưa liễu 

thoát sanh tử hay sao? Đã vì chép kinh mà ở nhờ nơi nhà người, nhưng xét 

trong văn tập, chưa hề nhắc nhở đến, chẳng phải là uổng thọ thân này, chẳng 

thỏa được nguyện cũ hay sao?” Tôi nói: Đây chính là dùng phàm tình để suy 

lường  thánh  trí,  chẳng  những  không  biết  Văn  Hiến  Công,  mà  còn  là  chưa 

hiểu ngài Vĩnh Minh và Phật Di Đà nữa! 

Muốn  phát  huy  đến  cùng  cực,  thẹn  chẳng  có  tài  văn  chương  khéo  léo, 

nhưng lời lẽ cốt đạt được ý, nào ngại bàn thẳng vào chuyện này. Phật Di Đà 

đã chứng cùng tột pháp giới, đối  với  mọi  chuyện trong pháp  giới, không  gì 

Ngài  chẳng  tùy  ý  hóa  hiện.  Chánh  báo  là  thân  Phật,  thân  Bồ  Tát,  thân  Nhị 

Thừa, thân  lục đạo, tùy  loại  hiện khắp để  giáo  hóa. Y báo  là  lầu, đài, điện, 

gác, thức ăn, y phục. Chỉ cần có lợi ích thì không gì chẳng hóa hiện. Ngài Di 

Sơn nói:  “Đời tật dịch hiện làm dược thảo, lúc đói kém hóa làm thóc gạo”.  

Do trong cõi Thường Tịch Quang thân và cõi nước chẳng hai, Lý và Trí như 

một; thân có thể hiện cõi nước, cõi nước có thể hiện thân, thân lại hiện thân, 

cõi  lại  hiện  cõi.  Kinh  Di  Đà  nói:   “Các  con  chim  ấy  đều  do  A  Di  Đà  Phật 

 biến hóa ra”.  Ngài Duy Ma Cật nói:  “Do hết thảy chúng sanh bệnh cho nên 

 ta bệnh” . Phật Di Đà thân và cõi hiện lẫn nhau, nào ngại gì hiện thân Vĩnh 

Minh rồi lại hiện thân Văn Hiến! 

Thêm  nữa,  ngài  Vĩnh  Minh  hiện  thân  Văn  Hiến  chính  là  nương  vào  bi 

nguyện thị hiện hóa sanh, há có nên nói ngài Vĩnh Minh chưa liễu thoát sanh 

tử,  vẫn  phải  theo  nghiệp  lực  thọ  sanh  ư?  Do  chúng  sanh  bệnh  nên  Bồ  Tát 

cũng bệnh. Muốn độ thoát chúng sanh nhưng không thuận theo cơ nghi, thị 

hiện sanh trong thế gian hòa quang đồng sự để hành giáo hóa, thì vì phàm - 

thánh khác nẻo, không cách gì thí giáo được! Những loài chim nhiều màu kỳ 

diệu như hạc, chim công v.v… Phật còn chịu biến hóa ra, huống gì hiện thân 

làm vua trong chốn văn chương, phong nhã, tài hoa, làm bậc thuần Nho chế 

lễ, soạn nhạc, phù tá thánh chúa mà lại có trở ngại gì ư? 

Ngài Vĩnh Minh  là Phật Di Đà  hóa  hiện,  Văn  Hiến Công do  ngài Vĩnh 

Minh hóa hiện, chính là chứng theo chiều dọc thân lại hiện thân. Những kinh 

như kinh Vô Lượng Thọ… nói  “trong quang minh hóa Phật và các Bồ Tát 

 vô  lượng  vô  biên”   chính  là  gồm  thâu  trọn  khắp  hai  nghĩa  dọc  và  ngang,  vì 

Phật quang trọn khắp chiều ngang, cùng tột chiều dọc, không lúc nào, không 

nơi đâu chẳng trọn khắp. Ngài Vĩnh Minh ở nhờ nhà họ Tống để chép kinh 

Hoa Nghiêm chính  là dùng thân  để chép, dùng  nghĩa  để chép; chớ  nên câu 

nệ vào văn tự ngôn ngữ để luận! Phàm những chuyện cả đời Văn Hiến Công 

đã  làm  và  những  gì  ông  ta  trước  thuật  đều  nhằm  chép  kinh  Hoa  Nghiêm. 

Đức  hạnh  cùng  tột,  hạnh  hay  đẹp  của  ông  đã  được  chép  trong  Minh  Sử 

nhưng vẫn chỉ là chép đại lược một hai điều, còn bị thiếu sót nhiều lắm; văn 

ông được truyền tụng trong đời chỉ có bộ Toàn Tập và tập sách này mà thôi! 

Đọc đến ắt có thể hình dung được đạo đức, tu dưỡng của ông. Bộ Toàn Tập 

tuy  chẳng  chuyên  nói  về  Phật  pháp,  nhưng  văn  tự  thế  gian  chưa  hề  chẳng 

bao gồm tông yếu Phật pháp. 

Như trẻ nhỏ bị bệnh chẳng chịu uống thuốc, bèn bôi thuốc lên vú, thì nó 

không  uống  cũng  thành  uống,  bệnh  liền  lành  mạnh.  Những  kẻ  không  biết 

Phật  pháp,  đọc  bộ  Toàn  Tập  của  Văn  Hiến  Công,  liền  khâm  phục  văn 

chương lưu loát, rộng lớn của ông, lại khâm phục lý cao sâu, sao không đoạn 

nghi sanh tín, càng  vào càng sâu,  hiểu rõ tâm pháp của Nho  và Phật,  mong 

thoát khỏi lồng rọ sanh tử ư? Huống chi Phật pháp được phát huy trong sách 

ấy nhiều hơn một trăm bảy mươi thiên. Kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hoặc riêng 

 dùng  chú  ngữ  để  nói  Tứ  Đế,  hoặc  khéo  dùng  mật  ngữ  để  nói  Tứ  Đế,  hoặc 

 dùng ngay lời lẽ của con người để nói Tứ Đế, hoặc là dùng mật ngữ của chư 

 Thiên để nói Tứ Đế”,  chính là bằng chứng vậy! 



Nếu bảo: “Kinh Lăng Nghiêm cấm chẳng tiết lộ mật nhân (nhân thầm 

kín)  của  Phật,  ông  Văn  Hiến  lại  tự  nói  mình  là  hậu  thân  của  Vĩnh  Minh, 

không  phải  là  trái  nghịch  lời  răn  dạy  thanh  tịnh  của  Phật,  bày  đầu  cho  bọn 

cuồng  vọng  đời  sau,  tạo  thành  đầu  mối  đem  phàm  lạm  thánh  ư?”  Tôi  nói: 

Đối với bậc xuất cách, chẳng thể dùng cách thức thông thường để phán định! 

Ông  chẳng  thấy  Phó  Đại  Sĩ  tự  xưng  là  Di  Lặc  hiện  thân  ư?  Đã  chẳng  coi 

chuyện đó là trái nghịch, sao lại chỉ coi chuyện này là trái nghịch? Hơn nữa, 

cuồng  vọng  lạm  thánh  sẽ  tự  chuốc  nhục,  như  khắc  phân  người  thành  hình 

chiên-đàn, há có thể lẫn lộn cùng chiên-đàn được ư? 

Nếu nói: “Như Lai trí đoạn rốt ráo, công đức, trí huệ, thần thông đạo lực 

chẳng  thể  nghĩ bàn; Vĩnh Minh  tuy cao, còn cách  Phật  xa  lắm,  huống  gì  là 

Văn  Hiến?”  Tôi  nói:  Chắc  ông  cũng  biết  chuyện  hoàng  đế  vi  hành  chớ? 

Người  trí  biết  là  hoàng  đế,  kẻ  ngu  coi  là  bình  dân,  còn  có  khi  nghi  là  gián 

điệp,  là  đạo  tặc  nữa  kia!  Sao  lại  riêng  nghi  chuyện  trong  bí  mật,  bề  ngoài 

hiện này nọ của Như Lai? Phải biết: Đây chính là phương tiện khéo léo lập 

cách  giáo  hóa  của  Như  Lai,  ngầm  nêu   “chúng  sanh  chính  là  Phật,  Quyền 

 chính là Thật, sanh diệt chính là tịch diệt, Đồng Cư chính là Tịch Quang”,  

những ngôn ngữ, xử thế, nghề nghiệp mưu sinh v.v… đều thuận theo chánh 

pháp,  đều  chẳng  trái  nghịch  ý  chỉ  Thật  Tướng  nhỏ  nhiệm.  Bậc  thượng  căn 

thoạt  nhìn  bèn  hiểu,  hàng  trung  -  hạ  phải  do  giải  thích  mới  có  thể  hiểu  rõ 

được. 

Do đại từ bi bèn dùng chuyện từ Tích  hiển  Bổn  này để  người  hiểu  biết 

nông cạn có thể biết được trọn vẹn chuyện hiện khắp các sắc thân chẳng thể 

nghĩ  bàn  của  bậc  Pháp  Thân  đại  sĩ.  Như  chuyện  trong  cõi  âm,  dương  gian 

chẳng biết; nhưng Thượng Đế cực lực mong muốn người đời cải ác tu thiện 

nên cũng thường đem người dương gian vào cõi âm, chỉ bày ngục trong cõi 

âm  cho  dương  thế.  Phương  tiện  quyền  xảo  dạy  người  của  Thượng  Đế  tình 

kiến phàm phu còn chưa thể suy lường được, huống chi Bồ Tát thần biến vô 

phương?  Do  vậy,  tôi  nêu  ra  ngõ  hầu  ai  nấy  tuân  hành,  cùng  thoát  Sa  Bà, 

cùng sanh Tịnh Độ, hòng thỏa tâm Phật Di Đà đại từ bi bao lượt hiện thân, 

mà cũng chẳng cô phụ ngài Văn Hiến chép kinh, một phen ông Tôn dốc lòng 

khắc  bản.  Phàm  con  ngựa  nào  mong  được  như  ngựa  Ký  thì  cũng  là  hạng 

ngựa  Ký,  người  mong  được  như  Nhan  Uyên  thì  cũng  là  hạng  như  Nhan 

Uyên.  Tôi  chưa  từng  biết  mặt  ông  Tôn.  Nếu  không  phải  đời  trước  ông  ta 

từng  được  Phật  phó  chúc,  thì  cũng  phải  là  đã  gội  ân  sâu  của  họ  Tống,  cho 

nên mới thừa nguyện tái lai, cực lực lưu thông, khiến cho hữu tình hiện tại, 

vị  lai  cùng  được  đượm  nhuần  pháp  lợi  không  sót.  Tốt  đẹp  thay!  Cao  quý 

thay! 



---o0o--- 

9. Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn 

(viết thay cho ông Vương Hoằng Nguyện) 





Tâm  tánh  chúng  sanh  bằng  với  chư  Phật,  do  mê  trái  nên  luân  hồi 

chẳng  ngơi. Như Lai từ  mẫn, tùy cơ thuyết pháp, khiến cho khắp  hàm thức 

đều  theo  đường  về  nhà.  Hiềm  rằng  căn  tánh  muôn  thứ  chẳng  giống  nhau, 

nếu không phải  người  lỗi  lạc sẽ khó thể thoát khỏi!  Nhân đấy, bèn đặc biệt 

mở ra một môn Tịnh Độ để nhiếp khắp hết thảy: Thượng trung hạ căn, Ngũ 

Nghịch,  Thập  Ác  tướng  địa  ngục  hiện,  nhất  niệm  dốc  lòng  thành,  liền  lên 

được bờ kia. Đẳng Giác Bồ Tát đức bằng với Phật, còn phải vãng sanh mới 

chứng  được  Bồ  Đề.  Phàm  phu  sát  đất,  đầy  đủ  phiền  não,  chẳng  chịu  niệm 

Phật, làm sao tốt lành cho được? Nhắn với người đời, cùng sanh tín nguyện, 

chấp trì Phật hiệu, từ đầu đến cuối không thay đổi, đến lúc lâm chung được 

Phật tiếp dẫn, mau ra khỏi Ngũ Trược, lên thẳng chín phẩm, thấy Phật nghe 

pháp, tự chứng Vô Sanh, nương đại nguyện luân phổ độ hữu tình. 



Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  do  Như  Lai  tâm  bi  triệt  để  phổ  độ 

chúng  sanh,  khiến  cho  những  kẻ  không  có  sức  đoạn  Hoặc,  hàng  phàm  phu 

sát đất tín  nguyện trì danh  liễu thoát  ngay  trong đời  này, cùng  làm  bầu bạn 

với Quán Âm, Thế Chí. Trên đến Đẳng Giác Bồ Tát địa vị gần với Phật Quả, 

còn cần phải vãng sanh, mới thành Chánh Giác. Chí viên, chí đốn, thông trên 

thấu  dưới,  vượt  trội  các  pháp  môn  đã  được  nói  trong  một  đời  giáo  hóa  tại 

một  phương.  Vì  thế,  khi  đức  Phật  giảng  kinh  Di  Đà,  sáu  phương  chư Phật 

hiện tướng lưỡi rộng dài cùng một giọng khen ngợi, xưng là kinh Công Đức 

Chẳng  Thể  Nghĩ  Bàn  Được  Hết  Thảy  Chư  Phật  Hộ  Niệm.  Lại  khen  đức 

Thích Ca Thế Tôn ta có thể làm được chuyện hy hữu rất khó, đức Thế Tôn 

ta tự nêu túc nhân rằng: Ta ở trong đời ác Ngũ Trược, làm chuyện khó khăn 

này, chứng được Bồ Đề, vì hết thảy thế gian nói pháp khó tin này, thật là rất 

khó,  khiến  cho  người  nghe  tin  nhận  phụng  hành,  diễn  bày  rốt ráo bổn  hoài 

xuất thế vậy. 

Nhưng pháp  môn  này rất sâu khó  lường, dẫu được  Bổn Sư và chư Phật 

cùng  khuyên  tin  tưởng,  thế  nhưng  kẻ  nghi  trong  đời  vẫn  còn  rất  nhiều! 

Chẳng những thế trí phàm tình không tin, ngay cả những hàng tri thức thâm 

hiểu sâu xa Tông, Giáo vẫn còn nghi hoặc. Không những bậc tri thức không 

tin  mà ngay cả Thanh Văn, Duyên Giác đã chứng Chân Đế, nghiệp tận tình 

không  cũng  vẫn  còn  nghi  hoặc!  Chẳng  những  hàng  Tiểu  Thánh  không  tin, 

ngay đến bậc Quyền Vị Bồ Tát hãy còn nghi ngờ! Cho đến ngay cả bậc Pháp 

Thân đại sĩ tuy có thể tin chắc, nhưng vẫn chưa thể thấu nguồn tột đáy. Ấy là 

vì pháp môn này lấy Quả Giác làm cái tâm để tu nhân, toàn thể là cảnh giới 

Phật.  Chỉ  có  Phật  với  Phật  mới  có  thể  rốt  ráo  thấu  hiểu  cùng  tột,  trí  của 

những hạng người kia dễ hòng biết được nổi! Bọn phàm phu chúng ta ngửa 

tin  lời  Phật,  y  giáo  phụng  hành,  tự  được  lợi  ích  chân  thật.  Nếu  được  nghe 

pháp môn chẳng thể nghĩ bàn này chính là nhiều kiếp đã trồng sâu thiện căn, 

huống chi còn tin nhận phụng hành nữa ư? 

Truy nguyên, từ khi đại giáo truyền sang Đông, Viễn Công sáng lập Liên 

Xã.  Từ  đấy  trở  đi,  bậc  cao  nhân  trong  Tông,  trong  Giáo,  không  ai  chẳng 

hoằng  dương,  khen  ngợi,  như  Trí  Giả,  Từ  Ân,  Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh 

v.v…  vì  pháp  này  là  môn  trọng  yếu  nhất  để  nhập  đạo  cho  người  sơ  cơ,  là 

bước cuối cùng để thành Phật trong kinh  Hoa Nghiêm. Do  vậy, hạng phàm 

phu đầy dẫy phiền não nương theo Phật lực để liễu sanh tử, không thể dùng 

toán  số  thí  dụ  để  biết  được  nổi!  Nhằm  vào  thời  Nam  Tống,  bậc  tiên  đức 

trong tông ta có cư sĩ Long Thư, tên là [Vương] Nhật Hưu, tự là Hư Trung, 

thừa  nguyện tái  lai, dùng  thân thuyết pháp:  Tuy sống trong trần tục,  nhưng 

chẳng  lập  gia đình, tuy đậu  quốc  học  nhưng chẳng  làm quan, phát  huy  tâm 

tông Nho - Phật, dạy dỗ hàng đệ tử có đủ lòng tin. Lại muốn cho đồng nhân 

đều cùng sanh Tịnh Độ, nên soạn sách này để hướng dẫn rộng khắp. Lời lẽ 

đơn giản nhưng mẫu mực, lý lẽ sâu xa nhưng rõ rệt, thuận theo căn cơ kém 

cỏi, khéo léo dẫn dụ dần dần, dốc lòng đau đáu chiều theo tâm họ, không gì 

chẳng thấu. Sợ họ ngại khó chẳng vào, nên dùng cách Thập Niệm buổi sáng 

để làm phương tiện tối thắng nhiếp trọn các căn cơ; đợi đến khi vào sâu dần 

dần,  như  được  thức  ăn  ngon  lành,  đã  biết  mùi  vị,  liền  đối  với  những  pháp 

nhật dụng sẽ tự khăng khắng  vâng  giữ, chỉ nghĩ đến Phật,  nào phải chỉ  hạn 

cuộc trong [thời gian niệm Phật chừng bằng] một bữa trà; lấy đó làm nề nếp 

nhất định! Nếu có thể đầy đủ tín nguyện, cả đời kiên trì Thập Niệm, ắt quyết 

định vãng sanh. Huống chi lại gia công dụng hạnh! 

Chẳng phải chỉ có thế, dù cho hoàn toàn không có tín nguyện, không tu 

trì,  nhưng  biết  đến  thánh  hiệu  Di  Đà  thì  cũng  là  thiện  căn  chẳng  thể  nghĩ 

bàn. Vì sao vậy? Là vì do biết [ Phật hiệu] nên hễ gặp cảnh đụng duyên, sẽ 

có thể đề khởi. Như Trần Xí bị oán quỷ [là những kẻ từng bị] chính ông ta 

giết  chết,  kéo  đến  bức  bách;  nhờ  niệm  Phật,  quỷ  bèn  chẳng  hiện  nữa.  Do 

vậy,  cả  đời  niệm  Phật.  Lâm  chung  vãng  sanh  lại  còn  có  thể  quay  trở  lại  tự 

thuật tiền nhân, đích thân hiện diệu tướng sanh Tây của chính bản thân. Nếu 

trước kia, chưa từng được nghe biết [danh hiệu Phật] ắt sẽ bị quỷ đoạt mạng, 

mãi mãi luân hồi. Do vậy, ba phước trong Quán Kinh thì phước đầu tiên là 

những điều thiện thế gian, đều có thể dùng để hồi hướng, và trong chín phẩm 

thì phẩm cuối cùng chính là những kẻ tướng địa ngục đã hiện còn được vãng 

sanh.  Còn  những  ai  nhất  tâm  bất  loạn,  diệu  quán  viên  thành,  chứng  tam-

muội mà vãng sanh thì không cần phải bàn đến nữa! Do vậy, biết pháp môn 

Tịnh Độ nhiếp khắp mọi căn cơ hoàn toàn chẳng bỏ sót ai, tốt lành thay, cao 

quý thay, lớn lao thay! 

Sách ấy lấy lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật, ngay 

trong  đời  này  quyết  định  được  vãng  sanh  làm  Tông.  Đọc  kỹ  sẽ  đoạn  nghi 

sanh tín, khuyên khắp mọi người tu trì. Riêng nêu những sự tích vãng sanh 

để  khuyên  lơn,  cũng  như  những  việc  cả  một  đời  Vương  cư sĩ  đã  làm,  cuối 

sách  chỉ  rõ:  Thượng  trung  hạ  căn  không  căn  nào  chẳng  được  thâu  tóm.  Ba 

pháp Tín - Nguyện - Hạnh không pháp nào chẳng phô bày rõ ràng. Do vậy, 

bèn  khắc  in  phổ  biến  rộng  khắp  để  hòng  đáp  tạ  chừng  bằng  một  giọt  nước 

biển  trong  trần  sát573  “công  Phật  Thích  Ca  thuyết  pháp,  chư  Phật  chứng 

minh, liệt tổ truyền đăng, tâm đại từ bi soạn sách của Vương cư sĩ” mà thôi! 





---o0o--- 

10. Tựa chung cho các sách Phật Học Chỉ Nam, Phật Học Khởi Tín Biên 

và Lục Đạo Luân Hồi Lục 





Nhất niệm tâm tánh của hết thảy chúng sanh thật sự không hai không 

khác  với tam thế chư Phật,  nhưng do chưa ngộ  nên chẳng thể thọ dụng. Vì 

thế  phẩm  Như  Lai  Xuất  Hiện  trong  kinh  Hoa  Nghiêm  có  câu:   “Hết  thảy 

 chúng sanh đều có trí huệ của Như Lai, nhưng do vọng tưởng, chấp trước, 

 nên chẳng thể chứng  đắc. Nếu lìa vọng  tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên 

 Trí,  Vô Ngại Trí sẽ được hiện tiền”.  Nên  biết: Trí  huệ  và  vọng tưởng chấp 

trước  vốn  chẳng  phải  là  hai  vật!  Mê  thì  toàn  thể  trí  huệ  biến  thành  vọng 

tưởng,  chấp  trước.  Ngộ  thì  toàn  thể  vọng  tưởng,  chấp  trước  biến  thành  trí 

huệ. Ví như nắm bàn tay lại hay xòe bàn tay ra, vốn chỉ là một bàn tay. Kết 

thành băng hay tan thành nước vốn chỉ là một thứ nước. Ấy là do Tâm Thể 

bất  biến,  Dụng  thường  tùy  duyên,  nhưng  Thể  thường  bất  biến.  Tại  phàm 

chẳng giảm, nơi thánh không tăng, ở trong trần không nhiễm, lìa cấu chẳng 

tịnh, ở trong sanh tử chẳng bị luân hồi, chứng Niết Bàn nhưng chẳng thuộc 

Tịch  Diệt.  Không  có  hình  tướng  nhưng  làm  chủ  của  muôn  hình  tướng, 

không có pháp nào nhưng là tông của muôn pháp. 

Từ  trước  đến  nay,  thường  tự  như  như,  trọn  chẳng  có  phàm  -  thánh, 

chúng sanh - Phật sai khác! Ngộ thì gọi là Hiền, chứng thì gọi là Thánh. Nếu 

chỉ sẵn có nhưng chưa ngộ, tuy có Tánh Đức, trọn chẳng có Tu Đức thì chỉ 

là phàm phu  luân  hồi trong  lục đạo  mà thôi! Do Dụng tùy  duyên  nên có tứ 

thánh lục phàm574, khổ - vui thăng trầm sai khác. Nhưng duyên có nhiễm - 

tịnh,  ắt  theo  một  trong  hai  thứ  đó.  Theo  nhiễm  duyên  thì  khởi  Hoặc,  tạo 

nghiệp,  luân  hồi  sáu  nẻo.  Theo  tịnh  duyên  thì  đoạn  Hoặc  chứng  Chân, 

thường trụ Niết Bàn. Do Hoặc nghiệp có nặng - nhẹ nên có đường lành trời - 

người và đường A Tu La thiện - ác xen tạp, cũng như ba đường ác: súc sanh, 

ngạ quỷ, địa ngục. Do Hoặc khởi Hoặc, do nghiệp tạo nghiệp, hoặc thiện hay 

ác, trọn không có tướng nhất định cho nên chỗ thọ sanh lần lượt đổi dời như 

bánh  xe  [xoay  tròn]  không  có  khởi  đầu,  thoạt  lên  thoắt  xuống.  Đã  có  đủ 

Phiền Hoặc thì đều bị nghiệp ràng buộc, theo nghiệp thọ sanh, chẳng thể tự 

chủ. 

Do  đoạn  chứng  có  nông  -  sâu,  nên  người  đoạn  Kiến  Tư  thì  chứng  quả 

Thanh Văn. Người dứt được tập khí thì chứng quả Duyên Giác. Người phá 

vô minh chứng quả Bồ Tát. Nếu phá sạch hết vô minh, phước huệ viên mãn, 

công tu đức đến cùng cực, tánh đức phơi bày trọn vẹn, thì chứng Phật Quả. 

Chứng Phật Quả chẳng qua cũng chỉ  là chứng triệt để rốt ráo công đức  lực 

dụng sẵn có nơi tâm tánh trong địa vị phàm phu, nay tự thọ dụng được toàn 

thể mà thôi, chứ chẳng hề thêm mảy may gì vào cái sẵn có ban đầu cả! Như 

Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát  tuy  sở  chứng  cao  -  thấp  bất  đồng,  nhưng 

đều chưa thể thọ dụng hoàn toàn công đức sẵn có nơi tánh. 

Ngược lại, hết thảy phàm phu dùng sức tâm tánh chẳng thể nghĩ bàn này 

để khởi tham - sân - si nơi sáu trần cảnh, tạo giết - trộm - dâm, đến nỗi đọa 

trong  ba  ác  đạo,  vĩnh  viễn  luân  hồi.  Toàn  là  như  vậy,  chẳng  đáng  buồn  ư? 

Dù cho tận lực tu Ngũ Giới, Thập Thiện, được làm thân trời - người, nhưng 

phước  lạc  trong  nhân  gian  chính  là  căn  bản  của  đọa  lạc.  Phiền  Hoặc  trong 

cõi  trời  tuy  chẳng  mãnh  liệt  sắc  bén  như  trong  nhân  gian,  nhưng  một  khi 

phước trời  vừa  hết, chắc chắn phải sanh  xuống cõi thấp  hơn. Do túc phước 

chưa  hết,  nên được  hưởng phước. Do  hưởng phước bèn  tạo  nghiệp. Đã  tạo 

nghiệp rồi, phải đọa ác đạo đúng là trong nháy mắt! Huống chi có người do 

mạng trời đã hết, bèn vì sức của ác nghiệp đời trước đã chín muồi, đọa thẳng 

vào ác đạo! Do vậy, cổ đức nói người tu hành nếu không chánh niệm tu trì 

Tịnh nghiệp, chỉ được phước báo nhân thiên, gọi là  “mối oán đời thứ ba”. 

Kinh  Pháp  Hoa  dạy:   “Tam  giới  không  yên  như  nhà  lửa  cháy,  các  khổ 

 đầy  dẫy,  thật  là  đáng  sợ!”   Người  biết  tốt  -  xấu  ắt  sẽ  coi  chuyện  gấp  cầu 

thoát lìa, hòng được an ổn là kế sách bậc thượng. Đại trượng phu sanh trong 

thế gian, đã biết một niệm tâm tánh của chính mình không khác gì chư Phật, 

lại biết nhân quả tu chứng trong mười pháp giới chẳng ra ngoài tự tâm. Cho 

nên, sẽ phát đại Bồ Đề [tâm], tận lực tu Định Huệ, mong đoạn Hoặc chứng 

Chân, thành ngay Phật đạo, khiến cho chúng sanh trong khắp pháp giới cùng 

ra khỏi đường mê, cùng lên bờ giác, rốt ráo tự chứng được tâm tánh vốn sẵn 

có mới thôi. Nếu là kẻ căn cơ kém cỏi, chưa thể làm được như thế, thì phải 

dùng  lòng  tín  nguyện  sâu  dốc  sức  tu  Tịnh  nghiệp,  nương  vào  Phật  từ  lực 

vãng  sanh  Tây  Phương.  Để  đến  khi  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  lại  nương  theo 

nguyện trở lại độ thoát chúng sanh. Nhưng trước lúc vãng sanh phải phát Bồ 

Đề  tâm,  tự  hành,  dạy  người,  dẫu  chẳng  thể  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài,  vang 

rền Hải Triều Âm thì cũng nên đối với kinh luận của Phật, Tổ, di thư của bậc 

tiên  hiền,  tìm  lấy  bộ  nào  khế  lý  khế  cơ,  dễ  dàng  lãnh  hội  được,  biên  tập 

thành sách để lại cho tương lai. Phàm là nhân quả ba đời, lục đạo luân hồi và 

công  đức  Tam  Bảo,  lợi  ích  của  Phật  pháp,  và  “đạo  độ  khắp  ba  căn,  pháp 

phàm thánh cùng tu”, bèn phân  môn chia  loại, trình bày  phân tích  rạch ròi, 

khiến  cho  người  đọc  xem  đến,  tự  nhiên  tự  biết  chỗ  lấy  -  bỏ.  Từ  đó,  đoạn 

nghi sanh tín, quy tâm đại giác, hoặc là liễu sanh tử ngay trong đời này, hoặc 

trở thành nhân duyên đắc độ trong vị lai. 

Nếu không có được tai mắt ấy, chớ nên mạo muội theo đuổi, hãy nên in 

khắc lưu truyền các sách khế lý khế cơ của cổ nhân, ngõ hầu những sách ấy 

được lần lượt truyền bá, xiển dương, vĩnh viễn dùng làm thuyền từ, quả thật 

không còn công đức nào lớn hơn. Những điều vừa nói trên đây tuy chí nhằm 

lợi  người,  nhưng  công  giáo  hóa  thật  sự  quy  về  chính  ta.  Do  vậy,  trong  đời 

hiện tại phước  huệ tăng cao, lâm chung  lên thẳng  Thượng Phẩm.  Há chẳng 

phải là bậc trượng phu đường đường, oai nghi tốt lành rạng rỡ hay sao? Nếu 

không  biết  nghĩa  này,  chỉ  căn  cứ  theo  Thế  Đế  tu  dưỡng,  dẫu  cho  đời  này 

nắm  thật  vững  đạo  “ý  thành  tâm  chánh”,  chỉ  e  một  khi  chuyển  sang  đời 

khác, lại bị mê hoặc, bị nghiệp buộc ràng, theo nghiệp thọ báo. Như lá cuốn 

theo gió đùa chẳng thể tự chủ, hoặc rơi trên nệm, hoặc rớt vào nhà xí. Nghĩ 

rồi chẳng thấy thật đáng sợ lắm ư? 

Cư sĩ Đinh Phước  Bảo chuyên tinh  học Y kể đã  mấy  năm.  Kế đó, nghĩ 

bệnh  sanh  từ  thân,  thân  do  nghiệp  sanh,  nghiệp  do  tâm  sanh.  Nếu  chỉ  trị 

thân,  quả  thật  chẳng  phải  là  đạo  nhổ  rễ  lấp  nguồn  rốt  ráo  vậy.  Do  vậy  bèn 

nghiên  cứu  Phật  học,  tiên  chú575  các  kinh,  muốn  cho  hàng  sơ  cơ  dễ  lãnh 

hội,  nên  dùng  phương  cách  huấn  hỗ576  của  Hán  Nho  sao  cho  dù  văn  hay 

nghĩa đều thông suốt.  Ấy  là vì kinh Phật sâu  xa, uyên áo,  ý  nghĩa  vô cùng, 

chú  sớ  của  cổ  đức  đa  phần  chú  trọng  nêu  lên  cương  lãnh,  xiển  dương  chỗ 

nhiệm mầu, không giải thích tường tận từng câu từng chữ, khiến cho hàng sơ 

cơ thật khó thể lãnh hội! Nếu dùng phương pháp huấn hỗ để nhập môn thì sẽ 

tự có thể đăng đường nhập thất, sau đấy mới nghiên cứu chú sớ của cổ đức 

ắt sẽ như mặt trời chói  lọi  giữa không trung, không điều  gì  nhỏ  nhặt chẳng 

chiếu thấu, bất tất phải chấp [những gì được giải thích sơ khởi] ở đây là rốt 

ráo vậy. 

Lại  do  Nho  gia  trong  đời  quen  chấp  vào  sự  thấy  nghe,  không  tin  con 

người chết đi thần  minh  bất diệt, không tin  những chuyện  nhân quả ba đời, 

luân  hồi  lục  đạo.  Người  bậc  thượng  chỉ  có  thể  làm  kẻ  tự  lo  giải  thoát  cho 

chính  mình,  hoàn  toàn  chẳng  thể  thay  đổi  phong  tục,  giác  thế  dạy  dân577. 

Kẻ  bậc  hạ  bèn cho rằng “đã không có  nhân quả, chết  đi bèn  vĩnh  viễn diệt 

mất”, sao không muốn gì bèn làm đấy để cả một đời này được khoái lạc ư? 

Từ  đó,  phóng  túng  không  kiêng  dè,  yên  tâm  làm  ác,  đến  nỗi  thế  đạo  nhân 

tâm  ngày  càng  đi  xuống.  Do  vậy,  ông  Đinh  đem  tất  cả  sự  tích  rõ  ràng  về 

nhân quả báo ứng trong kinh luận của Phật, Tổ và các di thư của những bậc 

hiền nhân Tăng -Tục xưa nay chép thành ba bộ: 

1) Thứ nhất  là  Lục Đạo  Luân  Hồi  Lục,  nhằm chỉ rõ chuyện thăng trầm 

trong  lục đạo  về  mặt  Lý  lẫn  mặt Sự, những cảnh tượng trong chốn  u  minh, 

trạng  huống của quỷ  thần. Đồng thời chỉ rõ  muốn thoát khỏi  nỗi  khổ trong 

đường tăm tối,  mà bỏ đại pháp của Như Lai thì hoàn toàn chẳng thể nương 

cậy  vào đâu được. Quả  là bộ sách cải ác tu thiện,  xả  mê quy  ngộ, kính cẩn 

sùng mộ Phật pháp, là bước ban đầu khiến cho người ta hâm mộ chân thừa. 

2) Bộ kế tiếp tên là Phật Học Khởi Tín Biên. Bộ kế đó là Phật Học Chỉ 

Nam. Ý chỉ của  hai cuốn sách  này  gần  giống  nhau. Trước  hết,  nói  về  nhân 

quả báo ứng, tiếp đến nói về công đức Phật pháp; nhưng chỗ khác nhau là bộ 

Khởi Tín chú trọng vào nghĩa đầu tiên, còn bộ Chỉ Nam chú trọng vào nghĩa 

thứ hai. Những công đức Phật pháp được nhắc đến trong sách cũng đều sao 

lục  từ sách  vở của  những  bậc cao  nhân  dật sĩ;  nhưng  vì  hạn cuộc  vào từng 

thiên,  nên không  khỏi  bị thiếu sót. Nhưng  nếu tín căn đã sanh thì đã có đủ 

Đại Tạng kinh luận và sách vở của thánh hiền tồn tại [để tham khảo]. Sách 

này chẳng qua là sách nhập môn để dẫn người ta tiến vào Phật pháp, há nên 

vin  vào  đây  rồi  tự  giới  hạn  mình,  ngừng  lại  không  tiến  tới  nữa!  Thuật  lại 

những sự ấy, tấm lòng ấy quả thật rộng lớn, lợi ích quả thật chẳng thể nghĩ 

bàn được! 

Quang  túc  nghiệp  sâu  nặng,  có  mắt  như  mù,  lạm  dự  vào  Tăng  chúng, 

uổng  hưởng  của  tín  thí,  thẹn  chẳng  có  năng  lực  tu  Định  Huệ  đoạn  Hoặc 

chứng Chân, chỉ  mong  nương  theo Phật  từ lực, đới  nghiệp  vãng sanh. May 

sao ông Đinh chẳng vì đó  mà chê bỏ, hễ có trước thuật gì đều gởi đến cho. 

Nhưng chữ nhỏ mắt quáng, bất quá giở xem qua loa để kết duyên tùy hỷ mà 

thôi.  Gần  đây,  được  thấy  ba  bộ  sách  này,  khôn  ngăn  cảm  động,  muốn  lưu 

truyền rộng rãi, hiềm là nghèo không chỗ cắm dùi, bèn chẳng nề hà kém cỏi, 

viết  tựa  giới  thiệu  đại  lược.  Mong  sao  nơi  nơi  chốn  chốn,  những  người  có 

tâm lo cho thế đạo sẽ lần lượt lưu thông, truyền bá nhiều nơi. Như thế chẳng 

những sẽ thỏa  lòng đúc kết, biên tập của ông Đinh  mà quả thật còn  là thay 

cho  Phật, Tổ,  hiền  nhân,  hiện tướng  lưỡi  rộng  dài rền tiếng  hải  triều không 

ngớt vậy. Sẽ thấy phong tục đổi thay, nhanh chóng đạt đến đại đồng bình trị, 

dân hòa, thời thế tốt đẹp, cùng hưởng niềm vui vô vi. Công đức lợi ích ấy sẽ 

có thọ lượng bằng với mười phương hư không, há có thể dùng văn tự ngôn 

ngữ để hình dung được nổi ư? Nếu chẳng vì người kém cỏi mà vứt bỏ hoàn 

toàn lời này thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

11. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ nhất) 





Cái đạo sẵn có trong tâm chúng ta lớn lao thay! Pháp sẵn có trong tâm 

chúng  ta  nhiệm  mầu  thay!  Tịch  - Chiếu  bất  nhị,  Chân  -  Tục  viên  dung.  Ly 

niệm,  ly  tình,  bất  sanh  bất  diệt.  Đó  gọi  là   “có  mà  chẳng  có,  không  có  mà 

 có” ,  hoặc:   “Không mà chẳng không, chẳng không lại không”.  Chúng sanh 

và  Phật  đều  do  đây  mà  ra,  thánh  hay  phàm  đều  chẳng  thể  diễn  tả  được. 

Giống  như  gương  sáng  trọn  chẳng  có  một  vật  nào,  nhưng  hễ  Hồ  đến,  Hán 

hiện578.  Như các  tướng  xa  xôi  trong  thái  hư  chẳng  trở  ngại  mặt  trời  chiếu 

qua mây đùn. Đấy chính là  “nơi Thật Tế lý địa chẳng nhiễm mảy trần, trong 

 tâm Bổn Giác có đủ trọn vẹn các pháp” . Đấy chính là vô thượng giác đạo do 

đức Như Lai đã chứng, đó cũng là chân tâm thường trụ của chúng sanh đang 

mê. 

Tam  giáo  thánh  nhân  nương  theo  tâm  tánh  này,  đều  lưu  lại  ngôn  giáo, 

rộng hướng dẫn quần manh. Do vậy, Ni Sơn579 nêu ý chỉ “thành minh” sâu 

xa để làm đường lối tu - tề - trị - bình; Trụ Sử580 nói Đạo Đức Kinh, chỉ bày 

thuật trường sanh. Đại Giác Thế Tôn xứng pháp giới tánh, chỉ bày tâm Chân 

Như,  diễn  giảng  đạo  “nghịch  trần  hiệp  giác”,  lập  tông  “bất  sanh  bất  diệt”. 

Tuy cạn  - sâu,  lớn  - nhỏ bất  đồng, thế  gian,  xuất thế  gian khác  biệt,  nhưng 

chủ  yếu  đều  chẳng  ngoài  việc  phát  huy,  diễn  bày  thông  suốt  cái  lý  sẵn  có 

trong tâm chúng ta khiến cho khắp các hàm thức đều xứng tánh khởi tu, do 

tu hiển tánh, tiêu tan huyễn vọng vốn dĩ không có, khôi phục thiên chân sẵn 

có, vĩnh viễn thoát đường mê, chứng ngay lên bờ giác mới thôi. 

Văn Xương Đế Quân trong đời xa xưa, tâm giữ vẹn Ngũ Thường, tận lực 

phụng  trì  Tam  Giáo,  tự  hành,  dạy  người,  chỉ  muốn  đạt  đến  chí  thiện,  công 

cao đức cả, nên bèn được cai quản văn học. Chỉ sợ hàng mạt học vô tri, mê 

muội tánh thường trụ bao kiếp, bèn soạn  văn dạy dỗ rộng rãi, thuật chuyện 

một  trăm  mười  bảy  đời  về  trước.  Diệu  nghĩa  vô  tận,  ai  lường  được  uyên 

nguyên. Chú  giải dẫu nhiều, chẳng thể phô bày  hết lẽ  uyên áo  mênh  mông. 

Cho  nên  ngàn  đời  trước,  ngàn  đời  sau,  người  dạy  dỗ,  kẻ  được  dạy  dỗ  thảy 

đều nuối tiếc chưa thỏa ý. 

An  Sĩ  tiên  sinh  xưa  đã  trồng  cội  đức,  thừa  nguyện  tái  lai,  xem  rộng  rãi 

cùng tột các sách, thâm nhập kinh tạng, tự đặt trách nhiệm tỉnh giác cõi đời, 

khai hóa dân trí, giữ thân tốt đẹp, thay đổi phong tục để nêu khuôn mẫu tốt 

đẹp. Dùng học thức kỳ tài diệu ngộ, dùng tâm pháp Linh Sơn - Tứ Thủy581 

để soạn bản chú giải cho bài văn tùy cơ thuyết pháp của Đế Quân khiến cho 

kẻ  nhã,  người  tục  cùng  được  xem.  Lý  vốn  nơi  tâm,  từ  ngữ  nêu  được  chỗ 

trọng yếu, dẫn chứng sự thật, xé toạc mây mê nơi cõi ý, xiển dương nghĩa lý, 

ý  chỉ,  giương  cao  vầng  mặt  trời  trí  huệ  trên  bầu  trời  tâm  tánh  khiến  cho 

người  đọc  đối  với  pháp  gì,  chuyện  gì  cũng  đều  có  chỗ  để  phỏng  theo,  tâm 

tâm, niệm niệm thường biết kinh sợ, dè dặt. Thật là đã vạch toang tấm lòng 

đau đáu của Đế Quân, giãi bày  hết cả ra, ngõ  hầu  ngàn đời trước, ngàn đời 

sau, người dạy dỗ, kẻ được dạy dỗ đều thỏa thích, không còn nuối tiếc mảy 

may gì nữa! 

Nhưng  bi  tâm  chưa  hết,  từ  nguyện  chẳng  cùng,  muốn  khiến  cho  nhân 

dân  đề  cao  lòng  trung  hậu,  khoan  thứ  như  đối  với  người  ruột  thịt,  dứt  đao 

binh,  hưởng  tuổi  trời,  giữ  lễ  nghĩa  để  vẹn  luân  thường,  chuộng  đức,  xa  lìa 

sắc đẹp. Do vậy, ông bèn soạn bộ sách răn kiêng giết tên là Vạn Thiện Tiên 

Tư, bộ sách răn kiêng dâm tên là Dục Hải Hồi Cuồng. Ấy là vì người đời sát 

nghiệp nhiều nhất, dâm nghiệp dễ phạm. Do vậy, chẳng ngại phiền nhọc, ra 

rả khuyên răn. Lại vì tu tràn lan những chuyện lành thế gian chỉ được phước 

trời  -  người,  khi  hết  phước  sẽ  đọa  lạc,  khổ  độc  làm  sao  dứt  cạn  cho  được? 

Do  vậy,  từ  những  kinh  luận  Tịnh  tông,  ông  chọn  lấy  những  lời  lẽ  phù  hợp 

căn cơ, gộp thành một bộ sách, đặt tên là Tây Quy Trực Chỉ, khiến cho khắp 

những ai giàu sang, nghèo hèn, già, trẻ, trai, gái, dù trí hay ngu, dù Tăng hay 

tục, đều cùng niệm A Di Đà Phật cầu sanh Cực Lạc, thoát khỏi luân hồi, lên 

thẳng  Bất Thoái, từ tạ những  nỗi khổ do vọng  nghiệp cảm thành,  hưởng sự 

vui tâm ta sẵn có. 

Ba  bộ  sách  trước  tuy  giảng  về  việc  tu  hành  điều  thiện  thế  gian,  nhưng 

cũng có pháp liễu sanh thoát tử. Bộ sách cuối cùng này tuy nói về pháp liễu 

sanh  tử,  nhưng  cũng  phải  tu  hành  các  thiện  pháp  thế  gian.  Còn  như  những 

chuyện  thuận  lý  dẫn  đến  điều  lành,  trái  nghịch  dẫn  đến  điều  xấu  đều  phân 

tích rạch ròi, dứt nghi, giải đáp những vấn nạn, lý trọn, văn khéo. Nỗi niềm 

lay động kẻ điếc, làm sáng mắt người mù càng thống thiết hơn cứu người bị 

chết  đuối  hay  đang  bị  lửa  thiêu.  Thật  có  thể  nói  là  dựng  thiên  địa,  lập  quỷ 

thần,  bổ  trợ  sáu  kinh,  nâng  đỡ  danh  giáo,  đáng  là  bộ  kỳ  thư  tốt  lành  nhất 

trong  đời,  chẳng  thể  xem  giống  như  những  bộ  thiện  thư  tầm  thường  khác. 

Nếu bảo tiên sinh chẳng phải là Bồ Tát thừa bổn nguyện luân, hiện thân cư 

sĩ, thuyết pháp độ sanh thì tôi chẳng tin. 

Bất  Huệ  lúc bé đọc sách Nho, chẳng biết  tâm  truyền của  Khổng Mạnh, 

lớn  lên  học  Phật  thừa,  chưa  ngộ  được  tánh  thể  của  Như  Lai.  Đến  nay  tuổi 

sắp tri  mạng  (năm  mươi), kiến  giải  như  nhìn  vào  vách, chỉ có cái tâm  ham 

thiện, chẳng có  mảy  may sức  lợi người  gì,  muốn đem sách  này in khắc  lưu 

truyền,  hiềm  rằng  nghèo  không  chỗ  cắm  dùi,  lại  lười  mộ  duyên.  Do  vậy, 

nhiều năm chưa thỏa được nguyện. Cư sĩ Lý Thiên Quế ở Tây Thục có linh 

căn từ xưa, dốc lòng hành thiện  mong chứng đắc vô thượng Phật pháp, đến 

triều  bái  danh  sơn  Phổ  Đà.  Ở  Pháp  Vũ  Thiền  Tự,  ngẫu  nhiên  gặp  gỡ,  nếu 

không  có  sẵn  túc  duyên,  sao  lại  giải  cấu582  như thế?  Ông  bèn  khuất  mình 

hỏi pháp, cầu  xin  lẽ  xuất  yếu (đạo  lý trọng  yếu  để  giải thoát). Nhân đó, tôi 

bèn dạy  “tận lực giữ luân thường, tinh tu Tịnh nghiệp, tự lợi, lợi tha, chỉ lấy 

 đó làm trọng”.  Nếu có thể tận  lực thực hành không  tỳ  vết thì  mới cảm  hóa 

được đồng  nhân. Nếu  hành  vi chẳng phù  hợp  lời  nói  thì phụng  pháp  lại trở 

thành  hoại  pháp.  Những  kẻ  chẳng  tu  đức  thế  gian,  chẳng  tận  lực  làm  lành, 

không  phải  là  vì  không  có  tư  chất  để  tu  đức,  làm  lành,  mà  là  vì  không  có 

thầy tốt bạn lành để hướng dẫn. Nên bèn tặng cho ông ta cuốn sách này, bảo 

hãy  đọc  kỹ,  chăm  chú  sao  cho  hành  vi  cử  chỉ  của  mình  đều  phù  hợp  với 

những gì được chỉ bày, dạy dỗ trong sách này, không sai khác chút xíu nào 

thì  mới  nên.  Ông  ta  khác  nào  được  vật  quý  báu  nhất,  mừng  rỡ  khôn  cùng, 

phát  nguyện  khắc  in  để  rộng  lưu  truyền.  Lại  xin  tôi  viết  tựa  để  bảo  khắp 

đồng  nhân. Do vậy chẳng  nề  hà kém cỏi,  lược thuật đầu đuôi. Những ai có 

chí thờ vua giúp dân, tu thân, tề gia, dạy con cháu  mong thành thánh thành 

hiền,  ngộ  tâm  tánh  liễu  sanh  tử  thì  xin  hãy  đọc  kỹ  rồi  tận  lực  thực  hành, 

đừng cho lời tôi là hư vọng, sai quấy vậy! 

 

---o0o--- 

12. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ hai) 





Hai  nghiệp  dâm  -  sát  chính  là  căn  bản  sanh  tử  của  hết  thảy  chúng 

sanh. Khó đoạn nhất chỉ có dâm, dễ phạm nhất chỉ có sát. Trong hai thứ này, 

đối  với dâm thì  những ai biết tự ái đôi chút còn có  thể tự chế chẳng phạm. 

Nhưng muốn cho ý địa thanh tịnh, trọn chẳng có  mảy  may gì thì chỉ bậc  A 

La Hán đoạn Hoặc chứng Chân mới có thể làm được. Còn ngoài ra, tuy tập 

khí  ái  nhiễm  dày  -  mỏng  khác  nhau,  nhưng  đều  đã  cố  kết  triền  miên  trong 

tâm thức, từ kiếp này sang kiếp khác, chưa thể giải thoát. Sát thì thế gian đều 

coi  là chuyện đương  nhiên, cậy  mình mạnh,  lấn áp kẻ yếu, dùng thịt chúng 

nó để no bụng mình. Chỉ cốt sướng  miệng một lúc, ai tin phải bao kiếp đền 

bồi? Kinh Lăng Nghiêm dạy:  “Do người ăn dê, dê chết thành người, người 

 chết thành dê. Như vậy cho đến mười đời, chết chết, sống sống, ăn nuốt lẫn 

 nhau, do ác nghiệp cùng nhau sanh cho đến cùng tột đời vị lai”.  Cổ đức nói: 

 “Muốn cho thiên hạ không binh kiếp, trừ phi chúng sanh không ăn thịt”.  Lại 

nói:  “Muốn biết kiếp đao binh trong thế gian, hãy nghe tiếng lò mổ thịt nửa 

 đêm”. 



Đã có  nhân ấy ắt phải chuốc  lấy quả ấy.  Chẳng  nghĩ đến thì thôi,  hễ 

nghĩ tới bèn rất sợ hãi. An Sĩ tiên sinh kính vâng lời Phật sắc truyền, riêng rủ 

lòng từ mẫn, do vậy soạn bộ Dục Hải Hồi Cuồng để răn kiêng dâm, soạn bộ 

Vạn  Thiện Tiên Tư để  răn kiêng  giết. Dẫn chứng sự thật,  nêu  rõ nhân quả. 

Thiết tha mong người khắp cõi đời cùng giữ tấm lòng chân thật “cha trời mẹ 

đất,  coi  dân  như  ruột  thịt,  nghĩ  loài  vật  cũng  như  mình”,  vĩnh  viễn  dứt  bỏ 

chuyện  thương  tổn  thuần  phong,  loạn  hoại  luân  lý,  dứt  ác  niệm  cậy  mạnh 

hiếp yếu. Lại muốn cho đồng nhân đừng làm các điều ác, vâng làm các điều 

thiện; do vậy, bèn chú thích tường tận bản Âm Chất Văn của Văn Xương Đế 

Quân,  để  những  hành  vi  thường  ngày,  khởi  tâm  xử  sự,  chuyện  lớn  như  trị 

quốc an dân, chuyện  nhỏ  như  một  lời,  một  niệm, đều  tuân thủ theo  lời dạy 

răn,  đều  giữ  khuôn  phép.  Do  vậy,  thuyết  “giữ  lòng  kính,  dè  dặt,  cẩn  thận, 

chánh tâm thành ý” của cổ thánh tiên hiền chẳng đến nỗi thành chuyện bàn 

xuông  mà thôi! Ba bộ sách trên đây văn từ, lý lẽ, không gì chẳng trội tuyệt 

xưa nay, bổ trợ kinh điển, giúp cho bình trị. 

Bởi  tiên  sinh  do  kỳ  tài  diệu  ngộ,  dùng  bút  mực  phát  huy  tâm  pháp  của 

Phật,  Tổ,  thánh  hiền  cho  kẻ  nhã  lẫn  người  tục  cùng  xem  vậy.  Tuy  nhiên, 

người đã có thể kiêng dâm, kiêng sát, không làm các điều ác, vâng làm các 

điều lành, nhưng nếu chẳng liễu sanh thoát tử, làm sao đảm bảo đời đời kiếp 

kiếp chẳng quên mất tu trì? Người luôn sanh trong thiện đạo, rộng tu phước 

huệ,  chẳng  đọa  đường  ác  để  đền  trả  lẫn  nhau,  há  được  mấy  ai?  Liễu  sanh 

thoát  tử,  nào  có  dễ  đâu?  Chỉ  người  tận  lực  tu  Định  Huệ,  đoạn  Hoặc  chứng 

Chân thì mới có thể rốt ráo tự do. Ngoài ra, dù có tôn quý như Thiên Đế, tột 

bậc  là  Phi  Phi  Tưởng  Thiên,  phước  thọ  tám  vạn  đại  kiếp,  vẫn  thuộc  trong 

vòng trói buộc của nghiệp lực thiện ác, bị nghiệp lực thiện ác xoay chuyển! 

Do  vậy,  riêng  nương  theo  một  pháp  “cậy  vào  Phật  từ  lực  đới  nghiệp  vãng 

sanh” của đức Như Lai, thâu thập rộng rãi những nghĩa trọng yếu trong kinh 

luận  Tịnh  Độ,  soạn  thành  một  bộ  sách,  đặt  tên  là  Tây  Quy  Trực  Chỉ.  Nếu 

đọc  đến  sách  này,  tin  tưởng  chắc  chắn  không  nghi,  sanh  tín,  phát  nguyện, 

cầu sanh Tây Phương, bất luận căn cơ lợi hay độn, tội nghiệp nặng hay nhẹ, 

cũng như công phu cạn hay sâu, cốt sao tín nguyện chân thành, thiết tha, trì 

danh hiệu Phật, đến lúc lâm chung không ai chẳng được Phật từ lực tiếp dẫn 

vãng sanh. Đã vãng sanh bèn siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, ngộ 

tự tâm ngay trong đương niệm, chứng giác đạo trong tương lai. Nghĩa lý, lợi 

ích ấy chỉ có chứng mới biết được, cố nhiên ngòi bút chẳng thể diễn tả được 

nổi. Điều này thuộc về chuyện dùng tín nguyện của chính mình để cảm Phật 

từ bi, cảm ứng đạo giao, đạt được lợi ích lớn lao như thế. So với chuyện cậy 

vào tự lực để đoạn Hoặc chứng Chân liễu sanh thoát tử thì khó - dễ khác biệt 

vời vợi như trời với đất. 

Hiện  nay,  các  nước  bên  Tây  Phương  đại  chiến  đã  mấy  năm,  nước  ta 

thoạt đầu do ý kiến bất đồng, rốt cuộc thành Nam - Bắc đánh lẫn nhau. Lại 

thêm  mấy năm qua, những tai nạn như nước dâng, gió bão, hạn hán, lụt lội, 

động đất, thổ phỉ, ôn dịch… liên tiếp xảy ra. Tính ra số người thương vong 

trong  nước, ngoài  nước không dưới  vạn  vạn  người, đau  lòng buốt óc, thảm 

chẳng  nỡ  nghe!  Bất  Huệ  lạm dự  vào  Tăng chúng, chưa chứng đạo quả, chỉ 

giữ  tấm  lòng  thương  đời,  chẳng  có  sức  cứu  người  mảy  may.  Có  vị  đồng 

hương  là  tiên  sinh  Cần  Phố  Lưu  Tại  Tiêu,  là  người  thanh  cao,  đời  đời  đạo 

đức, dốc lòng tin tưởng Phật pháp. Mùa Hạ năm nay lên núi gặp gỡ, bàn đến 

những sự tình trong nước ngoài nước gần đây, buồn bã hỏi: “Có diệu pháp gì 

để cứu giúp hay chăng?” Tôi nói: “Đây là khổ quả, quả ắt phải có nhân. Nếu 

muốn cứu khổ thì phải đoạn trừ nhân. Hễ đoạn được nhân thì quả không do 

đâu sanh được! Vì thế kinh dạy:  ‘Bồ Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả’” . Bèn 

đưa bộ An Sĩ Toàn Thư cho ông xem, mong hãy khắc in lưu truyền rộng rãi, 

khiến ai nấy đều được thấy nghe, cùng lên bờ Giác. Tiên sinh mừng rỡ khôn 

cùng, liền sai người cháu là Triệu Bộ Vân bỏ ra bảy trăm đồng, xin tôi thay 

ông ta đảm nhiệm chuyện ấn tống. 

Nhớ  năm Mậu  Thân  xưa kia,  từng khuyên ông  Lý Thiên Quế khắc bản 

tại  đất  Thục  (Tứ  Xuyên),  ông  ta  liền  xin  tôi  viết  tựa.  Về  sau,  nhân  duyên 

không đủ, rốt cục việc chẳng thành. Nay được ông Lưu kiên quyết tán thành, 

quả  chẳng  phải  là  duyên  nhỏ.  Trộm  thấy  những  lời  hay  cải  ác  hướng  lành 

trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn, bài ký Du  Tịnh Ý583  là  hạnh tốt đẹp chí thành 

thấu trời, phát huy sự lý công phu tu dưỡng, thật là đẹp đẽ, thuần thành, tinh 

tường, trọn vẹn. Nhân đó, đem ghép vào sau bộ Âm Chất Văn Quảng Nghĩa 

gồm ba cuốn. Bài Giới Sát Phóng Sanh Văn của đại sư Liên Trì là bậc chúa 

soái từ bi diệt sạch ma quân tàn nhẫn, bài tụng Bất Tịnh Quán của ngài Tỉnh 

Am v.v… là mãnh tướng tịnh hạnh diệt trừ ma quân tham dục, bài Khuyến 

Phát  Bồ  Đề  Tâm  Văn  của  ngài  Tỉnh  Am  là  thuyền  từ  phổ  độ  chúng  sanh 

trầm  luân  trong  biển  khổ.  Do  vậy,  xếp  những  bài  này  vào  sau  ba  thứ pháp 

môn584.  Ví  như  gấm  dệt  thêm  hoa,  đặt  đèn  cạnh  gương,  rực  rỡ  chói  ngời, 

vui mắt đẹp dạ người ta. Nếu như đọc đến, ắt những ý niệm chẳng trung hậu, 

chẳng  khoan  thứ sẽ  đột  nhiên  băng  tiêu,  tâm  tự  lợi  -  lợi  tha  đột  nhiên  như 

mây  nhóm.  Từ đó,  từng  bước  càng  thù  thắng  hơn,  càng  vào  càng  sâu  hơn, 

phàm  tình  trở  thành  thánh  trí  mà  chẳng  biết,  chẳng  hay,  ngõ  hầu  liễu  sanh 

thoát tử, vĩnh viễn thoát luân hồi. Tận mặt lễ Phật Di Đà, đích thân được thọ 

ký.  Kính  vì  những  người  đọc  sách  này  mà  chúc  mừng  rằng :  “Chìm  trong 

 biển  khổ  đã  lâu,  chợt  gặp  được  thuyền  từ,  tuân  hành  trung  thứ,  quy  mạng 

 Giác  Hoàng585,  tín  chân,  nguyện  thiết,  hết  chấp  quên  tình,  cảm  ứng  đạo 

 giao,  hầu  Vô  Lượng  Quang”.   Những  điều  khác  đã  nói  tường  tận  trong  lời 

tựa viết năm Mậu Thân, ở đây không nhắc lại. 



---o0o--- 

13. Lời tựa đúc bản kẽm lưu thông sách Tứ Huấn của ông Viên Liễu 

Phàm 





Đạo  thánh  hiền  chỉ  có  Thành  và  Minh.  Phân  ra  thánh  và  cuồng  chỉ 

trong  một  niệm.  Thánh  mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng  khắc  chế  được  niệm 

bèn  thành  thánh.  Để  hình  dung  sự  thao  túng  được  -  mất  thì  ví  như  thuyền 

chèo  ngược  nước,  chẳng  tiến  ắt  lùi,  không  thể  không  gắng  sức  tu  dưỡng, 

không sanh phóng túng chút nào! Phải biết một chữ Thành chính là chân tâm 

cả thánh lẫn phàm đều có, giống hệt như nhau, không hai. Một chữ Minh là 

hàm  dưỡng586  phản  tỉnh,  là  đạo  để  từ  phàm  đạt  thánh.  Trong  địa  vị  phàm 

phu, trong sanh hoạt thường nhật, vạn cảnh xen lẫn, nếu chẳng quan sát nhận 

biết  sẽ  khó  tránh  khỏi  những  tình  tưởng  trái  lý  nẩy  sanh  trong  chớp  mắt. 

Tưởng  ấy  đã  sanh,  chân  tâm  liền  bị  ngăn  lấp,  những  việc  làm  cử  chỉ  đều 

đánh mất lẽ trung chánh. 

Nếu chẳng một phen dùng công phu thiết thực để khắc chế, trừ khử cho 

hết sạch thì ngày càng đi xuống, không biết đến đâu là cùng tận. Uổng để cái 

tâm làm thánh chìm đắm mãi mãi trong phường hạ ngu, chẳng đáng buồn ư? 

Nhưng làm thánh chẳng khó, chỉ là tự làm sáng Minh Đức. Muốn làm sáng 

Minh Đức  thì phải khởi đầu  từ cách  vật trí  tri. Nếu chẳng thể cực  lực cách 

trừ  (trừ  bỏ)  “món  vật”  là  lòng  dục  của  con  người  thì  chân  tri  vốn  có  chắc 

chắn khó thể triệt để hiển hiện. Muốn cho chân tri hiển hiện thì trong lời lẽ 

hành  vi  hằng  ngày phải thường khởi  giác  chiếu, chẳng để cho  hết thảy tình 

tưởng  trái  lý  tạm  chớm  trong  tâm.  Thường  khiến  cho  tâm  này  rỗng  sáng 

thông suốt, như gương đặt trên đài, hễ có cảnh liền hiện bóng, chỉ chiếu cảnh 

trước  gương,  chẳng  bị  cảnh  chuyển.  Xấu  -  tốt  tự  nó,  can  chi  đến  ta?  Đến 

chẳng  mong  ngóng,  đi  không  lưu  luyến.  Nếu  tình  tưởng  trái  lý  vừa  mới 

chớm nẩy, liền nghiêm ngặt đối trị, trừ khử cho hết sạch, như đối địch cùng 

quân  giặc,  chẳng  những  không  cho  chúng  xâm  lấn  lãnh  thổ  của  mình,  mà 

còn chém tướng đoạt cờ, trừ sạch dư đảng. 

Về  cách  cầm  quân  thì  chính  mình  phải  nghiêm  ngặt  gìn  giữ,  đừng  lười 

nhác, đừng coi thường. Khắc kỷ, giữ lễ, trọng lòng kính, giữ lòng thành, khí 

giới  phải  dùng  đến  “bốn  điều  không”  của  Nhan  Tử587,  “ba  lượt  phản 

tỉnh”588của Tăng Tử, cách “ít lỗi biết sai” của Cừ Bá Ngọc, lại thêm dè dặt, 

kiêng sợ  như đang đi  vào  vực sâu, như đi  trên băng  mỏng, thì quân oai  lan 

xa, tặc đảng kinh hãi, sợ bị tàn sát diệt chủng, mong được hưởng hồng ân vỗ 

về. Do vậy, kéo nhau đầu hàng, quy thuận, chịu giáo hóa, đổi hết tâm trước, 

dốc lòng tu đức sau. Tướng không ra khỏi nhà, binh không đổ máu, toàn bộ 

giặc  thù  đều  thành  con  đỏ,  kẻ  phản  nghịch  đều  thành  dân  lành.  Trên  hành, 

dưới bắt chước theo, toàn cõi yên bình, chẳng dấy can qua, ngồi hưởng thái 

bình. 

Những điều vừa nói trên đây là do cách vật (trừ khử vật dục) nên trí tri 

(hiểu  thấu  suốt).  Do  trí  tri  nên  tự  nhiên  sáng  tỏ  đức  sáng,  Thành  và  Minh 

nhất  trí,  phàm  biến  thành  thánh.  Nếu  như  căn  khí  kém  hèn,  chưa  thể  đạt 

được  hiệu  quả,  thì  hãy  nên  bắt  chước  ông  Triệu  Duyệt  Đạo,  ban  ngày  làm 

điều  gì,  tối  đến  ắt  thắp  hương  tâu  cùng  Thượng  Đế,  chuyện  gì  chẳng  dám 

báo  thì  chẳng  dám  làm.  Viên  Liễu  Phàm  không  làm  các  điều  ác,  vâng  làm 

các điều thiện. Mạng do chính ta lập, phước do ta tự cầu, khiến cho tạo hóa 

chẳng thể chuyên quyền độc đoán. Thọ trì Công Quá Cách, phàm khởi tâm 

động niệm và ngôn ngữ, hành vi, thiện - ác mảy may đều nhớ, để mong thiện 

ngày một tăng, ác ngày một giảm. Thoạt đầu thì thiện - ác xen tạp, lâu dần sẽ 

chỉ  có  thiện  không  ác.  Vì  thế,  có  thể  chuyển  vô  phước  thành  có  phước, 

chuyển  yểu  thọ  thành  trường  thọ,  chuyển  không  con  cháu  thành  đông  con 

cháu.  Hiện đời đã dự vào  hạng thánh  hiền; báo  hết, cao đăng cõi Cực  Lạc. 

Hạnh  làm  khuôn  mẫu  cho  đời,  lời  lẽ  làm  pháp  tắc  cho  đời.  Người  ta  là 

trượng phu, ta cũng là trượng phu; sao lại tự khinh, đành chịu thua kém? 

Nếu có kẻ hỏi:  

- “Cách vật” là cùng tận cái lý của sự vật trong thiên hạ. “Trí tri” chính 

là thúc đẩy tri thức của chúng ta đến tột bậc, sao cho  mỗi  mỗi đều  hiểu  rõ. 

Sao lại coi lòng ham muốn của con người là vật, coi chân tri là tri, coi khắc 

phục, đối trị không cho vật dục hiển hiện là cách trí vậy? 

Đáp:  

- Thành và Minh Đức đều là ước theo bản thể của tự tâm mà nói. Danh 

tuy có hai, vốn chỉ là một. [Nói] Tri và ý tâm là gộp chung Thể và Dụng của 

tự tâm để nói. Chứ thật ra, cả ba điều này đều là một. Cách, trí, thành, chánh, 

minh  (ở  đây  chỉ  “minh”  trong  “minh  Minh  Đức”  và  “minh”  trong  “thành 

minh”), năm thứ này đều ước trên phương diện dứt lòng tà, giữ lòng thành, 

phản vọng quy chân mà nói. Trong công phu kiểm điểm, phản tỉnh, quán sát, 

tu tập thì Minh là cương lãnh chung, Cách Trí, Thành, Chánh là những mục 

riêng  vậy.  Tu  thân,  chánh  tâm,  thành  ý,  trí  tri  do  vậy  đều  là  “minh  Minh 

Đức” (làm sáng tỏ đức sáng). Nếu chân tri sẵn có nơi tự tâm bị vật dục che 

lấp thì ý chẳng thành, tâm chẳng chánh! Nếu có thể trừ khử được thì gió huệ 

quét sạch mây chướng, tâm nguyệt riêng sáng vằng vặc giữa trời. Đây chính 

là  thánh  nhân  dạy  cho  con  người  thứ  tự  quyết  định  từ  lan  man  hướng  đến 

thiết thực, từ sơ đến thân vậy! 

Nếu phải hiểu cùng tận cái lý của sự vật trong thiên hạ khiến cho tri thức 

nơi tâm ta đã rõ thấu hết cả rồi mới có thể thành ý thì chỉ những người đọc 

rộng các sách, đi khắp thiên hạ mới có thể thành ý chánh tâm để làm sáng tỏ 

Minh Đức! Những  người chưa thể đọc rộng các sách, đi khắp  mọi  nơi, dẫu 

có thiên tư thuần  hậu cũng chẳng có phần nơi chánh tâm thành  ý, huống  gì 

những kẻ kém cỏi hơn họ ư? Có đạo lý ấy hay chăng? Nhưng hết thảy những 

người chẳng hiểu sâu xa tận cùng lý và những ai vô tri vô thức nếu nghe đến 

lý tánh đa số đều đề cao thánh cảnh, riêng mình cam phận phàm ngu, chẳng 

chịu  mạnh  mẽ  gắng sức theo đuổi  tu tập. Nếu  nói đến  nhân  quả ba đời quá 

khứ, hiện tại, vị lai, dù thiện hay ác đều có quả báo, ắt là họ sẽ sợ ác quả mà 

đoạn ác nhân, tu thiện nhân để cầu thiện quả. Thiện - ác chẳng ngoài ba thứ 

thân - khẩu - ý. Đã biết nhân quả sẽ tự giữ gìn thân - khẩu, rửa tâm gột ý, dù 

ở trong nhà tối phòng kín vẫn thường như đối trước Thượng Đế, chư thiên, 

chẳng dám manh nha chút tâm tà vạy để phải chuốc lấy tội lệ! Đấy chính là 

đại pháp đức Thế Tôn dùng để dạy cho khắp hết thảy thượng trung hạ căn trí 

tri  thành  ý  chánh  tâm  tu  thân.  Nhưng  kẻ  cuồng  sợ  bị  bó  buộc,  cho  là  chấp 

tướng; kẻ ngu giấu diếm sự đáng hổ thẹn, trá ngụy của chính  mình nên bảo 

là  mờ  mịt.  Trừ  hai  loại  người  ấy  ra,  có  ai  không  tin  nhận  chuyện  này?  Do 

vậy, ngài Mộng Đông nói:  “Người khéo bàn tâm tánh, ắt chẳng lìa bỏ nhân 

 quả. Tin sâu nhân quả rốt cuộc sẽ hiểu rõ tâm tánh”.   Lý này thế  tất  nhiên 

như vậy. 

Phải  biết:  Từ  địa  vị  phàm  phu  cho  đến  khi  viên  chứng  Phật  quả  đều 

chẳng  ra  ngoài  nhân  quả.  Kẻ  nào  chẳng  tin  nhân  quả  đều  là  hạng  người  tự 

vứt  bỏ thiện  nhân thiện quả, thường tạo  nhân ác, ắt thường  thọ quả ác, trải 

trần  điểm  kiếp589,  luân  chuyển  trong  ác  đạo,  không  cách  gì  thoát  ra,  buồn 

thay!  Thánh  hiền  ngàn  lời  vạn  lẽ, không  gì chẳng  nhằm  làm cho con  người 

phản  tỉnh,  khắc  chế  ý  niệm,  ngõ  hầu  Minh  Đức  sẵn  có  trong  tâm  chúng  ta 

chẳng đến nỗi bị vùi lấp, đích thân được thụ dụng. Chỉ vì con người không 

biết  nhân quả nên thường  hay buông  lung  càn rỡ, dù suốt đời đọc sách  vẫn 

chỉ là học từ chương, chẳng quyết ý mong thành thánh thành hiền. Do vậy, ở 

ngay  trước  mặt  mà  bỏ  lỡ!  Bốn  thiên  sách  dạy  con  của  tiên  sinh  Viên  Liễu 

Phàm  văn  lẫn  lý  đều  thông  suốt,  mở  rộng  tâm  mắt  con  người.  Đọc  đến  có 

niềm vui lâng lâng, có khuynh hướng muốn học theo, quả thật là khuôn mẫu 

tốt lành để  yên đời  vậy. Cư sĩ Châu Quần Tranh ở Vĩnh Gia  bội phục sách 

ấy  đến  cùng  cực,  mong  Thương  Vụ  Ấn  Thư  Quán  ở  Thượng  Hải  đúc  bản 

kẽm  để  làm  của  chung  cho  những  người  cùng  chí  hướng.  Lại  ấn  tống  bao 

nhiêu đó để kết pháp duyên, xin tôi viết lời tựa. Nhân đấy, tôi bèn tóm tắt ý 

“khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành của thánh hiền” cho xong trách 

nhiệm vậy. 



---o0o--- 

14. Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích 





Đạo nơi tâm người như nước trên mặt đất, tuy nơi cao nguyên hay đất 

bằng hoàn toàn chẳng trông thấy nước, nhưng nếu đào đất để tìm thì không 

nơi đâu chẳng được. Nước ví như Minh Đức sẵn có trong tâm chúng ta, đất 

ví như vật dục huyễn hiện trong tâm ta. Nếu có thể cách vật trí tri thì không 

một ai chẳng thể làm sáng tỏ Minh Đức. Nhưng đào đất lấy nước, không một 

ai chẳng đổ công tìm, bởi không có nước sẽ không thể sống còn. Đối với cái 

đạo sẵn có nơi tâm, con người đa số chẳng chịu ra sức, đến nỗi vật dục che 

lấp Chân Tri, chẳng biết mong thành thánh thành hiền, cam tâm tự ruồng rẫy 

mình, tự vứt bỏ. Do vậy, chôn Pháp Thân, mất huệ  mạng, sống làm thây đi 

thịt chạy, chết mục nát cùng cỏ cây, chẳng đáng buồn ư? 

Tứ  Thư  là  đại  kinh  đại  pháp  của  Khổng  giáo  để  trên  kế  tục  cổ  thánh, 

dưới  mở  mang cho  hàng  hậu  học để  họ dùng cách  vật trí tri  tự  làm sáng tỏ 

Minh Đức (cái đức sáng); sau đó, áp dụng cho gia đình, đất nước, thiên hạ, 

sao  cho  người  trong  gia  đình,  đất  nước,  thiên  hạ,  ai  nấy  đều  làm  sáng  tỏ 

Minh Đức. Trước khi có bộ sách này thì tuy có những lời bàn luận tỉ mỉ hay 

đại lược khác nhau, nhưng ý chỉ đều tương đồng. Sau bộ sách này thì tuy căn 

cơ  lợi  -  độn  khác  biệt,  nhưng  hiệu  quả  không  khác.  Thật  có  thể  nói  là  tiên 

thiên chẳng trái nghịch trời, hậu thiên590 lại hợp thiên thời, [Khổng Tử quả 

là] bậc thầy gương mẫu của muôn đời, trăm đời Nho Gia tôn sùng vậy. 

Đại  cương  của  sách  nằm  ở  chỗ  tu  đạo  “làm  sáng  tỏ  Minh  Đức”,  mà 

chuyện  hạ thủ tối thân thiết  là riêng ở chỗ “cách  vật trí tri, khắc kỷ, giữ  lễ, 

dứt lòng tà, giữ lòng thành”. Nếu với mỗi chữ, mỗi câu, người học đều đem 

thân tâm lãnh hội thì dù chỉ là một gã thất phu cũng sẽ góp phần tán trợ đạo 

sanh thành dưỡng dục trùm trời tột đất, nào khó đạt được bản tâm, khiến cho 

thánh  hiền  một  phen  khổ  tâm  lưu  lại  giáo  huấn  chẳng  trở  thành  uổng  công 

đặt để! Càn khôn  đại phụ đại  mẫu càng sáng  hơn, chẳng  thẹn cùng trời đất 

xưng  là  Tam  Tài!  Há  chẳng  tự  gắng  công  ư?  Đại  pháp  của  đức  Như  Lai 

được truyền qua phương Đông từ đời  Hán, đến đời Đường các tông đều có 

đủ, Thiền đạo đại hưng, cao nhân xuất hiện như rừng, tùy cơ tiếp độ người. 

Do vậy, cho đến đời Nguyên - Minh những nhà Nho vùng Liêm, Lạc, Quan, 

Mân591 , ai  nấy đều dùng  yếu  nghĩa của  Phật pháp để  phát  huy Nho tông, 

khiến cho tâm pháp của Khổng Tử, Nhan Hồi đã dứt tuyệt lại được tiếp nối. 

Họ dùng tịnh tọa tham cứu để mong khai ngộ, không ai chẳng coi Phật pháp 

là pháp tắc để phỏng theo. Do vậy, có những vị công sâu lực trọn, lâm chung 

biết  trước  lúc  mất,  ngồi  cười  nói  qua  đời  rất  nhiều.  Họ  thành  ý  chánh  tâm, 

đáng làm bậc thầy gương mẫu trong Nho môn, nhưng vì muốn giữ lấy môn 

đình nên đối với những gì họ đã phỏng theo, chẳng những không tỏ bày ra, 

trái  lại  còn  chê  trách,  để  những  kẻ  đời  sau  học  theo  sẽ  tôn  trọng  đạo  của 

chính  họ,  chẳng  đi  theo  Phật  pháp.  Nhưng  làm  vậy  cũng  uổng  công,  họ 

chẳng  nghĩ  mình bên  trong  ngầm  tu,  ngoài  mặt  bài  xích,  hậu  học  há  chẳng 

thấy được  lỗi thầy ư? Cho thấy tâm  lượng họ  nhỏ  nhen, thành  ý chánh tâm 

không gì chẳng bị tỳ vết, rò rỉ, thật đáng đau tiếc lắm! 

Cuối đời Minh, Ngẫu Ích đại sư vốn là Pháp Thân đại sĩ, thừa nguyện thị 

hiện  trong  đời,  thoạt  đầu  đọc  sách  Nho,  liền  bắt  chước  tiên  Nho  bài  Phật, 

chứ thật ra chưa biết vì sao Phật thành Phật! Về sau đọc kinh Phật, mới hối 

tội  trước,  liền  chuyên  tinh  nghiên  cứu,  mới  biết  Phật  pháp  là  gốc  của  hết 

thảy các pháp. Những kẻ bài xích nếu không là phường bịt tai trộm linh thì 

cũng là những kẻ chưa thấy màu sắc đã biện luận  mù quáng. Ngài bèn phát 

tâm xuất gia, hoằng dương pháp hóa. Một đời chú giải, trước thuật kinh luận 

hơn bốn mươi loại, số quyển đến cả mấy trăm, không gì chẳng phải là  “chữ 

 nào chữ nấy thấy được sự thật, lời nào lời nấy siêu việt”,  như gảy bàn tính 

lợi ích vô tận. 

Lại nghĩ trong Nho Tông người bậc thượng dùng Phật pháp để tự lợi ích, 

rốt cuộc khó thể quán thông rốt ráo; kẻ kém hơn chỉ nghĩ tập tành từ chương 

là đủ, phần nhiều tạo ác nghiệp báng pháp. Trong tâm đau thương, muốn cứu 

giúp  họ;  do  vậy,  dùng  Phật  pháp  giải  thích  Tứ  Thư,  Châu  Dịch.  Chú  giải 

sách  Luận  Ngữ,  Mạnh  Tử  thì  nêu  đại  lược  đại  nghĩa.  Chú  giải  sách  Trung 

Dung  và  Đại  Học  thì  chỉ  thẳng  nguồn  tâm.  Ấy  là  vận  dụng  nghĩa  Khai 

Quyền Hiển Thật trong kinh Pháp Hoa, dùng lý viên đốn để chú thích những 

lý lẽ yên trị cõi đời, ngõ hầu tâm pháp Linh Sơn, Tứ Thủy được hiển lộ triệt 

để, không còn che giấu chút nào. Những kẻ lấy Phật pháp để tự lợi mình sẽ 

được lợi ích rốt ráo thật sự, những phường chuyên tập tành từ chương sẽ do 

đây biết được Phật pháp rộng lớn, chẳng dễ suy lường, cũng mau chóng dứt 

tà kiến, dần dần sanh chánh tín, biết khử trừ vật dục đề tự sáng tỏ được Minh 

Đức. Do vậy, bèn tận lực tìm cầu, sẽ trực tiếp lãnh hội được tâm truyền của 

Khổng  Tử,  Nhan  Hồi,  lợi  ích  ấy  há  nhường  cho  các  nhà  Nho  đời  Tống, 

Nguyên, Minh riêng hưởng ư? 

Gần đây, các giới  mở rộng tầm mắt, những người thiên tư cao không ai 

chẳng  nghiên  cứu  Phật  pháp.  Một  người  xướng  trăm  người  hòa,  không  ai 

chẳng ngả theo. Đã biết tâm sẵn có Phật tánh, vô thỉ vô chung, đầy đủ công 

đức chân thật thường - lạc - ngã - tịnh, há thấy việc nhân chịu nhượng, thấy 

điều  nghĩa  không  làm,  đề  cao  thánh  cảnh,  tự  làm  phàm  ngu  ư?  Do  vậy,  vĩ 

nhân  danh  sĩ  đa  phần  đua  nhau  ăn  chay  niệm  Phật,  dốc  sức  tu  tịnh  nghiệp, 

mong cho sống thì thấy được Phật tánh, chết đi sanh về Phật quốc mới thôi. 

Hai vị cư sĩ Úc Cửu Linh và Thi Điệu Mai xưa có linh căn, dốc lòng tin 

tưởng Phật pháp, vừa thấy bộ chú giải Tứ Thư của ngài Ngẫu Ích liền khôn 

ngăn hoan hỷ, bảo sách này chỉ thẳng vào nhất niệm của đương nhân, minh 

thị rõ ràng tâm pháp của đạo Nho, đạo Thích, quán triệt dung thông pháp thế 

gian lẫn xuất thế gian, khiến cho thượng, trung, hạ căn tùy theo căn cơ đều 

được lợi ích. Người sâu xa sẽ thấy sâu xa, chẳng ngại khế hợp thẳng vào Bồ 

Đề, kẻ nông cạn cũng sẽ dần dần gieo thiện căn. Cho nên họ  muốn khắc in 

để  lưu  thông  rộng  rãi.  Đem  công  đức  này  kính  chúc  xuân  huyên592  được 

thêm tuổi thọ, đến khi trăm tuổi thần thức  về  An Dưỡng, quá khứ phụ  mẫu 

tiêu trừ túc  nghiệp, được Phật tiếp dẫn vãng sanh Tịnh Độ. Xin Quang  viết 

lời  tựa  để  bảo  cùng  những  người  sáng  suốt  trong  tương  lai.  Quang  tự  thẹn 

xưa kia làm gã Xiển Đề hủy báng Phật pháp đến nỗi nghiệp chướng lấp tâm, 

không cách gì ngộ chứng. Vui mừng được họ thỉnh, mong cho hết thảy mọi 

người  đối  với  Phật  pháp  đều  sanh  chánh  tín,  ngõ  hầu  nghiệp  chướng  cùng 

tiêu, tâm quang đều cùng phát hiện. Sách Châu Dịch Thiền Giải, Kim Lăng 

[Ấn Kinh Xứ] đã khắc  xong. Sách Mạnh Tử  Trạch Nhũ do chiến tranh  nên 

đã  thất  truyền,  cư  sĩ  Dương  Nhân  Sơn  tìm  bên  Nhật  vẫn  chẳng  thấy,  cũng 

chẳng đáng tiếc lắm ư! 



---o0o--- 

15. Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ 





Suốt  một  đời  đức  Như  Lai  nói  các  pháp  môn  Đại  -  Tiểu,  Quyền  - 

Thật, Thiên - Viên, Đốn - Tiệm, không pháp nào chẳng tùy cơ lập giáo, đối 

bệnh phát thuốc. Cho đến hội Pháp Hoa, khai Quyền hiển Thật, hội tam quy 

nhất  (quy  ba  thừa  về  Nhất  Thừa),  khai  Tích  hiển  Bổn,  nêu  thọ  lượng  nơi 

Bổn, giơ tay, cúi đầu593 đều thành Phật đạo. Lời lẽ, xử sự đều thuận chánh 

pháp. Từ hết thảy pháp hiển thị Thật Tướng, từ ngay nơi cái tâm bị mê chỉ ra 

bản  thể  giác  đạo.  Phàm  mọi  duyên  do  của  cả  một  đời  giáo  pháp  đều  được 

hiển lộ, xiển dương, khen ngợi, chỉ dạy triệt để không nghi, khiến cho khắp 

thượng trung  hạ căn đều được khai  thị  ngộ nhập tri kiến  Phật, rốt ráo tỏ rõ 

bổn hoài xuất thế của Phật. Hay đẹp thay! Mầu nhiệm thay! Vì thế, nghĩa lý 

sâu xa, u viễn, chẳng dễ suy lường. 

Khi  kinh  Pháp  Hoa  được  truyền  đến  Chấn  Đán  (Trung  Hoa),  hơn  một 

ngàn năm qua, chú giải tuy nhiều, nhưng chỉ có bản của ngài Thiên Thai Trí 

Giả là nêu bật được tông chỉ. Do vì Ngài dùng ngũ trùng huyền nghĩa594 để 

giải thích tổng quát tên kinh, dùng nhân duyên, ước giáo, bổn tích, quán tâm 

để  giải  thích  trọn  vẹn  kinh  văn,  đặt  tên  là  [Pháp  Hoa]  Văn  Cú.  Có  thể  nói: 

 “Không nghĩa nào chẳng được hiển lộ, không căn cơ nào chẳng được thâu 

 gồm!”  Lại dùng Chỉ Quán để phát minh hành tướng, khiến cho ba thứ giáo - 

hạnh - lý của Pháp Hoa được phơi bày trọn vẹn triệt để, không còn che lấp 

chút  nào.  Do  vậy,  xưa  kia  những  người  y  theo  sách  ấy  tu  tập  đắc  đạo  như 

rừng. Đến đời Đường, Kinh Khê tôn giả595 cho rằng ba bộ sách lớn ấy văn 

nghĩa  quá  sâu  xa,  chẳng  thuận  tiện  cho  hàng  sơ  cơ,  nên  đối  với  mỗi  sách 

[Pháp Hoa] Huyền Nghĩa, [Pháp Hoa] Văn Cú, [Ma Ha] Chỉ Quán đều soạn 

chú  thích.  Bản  chú  thích  sách  Văn  Cú  mang  tên  là  Văn  Cú  Ký.  Xưa  kia, 

Kinh,  Sớ,  Ký596  đều  lưu  hành,  người  mới  học  xem  đến,  khá  phí  tâm  lực. 

Pháp sư Tứ Minh Đạo Oai đời Tống bèn tóm lược sách Văn Cú và Văn Cú 

Ký, gom chép vào bên dưới kinh văn, đặt tên là Pháp Hoa Nhập Sớ để người 

học khỏi mất công tìm đọc liền hiểu ngay, có lợi rất lớn. Do vậy, sách được 

lưu thông trong nước, ngoài nước, từ thời Nguyên - Minh trở đi, sách bị thất 

truyền  ở  Trung  Quốc.  Cuối  đời  Quang  Tự  nhà  Thanh,  Thức  Định  đại  sư 

thỉnh  Đại  Tạng  Kinh  bản  in  mới  của  Hoằng  Giáo  Thư  Viện  ở  bên  Nhật, 

trong  đó  có  sách  này.  Do  vậy,  ngài  giao  mấy  trăm  đồng  cho  pháp  sư  Diệt 

Tận ở chùa Tịnh Giới tại Kim Lăng bảo khắc in sách ấy. Thầy Diệt Tận chia 

thành hai mươi quyển. Bản thảo chép xong, giảo chánh hoàn thành, chỉ mới 

in  được  sáu  quyển  thì  thầy  Diệt  Tận  tạ  thế.  Do  vậy,  việc  ấn  loát  bị  gác  lại 

mấy năm. 

Vào năm Dân Quốc thứ tám (1919), Quang do khắc in các sách như An 

Sĩ Toàn Thư v.v… từ Phổ Đà đến Duy Dương597, mới biết chuyện này. Ý 

muốn tiếp tục cho sách được hoàn thành, nhưng khổ vì không tài lực. Có cư 

sĩ Trương Thụy Tăng xưa đã gieo cội đức, dốc lòng tin tưởng Phật thừa, khá 

thương  cho  thế  đạo  nhân  tâm  ngày  càng  xuống  dốc,  cho  rằng  nếu  không 

dùng  đại pháp của Như Lai  làm sao  vãn  hồi cho được! Vì thế, đối  với  việc 

kiêng  giết  phóng  sanh  đều  tận  lực  phụng  hành.  Đối  với  văn  giới  sát  phóng 

sanh  đều  lưu  thông  nhiều  nơi.  Cũng  như  đối  với  những  loại  cách  ngôn 

khuyến  thiện  đều  chẳng  tiếc  tiền  của  để  khắc  in  truyền  bá.  Chỉ  muốn  cho 

đồng nhân cùng nghĩ đến cái tâm của cha trời mẹ đất, ai nấy ôm ý niệm coi 

dân như đồng bào, coi loài vật như chính mình, đều mong tự lập, lập người, 

tự lợi, lợi tha, cùng lên cõi thọ, đều gội Phật ân mới thôi! 

Nghe  Quang  đến  Duy  Dương,  ông  nhiều  lần  đến  thăm.  Nhân  đó,  đem 

chuyện  này  thuật  lại,  mong  ông  thành  tựu  cho.  Ông  vui  vẻ  bằng  lòng,  bảo 

Quang lo giảo chánh đối chiếu. Hiềm vì sách lưu truyền đã lâu, sai ngoa quá 

nhiều.  Thoạt  đầu  chưa  xem  kỹ,  tưởng  thầy  Diệt  Tận  đã  giảo  chánh  rồi,  ắt 

không  sai  lạc  nhiều  lắm.  Đến  khi  khắc  xong,  soát  lại,  mới  biết  sót  lỗi  quá 

nhiều. Do vậy, bèn dựa theo sách Văn Cú và Văn Cú Ký, sửa lại cho đúng. 

Trong  ấy,  có  những  chữ,  những  câu  không  trọn  vẹn,  thông  suốt,  tựa  hồ  bị 

thiếu sót, hay sai lạc, nhưng không gây trở ngại gì đến đại ý thì cứ để nguyên 

vì bản in đã khắc xong, không tiện sửa chữa. Mong ai đọc đến sách này, đều 

trong  một  niệm  tâm  của  chính  mình,  liền  được  khai  thị  ngộ  nhập  tri  kiến 

Phật, sẽ chẳng  phụ  Phật tánh chính  mình  sẵn có, cũng  như chẳng phụ Như 

Lai nói kinh, Trí Giả tạo sớ, Kinh Khê tạo ký, Đạo Oai hội nhập, cũng như 

công  Thức  Định  đại  sư,  cư  sĩ  Thụy  Tăng  lưu  thông.  Khắc  đã  xong  bèn  tự 

thuật duyên khởi. 



---o0o--- 

16. Lời tựa cho tác phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt 



(trích yếu bộ Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao) 





Pháp môn Tịnh Độ không gì lớn lao vượt ra ngoài nó được. Hết thảy 

chư  Phật  và  pháp  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  của  hết  thảy  chư 

Phật đều từ đây mà ra. Hết thảy Bồ Tát và đạo thượng cầu hạ hóa xứng tánh 

Bồ  Tát  đang  tu  đều  do  đây  mà  vào.  Ấy  chính  là   “không  gì  chẳng  từ  pháp 

 giới này lưu xuất; không gì chẳng quy hoàn pháp giới này”.  Như Lai vì một 

đại sự nhân duyên  mà  xuất  hiện  trong đời. Dẫu  tùy cơ  lập  giáo đủ  mọi thứ 

khác biệt, nhưng tìm lấy một pháp dù thánh hay phàm, thượng trung hạ căn, 

cho đến phường nghịch ác đều có thể liễu sanh thoát tử ngay trong đời này, 

giã biệt tam giới, cao đăng chín phẩm thì chỉ có mỗi một mình pháp Tịnh Độ 

là được như vậy mà thôi. 

Ôi! Như Lai đại từ phổ độ chúng sanh, chỉ có một pháp này mới bộc lộ 

hết bổn hoài. Chúng sanh tu hành mong thoát sanh tử, chỉ do một pháp này 

chắc  chắn  được  toại  nguyện.  Pháp  môn  rộng  lớn,  lợi  ích  rộng  sâu.  Vì  vậy, 

hết  thảy  Phật  tử  đều  phụng  hành.  Ngờ  đâu,  gần  đây  kẻ  ngu  phu  ngu  phụ, 

phần  nhiều dốc kiệt  lòng thành quy  mạng, còn bậc  thông Tông  thông Giáo 

lại coi thường, bỏ qua, tợ hồ chẳng nghe biết đến, là vì lẽ nào? Do kẻ nghiên 

cứu  Giáo  dùng  giáo  lý  thông  thường  để  luận  Đoạn  -  Chứng,  chẳng  tin  có 

chuyện  đới  nghiệp  vãng  sanh,  thường  khư  khư  ở  trong  sanh  tử  độ  sanh, 

chẳng nguyện làm người được mau thoát sanh tử! Chẳng biết chén bát chưa 

nung, gặp mưa liền rã. Phiền Hoặc chưa đoạn, sanh sang kiếp khác liền mê; 

tự  lợi  còn  khó,  huống  gì  lợi  tha!  Ấy  là  vì  chẳng  lượng  đức  mình,  là  hạng 

phàm phu sát đất vừa có chút huệ tánh bèn tưởng mình có bản lãnh của bậc 

Pháp Thân đại sĩ, đến nỗi một phen lầm lạc, vĩnh viễn lầm lạc! Người tham 

Thiền chuyên chú tham cứu để minh tâm kiến tánh, chẳng biết kẻ căn cơ hơi 

kém  chẳng  thể  minh  tâm  kiến  tánh  rất  nhiều.  Dẫu  cho  đã  minh  tâm  kiến 

tánh, nhưng Hoặc nghiệp chưa đoạn thì vẫn luân hồi sanh tử y như cũ, chẳng 

thể  thoát  khỏi,  lại  càng  nhiều  hơn  nữa!  Ngũ  Tổ  Giới,  Thảo  Đường  Thanh, 

Hải  Ấn  Tín, Chân Như Triết  v.v… đều  là  những bằng chứng  xác thực! Ôi! 

Tử sanh cũng lớn lao thay! Há có nên chuyên cậy vào tự lực, không nương 

vào Phật lực ư? Hay là tự lực quả thật trội hơn Phật lực chăng? Làm người 

sống  trong  cõi  đời,  lớn  như sáng  lập  cơ  nghiệp  truyền  lại  cho  đời  sau,  nhỏ 

như một manh áo, một bữa ăn, không gì chẳng cậy vào sức của mọi người để 

thành  tựu  chuyện  của  chính  mình.  Đối  với  đại  sự  liễu  sanh  thoát  tử,  dù  có 

Phật  lực  vẫn  chẳng  chịu  nương  tựa,  muốn  tỏ  rõ bản  lãnh  phi  thường,  chỉ  e 

kém xa gã ngu phu. Chí ấy có thể nói là lớn, nhưng tiếc rằng không biết đấy 

chỉ là nói năng lớn lối! 

Chẳng thấy trong kinh Hoa Nghiêm, là [bản kinh] vua cả Tam Tạng, do 

đức Như Lai khi mới thành Chánh Giác vì bốn mươi mốt địa vị Pháp Thân 

đại sĩ  đã  vượt ngoài các  giới,  giảng ra  Phật pháp thành tựu  ngay trong  một 

đời. Thật nghĩa rốt ráo quy tông kết đảnh của đạo thành Phật trong  một đời 

ấy nằm ngay ở chỗ dùng  mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh Tây 

Phương Cực Lạc thế giới, ngõ hầu viên  mãn Phật quả. Sở chứng của Thiện 

Tài đã bằng với Phổ Hiền, bằng với chư Phật, đáng gọi là bậc Đẳng Giác Bồ 

Tát. Đẳng Giác chỉ kém đức Phật mà vẫn phải hồi hướng vãng sanh, các đại 

Bồ  Tát trong  toàn  thể  Hoa  Nghiêm  thế  giới  hải  đều  vâng  lãnh  lời  dạy  này, 

cùng tu pháp này. Căn tánh những người thông Tông, thông Giáo hiện thời 

có  nhạy  bén,  chứng  nhập  có  sâu  xa  hơn  những  vị  Bồ  Tát  ấy  hay  chăng? 

Ngàn kinh vạn luận đâu đâu cũng chỉ quy, vãng thánh tiền hiền người người 

hướng về. Há có phải những kinh luận ấy chẳng đáng để tuân theo ư? Há các 

vị  thánh  hiền  ấy  đều  là  ngu  phu  ngu  phụ  ư?  Tóm  gọn  một  lời:  Nghiệp 

chướng sâu nặng, chưa kham giải thoát! Bởi thế cho nên  “dùng thường ngày 

 chẳng biết, quen làm mà chẳng xem xét”  vậy! 

Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm:  Trong  phẩm  cuối  cùng  là  phẩm  Nhập 

Pháp Giới của kinh  Hoa Nghiêm bản tám  mươi quyển, Thiện Tài tham  học 

với  năm  mươi  ba  vị  tri  thức  viên  mãn,  đến  chỗ  ngài  Phổ  Hiền,  được  Phổ 

Hiền  khai thị,  và  nương sức  oai thần,  liền  chứng Đẳng  Giác. Phổ  Hiền bèn 

nói ra bài kệ, xưng tán công đức mầu nhiệm thù thắng của Như Lai. Do kinh 

văn [truyền sang Trung Hoa] chưa hết, nên pháp hội chưa xong mà kinh đã 

chấm dứt. Thanh Lương quốc sư soạn riêng Sớ Sao để hoằng dương lớn lao 

đạo này. Đến niên hiệu Trinh Nguyên đời Đường Đức Tông, quốc vương Ô 

Trà  ở  Nam  Ấn  Độ  mới  cống  nạp  toàn  bản  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  Phẩm 

bằng tiếng Phạn, dịch thành bốn mươi quyển. Ba mươi chín quyển đầu chính 

là phẩm Nhập Pháp Giới trong bộ Bát Thập Hoa Nghiêm, nhưng văn nghĩa 

tường  tận  hơn.  Cuốn  thứ bốn  mươi  chính  là  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện 

đang  được  lưu  hành.  Khi  ấy,  ngài  Thanh  Lương  cũng  dự  vào  dịch  trường, 

cực lực tán dương, phụng mạng soạn sớ. 

Sớ  văn  của  toàn  bộ  bốn  mươi  quyển  ở  Trung  Quốc  thất  truyền  đã  lâu. 

May  là  trong tạng  kinh ở  Nhật,  vẫn còn bộ sách  này.  Bắc  Kinh  Khắc  Kinh 

Xứ chuyên khắc những tác phẩm của cổ đức, chẳng bao lâu nữa sẽ lại được 

lưu  truyền.  Quyển  kinh  này  lại  được  Ngài  soạn  cuốn  Biệt  Hành  Sớ  để  cho 

những người thích giản lược và tu Tịnh Độ nghiên cứu đến cùng tận. Học trò 

Ngài là Khuê Phong598 viết lời sao, đã được lưu thông trong nước lẫn ngoài 

nước. Nhưng do văn từ phong phú, nghĩa lý quá nhiều, chẳng tiện cho kẻ sơ 

cơ. Cư sĩ Phạm Cổ Nông do thấy thế gian đã ghép ba kinh Tịnh Độ và một 

phẩm Hạnh Nguyện thành Tịnh Độ Tứ Kinh, chú giải của ba kinh rất nhiều, 

chẳng trở ngại tùy theo căn cơ mà chọn đọc, còn kinh này chỉ có mỗi bộ Sớ 

Sao, tuy  phát  huy đến tận cùng,  nhưng kẻ sơ cơ thường  hay bị  mờ  mịt. Do 

vậy, đối với bộ Sớ Sao, ông Phạm trích lấy những nghĩa trọng yếu, cho khắc 

bản lưu thông. Văn tuy giản lược, nhưng nghĩa vẫn đầy đủ. Có thể nói là xét 

căn cơ, lập  giáo pháp thích  hợp, có  ích không  ít cho pháp  môn! Nếu  người 

học  trước  hết  đọc  “hiệt  bản”  (bản  trích  yếu)  này,  rồi  mới  đọc  toàn  văn  thì 

chẳng  những  thấu  hiểu  tấm  lòng  hoằng  truyền,  tán  dương  của  ngài  Thanh 

Lương mà còn thấu hiểu được tấm lòng khuyến phát của đức Phổ Hiền, tâm 

xuất  thế  của  Như  Lai.  Dám  thỉnh  những  vị  thông  Tông  thông  Giáo  cùng 

thuận theo các vị Bồ Tát trong Hoa Tạng hải hội và những kẻ ngu phu ngu 

phụ  nhất  trí  tiến  lên,  cùng  sanh  Tây  Phương  để  khỏi  phụ  ân  Phật  dạy  dỗ, 

chẳng phụ linh tánh của chính mình! 



---o0o--- 

17. Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ599 





Kinh  Kim Cang từ nơi  Hữu bàn  về  Không, chẳng  đọa  nơi  Không; từ 

Không  luận  về  Hữu,  chẳng  đọa  vào  bên  Hữu.  Không  lẫn  Hữu  cùng  mất, 

Chân - Tục bất nhị, chúng sanh và Phật nhất trí, lý - sự viên dung, hạnh khởi 

giải tuyệt, tiến thẳng vào biển giác. Hết thảy Bồ Tát nương theo đây tu nhân, 

tam  thế  chư  Phật  nương  vào  đây  chứng  quả.  Kinh  này  chính  là  cương  yếu 

của  giáo  pháp  suốt  cả  một  đời  đức  Như  Lai,  quả  thật  là  chuẩn  mực  để 

thượng hoằng hạ hóa của hàng Bồ Tát. Chỉ bày bổn thể của Như Như, cơ lẫn 

lý  đều  khế  hợp.  Chứng  Không  Không  tam-muội,  giải  lẫn  hạnh  đều  viên. 

Diệu lại càng diệu, huyền càng thêm huyền. Khéo thay, cao quý thay! Há có 

thể  nghĩ  bàn  được  nổi  ư?  Thế  gian  thường  chẳng  xem  xét,  cho  là  Không 

Tông,  cô  phụ  Phật  ân  quá  đáng!  Độ  tận  hết  thảy  chúng  sanh  chẳng  thấy 

tướng  người  độ,  kẻ  được  độ,  chẳng  trụ  vào  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc, 

Pháp để hành bố thí, cho đến lục độ cũng như vạn hạnh. Dùng không “ngã, 

nhân, chúng sanh, thọ  giả” để tu  hết  thảy thiện  pháp, không trụ  vào đâu để 

sanh tâm, tuy thuyết pháp nhưng không có pháp gì để thuyết; tuy thành Phật 

nhưng không có Bồ Đề để đắc. Ấy là mây bay biển Hạnh, sóng dậy cửa Độ, 

chính là đạo xứng tánh duyên khởi, không có sự để hành. 

Do  vậy,  trong  chẳng  thấy  có  cái  ta  là  người  độ,  ngoài  chẳng  thấy  có 

người  và  chúng  sanh  được  độ,  giữa  chẳng  thấy  có  tướng  thọ  giả  để  chứng 

Vô Dư Niết Bàn. Cái thấy “có mình lẫn người” cùng mất, tình kiến phàm lẫn 

thánh đều hết. Tam luân thể không, một đạo thanh tịnh. Thật Tướng diệu lý 

như như bất động, triệt để phô bày trọn vẹn. Vì thế được phước đức bằng với 

mười phương hư không vậy! Còn như thọ trì kinh này, vì người khác nói, dù 

chỉ  bốn,  ba,  hai,  một  câu,  phước  ấy  còn  hơn  dùng  bảy  báu  đầy  khắp  tam 

thiên đại thiên thế giới để bố thí suốt  vô  lượng trăm  ngàn  vạn ức kiếp,  hơn 

phước  của  việc  hằng  ngày  ba  thời  dùng  thân  mạng  nhiều  như  số  cát  sông 

Hằng để bố thí. Ấy là vì hết thảy chư Phật và pháp vô thượng giác đạo của 

chư Phật đều từ kinh này mà ra. Do đó, người thuyết pháp chính là dùng sự 

trang  nghiêm  của  Phật  để  tự trang  nghiêm  và  trang  nghiêm  hết  thảy  chúng 

sanh.  Công  đức  chân  thật  tự  hành  hóa  độ  người  ấy  được  gọi  là  Không,  há 

chẳng đáng sao! 

Vì thế, dù chỉ nói kinh này bốn, ba, hai, một câu thì hết thảy trời người 

đều nên cúng dường như cúng dường tháp miếu Phật. Do người trì kinh tâm 

hợp với đạo, tâm hợp với Phật, nên chuyển được hậu báo nặng nề nhất thành 

hiện báo nhẹ nhàng nhất, lại còn sẽ đắc Bồ Đề. Do tự hành, dạy người, tâm 

chẳng  trụ  vào  tướng  chính  là  dùng  Trí  Như Như để  khế  hợp  Lý  Như Như, 

ngay  khi  đó  dung  hợp  thành  một  với  Bồ  Đề,  Niết  Bàn,  như  nước  lẫn  vào 

nước, như không trung hợp với không trung. Dù có thánh trí, chẳng thể phân 

biệt  được!  Những  pháp  môn  đức  Như  Lai  đã  giảng  trong  suốt  một  đời  đều 

dùng  trí  này  chiếu  thấu  để  tu  thì  nước  chảy  đến  liền  thành  kênh,  mây  tan 

trăng rạng, một trần chẳng lập, vạn đức trọn phô! 

Cư  sĩ  Mã  Thông  Bạch  xưa  đã  trồng  cội  đức,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật 

thừa,  phẩm  hạnh  thanh  cao,  trước  thuật  phong  phú,  thật  là  bậc  văn  chương 

lỗi  lạc  hiện  thời,  có  học  thức  cao  tuyệt.  Nhưng  do  dốc  chí  nơi  Nho  Tông, 

chưa  rảnh  rỗi  tinh  chuyên  nội  điển.  Mãi  đến  khi  tuổi  tròn  hoa  giáp  (sáu 

mươi), thấy lẽ tang thương biến đổi, ngộ thân thế vô thường, bèn buông bỏ 

hết  thảy,  chuyên  xem  kinh  Phật.  Mới  biết  lời  Như  Lai  nói  đều  chỉ  tâm  ta, 

viên  châu  sẵn  có  nơi  vạt  áo  cơ  hồ  quên  mất.  Mừng  rỡ  cùng  cực,  chuyển 

thành  bi  cảm.  Về  sau  đọc  kinh  này,  tâm  hoa  bừng  nở;  do  đấy,  thuận  theo 

kiến  giải  của  mình  soạn  thành  bộ  Kim  Cang  Thứ  Hỗ.  Đối  với  chỗ  văn  từ 

quyện lẫn vào nhau bèn phân chương đoạn cho rõ, đối với nghĩa huyền diệu 

bèn  dùng  lời  lẽ  bình  dị  để  giảng  rõ.  Khế  lý,  khế  cơ,  thông  trên  thấu  dưới, 

đúng  là  hướng  dẫn  tốt  lành  cho  hàng  sơ  cơ,  thật  là  cửa  trọng  yếu  để  nhập 

đạo.  Các  môn  nhân  muốn  khắc  bản  để  lưu  truyền  mãi  mãi,  ngõ  hầu  những 

Nho sĩ thông suốt thảy đều ngưỡng mộ học theo, lợi ích ấy chỉ có đức Phật 

mới có thể biết được nổi. Gắng đem nỗi niềm ngu thành để làm lời tựa dẫn 

nhập. 

 

---o0o--- 

18. Lời tựa cho bản đúc kẽm tác phẩm Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết 





Một quyển kinh này người người đều có, ai ai chẳng không. Nhưng do 

mê chân đuổi theo vọng, trái giác, hợp trần, chẳng biết phản quán nội chiếu 

đến nỗi chẳng thể tự thụ dụng. Vì thế, phẩm Như Lai Xuất Hiện trong kinh 

Hoa Nghiêm có câu:  “Lúc Như Lai thành Chánh Giác, than rằng: ‘Lạ thay! 

 Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều có đủ trí huệ, đức tướng củaNhư Lai, chỉ 

 vì vọng tưởng, chấp trước mà chẳng chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng thì Nhất 

 Thiết  Trí,  Tự  Nhiên  Trí,  Vô  Ngại  Trí  đều  được  hiện  tiền”.   Trong  đoạn  mở 

đầu kinh này, do ngài Tu Bồ Đề thấy oai nghi của Phật nên khen ngợi:  “Đức 

 Thế Tôn hy hữu! Khéo hộ niệm phó chúc các Bồ Tát” , muốn khiến cho pháp 

hộ  niệm  phó  chúc  được  rạng  rỡ  trong  thế  gian,  nên  hỏi:   “Bồ  Tát  phát  vô 

 thượng  Bồ  Đề  tâm,  nên  trụ  như  thế  nào?  Nên  hàng  phục  cái  tâm  như  thế 

 nào?”  Hai câu này chính là yếu chỉ của hộ niệm, phó chúc vậy. 

Như  Lai  lấy  chuyện   “làm  cho  tất  cả  hết  thảy  chúng  sanh  trong  chín 

 pháp  giới  đều  được  nhập  Vô  Dư  Niết  Bàn  để  được  diệt  độ,  nhưng  chẳng 

 thấy có tướng chúng sanh được diệt độ”  để đáp câu hỏi  “hàng phục” ;  lấy 

chuyện  “Bồ Tát đối với pháp hãy nên không trụ vào đâu, chẳng trụ vào Sắc, 

 Thanh, Hương, Vị, Xúc,   Pháp để hành bố thí”  để đáp câu hỏi  “nên trụ như 

 thế nào?”   Lại  nói:   “Chẳng trụ vào Sắc để sanh tâm, chẳng trụ vào Thanh, 

 Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  để  sanh  tâm,  hãy  nên  không  trụ  vào  đâu  để  sanh 

 tâm”.   Lại  còn  khen  ngợi  sâu  xa  phước  đức  chẳng  trụ  vào  tướng  để  bố  thí, 

[nói phước đức ấy] lượng chẳng  thể suy  lường  giống  như  mười phương  hư 

không  vậy.  Vì  sao  độ  tận  hết  thảy  chúng  sanh  lại  nói  là   “không  thấy  có 

 chúng sanh được diệt độ?”   Là  vì Vô Dư Niết  Bàn chính  là tánh thể sẵn có 

của  chúng  sanh.  Do  mê  trái  nên  không  biết,  thoạt  đầu  chưa  từng  bị  mất, 

được Bồ Tát chỉ dạy bèn hiểu rõ hạt châu trong chéo áo, đầu nằm ngay trên 

cổ. Đã hiểu rõ như vậy thì xong rồi, chứ nào phải lại có? Chẳng qua chúng 

sanh  tự  tánh  tự  độ,  há  nào  có  ta  là  người  độ,  nào  có  người  và  chúng  sanh 

được độ? Cũng như nào có tướng thọ giả để nhập Vô Dư Niết Bàn ư? 

Bốn tướng đã là không thì  tam  luân thể không,  nhất đạo thanh tịnh. Do 

tam luân thể không, nhất đạo thanh tịnh, nên vạn hạnh như mây nhóm, tâm 

không trụ vào đâu. Dẫu cho vạn hạnh như mây nhóm, thật ra không có một 

pháp  nào  để  lập.  Thấy  tình  và  vô  tình  đều  cùng  một  Thật  Tướng;  cho  nên 

núi,  sông,  đại  địa  hoàn  toàn  hiển  lộ  thân  Pháp  Vương.  Kinh  Lăng  Nghiêm 

coi Ngũ Ấm, Lục Nhập, Thập Nhị Xứ, Thập Bát Giới, Thất Đại đều là Như 

Lai Tạng Diệu Chân Như Tánh, chính là bằng chứng. Do vậy, biết: Như Lai 

trí huệ, đức tướng vốn tự đầy đủ, không thiếu, không thừa. Nhưng vì mê trái 

nên  bỗng  dưng  huyễn  khởi  vọng  tưởng,  chấp  trước,  đến  nỗi  trí  huệ,  đức 

tướng bị ẩn  mất chẳng  hiện. Nếu chịu suy xét đến cùng cực,  xét  xem  vọng 

tưởng, chấp trước  này từ nơi  đâu  mà có, thì  mây  mù phủ kín bầu trời ắt sẽ 

triệt  để  tiêu  diệt.  Vầng  mặt  trời  sẵn  có  sẽ  hiển  hiện  toàn  thể.  Lúc  mây  mù 

phủ  kín,  mặt  trời  cũng  chưa  hề  bị  mất;  lúc  mây  mù  tan  tác,  mặt  trời  cũng 

chưa  hề có  lại! Độ tận  hết thảy chúng sanh  mà chẳng thấy  một chúng sanh 

nào được độ chính là ý này. 

Ai thấy được lý này, hành được hạnh này, dùng “không trụ vào đâu” để 

sanh tâm, ắt thấy các tướng không có tướng. Người như thế thọ trì kinh này, 

vì người khác diễn nói dẫu chỉ bốn, ba, hai, một câu thì phước đức của người 


dùng  bảy  báu  đầy  ắp  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới  để  bố  thí  vẫn  chẳng  thể 

bằng được! Do một câu nhiễm vào thần thức, vĩnh viễn trở thành hạt giống 

đạo.  Trụ  vào  tướng  để  bố  thí  thì  quả  báo  ở  nơi  nhân  thiên!  Do  vậy,  nói: 

 “Chỗ nào có kinh, chỗ ấy chính là tháp miếu. Kinh ở tại chỗ nào, chỗ ấy có 

 đủ Tam Bảo”.  Vì  vậy,  hết thảy  thế  gian trời,  người,  A  Tu  La đều phải  nên 

cúng  dường.  Do  người  nói  chẳng  chấp  vào  tướng,  như  như bất  động,  dùng 

Như Như Trí khế hợp Như Như Lý, Phật như, chúng sanh như, nhất như, vô 

nhị  như.  Nói  cả  ngày  nhưng  thật  ra  chưa  từng  nói,  dù  nín  lặng  không  nói 

cũng  chưa  từng  chẳng  nói.  Do  người  ấy  đi,  đứng,  nằm,  ngồi,  qua  lại,  cúi, 

ngửa, mặc áo, ăn cơm, giơ nắm tay, dựng ngón tay, không gì chẳng phải là 

Vô Dư Niết Bàn bất sanh bất diệt, là toàn thể đại dụng của vô trụ sanh tâm. 

Ruộng đất vượt ngoài kiếp, trăng gió nơi quê cũ, mặc người tự được, nào ai 

ngăn  trở?  Do  vậy,  ông  bán  củi600  nghe  được  một  câu  liền  được  nối  Tổ 

truyền đăng, lẫy lừng vũ trụ. Người ta là trượng phu, mình cũng thế, chẳng 

nên  tự  khinh  để  rồi  thua  kém.  Như  vậy,  người  thọ  trì  nên  phát  đại  Bồ  Đề 

Tâm như thế nào? Nên sanh tâm không trụ vào đâu như thế nào? 

Cuối triều Đạo Quang nhà Thanh, có Vô Trụ Lão Nhân Trần Trụ xưa có 

huệ căn, nhược quan (20 tuổi) bèn tụng kinh này, đến ngoài bảy mươi, xem 

rộng  các  bản  chú  giải,  gạn  lọc  lấy  những  nghĩa  lý  tạo  thành  bộ  Tuyến 

Thuyết.  Dùng  một  sợi  dây  “chẳng  trụ  vào  tướng”  để  xâu  dính  lại  triệt  để. 

Câu chữ giản dị, dễ hiểu, có ích cho hàng sơ cơ. Nếu nắm được chỗ chỉ quy 

từ sách này thì đối với chú giải của cổ đức, đối với kinh của Như Lai sẽ như 

mở được kho báu, tùy ý thụ dụng. 

Hai anh em ông Giản Chiếu Nam, Giản Ngọc Giai ở Việt Đông (Quảng 

Đông), do mẹ mất, các thân hữu đến phúng điếu, ai nấy đều gởi những bài ai 

điếu, liễn đối phúng viếng. Họ gom lại cho khắc in, đặt tên là Ai Tư Lục. Lại 

muốn vì mẹ làm lợi cho hết thảy nên bèn cho đúc bản kẽm cuốn Kim Cang 

Kinh  Tuyến  Thuyết  in  thành  mấy  ngàn  cuốn,  để  cùng  với  bộ  Ai  Tư  Lục 

dùng tặng các thân hữu đã phúng điếu để tạ ơn những lời chúc tụng hay đẹp. 

Một  là  mong  cho  mẹ  được  cao  thăng  phẩm  sen,  hai  là  mong  cho  thân  hữu 

tăng trưởng thiện căn. Thật đúng là:  “Hiếu tử bất quỹ, vĩnh tứ nhĩ loại” (tạm 

 dịch: Hiếu tử chẳng cùng khốn, vĩnh viễn ban cho ngươi). 

Nếu  nghi  Kim  Cang  vô  tướng,  Tịnh  Độ  hữu  tướng,  hai  pháp  làm  sao 

dung thông nhau được? Tôi nói: Kinh Kim Cang dạy độ tận hết thảy chúng 

sanh,  nhưng  chẳng  thấy  tướng  độ,  chẳng  trụ  vào  Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị, 

Xúc, Pháp để hành bố thí. Bố thí đứng đầu lục độ vạn hạnh; đã dạy chẳng trụ 

vào  tướng  bố  thí  thì  trì  giới,  nhẫn  nhục,  tinh  tiến,  thiền  định,  trí  huệ,  cùng 

với vạn hạnh, không gì chẳng phải như vậy. Như thế, kinh Kim Cang chính 

là quy củ chuẩn mực cho con người hành khắp lục độ vạn hạnh, phổ độ hết 

thảy chúng sanh, chính là cương yếu của khắp hết thảy các pháp môn trong 

cả một đời giáo hóa. Ấy chính là ngay nơi tướng mà lìa tướng, sao không thể 

dung thông với Tịnh Độ cho được? Phàm pháp độ sanh, chỉ có mỗi Tịnh Độ 

thật là bậc nhất. Muốn sanh về Tịnh Độ thì phải tịnh cái tâm. Hễ tâm tịnh thì 

cõi Phật tịnh. Dùng tâm thanh tịnh chẳng trụ vào tướng để niệm Phật thì tâm 

này  làm  Phật,  tâm  này  là  Phật,  vãng  sanh  Tây  Phương,  chứng  Vô  Sanh 

Nhẫn, chính là lý sự quyết định chẳng thay đổi vậy, nào còn ngờ gì nữa? 



---o0o--- 

19. Lời tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám Nguyện Nghi 





Tâm  thể  vốn  tịnh,  do  căn  trần  mà  trược  niệm  khởi  lên.  Phật  tánh 

thường tồn, do mê trái nên phàm tình hừng hực. Do vậy, khiến cho sức tịch 

chiếu bị biến thành duyên tối tăm, loạn động. Trong thường trụ, lầm chịu nỗi 

khổ sanh tử. Chấp trước Ngũ Ấm, chẳng biết rốt ráo đều là không. Ngăn lấp 

nhất tâm, nào hiểu vốn chẳng thể được! Đắm nhiễm lục trần huyễn cảnh, đọa 

lạc đường khổ tam đồ. Dẫu trải qua vi trần kiếp số, chẳng thể thoát khỏi luân 

hồi lục đạo. Do vậy, đức Thế Tôn ta rủ lòng từ mẫn, nhân Địa Tạng Bồ Tát 

thưa  hỏi,  bèn  nói  pháp  luân  thập  lực  của  Phật  để  nghiến  nát  Phiền  Hoặc, 

thành tựu đạo khí. Do đấy, vứt bỏ ác pháp, đoạn trừ hết thảy Vô Y Hạnh601, 

tu  trì  thiện  pháp,  đầy  đủ  hết  thảy  Hữu  Y  Hạnh.  Nhưng  muốn  đắc  Vô  Sanh 

Pháp  Nhẫn  thì  phải  sám  trừ  tội  khiên  đời  trước.  Nếu  chẳng  chấp  vào  Ngũ 

Ấm sẽ tự chứng được ba thân. Bên ngoài thì nhờ vào Phật lực, pháp lực, Bồ 

Tát  thệ  nguyện  lực,  trong  nương  vào  sức  thành  kính,  sức  sám  hối,  sức  tự 

tánh công đức nên sương tội ngập trời bị tiêu diệt triệt để; bầu trời chân tánh 

sẵn có được hiển hiện toàn thể. 

Do vậy, biết rằng ba kinh Thập Luân, Bổn Nguyện, Chiêm Sát602 đều là 

vì  Địa  Tạng  đại  bi  nguyện  lực  khiến  cho  chúng  sanh  côi  cút  không  nơi 

nương  cậy  trong  đời  Mạt  có  chỗ  nương  cậy  lớn  lao.  Ngẫu  Ích  đại  sư  đã 

chứng Pháp Thân, thừa nguyện tái lai, thoạt đầu thị hiện làm kẻ Xiển Đề, sau 

trở thành sứ giả Như Lai, một đời hạnh giải, lý sự viên dung. Suốt đời trước 

thuật, tánh - tu cùng trọn đủ. Ngài muốn làm cho trược trí trở thành tịnh trí, 

bèn dựa theo ba kinh trên, soạn ra Sám Nghi, ngõ hầu biến phàm tâm thành 

Phật tâm, dùng Thập Luân để làm sáng tỏ sự tán thán, sám hối. Gương báu 

đã mài, quang minh tự phát. Ma-ni đã gột rửa, bèn tuôn ra trân bảo. Thật có 

thể  nói  là diệu pháp để phản  bổn  hoàn  nguyên,  là đạo  để đạt “tâm  này  làm 

Phật” vậy. Hoằng Nhất Thượng Nhân từ trước đã khâm phục trước thuật của 

đại sư, bèn cho khắc bản bộ sám nghi này để lưu truyền rộng rãi, khiến cho 

người có chí diệt Hoặc nghiệp huyễn vọng, chứng chân tâm sẵn có, trên nối 

tiếp huệ  mạng Như Lai, dưới tạo thành điển hình cho đời sau đều được thọ 

trì vậy! 



---o0o--- 

20. Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục 







Người  học  đạo  suy  nghĩ  lập  hạnh  đều  phải  chất  trực,  trung  chánh, 

chẳng được có  mảy  may có tướng thiên  vị, riêng tư,  lươn  lẹo. Nếu có chút 

thiên lệch, cong quẹo gì thì sẽ như bàn cân không chuẩn, cân các vật nặng - 

nhẹ  đều sai. Như thể chất  gương chẳng sạch, chiếu các  hình  tượng khó  thể 

phân  biệt  tốt  -  xấu.  Sai  chỉ  hào  ly,  mất  đi  ngàn  dặm!  Xoay  vần  sai  lầm, 

không  thể ngăn dứt được!  Kinh  Lăng Nghiêm  nói:   “Mười phương Như Lai 

 đồng một đạo, nên thoát lìa sanh tử đều dùng trực tâm” . Do bảo tâm là trực 

(ngay thẳng) nên từ địa vị đầu đến địa vị cuối, trong những địa vị trung gian, 

vĩnh  viễn  chẳng  có  tướng  cong  quẹo.  Kinh  Thư  nói:   “Tâm  con  người  khi 

 gặp  hoàn  cảnh  quyến  rũ  thì  tâm  đạo  bị  nhỏ  đi,  hãy  tập  trung  tư  tưởng, 

 chuyên nhất [gìn giữ đạo tâm], giữ cho thiên tánh không đổi dời603”.  Pháp 

Tạng604 đời trước, vốn có linh căn cho nên đời này giải ngộ và kiến địa đều 

chẳng nông cạn. Nhưng do cái gốc ngã mạn sâu xa, muốn làm bậc cao nhân 

thiên cổ đệ nhất, tự mình lập bừa ra những tông chỉ, danh tướng, viết bộ Ngũ 

Tông Nguyên những mong hậu học suy tôn ông ta, rốt cuộc trở thành tri kiến 

của tà ma, ngoại đạo. Nếu như khi ấy cứ một bề vâng giữ trực tâm trực hạnh, 

ắt  sẽ  thấy  trong  hội  của  ngài  Mật  Vân605  không  ai  bằng  được,  đạo  phong 

lừng lẫy khó gì chẳng vượt trội các phương! Tiếc là ông ta chẳng chú trọng 

thực  ngộ,  thực  chứng,  lại  mưu  tính,  lập  cách  để  mình  được  vượt  trội  hết 

thảy, khiến cho ngài Mật Vân ba lần, bảy lượt quở trách để uốn nắn ông ta! 

Con người chẳng phải là thánh hiền, ai không vướng lỗi? Nếu thật sự là 

người  anh  hùng,  quả  cảm  sẽ  tự  hổ  thẹn,  sám  hối,  biết  lỗi  sửa  lỗi,  cầu  thật 

ngộ, thật chứng, thì pháp  mạch Lâm Tế, Như Lai huệ  mạng sao không trực 

tiếp truyền thừa cho được? Lẽ đâu dựng cao tràng kiêu mạn, giữ dở, che lỗi, 

khiến cho những gã học trò như Hoằng Nhẫn v.v… càng thêm cuồng vọng, 

phô  phang  ý  kiến  ức  đoán  của  chính  mình,  viết  sách  Ngũ  Tông  Cứu,  biến 

chánh  thành  tà,  biến  tà  thành  chánh,  báng  pháp,  báng  tăng,  tự  lầm,  lầm 

người.  So  với  Pháp  Tạng,  lại  càng  sâu  nặng  gấp  mười.  Kẻ  đui  dẫn  lũ  mù, 

kéo  nhau  vào  lửa.  Ôi!  Đáng  buồn  thay!  Đương  thời,  Pháp  Tạng,  Hoằng 

Nhẫn mặc tình tô vẽ, khiến cho môn đình rất thạnh, hàng sĩ đại phu đa phần 

thành  ngoại  hộ. Do  vậy, những tà thuyết  lầm  lạc trong các bộ  ngữ lục Ngũ 

Tông Nguyên, Ngũ Tông Cứu của cha con họ đều được đưa vào Đại Tạng. 

Đến  năm  Ung  Chánh  thứ  mười  một  (1733),  Thanh  Thế  Tông  muốn 

tuyển chọn ngữ lục, đọc khắp các trước tác của họ, biết họ mang ý kiến lầm 

lạc, đến nỗi làm mù chánh nhãn của người khác, bèn truyền hủy sạch những 

bản ấy. Lại sắc truyền các tùng lâm trong thiên hạ, phàm có sách hay ván in 

sách  ấy,  phải  hủy  trừ cho  hết.  Nếu  giấu  diếm,  bị  phát  giác  sẽ  kết  tội  phạm 

luật. Lại sợ có người bị trúng độc sâu xa, không thể ói ra hết được, do sách 

Ngũ Tông Cứu cuồng vọng, trái nghịch quá mức, vua bèn trích lục hơn tám 

mươi  điều  [từ  sách  ấy],  vạch  trần,  phê  phán  từng  điều,  truyền  đưa  vào  Đại 

Tạng  hòng  mở  con  mắt  chánh  cho  người,  báo  ân  Phật,  ân  Tổ.  Nhưng  do 

muôn  vàn  điều  không  rảnh  rỗi,  đến  mùa  Xuân  năm  Ung  Chánh  13  (1735) 

mới  hoàn  thành  bản  cảo,  chưa  sửa  chữa  hoàn  chỉnh,  xe  rồng  đã  lên  làm 

khách cõi trời. Cao Tông (Càn Long) kế vị, mới cho khắc ván. Chỉ vì chẳng 

giao  phó  cho  người  thông  hiểu,  nên  với  những  chữ  viết  giả  tá  theo  lối  chữ 

Thảo  đa  phần  sửa  thành  lối  chữ  Chân  Phương,  chẳng  hạn  như  chữ  Vị  謂 

(nói) sửa thành chữ Vị 為 (vì), nhiều đến hơn cả trăm chỗ606. Những kinh 

sách được Thế Tông khắc in đều giảo chánh, đối chiếu tinh xác, nghiêm cẩn, 

chỉ có mình sách này sai ngoa quá nhiều. Do vậy, biết sách ấy được khắc sau 

khi nhà vua đã lên làm khách cõi trời. 

Hơn  nữa,  mùa  Xuân  năm  Ung  Chánh  thứ  13,  khởi  công  khắc  ván  Đại 

Tạng Kinh, vua đã truyền dụ đem sách này nhập Tạng để lưu thông, nhưng 

rốt cuộc không nhập, là vì Cao Tông lên ngôi chưa lâu, chuyên lo chánh trị, 

không  rảnh  rang  đề  xướng.  Còn  những  hàng  Tăng  tục  khác  thì  do  đồ  đảng 

của Pháp Tạng quá đông, nên đều sợ nếu đề xướng [nhập tạng sách này] ắt 

phải  chuốc  họa.  Do  vậy,  gác  lại  không  bàn  đến,  cho  nên  không  nhập.  Bản 

ván khắc sách của triều đình được giữ trong đại nội, trừ phi hoàng đế hạ chỉ, 

không cách nào ấn loát được. Vì thế, sách này chẳng được lưu truyền trong 

đời.  Nhưng  pháp  bảo  này  ắt  có  thần,  vật  thủ  hộ,  khiến  cho  sách  được  giấu 

kín đã lâu lại xuất hiện, được lưu truyền rộng rãi. Nhân duyên này được ghi 

đầy đủ trong lần in thạch bản. Nay tính khắc lại bản gỗ, bèn lắng lòng giảo 

duyệt, hòng khôi phục lại bản lai diện mục cho tác phẩm của Thế Tông. Cư 

sĩ  Ưng  Quý  Trung  nguyện  bỏ  tiền  khắc  lại,  nên  tôi  bèn  viết  lời  tựa  nêu  rõ 

đầu đuôi để thuật cùng người thông suốt trong mai sau. 

Phàm  muốn  liễu  sanh  thoát  tử,  ắt  phải  thật  chứng.  Nếu  chỉ  ngộ  chưa 

chứng thì Phiền Hoặc vẫn còn, phải nỗ lực vô cùng. Nếu có thể khăng khắng 

dốc sức, trải duyên rèn  luyện, tâm  luôn  giác chiếu, thầm phù  hợp thánh  trí, 

phàm tình  nhân  ngã thị phi không do đâu  khởi được. Nếu chẳng  gắng  giác 

chiếu, phàm tình  vẫn cứ  lừng  lẫy  như cũ thì công  hạnh càng cao, tình kiến 

càng nặng; từ ngộ nhập mê sẽ khó thể tránh khỏi! Như người tỉnh ngủ không 

ngồi  dậy,  hồi  lâu  sau  lại  ngủ  tiếp.  Cổ  nhân  nói:   “Đại  sự  đã  sáng  tỏ,  như 

 chôn  cha  mẹ”607.   Chính  là  vì  Phiền  Hoặc  chưa  đoạn,  chỉ  sợ  lại  mê.  Phải 

biết  người đoạn  Hoặc, không còn phàm  tình. Đã không còn phàm tình,  nào 

còn  có  sanh  tử?  Người  đại  ngộ  dẫu  ngộ  bằng  chư  Phật,  nhưng  Hoặc  chưa 

đoạn  trừ thì  phải  niệm  niệm  giác  chiếu,  hầu  tránh  khỏi  dùng  phàm  tình  xử 

sự. 

Cha con Pháp Tạng, Hoằng Nhẫn, tuy ngộ xứ cao sâu, nhưng chỉ vì ngã 

mạn quá đáng đến nỗi hoàn toàn bị vùi lấp trong tình kiến nhân ngã, lại toan 

muốn  làm bậc cao  nhân đệ  nhất  nối tiếp  huệ  mạng Phật, đến  nỗi  một phen 

lầm  lẫn  vĩnh  viễn  lầm  lạc,  không  sao  quay  lại  được!  Dốc  cạn  trí  lực,  chỉ 

thành thân phận  một kẻ tầm thường, chẳng  đáng buồn  ư? Như Lai biết sâu 

xa chúng sanh đời mạt Phiền Hoặc khó đoạn nên riêng  mở ra pháp  môn tín 

nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ khiến cho lúc lâm chung được Phật tiếp 

dẫn, vãng sanh Tây Phương. Đã được vãng sanh liền siêu phàm nhập thánh, 

liễu  sanh  thoát  tử,  hầu  cận  Di  Đà,  theo  gót  hải  chúng.  Từ  đấy  phá  trọn  vô 

minh, triệt chứng tự tâm, thẳng đến khi thành Phật mới thôi. Nếu như Pháp 

Tạng,  Hoằng  Nhẫn  biết  được  điều  này,  ắt  sẽ  thượng  phẩm  thượng  sanh, 

chứng Vô Sanh Nhẫn, hiện đủ  mọi sắc thân, rộng độ quần mê. Đâu đến nỗi 

bóng  bẩy,  màu  mè,  mong  được  hư danh  vượt Phật  trội  Tổ,  muốn  lưu  danh 

thơm  trăm  đời!  Lúc  bị  người  sáng  mắt  thấy  thấu  suốt,  bèn  lộ  tiếng  tà  ma 

ngoại đạo, để tiếng xấu muôn năm! Ô hô, buồn thay! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Quyển thứ ba 

(Phần 1 hết) 



---o0o--- 

 Phần 2 

21. Lời tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục 

(viết thay cư sĩ Xí Giác Triệu Hy Y) 

 

 

Từ khi Phật pháp truyền vào Trung Quốc, đế vương các đời không ai 

chẳng  sùng  phụng,  nhưng  có  những  vị  chỉ  gieo  hạt  giống  kết  duyên,  có  vị 

ngộ chứng, đủ mọi hạng bất đồng. Tìm lấy một vị thâm nhập kinh tạng, đạt 

thẳng  nguồn  Thiền,  chứng  diệu  tâm  Niết  Bàn,  có  chánh  nhãn  Kim  Cang, 

nhân lúc tu - tề - trị - bình được rảnh rỗi, bèn xiển dương tông chỉ  “niêm hoa 

 trực  chỉ”   (cầm  cành  hoa  giở  lên  để  chỉ  thẳng  vào  tâm)608  thì chỉ  có  mình 

Thanh Thế Tông hoàng đế là bậc nhất. Nếu không phải là bậc Pháp Thân đại 

sĩ thừa nguyện tái lai, nắm vững cốt lõi đạo Quyền - Thật bất nhị, độ chúng 

sanh  luân  hồi không  nơi  nương  tựa thì  há  có được  như  vậy  hay chăng? Về 

trước thuật của nhà vua, trong Đại Tạng có Viên Minh Cư Sĩ Ngữ Lục gồm 

ba  quyển  (Viên  Minh  Cư  Sĩ  là  đạo  hiệu  của  Thanh  Thế  Tông).  Ngoài  ra, 

những tự, bạt, truyện, ký, thấy rải rác trong những kinh, luận, ngữ lục, thảy 

đều khéo  léo khế  hợp tâm  Phật, ngầm  hợp ý  Tổ. Chữ  nào chữ nấy tỏ rõ sự 

thật, lời nào lời nấy đều quy tông. Như gảy bàn tính, như báu Ma Ni, phàm 

những ai có đủ con mắt không ai chẳng bội phục! 

Vào cuối đời Minh, trong số đồ đệ của sư Mật Vân Viên Ngộ, có Pháp 

Tạng tự là Hán Nguyệt, thiên tư thông minh, mẫn tiệp, gốc ngã mạn sâu dầy. 

Sau khi đại ngộ, bèn muốn làm bậc cao nhân thiên cổ độc nhất không ai sánh 

bằng, vì thế lập bậy chủ kiến, viết sách Ngũ Tông Nguyên, mong muốn vượt 

trội hết thảy. Chẳng biết Như Lai tâm ấn như vầng trăng trong mát, mây ngã 

mạn  vừa  đùn,  liền  che  mất  ánh  trăng;  Chân  Như  diệu  tánh  như  thái  hư 

không, bụi ngã mạn vừa bay tung, liền bẩn thể chất của Không. Đủ mọi thứ 

bôi vẽ, trau chuốt, bẹo hình bẹo dạng cuồng vọng, trái nghịch, cầu thăng hóa 

đọa, biến khéo thành vụng. Mật Vân quở lên, trách xuống, Pháp Tạng cùng 

với  học trò là  Hoằng Nhẫn  vẫn chấp  mê chẳng tỉnh. Sư phải cứu  vớt  nhiều 

lần nhưng ông ta lại toan lấn lướt ngài Mật Vân, bảo  “ta tự ngộ không cần 

 thầy” ,  Mật  Vân  bị  ép  phải  đem  mối  đạo  giao  phó.  Những  ngôn  thuyết  của 

Pháp Tạng phần nhiều là dối lập, ít có sự thật. Hàng tri thức thời ấy tuy biết 

ông ta sai, nhưng thầy ông ta còn chẳng làm gì được; lại thêm môn đình của 

ông  ta  quá  mạnh,  hàng  sĩ  đại  phu  đa  phần  là  kẻ  ngoại  hộ,  chỉ  sợ  vừa  phê 

phán đã khó khỏi mắc họa. Do vậy, họ đều chẳng dám bàn đến nữa. 

Đến năm Ung Chánh mười một (1733), Thế Tông xem khắp các ngữ lục 

của Mật Vân, Pháp Tạng, Hoằng Nhẫn, thấy tri kiến của họ lầm lạc liền chép 

ra hơn mấy mươi ý kiến phỏng đoán, tà thuyết của họ để biện định chánh - tà 

một phen. Tính ra đến hơn mười vạn chữ, đặt tên là Ngự Chế Giản Ma Biện 

Dị  Lục,  liền  cho  khắc  thành  sách  để  thành  bản  in  của  triều  đình,  lại  truyền 

đưa sách ấy vào Đại Tạng hòng trừ tà thuyết để chánh nhân tâm, chấn hưng 

Tông phong, sáng tỏ đạo Tổ. Đến  năm thứ mười ba (1735) khởi công  khắc 

in Đại Tạng, nhưng xe rồng đã lên làm khách cõi trời. Cao Tông (Càn Long) 

kế vị, ngày ngày phải lo muôn chuyện, chẳng rảnh rỗi đề xướng, đến nỗi rốt 

cuộc chẳng được nhập tạng. Sách đã khắc thành bản in chánh thức của triều 

đình được giữ trong đại nội, chẳng dễ lưu thông. Vì thế, những hàng đại gia 

Tăng - tục bác học đa văn hiện thời đều chẳng biết đến tựa đề sách này. 

Năm Giáp Thìn (1904) đời Quang Tự, bạn tôi là Tử Nhậm tìm được hai 

bộ sách  này ở chợ sách  Bắc  Kinh,  gởi  một bộ cho pháp sư Đế Nhàn  mong 

Ngài đề xướng quyên mộ lưu thông, một bộ giao cho ông Dương Nhân Sơn 

gởi qua Nhật Bản, đưa vào Đại Tạng Kinh bản in mới của Hoằng Giáo Thư 

Viện. Mùa Xuân năm nay, tôi muốn vượt biển đến đất Hỗ (Thượng Hải) gặp 

cư  sĩ  Địch  Sở  Thanh.  Tôi  nói:  “Ông  thích  truyền  bá  những  sách  cổ,  sao 

không lấy cuốn Giản Ma Biện Dị Lục trong Đại Tạng Kinh của Hoằng Giáo 

Thư Viện  để  khắc  ván  ấn  hành?  Sách  này  do  Thế  Tông  đem  tâm  pháp  của 

Linh Sơn, Tứ Thủy để  mở đại quang  minh tạng  Kim Cang chánh  nhãn cho 

hai đạo Nho, Thích. Nếu sách này được lưu truyền, chẳng những người tham 

Thiền lập tức biết chỗ quy hướng, ngay cả người đề cao Khổng Mạnh để dò 

tìm Thành Minh đến cùng cực cũng sẽ như ngồi thuyền gặp được gió thuận, 

mau đến được bờ kia!” Cư sĩ nói: “Trước kia, ở kinh đô, con tìm được một 

bộ  trong  đống  đồ  cũ  nát,  cất  trong  rương  sách  đã  hơn  cả  năm.  Nếu  không 

nhờ thầy nói, chắc là bỏ qua mất rồi!” Liền giao cho nhà in để họ chiếu theo 

thể thức in thạch bản, in ra một ngàn bộ, xin tôi viết lời tựa. Tôi hết sức vui 

mừng, quên  mình kém cỏi, soạn lời tựa để phô bày cơ duyên ẩn - hiển như 

vậy. 



---o0o--- 

22. Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán 





Khởi  đầu  từ  chuyện  đức  Thế  Tôn  giơ  cành  hoa,  Ca  Diếp  mỉm  cười, 

“chánh  pháp  nhãn  tàng,  Niết  Bàn  diệu  tâm”  liền  được  phổ  biến  khắp  hoàn 

vũ.  Cho  đến  khi  đại  giáo  truyền  sang  Đông,  Tổ  Đạt  Ma  từ  trời  Tây  sang, 

những vị viên ngộ Phật tánh, triệt chứng tự tâm, tiếp nối huệ mạng của Như 

Lai, làm đạo sư cho trời người, thật rất nhiều. Những vị được Truyền Đăng 

Lục, Cao Tăng Truyện ghi chép chỉ là mười phần, một phần trong trăm ngàn 

phần mà thôi. Còn những vị ẩn đức chẳng phô bày, giấu kín chẳng tỏ rõ làm 

sao kể xiết được? 

Thanh  Thế  Tông  Hiến  Hoàng  Đế  (Ung  Chánh) đã  chứng  Pháp  Thân  từ 

lâu,  thừa  nguyện  tái  lai,  dù  Tông  hay  Giáo  không  gì  chẳng  thấu  nguồn  tột 

đáy. Kể từ khi lên ngôi, trong vòng mười năm, chuyên coi sóc việc chánh trị, 

chẳng đề xướng Phật pháp vì mong thiên hạ thái bình, phong tục thuần  mỹ. 

Sau đấy mới tuyên bố pháp hóa sẽ dễ được lợi ích, như đồ đựng đã khử chất 

độc có thể chứa được cam lộ. Đến năm Ung Chánh 11, bèn dùng thân nhân 

vương  (vua  trong  cõi  người)  làm  chuyện  pháp  vương,  một  vai  gánh  vác  cả 

Phật pháp lẫn thế pháp. Nho giáo, Thích giáo, nhất đạo cùng hành. Lấy tâm 

pháp Linh Sơn, Tứ Thủy để thuật luân âm truyền tân tục diệm609, Không - 

Hữu bất nhị, Chân - Tục viên dung, thật muốn cho nhân dân trong khắp cõi 

đời đều là con đích thật của đấng Như Lai, hữu tình trong hiện tại lẫn tương 

lai đều cùng được hưởng cảnh sắc rạng rỡ nơi bổn địa. 

Vào mỗi ngày Sóc, Vọng610, hoặc thánh đản của Phật, Bồ Tát liền trực 

tiếp bảo ban quần thần nơi triều đình, hoặc truyền chiếu chỉ tới đại thần nơi 

biên cương cho đến thứ dân, làm cho họ đều hiểu rõ tự tâm, đều hướng đến 

đạo  nghịch  trần  theo  giác,  chẳng  đến  nỗi  bỏ  uổng  Phật  tánh,  chịu  nỗi  đau 

buồn sanh tử luân hồi oan uổng. Hoặc hạ sắc chỉ truyền các tùng lâm trong 

thiên hạ phải tận lực giữ Thanh Quy, tinh tu phạm hạnh, chân tham thật ngộ, 

minh  tâm  kiến  tánh,  ngõ  hầu  hoằng  dương  quang  đại  pháp  đạo,  hỗ  trợ  kế 

sách của vua. Lại vào những ngày sóc - vọng, ắt đích thân nâng ngọn bút sắc 

sảo, cung kính vẽ hình một bậc cổ đức. Trích lấy những điều chính yếu trong 

truyện ký của  vị ấy, soạn thành tiểu truyện.  Lại  làm  một bài tán  nhằm phát 

huy  nghĩa  lý  uyên  áo,  tự chép  trên  đầu  bức  vẽ.  Cho  khắc  in  thạch  bản  giữ 

trong đại  nội,  ngõ  hầu  làm bản  mẫu dùng  in rập hòng được  lưu truyền.  Bắt 

đầu từ tháng Hai năm Ung Chánh 11 cho đến tháng Ba năm Ung Chánh 13, 

vẽ được tổng cộng ba mươi hai vị. Đến tháng Tư, xe rồng lên làm khách cõi 

trời, khiến cho  vô  lượng cổ đức chưa tỏa  được quang  minh sâu thẳm, đáng 

tiếc lắm! 

Đến năm Càn Long thứ 9 (1744), với mục đích trang hoàng, vua đem ba 

mươi hai cuốn trục bản rập hình Tổ ấy ban cho chùa Lý An ở Vũ Lâm611. 

Về sau, nhà chùa tu chỉnh Tự Chí bèn đem bộ truyện tán ấy đặt vào đầu sách 

để cảm tạ ân sủng,  nhưng bộ truyện tán đó chưa được khắc thành sách. Do 

vậy,  cõi  đời  chẳng  được  thấy  nghe.  Trộm  nghĩ  đạo  phong  của  cổ  đức  trời 

người  ngưỡng  mộ,  như  vầng  trăng  vằng  vặc  trên  không,  vạn  con  sông  đều 

hiện  bóng.  Quang  minh  sáng  sạch,  mở  rộng  tâm  mắt  con  người,  tự  có  thể 

đốn  khai  tâm  địa,  thấy  thấu  suốt  bầu  trời  chân  tánh.  Lại  được  ngọn  bút  tài 

hoa của Thế Tông phát huy, cùng cổ đức chiếu rọi lẫn nhau thấu suốt không 

tỳ vết. Nếu một phen được xem đến liền thấu cội đạt nguồn, đạt được minh 

châu  nơi  chéo  áo,  phá  trần,  lìa  chấp,  mở  được  kinh  quyển  đại  thiên.  Từ đó 

tâm  tâm  tương  ấn,  đăng  đăng  tương  truyền612,  khiến  cho  mình  lẫn  người 

cùng chứng chân thường, khiến cho phàm thánh cùng lên bờ Giác, ngõ hầu 

chẳng  phụ  Thế  Tông  một phen dốc  ý soạn truyện. Do  vậy,  quyên  mộ cư sĩ 

Ưng  Quý Trung bỏ tiền khắc bản để  làm  của chung cho  những  người cùng 

chí hướng. Trước  mỗi truyện, đặt đề mục, khiến cho vừa xem đến liền hiểu 

rõ  ngay,  cũng  như  chép  duyên  khởi  để  bảo  cùng  những  người  thông  suốt 

trong tương lai. 



---o0o--- 

23. Lời tựa sách Tịnh Nghiệp Lương Đạo 





Sa Bà là đường hiểm sanh tử. Cực Lạc là quê nhà thường trụ. Chúng 

sanh  do  một  niệm  bất  giác,  đi  vào  trong  đường  hiểm  không  thể  thoát  ra 

được.  Dù  có  muốn  lìa  đường  hiểm  này  trở  về  quê  nhà,  nhưng  chúng  sanh 

không có con mắt huệ chẳng biết hướng về đâu. Nếu không có người hướng 

dẫn tốt lành, chẳng những đi nhầm vào đường rẽ, rốt cục thành đi sai đường, 

lại  còn  phải  lo  sa  hầm  sụp  hố,  táng  thân  mất  mạng  nữa!  Tịnh  Độ  ba  kinh, 

một  luận  cũng  như  hết  thảy  kinh  luận  Đại  Thừa  đều  là  đạo  sư  (người  dẫn 

đường).  Nhưng  do  văn  sâu  xa,  nghĩa  uyên  áo,  kẻ  sơ  cơ  chẳng  dễ  lãnh  hội. 

Tuy là vô biên diệu nghĩa, đầy đủ không sót gì, nhưng do tâm thức ám độn 

nên  thường  nghi  ngờ  chẳng  thể  quyết  đoán  được,  tuy  có  lòng  tin  nhưng 

chẳng  thể  phát  sanh.  Do  vậy,  cổ  đức  các  đời  đều  lưu  lại  ngôn  giáo  hòng 

thích hợp thời tiết, căn cơ. Vì thế, pháp được lưu truyền, không úng tắc, mọi 

căn cơ đều được lợi lạc, cứu tế. 

Cư sĩ Vô Danh tuy chưa tự độ, nhưng chí thiết tha độ người; vì thế, bèn 

sao lục những câu thích hợp thời cơ trong Lạc Bang Văn Loại và văn tập của 

các  vị  Liên  Trì,  Tử  Bách,  Hám  Sơn,  Ngẫu  Ích  được  hơn  mấy  mươi  thiên 

hòng  thích  ứng  cho  những  người  vừa  mới  nhập  pháp  môn.  Đợi  đến  khi  đã 

hiểu được đường lối, sẽ đọc toàn bộ những tác phẩm gốc, ắt biết vị của một 

giọt nước và vị của biển cả không hai, không khác. Đại sự nhân duyên xuất 

thế của đức Như Lai chỉ có một pháp Tịnh Độ mới có thể rốt ráo tỏ bày bổn 

hoài của Phật. Cư sĩ Vô Danh khiêm tốn, chẳng dám tự chuyên, bảo Quang 

giám định. Do đó, tôi bèn đặt tựa đề là Tịnh Nghiệp Lương Đạo (hướng dẫn 

tốt lành cho Tịnh nghiệp). 



---o0o--- 

24. Lời tựa sách Phật Học Sơ Giai 

 



Phật  pháp  rộng  lớn,  chẳng  dễ  suy  lường.  Muốn  cho  đồng  nhân  đều 

được tắm gội pháp trạch thì phải do  mắt thấy tai nghe sự tích nhân quả báo 

ứng,  luân  hồi  sanh  tử  nông  cạn  để  chỉ  bảo,  dẫn  dụ,  khiến  cho  họ  bỏ  đi  cố 

chấp câu nệ, hư huyễn, thấy được trời đất rộng lớn hòng đoạn nghi sanh tín, 

càng  vào càng sâu, ắt  mong triệt  ngộ tự tâm, khôi phục cái  mình sẵn có  và 

nương  vào  Phật từ lực  vãng sanh Tây Phương.  Lại còn đem  những  điều ấy 

giáo hóa mọi người, quyết chẳng chịu trên cô phụ sự giáo hóa của Phật, dưới 

chẳng phụ tánh linh của chính mình, bao kiếp cam chịu sanh tử luân hồi khổ 

độc.  Cư  sĩ  Đinh  Phước  Bảo  thệ  nguyện  hoằng  thâm,  từ  bi  rộng  lớn,  muốn 

cho dân chúng đều lên được bờ giác; nhân đó, bèn thâu thập những chuyện 

nhân quả luân hồi, công đức của Tam Bảo, lợi ích của Tịnh Độ từ di tập của 

các bậc danh hiền Tăng - tục cũng như từ kinh luận của Phật, Tổ, soạn thành 

sách,  đặt  tên  là  Phật  Học  Sơ  Giai  (bước  đầu  học  Phật),  mong  cho  độc  giả 

nhân  đây  bèn  tìm  cầu,  đối  với  đại  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn  “đoạn  Hoặc 

chứng Chân, từ phàm thành thánh” đều tự đạt được, thật sự thực hiện được. 

So với  những bộ sách ông  đã soạn trước đây  như Phật  Học Chỉ Nam, Phật 

Học Khởi Tín Biên, và Lục Đạo Luân Hồi Lục thì tuy chi tiết hay giản lược 

khác  nhau,  nhưng  cốt  yếu  đều  nhằm  tạo  bậc  thang  cho  người  mới  học  mà 

thôi! Nếu là bậc trượng phu quyết liệt, ắt phải đăng phong tạo cực613, quyết 

chẳng đến nỗi vạch đất tự hạn chế để hòng được yên ổn chẳng muốn tiến lên 

nữa! 



---o0o--- 

25. Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh 

(viết thay cho Xuy Vạn Lão Nhân Thích Quảng Chân614 chùa Tụ Vân ở 

Trung Châu, Thục Đông, thời Thiên Khải nhà Minh) 





Con người có cùng một cái tâm, tâm có cùng một lý ấy, phàm - thánh 

chẳng hai, chúng sanh và Phật như một, do mê - ngộ sai khác đến nỗi thăng - 

trầm  thật  khác  biệt.  Đại  Giác  Thế  Tôn  xót  thương,  thị  hiện  thành  Chánh 

Giác, chuyển đại pháp luân. Vốn từ nhất tâm mà tạo dựng bè báu trong bến 

mê,  muốn  cho  khắp  đời  vị  lai  đều  lên  bờ  đạo.  Do  vậy,  đem  những  gì  đã 

giảng trong Ngũ Thời Giáo615 và ý chỉ  “truyền riêng ngoài Giáo”  giao cho 

các đệ tử, sai lưu thông rộng rãi. Do vậy, chư Tổ các tông nối tiếp nhau hưng 

khởi, hoằng Tông diễn Giáo, thay Phật hoằng dương, giáo hóa. Đến nay lâu 

đời nhiều năm, sự nhiều nghĩa rộng, nếu chẳng đọc thấu hiểu Đại Tạng diệu 

ngộ tự tâm, sẽ không thể nào suy lường đầu mối, nắm được cương yếu. Tôi 

thường  muốn  tóm  lược  đại  khái  để  chỉ  bảo  hàng  hậu  tấn,  do  nghĩ  đến  tiên 

sinh  Vương Bá  Hậu616 thời  Tống Nho soạn sách  Tam  Tự  Kinh để tóm  tắt 

đạo luân thường, xử thế hằng ngày và những chuyện tích thái bình hay loạn 

lạc của các đời, khiến cho  người  học trước là biết được đại  lược,  về sau sẽ 

dần dần  hiểu rộng. Tuổi thơ  học đến, lớn  lên thực hành,  lập thân hành đạo, 

thờ vua, giúp dân, khôi phục điều thiện sẵn có trong tâm tánh con người. 

Do vậy bèn phỏng theo ý đó, thuật đại lược chuyện Như Lai giáng sanh, 

thành đạo, thuyết pháp  độ sanh, chư Tổ tiếp nối  huệ  mạng  Phật, tùy cơ  lập 

giáo, cũng như những lời hay hạnh đẹp tự lợi, lợi người của chư cổ đức, đặt 

tên  là Thích Giáo Tam  Tự Kinh, để khi còn  làm sa-di617, đọc tụng, tu tập, 

biết  những  nghĩa  trọng  yếu  của  kinh  Phật,  hiểu  rõ cương  tông  của  đạo  Tổ. 

Lớn  lên,  xem  khắp  Tam  Tạng,  tham  học  khắp  năm  tông,  diệu  ngộ  tự  tâm, 

thầm  hợp Phật  ý,  mới biết:  “Sắc núi, tiếng khe đều chỉ bày Đệ Nhất Nghĩa 

 Đế; quạ kêu, sẻ hót cùng nói vô thượng tâm tông”.  Chẳng đồng, chẳng khác, 

chẳng có, chẳng không, vừa là Quyền, vừa là Thật, vừa là Tục, vừa là Chân. 

Rộng thì tột cùng hư không chẳng thể chứa đựng được, gọn thì tìm lấy một 

chữ cũng không thể được. Sau đấy, nương đại nguyện luân, xiển dương pháp 

hóa,  khiến  cho  pháp  giới  chúng  sanh  quy  y  Nhất  Thể  Tam  Bảo,  khôi  phục 

mặt mũi vốn có, truyền vô tận tâm đăng. Đấy chính là điều tôi thường mong 

mỏi hàng hậu tấn phát tâm tu tập vậy! 

 

---o0o--- 

26. Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu Viên Chiếu 

(do ông ta khắc con dấu có chữ Chiếu trong vòng tròn nên mở đầu vẽ một 

hình tròn) 





O Một đoạn quang minh này chẳng phải nhân, chẳng phải quả, chẳng 

phải  thánh,  chẳng  phải  phàm,  chẳng  phải  đoạn,  chẳng  phải  thường,  chẳng 

phải sanh, chẳng phải diệt, cổ kim thường hằng, chiếu trời soi đất. Khi Phật 

chưa  xuất  thế,  lúc  Tổ chưa  từ  trời  Tây  qua,  ai  nấy  vẫn  sẵn  đủ,  chẳng  thiếu 

chẳng thừa. Hiềm rằng chúng sanh đang mê, ôm của báu mà chịu túng quẫn, 

ngược  ngạo dùng ánh sáng chiếu  trời soi  đất  này để khởi  Hoặc tạo  nghiệp, 

luân hồi sáu nẻo. Do vậy, đức Thế Tôn muốn lập cách tế độ, thị hiện thành 

Chánh  Giác,  vào  lúc  cuối  đêm  thấy  sao  Mai,  hoát  nhiên  đại  ngộ,  bèn  than 

thở:   “Lạ thay!  Lạ  thay!  Hết  thảy  chúng  sanh  có  đủ  trí  huệ,  đức  tướng  của 

 Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp  trước  mà  chẳng  chứng  đắc.  Nếu  lìa 

 vọng  tưởng,  chấp  trước  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Tự  Nhiên  Trí,  Vô  Ngại  Trí  đều 

 được hiện tiền” . Do vậy, tùy cơ giáo hóa, đối bệnh phát thuốc. 

Do chúng sanh căn cơ chẳng giống nhau, nên Ngài nói ra pháp Tiệm hay 

Đốn,  hoặc  Thật,  hoặc  Quyền,  đủ  mọi  thứ  bất  đồng.  Tuy  lập  ra  các  phương 

tiện,  nhưng  không  gì  chẳng  nhằm  uyển  chuyển  dẫn  dụ  chúng  sanh,  khiến 

cho ai nấy đều triệt chứng tâm quang này, rốt ráo thành Phật mới thôi! Đấy 

chính là  “lời thô, lẽ tế đều quy về Đệ Nhất Nghĩa. Thoạt đầu thì ngàn căn cơ 

 đều vun bồi, cuối cùng thì đồng quy  một  đạo”.   Lại do chúng sanh độn căn 

nếu chẳng  liễu thoát  ngay trong  một đời  này thì  luân  hồi sanh tử  hoàn toàn 

không thể chấm dứt được. Vì thế, đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm 

Phật để người chưa đoạn Hoặc nương vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh, 

người  đã  đoạn  Hoặc  nương  theo  Phật  từ  lực  mau  chứng  được  Pháp  Thân; 

khiến  cho  khắp  thượng  trung  hạ  căn  dù  thánh  hay  phàm  cùng  chứng  chân 

thường,  sanh  lên  bờ  kia,  phô  bày  cùng  cực  bản  hoài  xuất  thế  của  Như  Lai, 

triệt để đạt được Phật tánh chúng sanh sẵn có. Cao đẹp thay ân Phật, hết kiếp 

không thể khen ngợi trọn vẹn! 

Đến khi đại giáo truyền sang Đông, pháp này bèn được gọi là Liên Tông 

do  pháp  này  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  liên  hoa  hóa  sanh,  được  dự 

vào  Liên Trì  Hải  Hội, thân cận Di Đà Thế Tôn  và Quán  Âm, Thế Chí, các 

thượng  thiện  nhân. Về sau, tổ Đạt Ma từ  Tây Vực qua  truyền Phật tâm ấn, 

chỉ  thẳng  tâm  người,  kiến  tánh  thành  Phật.  Nhưng  chỗ  thấy  biết,  thành  tựu 

của pháp ấy chính là chỉ ra Phật tánh thiên chân sẵn có trong tâm chúng ta, 

khiến  cho  con  người  trước  hết  biết  được  cái  gốc  thì  hết  thảy  các  pháp  tu 

chứng  sẽ  tự  có  thể  nương  theo  đó  để  tiến  hướng,  cho  đến  khi  tu  cái  không 

thể tu, chứng cái không thể chứng mới thôi! Chứ không có nghĩa là hễ ngộ 

liền  được  phước  huệ  đều  vẹn  toàn,  viên  mãn  Bồ  Đề,  rốt  ráo  Phật  đạo  đâu 

nhé! Ví như vẽ rồng điểm mắt khiến cho tự được thụ dụng. Do vậy pháp này 

thạnh  hành  nơi  Chấn  Đán,  rực  rỡ,  rạng  ngời,  đạo  “tâm  này  chính  là  Phật”, 

pháp “không phải tâm, không phải Phật” phổ biến khắp hoàn vũ. Người căn 

cơ thiên bẩm sâu dầy thì đối với mỗi một cơ, một cảnh, hễ biết được đầu mối 

thì  nói  lời,  thốt  lẽ,  tự  lìa  khuôn  sáo,  vào  sanh  ra  tử trọn  chẳng  vướng  mắc, 

được đại giải thoát, được đại tự tại vậy! Nếu căn cơ hơi kém, dẫu được đại 

ngộ, nhưng phiền não tập khí chưa thể đoạn sạch thì vẫn là người trong sanh 

tử, xuất thai cách ấm, đa phần mê mất. Bậc đại ngộ hãy còn như thế, huống 

chi kẻ chưa ngộ! 

Do đó, hãy nên chuyên tâm dốc chí nơi pháp môn Tịnh Độ cậy vào Phật 

từ lực mới là kế sách ngàn vạn phần ổn thỏa thích đáng vậy. Cư sĩ Lưu Viên 

Chiếu túc căn sâu dầy, hiện tu tập tinh thuần, đối với hai tông Thiền - Tịnh 

đều  nắm được  yếu chỉ,  nhưng coi trọng pháp  môn Niệm Phật  là đạo tự  lợi, 

lợi  người rốt ráo. Mỗi  khi có cảm  xúc bèn thể  hiện qua thi ca,  ghi chép  lại 

được 108 bài, đặt tên là Mô Tượng (sờ voi, ý nói chỉ sờ soạng, phỏng đoán, 

không hiểu rõ hoàn toàn); bởi lẽ đại đạo vô ngằn, há có thể dùng một lời tầm 

thường để diễn tả trọn  vẹn được  nổi ư? Bất quá  mượn  ý để diễn tả đó thôi. 

Con ông ta và họ hàng muốn cho hậu thế đều được hưởng nhờ, toan đưa thi 

tập này vào gia phả, nhờ Quang thuật đại ý để bảo cùng người đời sau. 



---o0o--- 

27. Lời tựa cho bản đúc kẽm lưu thông cuốn Phật Học Thuật Yếu 





Từ khi Phật pháp truyền  vào Trung Quốc đã hơn  một  ngàn tám  trăm 

năm, dù Tăng hay tục, dù nam hay nữ, những người thâm nhập Kinh Tạng, 

triệt ngộ tự tâm kể sao cho xiết! Ấy là vì Chân Như Phật tánh ai nấy sẵn có, 

chỉ vì mê không giác, ngay từ đầu chẳng mất, đến khi được nghe ngôn giáo 

của Như Lai, được hàng tri thức chỉ dạy liền biết hạt châu nơi chéo áo, Phật 

tánh  luôn  tồn  tại,  chẳng  lìa  đương  xứ được  đại  tự  tại,  tự lợi,  lợi  người,  thọ 

dụng  vô  tận.  Thiên  Thai  Trần  Cần  Tiên  nữ  sĩ  xưa  có  huệ  căn,  đối  với  các 

tông Thiên Thai, Thiền, Tánh, Tướng, Tịnh Độ đều biết được chỗ sâu thẳm, 

nhưng  lại riêng khen  ngợi  Tịnh Độ,  mong cho  hết thảy  những ai chẳng thể 

triệt  ngộ tự tâm, đoạn  Hoặc chứng chân sẽ ngay trong  một đời  này  liền đạt 

lên địa vị A Bệ Bạt Trí. Cũng có thể gọi là  “đối với cái rộng rãi nắm được 

 cái  chánh  yếu,  đối  với  pháp  rộng  sâu  biết  được  điều  quan  trọng” ,  những 

điều được phát huy đều khế hợp cả lý lẫn căn cơ. Tuy sao lục từ nhiều chỗ 

tạo thành tác phẩm, nhưng giống như rải tiền trong một nhà, đồng nào đồng 

nấy dính thành một chuỗi, khiến cho người dùng có thể cầm lấy ngay được. 

Đối với những ngã ba sông, đường rẽ đều nêu bày tường tận, khiến cho hành 

giả  mạnh  mẽ tiến thẳng  tới trước, cũng chẳng thể  nói  là không có công  lao 

gì! 



Tiếc rằng con bà là Viên Thọ Tuân căn tánh chẳng được như mẹ! Đối 

với  trước  thuật  của  mẹ  hoàn  toàn  không  hiểu  biết,  muốn  sao  lục  để  lưu 

truyền, nhưng cứ lăm lăm trích yếu rút gọn. Không biết chỗ nào nên rút gọn, 

chỗ nào không nên rút gọn. Chẳng nên rút gọn mà cứ rút gọn bừa thì có khi 

bị khuyết điểm  ý  nghĩa không rõ ràng, phép hành  văn không  thích  hợp. Đã 

thế lại còn sai ngoa đầy dẫy, đến nỗi có rất nhiều chỗ từ ngữ chẳng thể hiện 

được ý nghĩa. Đủ thấy đạo này phải có thiện căn mới có thể chứng nhập thù 

thắng được. Nếu không, dẫu chí thân như mẹ với con, cũng chẳng thể truyền 

được! Cư sĩ Tôn Ngọc Tiên ở Phụng Hóa muốn đúc bản kẽm lưu thông, ngõ 

hầu bậc tu mi trượng phu, khuê các anh hiền cùng phát tâm mong được bằng 

bà ta, cùng chứng Phật tánh vốn có, nên ủy thác Quang giám định. Nhân đó, 

sửa  cho  đúng  chỗ  sai  ngoa,  bỏ  những  câu  sai  chỗ,  đặt  tựa  đề  là  Phật  Học 

Thuật Yếu vậy! 



---o0o--- 

28. Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích 

 



Sở dĩ con  người cùng  với trời đất  xưng  là Tam  Tài  là  vì có  thể cách 

vật trí tri, khắc kỷ, giữ lễ để làm sáng tỏ cái Minh Đức, đạt đến chí thiện. Bỏ 

đi điều này thì chỉ là một phường có huyết khí618 mà thôi, sao có thể đứng 

chung với trời đất xưng là Tam Tài cho được? Mạnh Tử cho rằng  “Lúc đêm 

 tối  không  duy  trì  được  đầy  đủ  những  ý  niệm  trong  sạch  thì  chẳng  khác  gì 

 cầm thú cho mấy! ”619 Lại còn bảo:  “Nguyên do để con người khác với cầm 

 thú rất nhỏ nhặt, kẻ hèn bỏ đi, quân tử giữ lấy”620.  Do vậy biết rằng: Nếu 

mặc tình phóng túng làm càn làm quấy thì chẳng qua mang danh con người, 

chứ chẳng khác gì cầm thú, có thể còn kém hơn! 

 “Cách vật trí tri” chính là tâm pháp được truyền dạy bởi chư thánh. Coi 

nhân dục (lòng ham muốn của con người) là vật, bởi nó sanh khởi từ ngoại 

cảnh, ắt phải cách trừ (trừ khử) cho sạch thì lương tri sẵn có trong tâm tánh 

mới có thể hiển hiện toàn thể. Lương tri đã có thì đức phải sáng. Cách vật và 

trí tri đều là nhằm để làm sáng tỏ cái Minh Đức! Minh Đức đã sáng thì chính 

là dùng ý thành tâm chánh để tu thân vậy. Đây chính là chuyện thất phu thất 

phụ đều có thể làm được! Nếu hiểu “cách vật trí tri” là “thúc đẩy sự hiểu biết 

của chúng ta đối với cái lý của mọi sự vật trong khắp cùng thiên hạ đến tận 

cùng” thì đó chỉ là hiểu nơi cành ngọn, không phải là cội gốc. Tuy là thánh 

nhân  vẫn có những điều không thể  làm được. Làm sáng tỏ được Minh Đức 

thì riêng thân  mình thiện. Nếu có địa vị hành đạo thì dùng tiên giác để giác 

ngộ hậu giác, khiến cho thiên hạ cùng thiện. Chúng ta chưa thể trừ sạch lòng 

ham muốn của con người, [khiến cho] thiên lý lưu hành thì cần phải học biết 

nhiều  về  những  lời  lẽ  hành  vi  của  cổ  nhân,  dùng  đó  để  hướng  dẫn  tiền  đồ, 

hằng  ngày đọc tụng suy  nghĩ, cốt sao  lỗi càng  ngày càng  ít, đức càng  ngày 

càng cao cho đến khi đức thuần không còn lỗi mới thôi. 

Tăng Tử lúc lâm chung còn nói:  “Dè dặt kinh sợ như vào vực sâu, như 

 đi trên băng mỏng. Từ nay trở đi, ta biết mình mới tránh khỏi được!”  Cừ Bá 

Ngọc năm 50 tuổi, biết 49 năm trước sai trái. Khổng Tử còn buồn bản thân 

đức chưa tu,  học chưa  hiểu thấu, nghe được điều  nghĩa chưa thể  thực  hiện, 

điều  bất  thiện  chưa  thể  sửa  đổi!  Đến  năm  70  tuổi,  còn  mong  trời  cho  sống 

thêm vài năm để học kinh Dịch hòng tránh khỏi lỗi lớn. Tuy nói là dùng thân 

để thuyết pháp hòng khuyến khích hậu tấn, nhưng thật ra đã thuộc vào công 

phu cách vật trí tri của thánh hiền, gắng sức không ngơi, không lúc nào nghĩ 

là đã xong xuôi! 

Tiên sinh Kim Lan Sanh ở Sơn Âm621 thâu thập những câu nói răn nhắc 

thân  tâm  của  tiên  hiền,  soạn  thành  sách  Cách  Ngôn  Liên  Bích,  khiến  cho 

người học như vào núi báu, tùy ý thu thập. Công ấy quả thật chẳng cạn nhỏ! 

Cư  sĩ  Trương  Thụy  Tăng  ở  Duy  Dương  từ  nhỏ  đã  coi  sách  này  là  khuôn 

phép  chánh  yếu,  tiếp  đó  muốn  cho  sách  được  truyền  bá  rộng  rãi  cho  mọi 

người,  bèn  giảo  đính  tường  tận,  dùng  phương  pháp  bao  biếm  khuyên 

điểm622,  chỉ  rõ  những  điều  nào  nên  bắt  chước  theo,  điều  nào  nên  kiêng 

tránh, khiến cho người đọc đỡ phí tâm lực vẫn biết được nên chọn lấy và nên 

bỏ bớt những điều nào. Dụng tâm có thể nói thật là thiết tha. Khắc in xong, 

nhờ tôi viết lời tựa. Do vậy, tôi bèn lược thuật danh nghĩa của chữ Tam Tài 

và công phu cách vật trí tri của thánh hiền, nhằm giúp sáng tỏ những điều đã 

được  nói đến trong  tập sách  này,  khiến cho  người  học  nắm  được công phu 

thân  thiết  để  hạ  thủ,  tiến  tu  đức  chẳng  ngơi,  đáng  sánh  cùng  trời  - đất  mới 

thôi. Người có đủ con mắt ắt chẳng cho lời tôi là trái lẽ, sai bậy vậy! 

 

---o0o--- 

29. Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục 





Cái họa nữ sắc cực kỳ khốc liệt. Từ xưa đến nay do họa này mà nước 

mất nhà tan, diệt thân tuyệt tự biết là bao nhiêu! Dẫu chưa đến nỗi ấy, nhưng 

trong số  đó,  những kẻ thân đang  khỏe  mạnh trở thành suy  nhược, chí đang 

sáng  suốt  thành  hôn  ám,  biến  tư  chất  đội  trời  đạp  đất,  mong  thành  thánh 

thành  hiền  biến  thành  hạng  tầm  thường  hèn  tệ,  không  có  chí  lập  thân,  làm 

sao tính kể được  nổi?  Huống chi  những kẻ nghịch thiên  lý,  loạn  nhân  luân, 

sống  làm  loài  cầm  thú  mặc  áo,  đội  mũ,  chết  đọa  trong  tam  đồ  ác  đạo,  làm 

sao có thể thấy hết, biết hết cho được? Ôi! Cái họa nữ sắc sao mà khốc liệt 

đến mức cùng cực như vậy! Do đó, chư thánh chư hiền đặc biệt từ bi thương 

xót hoặc dùng lời cứng rắn để răn dạy, hoặc dùng lời nhẹ nhàng để khuyên 

bảo, ngõ hầu cả cõi đời đều biết được lý “phước thiện họa dâm”. Lại còn nêu 

ra  các  sự  thực  để  răn  dạy  ngõ  hầu  những  ai  biết  tự ái  đọc  đến  ắt  sẽ  sợ  sệt, 

kinh  hoảng,  hiểu  ra,  cạn  dòng  lũ  nhân  dục,  khôi  phục  thiên  lương  sắp  diệt. 

Từ đấy, hết thảy đồng luân đều hưởng phước giàu thọ khỏe mạnh, bình yên, 

vĩnh viễn lìa khỏi họa nghèo bệnh, chết yểu. Đây chính là lý do bộ Bất Khả 

Lục được soạn tập. Cư sĩ Trương Thụy Tăng muốn khắc lại để ấn thí, bảo tôi 

viết lời tựa nhằm phô bày nghĩa trọng yếu của việc bớt dục. 

Phải  biết:  Đối  trước  sắc  đẹp,  dục  tâm  bừng  bừng  thì  lời  lẽ  khuyên  răn 

nhân quả báo ứng đều khó thể đoạn tâm ái. Nếu [lúc ấy] có thể quán bất tịnh 

thì một trận lửa dục sẽ băng tiêu ngay lập tức. Con em đất Trường An ở xứ 

Tần  (Thiểm  Tây)  của  tôi  phần  nhiều  thích  chơi  dế.  Có  ba  anh  em  tuổi  đã 

choai  choai,  đêm  trăng  đi  bắt  dế  nơi  gò  mả,  chợt  thấy  một  thiếu  phụ,  nhan 

sắc tuyệt  vời, bèn cùng đuổi theo. Người thiếu phụ ấy khuôn  mặt biến đổi, 

thất  khiếu623  ứa  máu,  lưỡi  thè  ra  hơn  cả  thước,  ba  đứa  nó  sợ  chết  ngất. 

Ngày  hôm  sau  người  nhà  đi  tìm,  cứu  sống  được  một  đứa,  mới  biết  chuyện 

ấy.  Đứa  còn  sống  bệnh  nặng  mấy  tháng  mới  khỏi,  con  cháu  nhà  ấy  chẳng 

dám đi bắt dế vào ban đêm nữa! Khi thiếu phụ đó chưa biến đổi khuôn mặt 

thì lòng yêu nhập vào xương tủy, không thỏa lòng dục không xong! Đến khi 

mặt đã biến đổi thì kinh hãi đến chết, tâm ái chẳng hề còn nữa! Nhưng trong 

lúc chúng cùng nhau đuổi theo cô ta ấy, đương nhiên chưa thấy máu và lưỡi 

thè  ra.  Sao  khi  máu  chưa  chảy,  lưỡi  còn  ngậm  bèn  sanh  tâm  ái;  lúc  máu 

chảy,  lưỡi  thè ra  lại sanh tâm sợ?  Hiểu rõ  điều  này,  hễ thấy  trang sắc  nước 

hương  trời  đều tưởng  như con quỷ  treo cổ thất khiếu  tuôn  máu,  lưỡi thè ra 

hơn thước, sao đến nỗi bị sắc làm  mê, sống chẳng hưởng hết tuổi trời, chết 

đi bị đọa vĩnh viễn trong đường ác ư? 

Do vậy, Như Lai dạy kẻ ái dục nặng nề quán bất tịnh. Quán lâu ngày còn 

có  thể  đoạn  Hoặc  chứng  chân,  siêu  phàm  nhập  thánh,  chứ  phải  đâu  chỉ 

không phạm  tà dâm, tiết dục, gìn  giữ sanh  mạng  mà thôi ư?  Nữ nhân  nhan 

sắc  xinh  đẹp  yêu  kiều  khiến  người  ta  sanh  tâm  ái,  hành  dục  sự,  chẳng  qua 

chỉ là một tấm da mỏng bên ngoài, rực rỡ diễm lệ gây mê hoặc đó thôi! Nếu 

bóc  lớp  da  mỏng  ấy  đi  thì  chẳng  những  các  vật  được  bọc  trong  lớp  da  ấy 

chẳng thể yêu mến được, mà ngay cả lớp da mỏng ấy cũng tuyệt đối không 

thể  yêu  luyến  nổi! Nếu  lại còn  mổ  xẻ thân ra thì chỉ thấy  máu  mủ  dầm dề, 

xương thịt chằng chịt, tạng phủ phân tiểu bầy hầy khắp đất, hôi dơ tanh tưởi, 

chẳng  nỡ  thấy  nghe.  So  với  hình  dáng  biến  đổi  của  thiếu  phụ  trên  đây  còn 

đáng sợ hãi, chán ghét hơn trăm ngàn lần! 

Dẫu cho  giai  nhân  tuyệt thế  nghiêng  nước đổ thành thì  những  vật được 

chứa trong lớp da mỏng có ai là không như vậy đâu? Sao con người chỉ nhìn 

cái vẻ bên ngoài, chẳng xét kỹ nội dung? Yêu chút phần sắc đẹp, chẳng tính 

đến nhiều phần xấu ác? Tôi mong sao thế nhân bỏ vẻ bên ngoài, hãy xem xét 

nội  dung, chán cái “nhiều  xấu ác” để bỏ chút  vẻ đẹp, hòng cùng thoát biển 

dục, cùng lên bờ giác. Lại trong lúc dâm dục hừng hực, không thể chế ngự, 

chỉ nên nghĩ nữ âm624 như miệng rắn độc, như đem nam căn bỏ vào miệng 

rắn, tâm thần kinh hoảng, xương tóc run rẩy. Vô biên nhiệt não sẽ nguội lạnh 

ngay lập tức! Đấy chính là phương pháp diệt dục giản dị nhất vậy! 

 

---o0o--- 

30. Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất Khả Lục 





Trời  là  đại  phụ,  đất  là  đại  mẫu.  Hết  thảy  nam  nữ  đều  là  con  cái  của 

trời đất, đều là ruột thịt của ta. Đã là ruột thịt thì phải tận hết lòng hòa thuận, 

yêu thương, che chở, nâng đỡ, mong cho ai nấy được yên ổn. Như thế chính 

là đứa con xứng đáng của trời đất, chẳng khiến người sanh ra mình hổ thẹn! 

Đã có thể che chở, nâng đỡ con cái của trời đất, ắt trời đất sẽ che chở nâng 

đỡ  kẻ  đó,  khiến  cho  phước  sâu,  thọ  dài,  mọi  chuyện  như  ý.  Nếu  như  mặc 

tình hoành hành, khinh hiếp con cái của trời đất thì tổn phước, giảm thọ, diệt 

môn,  tuyệt tự. Khi  một  hơi thở  ra không  hít  lại được, vĩnh  viễn đọa ác đạo 

trải  trăm  ngàn  kiếp,  không  lại  được  mang  thân  người  nữa!  Ấy  chính  là  tự 

mình chuốc lấy họa, nào phải trời đất không nhân từ đâu! 

Khoan  nói đến  những chuyện khác, kìa  như vợ con, chị em, ai  nấy đều 

có.  Nếu  kẻ  nào  dòm  ngó  vợ  con,  chị  em  mình,  ta  liền  nổi  nóng,  bực  tức, 

muốn đánh nhau, sao lại thấy vợ con, chị em người ta có chút nhan sắc tâm 

bèn khởi xằng dâm niệm, ý muốn ô nhục họ? Cùng là con cái của trời đất, là 

ruột thịt của ta; nếu với người ruột thịt khởi ý niệm bất chánh thì là ô nhục 

con cái của trời đất, khinh khi  người  ruột  thịt, kẻ ấy còn có thể đứng  trong 

trời đất, còn đáng gọi là người nữa ư? Huống chi đạo vợ chồng thuộc trong 

Tam Cương, Ngũ Thường, nam nữ lập gia đình là giềng mối lớn lao của con 

người.  Con  người  sở  dĩ  khác  với  cầm  thú  là  do  có  nhân  luân.  Nếu  làm 

chuyện  khinh  miệt  lý,  loạn  luân,  thì  chính  là  đem  thân  người  làm  chuyện 

cầm thú; thân tuy là người nhưng thật ra chẳng bằng cầm thú. Vì sao vậy? Vì 

cầm  thú  không  biết  luân  lý,  con  người  biết  luân  lý!  Biết  luân  lý  mà  vẫn 

khinh miệt luân lý thì phải ở dưới loài cầm thú! 

Nhưng  hết thảy chúng sanh do dâm dục sanh, cho nên tập khí rất  nặng, 

phải ngăn ngừa sâu xa. Tưởng như người thân, tưởng như kẻ oán, tưởng bất 

tịnh  ngõ  hầu  dứt  bặt  tà  niệm,  thuần  toàn  chánh  niệm.  Oán  và  bất  tịnh  thì 

trong  lời  tựa trước đã  nói, ở đây chỉ  riêng phát  huy  về  ý “tưởng  như người 

thân” ngõ hầu người đọc cùng giữ trọn vẹn thiên luân chẳng ôm giữ ác niệm. 

Kinh  Tứ Thập Nhị Chương dạy con  người nên  xem các  người  nữ như sau: 

 “Tưởng người già như mẹ, người lớn hơn như chị, người nhỏ hơn như em, 

 coi  đứa  bé  bỏng  như  con  gái,  sanh  tâm  độ  thoát,  dứt  bặt  ác  niệm”.   Kinh 

Phạm Võng dạy:  “Hết thảy người nam đều là cha ta, hết thảy người nữ đều 

 là mẹ ta. Đời đời không khi nào ta chẳng từ họ sanh ra, phải sanh tâm hiếu 

 thuận, tâm từ bi”.  Như vậy, che chở, nâng đỡ họ còn chưa xuể, lẽ đâu khởi 

tâm xấu hèn, muốn làm ô nhục họ? 

Đời Minh có một người học trò mắc thói dâm, chẳng thể tự chế, bèn hỏi 

Vương Long Khê625. Long Khê nói:  “Ví như có người bảo ông: ‘Ở đây có 

 cô  gái  làng  chơi  nổi  tiếng,  ông  có  thể  đến  chơi  bời’.  Theo  lời  đó,  ông  đến 

 gặp, hóa ra là mẹ hoặc chị em ông, ngay khi ấy lòng dâm của ông có nguội 

 lạnh hay chăng?”  Đáp: “Nguội chứ!”  Long  Khê  nói:  “Thế nhưng dâm vốn 

 là không, ông hãy hiểu cho đúng vậy”.  Nếu con người chịu coi hết thảy nữ 

nhân là mẹ, là con gái, là chị em, thì không những ác niệm dâm dục không 

do  đâu  sanh  khởi,  mà  sanh  tử  luân  hồi  còn  nhờ  đó  mau  chóng  thoát  khỏi! 

Trong  bộ  sách  Bất  Khả  Lục,  những  lời  gương  mẫu,  những  câu  nói  khuyên 

răn  nhẹ  nhàng,  những  câu  chuyện  phước  thiện  họa  dâm,  và  những  ngày 

tháng nơi chốn nên kiêng ngừa [ăn nằm] đều nhất nhất nêu rõ. Tâm giác thế 

tỉnh  mê  ấy  có  thể  nói  thật  là  tha  thiết.  Cư  sĩ  Trương  Thụy  Tăng  ở  Duy 

Dương tâm lợi người tha thiết, liền cho khắc in lưu hành, sai Quang phát huy 

những điều trọng yếu để trấn áp lòng dục. Do đấy, bèn tường thuật ý chỉ đại 

khái về  “tưởng như kẻ oán, tưởng là bất tịnh”.  Tiếp đó, vì anh họ ông ta là 

Chánh  Huân  qua  đời,  muốn  đem  công  đức  này  truy  tiến  linh  thức  để  tội 

chướng tiêu diệt, phước trí cao rạng, thoát khỏi Dục giới ngũ trược, sanh vào 

chín phẩm liên bang. Do tình hiếu hữu của cư sĩ, nên tôi lại soạn lời tựa bàn 

về  chuyện  giữ  vẹn  luân  thường  mong  sao  những  ai  thấy  nghe  đều  xét  soi 

tường tận thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

31. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ626 bàn giao Phổ Tế Thiền Tự 

(viết thay cho hòa thượng Liễu Dư, chỉ bàn giao chứ không thay đổi thập 

phương) 





Đạo  tràng  Viên  Thông  trọn  khắp  ba  đời  chẳng  tăng  chẳng  giảm. 

Phong thái, khuôn phép  Phổ Môn  vạn pháp không  thiếu, không thừa. Hằng 

cổ hằng kim, như như bất biến,  hữu tình  vô tình pháp pháp  viên dung. Tuy 

ngàn đức Phật cùng xuất thế, trọn chẳng có gì hưng. Dẫu tam tai cùng khởi, 

há có gì bại! Danh sơn Bổ Đát627 của Quán Âm đại sĩ chính là cảnh tượng 

Chân Như Thật Tế rốt ráo. Về mặt ứng hóa thì pháp tùy duyên khởi, đạo do 

người hoằng. Hưng - phế, thông - tắc đều có nguyên do. Xét từ khi thủy tổ 

Huệ  Ngạc  khai  sơn  vào  đời  Lương,  Chân  Hiết  thiền  sư  khai  tông  vào  đời 

Tống,  cho  đến  khi  được  sùng  tín  vào  đời  Nguyên,  được  nổi  tiếng  vào  đời 

Thanh,  đều  đạo  cao  ngất  đời,  đức  cảm  chín  loại.  Chấn  hưng  tông  phong, 

rộng  lưu  truyền  sự  giáo  hóa  huyền  diệu,  khiến  cho  khắp  trong  ngoài  bốn 

biển đều được phủ mây Từ, chúng sanh sáu đường đều thấm mưa pháp. Cao 

đẹp thay! Tốt lành thay! Còn gì hưng thạnh hơn! 

Kể từ khi được nổi tiếng, chùa hai lần được sắc tu628. Đời đời tuân theo 

quy củ đã định, gia phong chẳng suy. Đến đầu đời Hàm Phong, giặc tóc dài 

dấy  loạn, nhân dân  nheo  nhóc, hương  lửa nhiều  năm đoạn tuyệt, chi phí do 

vậy thiếu hụt, pháp khí, đồ đạc đều chẳng đủ dùng. Phàm Trụ Trì đến nhậm 

chức,  những  gì cho chính  vị ấy  gầy dựng  thì đến  khi thôi  làm  Trụ  Trì, bèn 

cho khiêng về chùa mình. Nếu có để lại, đều tính tiền bàn giao. Thậm chí vật 

hư nát quá sức, chẳng đáng giá đồng nào, cứ nhất loạt chiếu theo giá trị như 

vật  mới  mà  bàn  giao,  tính  tiền  thành  một  ngàn  mấy  trăm  đồng,  giống  như 

sang  tiệm  ngoài  chợ,  hàng  hóa  đồ  đạc  đều  bán  cho  chủ  mới.  Cái  gọi  là 

“thường trụ” chỉ là nhà trống, kinh tượng mà thôi. Tệ nạn ấy do chiến tranh 

cũng  không  lấy  gì  làm  lạ.  Về  sau,  thế  đạo  thái  bình,  đèn  nhang  nhộn  nhịp, 

nhưng  vẫn  giữ  nguyên  thói  cũ,  chẳng  hề  sửa  đổi  mảy  may!  Những  ai  từng 

trông coi việc chùa, ắt biết rõ nguyên do 

Nay nhằm lúc Văn Liên lão hòa thượng thôi làm Trụ Trì, tôi được các vị 

lão hòa thượng và pháp quyến các phòng giao cho trách nhiệm nặng nề ấy. 

Tự thẹn tài kém đức  mỏng, chẳng dám  đảm  nhận,  nhưng đôi  lần ba  lượt bị 

ép buộc, chẳng cho thoái thác. Trộm nghĩ Phổ Tế là danh sơn đạo tràng của 

Bồ Tát trong thiên hạ. Từ đời Lương đến thời Dân Quốc đã qua mười thế kỷ, 

tròn một ngàn năm. Nay đã lạm giữ chức này, dám đâu không gắng sức trù 

tính để  hưng khởi điều  lợi, trừ khử mối tệ, bồi đắp  nguyên khí cho thường 

trụ, kính vì các vị, vì pháp, vì người, một phen dốc chí. Nhân đó, nói:  

- Thường trụ về bản chất vốn thuộc thập phương, chứ không phải tài sản 

riêng  của  một  mình  vị  Trụ  Trì.  Đúng  lý,  tất  cả  tài  chánh  phải  thuộc  về 

thường  trụ.  Phàm  tiền  tài,  thóc  gạo,  vật  dụng  trang  hoàng,  bất  luận  là  do 

thường  trụ  đã  có  từ  trước  hay  vật  do  chính  vị  Trụ  Trì  sắm  sửa  cũng  chẳng 

được  đem  đi  hay  bán  lại  cho  chùa  sau  khi  hết  làm  Trụ  Trì.  Chi  phí  làm  lễ 

nhậm  chức  Trụ  Trì  do  chính  vị  Trụ  Trì  ấy  bỏ  ra,  chẳng  được  hao  phí  của 

thường  trụ.  Như  thế  sẽ  thấy  của  thường  trụ  ngày  càng  sung  túc,  pháp  đạo 

cũng do đó thạnh vượng. 

Văn Liên lão nhân nghe vậy hớn hở, hoan hỷ, phát Bồ Đề tâm, xin đem 

khoản tiền bàn giao một ngàn mấy trăm đồng tiền ấy một nét bút xóa sạch. 

Những đồ vật hư nát chẳng đáng nhắc tới bèn cùng đại chúng vứt đi. Vật nào 

dùng  được bèn chiếu theo  giá  trị  mới  - cũ mà  ghi  vào Vạn Niên  Bạ để bàn 

giao. Những thứ được sắm sửa về sau, nhất loạt ghi vào sổ. Quy củ tài chánh 

của Trụ Trì và thường trụ đều phỏng theo tùng lâm các nơi, chỉ có chức Trụ 

Trì phải tuyển từ con cháu các phòng trong chùa629. Ấy gọi là “tử tôn thập 

phương”.  Mong  rằng  từ đây  về  sau,  phàm  ai  làm  Trụ  Trì  và  những  ai  đảm 

trách chức vụ, ai nấy đều phát Bồ Đề tâm, vun bồi cho thường trụ, khiến cho 

từ ân của Đại Sĩ theo chiều dọc thì suốt cả ba đời, theo chiều ngang bèn trọn 

khắp mười phương, ai nấy trong đời này phước lẫn huệ đều thạnh, được trời 

- người kính  ngưỡng,  lâm chung  thì thân  lẫn tâm đều tốt  lành, Phật - thánh 

đến rước. Như thế thì một niệm ngu thành của Bất Huệ cũng như một phen 

khổ tâm  của cụ Văn chẳng  thành  hư  uổng, ai  nấy  đều được  lợi  ích thật sự. 

Do vậy, bèn lược thuật nguyên ủy ghi vào đầu sổ, để cho những người thông 

suốt trong đời mai sau đều biết được duyên khởi vậy! 



---o0o--- 

32. Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am 

(viết thay cho thầy Mậu Lượng) 





Đạo  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  đức  Như  Lai  đã  chứng 

chính  là cái tâm  hiện tiền  nhất niệm phiền não kết  nghiệp điên đảo  hôn  mê 

của ta và hết thảy chúng sanh. Biết được cái tâm phiền não kết nghiệp điên 

đảo hôn mê này thì trên có thể nối tiếp được huệ mạng của Như Lai, dưới có 

thể làm đạo sư cho trời người, khiến cho hết thảy chúng sanh đều cùng biết 

tâm này, cùng chứng đạo Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Ấy chính là 

 “tâm,  Phật,  chúng  sanh,  cả  ba  không  sai  biệt.  Mê  - ngộ  dẫu  khác,  thể  vốn 

 chẳng hai; đường Trường An thênh thang, xưa nay chẳng hề cấm ai đi. Tự 

 mình chẳng về, hễ về liền được, gió trăng quê cũ há ai tranh?”  Từ khi Thế 

Tôn  thị  hiện  thành  Chánh  Giác,  trong  bốn  mươi  chín  năm  rộng  nói  kinh 

pháp, nêu đại kinh trong vi trần, chỉ minh châu trong chéo áo. Ba ngàn năm 

qua,  người tắm  gội pháp trạch  ngộ tự tâm, chứng  giác đạo, độ  hữu tình, số 

nhiều còn hơn cát sông Hằng, há thể kể xiết! 

Như Thống Tổ của Biệt Am chúng ta, xưa trồng cội đức, thừa nguyện tái 

lai,  đồng  chân  xuất  gia630,  tuổi  nhược  quan631  bèn  ngộ  đạo,  mở  bày  Phổ 

Môn, trùng hưng Pháp Vũ, truyền tâm ấn, chấn hưng tông phong, sống ngoài 

hải đảo, đạo rền hoàn vũ. Sáu phen ngồi nơi đạo tràng, rộng ban ngôn giáo. 

Do vậy chẳng những được vạn dân ngưỡng mộ, mà còn được một người632 

chú  ý.  Do  vậy,  ban  tặng  tiền  của,  ban  ca-sa  tía,  nhiều  lượt  thí  ân  mưa  móc 

chín  trùng,  chỉ  mong  cầu  chúc  nước  nhà,  nhân  dân  đều  được  tắm  gội  ân 

quang  Đại  Giác.  Người  đương  thời  cố  nhiên  đều  kính  ngưỡng,  mà  hậu  thế 

cũng chẳng ai không tôn sùng.  Trước kia, tiên sư633 là Giới  Văn  lão  nhân 

và  Khai  Như  hòa  thượng  thường  nghĩ  mình  chưa  xứng  làm  pháp  duệ634, 

chưa  thể  kế  tục  được  giềng  mối  tốt đẹp,  toan  tỏ  tấm  lòng  thành  tưởng  nhớ 

cội nguồn, thành lập hội tạo dựng từ đường, bởi lẽ từ đường đã lập từ trước 

quá  sơ  sài,  chẳng  đủ  tỏ  lòng  kiền  thành,  cung  kính  hòng  báo  đáp  tổ  đức, 

[chẳng  đủ]  khởi  lòng  quán  cảm  để  con  cháu  [gắng  sức  tu  tập  cho]  tốt  đẹp 

hơn. 

Năm Quang Tự 18 (1892), toàn núi tậu chút ít ruộng hương hỏa của nhà 

họ Châu; nhân đó, mười mấy nhà635 góp lại, hoặc góp một phần vốn, hoặc 

mấy  phần  vốn,  tiền  đóng  góp  được  bao  nhiêu  đó  đem  mua  một  trăm  mẫu 

ruộng để  lấy  vốn  xây dựng  nhà  từ đường  mới. Về sau, bị  người  ngoài  xâm 

chiếm  mất  hơn  một  nửa,  chỉ  còn  được  ba  mươi  mốt  mẫu  mà  thôi.  Do  đất 

ruộng  mới  khai  khẩn,  chưa  trừ  hết  phèn.  Vì  vậy,  hai  mươi  năm  qua,  vẫn 

chưa  xây  cất  được.  Nay  ruộng  đã  thuần  thục,  thâu  hoạch  ổn  định.  Vì  thế, 

mùa Xuân năm nay khởi công dựng nhà từ đường. Mười nhà thay phiên làm 

ruộng, hết một vòng lại trở lại từ đầu. Thật ra, ý của thầy Khai Như và thầy 

tôi là muốn cho con cháu đời sau vào từ đường cúng bái, lễ tượng gieo tấm 

lòng  thành,  tâm  tự  suy  nghĩ:   “Tổ  sư  cũng  giống  như  người  khác.  Ngài  là 

 trượng phu, ta cũng vậy. Há nên đề cao thánh cảnh nhưng chính mình ở địa 

 vị phàm phu chăng?”  Do  vậy, đại tâm khởi  lên  mạnh  mẽ,  noi  dấu bậc tiên 

giác,  phá  vô  minh,  chứng  pháp  tánh,  tiếp  nối  Phật  huệ,  độ  chúng  sanh,  sao 

cho  viên  thông  đạo  tràng  được  thường  trụ  bao  kiếp.  Đạo  pháp  của  bậc  đại 

huệ được lưu hành khắp pháp giới, mới chẳng thẹn là con cháu của tổ sư, là 

đệ tử Như Lai vậy. Những người cùng hàng với tôi hãy gắng lên! (viết vào 

năm Dân Quốc thứ hai – 1912) 



---o0o--- 

33. Lời tựa cho Miên Vân Từ Đường 

(viết thay cho thầy thư ký chùa Pháp Vũ) 





Con người sống trong thế gian huyễn trụ mấy mươi năm. Kể từ khi có 

hiểu biết trở đi, ngày đêm toan tính, bận bịu rộn ràng, không gì chẳng nhằm 

nuôi  thân  mình  và  gia  đình,  giữ  thể  diện,  để  của  cải  lại  cho  con  cháu  mà 

thôi! Xét đến cái  gốc bệnh chỉ  vì do chấp  trước có  Ngã, không chịu buông 

xuống. Mối lo toan kết chặt, dù Phật có thuyết pháp cũng không thể cởi gỡ 

được, đâm ra đối với vị chủ nhân ông bản lai diện mục của mình bèn bỏ qua 

không thèm  hỏi đến,  mặc tình  lưu chuyển  theo  nghiệp,  vĩnh  viễn  trầm  luân 

chẳng đáng buồn ư? 

Hòa thượng Khai Nhiên túc nhân sâu dầy, sanh trong nhà tướng, lớn lên 

sợ  sát  nghiệp,  chẳng  thích  theo  đuổi  việc  quân.  Nghe  Hóa  Văn  lão  nhân 

thuyết pháp bèn gieo thân dưới tòa, xuống tóc làm Tăng đã mấy mươi năm, 

chuyên  chú  tham  cứu.  Chỉ  hận  chưa  được  gặp  mặt,  giãi  bày  cơ  duyên,  nên 

chỗ Ngài  ngộ  giải sâu - cạn [như thế  nào] chẳng thể  lường được! Đến cuối 

đời  Quang  Tự,  Sư  trụ  trì  chùa  Pháp  Vũ,  bèn  tự  lập  từ  đường,  để  làm  kỷ 

niệm,  đặt tên  là Miên Vân. Mây chính  là  vật không biết  từ  đâu đến, không 

biết đi về đâu, huyễn sanh, huyễn diệt, trọn không có tướng nhất định, nhưng 

có thể tuôn  mưa  ngọt  nhuần thấm khắp cõi đất, khiến cho  hữu  tình  vô tình 

đều  được  yên ổn, thật  giống  như người đã chứng  vô  ngã tướng, bèn không 

trụ vào đâu để sanh tâm, độ thoát hết thảy chúng sanh nhưng không có tướng 

độ.  Sư  toàn  thân  buông  xuống,  an  trụ  trong  ấy.  Đấy  có  phải  là  thể  hiện  sở 

ngộ  của  mình  hay  chăng?  Hay  là  khiến  cho  con  cháu  đời  sau  lấy  đó  làm 

khuôn phép? Nghĩa ấy huyền diệu, đáng suy nghĩ sâu xa vậy! 



---o0o--- 

34. Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư 

(viết thay cho đại sư Ngộ Khai) 

 



Kể từ khi Thế Tôn nhập diệt, tứ y hoằng pháp636, hiện thân Phổ Môn, 

hiện  hình  trong  sáu  nẻo,  nghịch  - thuận,  ẩn  -  hiển,  đủ  mọi  phương  tiện  tùy 

thuận  cơ  nghi  đều  làm  cho  độ  thoát.  Diệu  hạnh  thần  thông  chẳng  thể  nghĩ 

bàn  ấy  chỉ  bậc  thánh  mới  làm  được,  chứ  phàm  chẳng  thể  sánh  bằng.  Nếu 

hiện  làm  thân sa-môn thì  ly  trần thoát tục, dựng cao pháp tràng, chấn  hưng 

tông phong, lưu thông pháp hóa, nối huệ mạng của Phật. Đấy chính là diệu 

hạnh  thông  thường  hoằng  truyền  xiển  dương  Phật  giáo  của  bậc  Pháp  Thân 

đại sĩ và phàm phu đại tâm. Do hai hạnh này nên theo chiều ngang thì trọn 

khắp  mười  phương,  theo  chiều  dọc  thì  tột  cùng  ba  đời,  không  một  nơi  nào 

chẳng nhận được Phật quang, không một ai chẳng được gội ân Phật. 

Đến khi pháp truyền sang Chấn Đán (Trung Hoa), hai ngàn năm qua, bậc 

hoằng pháp đại sĩ rộng truyền pháp hóa, Tông thuyết đều thông, Định - Huệ 

đều bình đẳng,  hiện thân thuyết  pháp dùng  đức  khuất  phục  người, quạt  gió 

Chân  trong  nhà  lửa,  tuôn  mưa  Pháp  nơi  ruộng  tình,  độ  khắp  ba  căn,  thống 

nhiếp các cơ, ai  nấy khôi phục thiên chân  sẵn có, cùng chứng  giác đạo  nơi 

tâm. Vì thế, vua quan quy mạng, dân chúng dốc lòng thành kính, rộng nêu lẽ 

huyền,  giúp  đỡ  chánh  trị.  Công  lao,  dấu  tích  lớn  lao  ấy  khó  thể  thuật  trọn. 

Dù  những  bộ  như  Cao  Tăng  Truyện,  Truyền  Đăng  Lục  ghi  chép  hơn  trăm 

quyển, vẫn chỉ là một hai phần trong ngàn vạn phần mà thôi! Trong đời gần 

đây,  có  vị  xưa  đã  gieo  cội  đức,  thị  hiện  sanh  trong  gia  tộc  lớn,  mắt  nhìn 

xuyên thế  giới  nổi  trôi,  một  vai  gánh  vác  bến bờ  lớn  lao;  ngồi  yên  nơi đạo 

tràng  viên  thông,  thâm  nhập  Bảo  Vương  tam-muội,  cùng  tu  cả  Thiền  lẫn 

Tịnh, gồm thâu Tông - Giáo, hiện tướng lưỡi rộng dài diễn dương rộng lớn 

Viên Tông, duỗi cánh tay bình đẳng tiếp độ khắp ba căn, ngay nơi phàm tâm 

chỉ  ra Phật tâm,  gồm thâu  vạn  hạnh  về  một hạnh. Người  như vậy chỉ có  vị 

thầy quá vãng của tôi là Thông Công pháp sư vậy. 

Sư  húy  là  Tầm  Nguyên,  tự  Thông  Trí,  biệt  hiệu  Ức  Liên  Sa  Môn.  Họ 

ngoài đời là Nguyễn, người huyện Nghi Trưng, Dương Châu, là con thơ của 

Trung Đường Nguyên Công, sanh nhằm giờ Mùi, ngày mồng Tám tháng Ba 

năm Quý Mão, tức năm Đạo Quang 22 (1842)637. Bà mẹ Sư là X… người 

kinh đô. Đến khi Nguyên Công qua đời, do xung khắc với con cái dòng đích 

quá mức, mẹ Ngài bèn đem con trở về kinh đô, ở nhờ nhà ông cậu. Đến lớn, 

Sư tướng mạo khôi vĩ, tiếng nói sang sảng, tánh ưa Đạo thuật (thích tu tiên), 

chẳng  mong  làm  quan,  chỉ  muốn  làm  vị  thần  tiên  trường  sanh,  tấm  lòng 

phóng khoáng, dạo chơi Bồng Đảo638, thường tiếc nuối vì chẳng gặp được 

bậc chân nhân639. 

Đến  năm  Đồng  Trị  thứ  12  (1873),  tuổi  tròn  21,  ngẫu  nhiên  đến  chùa 

Long Tuyền, gặp hòa thượng thủ tòa là ngài Bổn Nhiên, thông suốt giáo lý, 

thấu  triệt  Thiền  Tông.  Sư  cho  rằng  đây  là  bậc  đắc  đạo  cao  nhân,  bèn  nêu 

điều mình thường ấp ủ. Ngài Bổn Nhiên cười:  “Ông vô cớ vứt bỏ thiên chân 

 Phật tánh mình sẵn có để cầu làm thần tiên chưa chắc đã được và chẳng thể 

 ra  ngoài  bảy  đường  được!  Bỏ  vàng  gánh  gai,  nhận  tớ  làm  chủ.  Ông  có 

 tướng mạo như thế, sao lại có chí kém hèn đến thế?”  Sư bèn bỏ  ngay  lòng 

mong  mỏi ấy, cầu được  nhiếp thọ. Ngài  Bổn Nhiên  nhân đó cho  xuống  tóc 

tại chùa Thất Tháp ở kinh đô, [chùa ấy] là chi phái của chùa Thạch Phật. Từ 

đó,  thường  thân  cận  vị  thầy  thọ  nghiệp  của  mình,  nghiên  cứu  giáo  điển, 

quyết chí tu trì. Đến  năm  Quang Tự thứ 4 (1878), thọ Cụ  Túc Giới ở chùa 

Vân  Cư  tại  Kinh  Tây.  Do  nghĩ  mình  mới  hiểu  biết  giáo  lý  thô  lược,  chưa 

tròn  bổn  phận,  kể  chuyện  ăn,  đếm  của  báu  nào  được  lợi  ích  gì,  Sư bèn  cất 

bước  du  phương,  tham  học  khắp  các  bậc  Tông  tượng.  Đến  năm  Quang  Tự 

thứ  14  (1888), dự  vào  hội chúng của  Tín  Chân  lão  nhân ở chùa Phật Đảnh 

Sơn  tại  Phổ  Đà,  thầy  trò  đạo  hợp,  được  trao  tâm  ấn,  được  nối  pháp  dòng 

Lâm Tế Chánh Tông đời thứ bốn mươi hai. 

Năm ấy, Sư diễn giảng kinh Lăng Nghiêm ở chùa Pháp Vũ. Từ đấy, suốt 

hơn  mười  năm  thường  được  mời  giảng,  mỗi  kỳ  thính  chúng  cả  mấy  trăm 

người. Sư riêng tâm  đắc  nơi kinh  Lăng Nghiêm, do  vậy bèn soạn sách chú 

thích,  muốn  cho  lý  Đại  Phật  Đảnh,  tánh  thường  viên  thông  được  hiển  hiện 

toàn  thể,  không  còn  bị  ẩn  giấu  chút  nào.  Soạn  thành  sách  Khai  Mông  (chỉ 

điểm cho những người còn mờ mịt, chưa hiểu biết) gồm mười quyển, nay đã 

được  Tịch  Công640  chùa  Vạn  Thọ  ở  Duy  Dương  cho  khắc  ván  lưu  thông. 

Tiếc là Sư bẩm tánh thật thà, chỉ chú trọng đến cội gốc, chẳng quan tâm đến 

nhánh  ngọn.  Chỉ  muốn  phát  huy  sao  cho  lý  tánh  được  triệt  để  hiển  lộ,  giãi 

bày  trọn  vẹn;  còn  chuyện  chọn  chữ dùng  từ,  chưa  xét  kỹ  càng,  đến  nỗi  tác 

phẩm bị mắc khuyết điểm rối ren, thiếu sót. May là còn được bậc tác gia641 

có đủ con mắt gọt dũa sửa đổi trở thành vườn pháp hoàn bích, thành gương 

báu cho Lăng Nghiêm. 

Sư bình sanh chí tại  Lăng Nghiêm, nhưng  hạnh tại Tịnh Độ. Nhật khóa 

niệm  Phật  ba  vạn  tiếng,  thề  cầu  vãng  sanh.  Sáng  ra  trì  chú  Đại  Bi  tàn  một 

cây hương để làm Trợ Hạnh, muốn cho hữu tình trong hiện tại, tương lai đều 

cùng sanh Tịnh Độ. Do vậy, đối  với những bộ Di Đà Sớ Sao và [Di Đà Sớ 

Sao]  Diễn  Nghĩa,  Yếu  Giải,  Tiện  Mông  Sao,  Thế  Chí  Viên  Thông  Sớ  Sao 

đều cho khắc in, lưu truyền, bảo với những người đến học:  “Thiền Tông gọi 

 là giáo ngoại biệt truyền (truyền riêng ngoài giáo), nhưng Tịnh Độ mới thật 

 sự là giáo nội chân truyền. Phải biết chân truyền ở đây chính là biệt truyền 

 ngoài  biệt  truyền  vậy!  Các  ông  phiền  hoặc  chưa  đoạn,  đạo  nghiệp  chưa 

 thành. Chớ có nên phán đoán sai lầm642, đề cao Thiền Tông, miệt thị Tịnh 

 Độ, đến nỗi lúc lâm chung, nghiệp thức mờ mịt, không có gì để nương tựa. 

 Dù  có  Phật  lực  đại  từ  đại  bi  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  vì  không  tin  nên 

 không  cách  gì  nương  cậy  được!  Vẫn  y  như  cũ  nương  theo  ác  nghiệp  lực, 

 luân  hồi  trong  đường  ác  từ  kiếp  này  sang  kiếp  khác,  trọn  chẳng  có  kỳ  ra! 

 Chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ sao?” 

Sư giảng kinh Lăng Nghiêm, đối với bảy chỗ gạn cái tâm, mười phen chỉ 

chỗ thấy, đều chỉ rõ khai ngộ trong cõi này khó khăn, chứng đạo trong Tịnh 

Độ dễ dàng! Đến chương Thế Chí lại ân cần khuyên dạy chẳng tiếc sức thừa, 

muốn cho pháp hội đại chúng ai  nấy đều  nhiếp trọn sáu căn, tịnh  niệm tiếp 

nối, liền theo ngài Thế Chí tự chứng viên thông. Đối với chỗ “những kẻ do 

ác nghiệp  trầm  luân trong bốn đường, do thiếu Định  Huệ  nên đọa  vào  Ngũ 

Ấm Ma”, Sư lại cực lực chỉ bày lẽ được - mất, đau đáu dạy lẽ lợi - hại. Với 

mỗi  điều  đều  lệ  ứa  theo  từng  tiếng,  âm  thanh  nghẹn  ngào,  thường  nói: 

 “Không biết Tịnh Độ [thì thấy] Lăng Nghiêm là bậc công thần hàng đầu để 

 đả phá Tịnh Độ. Hiểu sâu Tịnh Độ [thì thấy] Lăng Nghiêm quả thật chính là 

 hướng  dẫn  tốt  lành  để  hoằng  dương  Tịnh  Độ!  Xem  kinh  mà  thiếu  con  mắt 

 chọn lựa pháp (trạch pháp nhãn) ắt cô phụ ơn Phật, phần nhiều là như thế! 

 Các ông chớ nên coi cơ phong chuyển ngữ của Thiền Tông là thật pháp, xem 

 Tịnh Độ chẳng đáng tu trì! Phải biết trong hội Hoa Nghiêm, Hoa Tạng hải 

 chúng  cùng  phá  vô  minh,  cùng  chứng  Pháp  Thân,  vẫn  phải  dùng  mười 

 nguyện  vương  để  hồi  hướng  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới  để 

 mong viên mãn Phật quả. Các ông là người như thế nào mà dám chống lại 

 các  vị  ấy?  Trên  cô  phụ  Phật  giáo  hóa,  dưới  phụ  bạc  tánh  linh  của  chính 

 mình. Chư Phật gọi đó là kẻ đáng thương xót”.   

Hơn  mười  năm  qua,  Sư  hoằng  kinh  các  nơi  như  mây  trôi  chim  bay, 

không  ở  nơi  nào  nhất  định,  thường  hay  dừng  nghỉ  nơi  chùa  Thiên  Đồng  ở 

Tiểu  Bạch  Lãnh,  nơi  chùa  Vạn  Thọ  ở  Duy  Dương  và  am  Phổ  Huệ  nơi  núi 

này, do chủ nhân hai nơi ấy (tức chùa Thiên Đồng và chùa Vạn Thọ) đều là 

bậc tôn đức trọng đạo. Hơn nữa, am chủ của am Phổ Huệ là Giác Công , về 

mặt  truyền  thừa  pháp  là  đồng  môn,  giao  hảo  không  trái  nghịch.  Đến  mùa 

Đông năm Bính Ngọ tức năm Quang Tự 32 (1906), Ngài thị hiện mắc bệnh 

tại chùa Dục Vương. Mùa Xuân năm Đinh Mùi (1907), Giác Công liền đón 

về  am,  tận  tình  chăm  sóc,  được  hơn  hai  tháng,  mấy  hôm  trước  bữa  lâm 

chung, thần khí tươi tỉnh, dũng mãnh niệm Phật. Đến giờ Mùi ngày mồng Ba 

tháng  Tư,  chắp  tay  niệm  Phật,  ung  dung  qua  đời,  thọ  sáu  mươi  lăm  tuổi, 

Tăng lạp 35 năm. Toàn thân được nhập quan, an táng nơi rặng Tổ Yến phía 

sau  Phật  Đảnh  Sơn,  là  chỗ  do  các  vị  như  Văn  Chánh  hòa  thượng  v.v…  đã 

xây dựng sẵn làm chỗ yên nghỉ. 

Do  Sư  bình  sinh  tánh  ưa  vắng  lặng,  không  ở  nhất  định  một  nơi,  nên 

không thế độ ai. Môn nhân nối pháp nơi núi này chỉ có sư Nguyên Thông và 

kẻ  bất  tiếu  là  Ngộ  Khai.  Ở  bên  ngoài  dù  có,  nhưng  không  biết  hết.  Chỉ  sợ 

chuốc lấy tiếng dị nghị thân - sơ nên nhất loạt không ghi. Ô hô! Những năm 

xưa  kia,  Khai  từng  nhiều  lần  dự  pháp  hội,  nhiều  phen  được  nghe  viên  âm, 

nhưng  chưa  thấu  hiểu  tự  tánh.  Sư cho  rằng  đứa  con  yếu  ớt  này  có  thể  dạy 

được  nên phó chúc sẵn.  Lúc ấy, tuy  hết sức thẹn  thùng,  vẫn  mong có  ngày 

giải ngộ. Nào ngờ chưa diệt được các ma, bậc pháp tướng đã mất; độc dược 

chưa tiêu, từ phụ đã bỏ đi. Buồn thay! Bến bờ của chúng sanh, huệ mạng của 

Như  Lai  phó  thác  cho  ai?  Biết  gởi  gắm  vào  đâu?  Thà  tự chết  đi,  chẳng  nỡ 

nhìn  thầy  mất.  Chỉ  mong  Sư  nương  Phật  lực,  sen  nở  Thượng  Phẩm,  chứng 

Vô Sanh Nhẫn,  lên địa  vị  Bất Thoái,  mau  nương bổn  nguyện, rủ  lòng từ tế 

độ.  Ngõ  hầu  có  thể  nương  vào  oai  thần  của  Sư,  thoát  đường  hiểm  mau  lên 

bảo  sở,  giải  quyết  hết  phiền  hoặc  trong  tâm  thức  tôi,  triệt  chứng  chân 

thường.  Dùng  tiền  tiên  sư  để  lại,  dựng  lập  từ  đường,  lược  thuật  những  nét 

chính để lưu lại  mãi mãi, ngõ hầu pháp duệ đời sau ngửa trông gương sáng 

của tiên đức, quyết chí học đòi theo. 



---o0o--- 

35. Lời tựa cho nhà từ đường của con cháu chi phái Lập Sơn lão nhân 

(viết thay cho Khai Như hòa thượng) 





Hết thảy chúng sanh vốn có trí huệ, đức tướng của Như Lai, nhưng do 

vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Xét  đến  nguyên  do,  nói 

chung  là  vì  chẳng  hiểu  rõ  Chân  Như  diệu  tánh,  nhận  lầm  Tứ  Đại  là  thân 

tướng của chính mình, coi bóng dáng của duyên sáu trần chính là tâm tướng 

của chính  mình. Đã  nhận  lầm  giặc  làm  con,  nên trái  giác,  hiệp trần, từ đấy 

dính chặt vào Căn - Trần, ta - người đối nghịch nhau, khởi Hoặc tạo nghiệp, 

luân  hồi  sáu  đường  trải  trần  điểm  kiếp,  không  thể  giải  thoát.  Đại  Giác  Thế 

Tôn thương cho nỗi khổ kịch liệt ấy, ban cho đại pháp dược, dạy tu Tứ Niệm 

Xứ Quán: Một là quán thân bất tịnh, hai là quán thọ là khổ, ba là quán tâm 

vô  thường,  bốn  là  quán  pháp  vô  ngã.  Ngoài  ra  còn  có  Chánh  Cần,  Như  Ý 

Túc, Căn, Lực, Giác Đạo, ba mươi bảy phẩm pháp môn. 

Tuy  căn  có  lợi  -  độn,  thừa  có  đại  -  tiểu,  nhưng  không  gì  chẳng  lấy  Tứ 

Niệm Xứ  làm căn bản.  Ấy  là  vì  nếu  Tứ Quán  mà thành  liền phá được Ngã 

Chấp. Ngã Chấp đã phá thì Ngũ Uẩn đều không, sáu trần liền giác, phản bổn 

hoàn nguyên, tự chứng được diệu tánh. Ví như nhơ hết gương sáng, mây tan 

mặt trời rạng rỡ. Mặt trời vốn sẵn có, ánh sáng chẳng phải từ bên ngoài đến. 

Đắc Vô Sở Đắc, đạt Đại Tự Tại. Phàm tình, thánh kiến thảy đều tiêu vong. 

Niết  Bàn  còn  không  có,  huống  là  có  sanh  tử? Nếu  như tuổi  thọ  đã  hết  bèn 

thiêu hình hài là vì:  

1) Một là sợ người mất còn có việc làm chưa xong, Thân Kiến chưa hết. 

Nay  hỏa  thiêu  để  khiến  cho  người  ấy  đột  ngột  ngộ  Chân  Không,  giải  thoát 

ngay trong lúc đó. 

2) Hai là chính vì muốn cho người còn sống hiểu rõ toàn thể thân này là 

hư vọng, tận lực tu Thánh Đạo, khôi phục nguồn tâm, chăm chú nơi cử chỉ, 

lời lẽ, đích thân thấy được chủ nhân ông, sẽ tự làm chủ tể, chẳng bị cái đãy 

da  thối  này  lắm  cách  sai  khiến,  ngõ  hầu  trên  có  thể  tiếp  nối  huệ  mạng  đức 

Phật,  dưới  hóa  độ  hữu  tình.  Từ  ngay  cái  thân  khổ,  vô  thường,  vô  ngã,  bất 

tịnh,  huyễn  vọng  này, triệt chứng Phật tánh Chân Như thường -  lạc -  ngã  - 

tịnh. 

Do  vậy, bất  luận phàm  hay thánh đều  nên  hỏa táng  hết, tùng  lâm trong 

thiên  hạ  không  đâu  chẳng  tuân  hành.  Vào  thời  Phật  pháp  hưng  thạnh  dưới 

đời Đường, đời Tống, những bậc sĩ đại phu cũng đa phần tuân theo Phật chế 

dùng pháp này, chứ không riêng gì Tăng chúng mới vậy! Tăng đã hỏa thiêu, 

nhặt lấy xương thừa, đặt trong tháp Phổ Đồng643, cũng giống như hải chúng 

cùng  ở  chung  với  nhau  trong  tùng  lâm.  Trong  số  ấy,  phàm  -  thánh  khó 

lường,  hạnh  vị  khó  phân  biệt.  Phàm  đã  gần  thánh  thì  cũng  dễ  được  giải 

thoát,  như  loài  nhặng  xanh  bám  vào  đuôi  ngựa  Ký,  chẳng  nhọc  sức  mà  đi 

được  ngàn  dặm  vậy!  Pháp  Vũ  thường  trụ  vào  thời  Hàm  Phong  -  Đồng  Trị 

nhà Thanh trước kia, do binh hỏa lâu ngày đã bị hoang phế, đèn nhang đoạn 

tuyệt, đến nỗi hư hoại đổ sụp. Vào năm Đồng Trị thứ 10 (1871), đại chúng 

ép tiên sư công644 là Lập Sơn lão nhân làm trụ trì, pháp đạo do vậy lại được 

trùng hưng, thế độ pháp tự645 thật đông đảo. 

Sư bá Hóa Khai bàn với các pháp quyến trong bổn phái, ai nấy bỏ ra tịnh 

tài bao nhiêu đó tiền tu bổ tháp Phổ Đồng cho con cháu ở phía Đông cầu Hải 

Hội.  Phàm  những  con  cháu  của  chi  phái  Lập  Sơn  lão  nhân  và  các  pháp 

đồ646  đều  được  đưa  vào  đây.  Lại  mua  năm  mươi  mẫu  ruộng  hương  hỏa, 

đem  tô  lợi  thu  được  hằng  năm  dùng  làm  chi  phí  cúng  quải  hai  kỳ  Xuân  - 

Đông. Sai năm am Bán Sơn, Thường Minh, Trường Sanh, Dương Chi, Bảo 

Xứng  và  con  cháu  của  chi  phái  sư  Hóa  Hằng,  sáu  nhóm  thay  phiên  đảm 

nhiệm khiến cho người  mất được cúng tế, được pháp lợi siêu sanh trời Cực 

Lạc, người còn sống  hiểu thấu suốt  huyễn  vọng, tu Tịnh  nghiệp dự vào hội 

Liên Trì, nên bèn ghi duyên khởi để bảo cùng đồng luân. 



---o0o--- 

36. Lời tựa quyên mộ dựng thảo xá Dược Vương (viết thay) 





Đại Giác Thế Tôn được mệnh danh là Đại Y Vương, trị khắp các bệnh 

thân - tâm cho chúng sanh. Ngài dùng thuốc số đến vô lượng, nhưng ba thứ 

Giới  -  Định  -  Huệ  bao  gồm  hết  tất  cả  không  còn  sót.  Do  vậy,  ba  thứ  này 

được gọi là Dược Vương. Nếu uống vào, phàm sẽ thành thánh, nhưng thuốc 

tuy đẹp hay, tu trì lại thật khó. Tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương 

gọi là thuốc A Già Đà, trị chung được vạn bệnh. Hạ thủ dễ, thành công cao; 

dùng  sức  ít,  được  hiệu  quả  nhanh  chóng.  Ba  căn  thượng  -  trung  -  hạ  ngay 

trong đời này đều thoát khổ luân. Ba pháp Giới - Định - Huệ ngay trong một 

niệm đều được đầy đủ. Do vậy, biết một pháp tín nguyện niệm Phật chính là 

dược  vương  của  các  dược  vương.  Tôi  may  nhờ  túc  nhân,  được  nghe  pháp 

này, dám đâu chẳng kiệt thành, tận kính, khăng  khắng tu trì ư? Toan  muốn 

dựng  một  am  tranh,  đặt  tên  là  Dược  Vương,  yên  trụ  trong  đó,  dốc  sức  tu 

Tịnh nghiệp, ngõ hầu chữa lành các chứng bệnh lớn sanh tử nơi thân tâm của 

mình  lẫn  người.  Khẩn  khoản  mong  các  đàn-việt  phát  Bồ  Đề  tâm,  hành 

phương tiện sự, tạm bỏ ra chút phần tạng báu, thành toàn cho căn nhà tệ hèn 

để yên thân. Do đây, đêm ngày ân cần lễ bái, ức niệm. Đã có thể niệm đâu 

nghĩ nơi đó, khó gì [chẳng chứng] tâm này chính là Phật, thì vô biên lợi ích 

đều  được  thành  tựu.  Dùng  nhân  như  thế  để  cảm  quả  như  thế.  Đời  này  ắt 

được Phật tiếp dẫn cao dự hải hội; tương lai ắt làm thân Dược Vương, trị đủ 

mọi bệnh. Nếu như lòng ngu thành này được xét soi thì lời lẽ này ắt chẳng bị 

bỏ phí vậy! 



---o0o--- 

37. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ 

(viết thay Khai Như Hòa Thượng) 





Có được cuộc đất tối thắng mới hoằng dương được đạo tối thắng. Tạo 

lập  chuyện  phi  thường  ắt  phải  đợi  người  phi  thường.  Bậc  tông  tượng  xuất 

hiện thì gốc lập, đạo sanh. Triết nhân mất thì pháp tàn, giáo suy. Tuy bỉ cực 

thái lai thuộc vào vận trời, nhưng sửa cũ đổi mới quả thật phải nhờ vào sức 

người. Pháp Vũ thường trụ do Đại Trí lão nhân sáng lập647, do Thống Tổ ở 

Biệt  Am  trung  hưng,  quy  mô  lớn  lao,  pháp đạo  hưng  long. Từ đấy  Trụ Trì 

các đời tuy không thành tựu lớn lao, nhưng ai nấy đều tận lực giữ quy củ đã 

thành  lập,  gia  phong  chẳng  suy  đồi.  Sau  cơn  binh  hỏa,  Trụ  Trì  chẳng  tìm 

được người đến nỗi suy bại sát đất. Điện đường, liêu xá hư sụp, đổ nát, pháp 

khí trang nghiêm, trăm thứ chẳng còn được một. Pháp quyến các phòng thấy 

cảnh tượng ấy đều bó tay, chẳng dám gánh vác. 

Vào năm Đồng Trị thứ 11 (1872), đại chúng ép tiên sư công Lập Sơn lão 

nhân làm Trụ Trì, tận lực tu bổ tường sụp, nhà rách, siêng năng, chăm chút, 

trải hơn mười năm. Từ điện Thiên Vương cho đến Tàng Kinh Các thảy đều 

sửa  mới.  Những  công  trình  khác  tuy  chưa  hoàn  toàn  khôi  phục  lại  quy  mô 

cũ, nhưng nhìn vào đại cuộc đã khả quan. Đến năm Quang Tự thứ 11 (1885), 

do già bệnh, lão nhân bèn thoái ẩn, sai tiên sư là Văn Lão Nhân648 kế vị trụ 

trì. Tiên sư kế thừa đầu mối cũ, phát tâm rộng lớn. Phàm đối với những gì sư 

ông (chỉ ngài Lập Sơn) chưa đủ sức lo đến, hết thảy điện đường, liêu xá đều 

dựng  mới  hoặc tu bổ,  không chỗ  nào chẳng sửa chữa  mới. Quy  mô chế độ 

chẳng kém  thời  trung  hưng. Phàm  những  vườn đào,  ruộng rẫy bị cưỡng ép 

lấy mất vào thời Hàm Phong đều tận lực chuộc lại. Lại vì muốn chuyển pháp 

luân thì phải nhờ vào pháp khí trang nghiêm; hơn mười mấy năm qua, hoằng 

Tông  xiển  Giáo,  những  vật dụng sắm sửa  trên  là Càn  Long Đại  Tạng kinh, 

tượng  Phật,  dưới  là  bàn  ghế,  giường  chõng,  phàm  vật  gì  cần  đến  thảy  đều 

đầy đủ. 

Nhưng lão nhân đại nguyện như mây nhóm, hận chẳng nhóm được thập 

phương Tăng chúng trong cùng  một  nhà  để  Kỳ Viên  xưa kia  lại được thấy 

trong ngày nay. Tâm vì pháp, vì người, vì thường trụ, vì đại chúng như chôn 

cha mẹ649, như cứu đầu cháy, ngày đêm suy tư, lo nhọc đến nỗi thành bệnh. 

Đến  mùa Đông  năm  Quang  Tự 23  (1897), công trình  xây dựng chưa  xong, 

lão  nhân  quyết chí  về  Tây. Khai  Như tôi tự thẹn đức bạc, lại không có bản 

lãnh. Do được ghé dự vào hàng đồ đệ, nên Ngài giao cho coi sóc sự vụ trong 

chùa, gắng gượng vâng lệnh thầy, tận lực phụ giúp. Tuy là hạt bụi nhẹ, giọt 

sương  bé,  chẳng  giúp  ích  gì  cho  núi,  cho  sông,  nhưng  luận  trên  sức  mình, 

cũng có thể nói là đã cúc cung tận tụy, dốc cạn lòng ngu muội. Nương theo 

những công trình chưa hoàn thành của thầy, chỉ tận lực gánh vác, vâng theo 

di mạng của tiên sư, xin các pháp quyến công cử Định Công kế nhiệm làm 

trụ  trì.  Khai  Như  vẫn  giữ  chức  vụ  cũ,  trông  nom  việc  chùa.  Đến  khi  Định 

Công thoái ẩn, nhờ ơn pháp quyến ủy thác trách nhiệm nặng nề này, tuy biết 

mình  chẳng  xứng  gánh  vác,  nhưng  chẳng  thể  từ  khước  vì  kế  hoạch  công 

trình của tiên sư vẫn chưa hoàn thành. Do vậy, đêm ngày lo liệu, chẳng dám 

bê  trễ.  Dốc  cạn  thân  tâm  này  để  kính  cẩn  hoàn  thành  chí  nguyện  của  thầy. 

Trong vòng ba năm, những chuyện gì nên làm thảy đều hiểu rõ, chuyện gì có 

thể  giao phó được, chẳng  làm phiền cho  người. Vì thế,  nay  kính thưa cùng 

pháp quyến, sẽ đem hết tất cả những đồ vật thường trụ lớn nhỏ, nhất nhất ghi 

chép, để vị Trụ Trì sau này, hễ đảm nhận chức vụ ắt biết tiền nhân vì chuyển 

pháp luân đã sắm sửa đồ đạc, một phen khổ tâm, thật chẳng dễ dàng. Ai nấy 

đều  càng  thêm  mến  tiếc,  không  đến  nỗi  phí  phạm,  vâng  giữ  công  lao  đã 

thành, tươi đẹp công nghiệp khai sáng, nối tiếp đức hạnh, theo gót bậc khai 

sơn cả ức vạn năm, vĩnh viễn không phế bỏ, ngõ hầu pháp luân lẫn nguyện 

luân đều thường chuyển, ngàn đời tuân giữ nếp gia phong cũ, ân nước lẫn ân 

Phật đều báo, cả cõi đời thường đượm ơn mưa móc thì pháp môn may mắn, 

thường trụ may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

38. Lời tựa nhà từ đường Hóa Văn Lão Nhân 

(viết thay cho Khai Như hòa thượng) 





Trộm  nghĩ  Nho  Lễ  coi  trọng  Xuân  -  Thu  tế  lễ;  Thích  Giáo  coi  trọng 

việc  truy  tiến  hằng  năm.  Nghĩ  đến  ân  “cây  có  cội,  nước  có  nguồn”,  cung 

kính làm chuyện tưởng nhớ nguồn cội. Thế gian, xuất thế gian nào có cách 

ngăn?  Tiên sư  Văn  lão  nhân  huân tu  nhiều kiếp, kham  làm phước điền cho 

trời người, thừa nguyện tái lai, chấn chỉnh môn đình của Đại Sĩ. Tuy thị hiện 

sanh  trong  chốn  đô  thành,  nhưng  mắt  thấy  thấu  suốt  vinh  hoa  cõi  thế,  gởi. 

thân nơi hải đảo, hai vai gánh vác Phật pháp để giăng bủa mây từ, hưng long 

chùa Pháp Vũ. Chẳng thẹn là công thần của Phổ Môn, xứng đáng là đích tử 

của  Biệt  Am.  Bỏ  cũ  đổi  mới,  phạm  vũ  lại  khôi  phục  quy  mô  huy  hoàng. 

Hoằng  Tông  diễn  Giáo,  nguồn  pháp  được  lưu  thông  tốt  lành.  Xem  người 

như chính  mình,  gấp  lo  chuyện  công,  gác  lại  chuyện  tư,  trụ  trì  Pháp  Vũ  cả 

hơn mười năm, chưa từng mua một khoảnh ruộng dưỡng lão, dựng một gian 

phòng  làm chỗ  nương thân. Chỉ  muốn khôi  phục,  hoằng dương  Tổ đạo,  lợi 

ích  tương  lai.  Đêm  ngày  suy  tư,  lo  nhọc  thành  bệnh.  Công  viên  quả  mãn, 

buông  tay  quy  Tây.  Đức  Nguyệt  chưa  thể  nối  đức,  không  cách  báo  ân.  Do 

muốn đề cao nghi thức truy tiến, cũng như hòng cảm phát hậu nhân, cho nên 

mới chọn  một trăm  mẫu  ruộng từ những ruộng  hương  hỏa của  lão  nhân đã 

tậu  để  làm  chi  phí  cho  việc  cúng  tế  Đông  -  Xuân  tại  từ  đường  của  pháp 

quyến; khiến cho sau này, ai vào tòa nhà ấy cúng tế, lễ tượng, gieo tấm lòng 

thành, sẽ sanh lòng kinh sợ thật sự, tự thẹn tự hổ, ai nấy vâng giữ phép tắc, 

người người học theo, lấy tâm lão nhân làm tâm mình, lấy việc của lão nhân 

làm  việc  mình,  mới  chẳng  thẹn  là  con  cháu  lão  nhân.  Phàm  những  ai  cùng 

hàng với tôi, xin hãy gắng lên! 



---o0o--- 

39. Lời tựa cho cuốn pháp phổ650 am Bạch Hoa 

(phần này thuộc phần dẫn khởi, phần sau tường thuật sự việc nên không sao 

lục) 





Một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta  bất  sanh  bất  diệt,  chẳng  phải  có, 

chẳng phải không, theo chiều dọc không có dấu  vết  trước - sau, theo chiều 

ngang hoàn toàn không có hình dáng trong - ngoài, bất biến tùy duyên, trải 

khắp chín giới nhưng chẳng giảm; tùy duyên bất biến, chứng Phật đạo chẳng 

tăng. Quang minh chiếu thấu tột, thọ dụng tự tại, thật không hai, không khác 

gì với mười phương tam thế hết thảy chư Phật. Nhưng do mê chân đuổi theo 

vọng,  trái  giác,  hiệp  trần,  đến  nỗi  chúng  sanh  và  Phật  khác  xa  nhau,  khổ  - 

vui  thật  khác!  Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  thương  xót,  thị  hiện  sanh  trong  thế 

gian, thành Đẳng Chánh Giác, rộng diễn ngôn giáo, khiến cho chúng sanh bỏ 


vọng  về  với  chân,  trái  trần,  hiệp  giác,  khôi  phục  thiên  chân  vốn  sẵn  có,  tự 

chứng Vô Thượng Giác Đạo. Do vậy, giáo tùy theo căn cơ mà sai khác, pháp 

do người mà khác biệt. 

Vì Thật bày Quyền, lập đủ năm tầng bậc, địa vị Ngũ Thừa. Khai Quyền 

hiển Thật, cùng về pháp môn tam đức. Tuy một trận mưa thấm nhuần khắp, 

tứ chúng đều được thấm đượm, nhưng hoằng dương lưu thông phải nhờ vào 

Tăng.  Ấy  là do cắt ái  lìa thân  mới có thể  tu  ròng  tịnh  hạnh;  gánh  vác pháp 

đạo thì phải thấu  triệt  nguồn tâm. Do  vậy, từ khi đại  giáo phát khởi  từ  Tây 

Càn (Ấn Độ), pháp truyền sang Đông Chấn (Trung Hoa), Luật, Giáo giương 

lao,  Thiền,  Tịnh  dựng  cờ,  hai  ngàn  năm  qua,  người  được  thế  độ,  uống  sữa 

pháp,  dùng  đạo  này  để  giác  ngộ  dân,  thế  hệ  thầy  trò  truyền  cho  nhau,  cội 

nguồn gốc gác sao kể cho xiết! Phổ Đà là nơi Quán Âm đại sĩ ứng hóa, trải 

bao kiếp vẫn thường như vậy, không thay đổi, không biến dịch. Nhưng trong 

sự  thấy  biết  của  thế  gian  phàm  phu,  thì  kể  từ  niên  hiệu  Trinh  Minh  nhà 

[Châu] Lương thời Ngũ Đại  mới lập đạo tràng. Trải các đời Tống, Nguyên, 

Minh  đã  từng  rạng  rỡ  cõi  đời,  cao  nhân  nhiều  lần  xuất  hiện,  lắm  phen  lẫy 

lừng. Trong thời gian ấy, pháp vận không phải là không có lúc bỉ cực, bế tắc, 

nhưng  nhờ  có  người  gánh  vác  pháp  đạo,  điều  đình,  xếp  đặt,  nên  bỉ  chuyển 

thành thái, tắc biến thành thông. Do vậy, đạo tràng viên thông lừng lẫy như 

cũ, chẳng kém thuở ban đầu. 



---o0o--- 

40. Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng Hội 





Trộm  nghĩ  Tăng  mang  tên  là  phước  điền,  lợi  khắp  tứ  sanh  cửu 

hữu651.  Làm  chay  có  thể  giúp  cho  đạo,  giúp  khắp  tam  thừa  lục  hòa.  Do 

[Tăng] là phước điền cho  nên cúng dường thì  gần  là trừ được cái  nhân đói 

kém, xa thì là được quả Ứng Cúng. Do là trợ đạo nên nhận lãnh thì tu được 

hạnh  Lục  Độ,  dùng  để  nêu  bày  thân  tam  đức.  Kinh  dạy:   “Đối  với  thức  ăn 

 bình  đẳng,  thì  đối  với  pháp  cũng  bình  đẳng.  Hai  thứ  Tài  Thí và  Pháp  Thí, 

 bình  đẳng  không  sai  biệt”,   chính  là  ý  này  vậy.  Chung  Phương  đại  sư thấy 

được việc này, liền mời mấy người tịnh hữu, ai nấy bỏ ra bao nhiêu tiền, giữ 

vĩnh  viễn trong quỹ chùa Phổ Tế  hòng kiếm chút tiền  lời, để chi phí  vào  lễ 

Trai Tăng ngày 25 tháng Chạp  mỗi năm. Một bữa, Sư đem bản quy ước đã 

lập đến chỗ tôi, nhờ viết lời tựa hòng lưu lại mãi mãi. Lại nói:  

- Xưa cư sĩ Duy Ma dùng sức thần thông qua khỏi bốn mươi hai Hằng sa 

cõi Phật trên thượng phương,  nơi cõi Chúng  Hương  là chỗ của đức  Hương 

Tích  Như  Lai,  xin  được  cơm  thơm,  đặt  ở  trong  trượng  thất652,  cúng  cho 

khắp các đại chúng để làm Phật sự khiến cho người chưa đắc bèn đắc, chưa 

chứng  bèn  chứng.  Bọn  Phương  tôi  thẹn  không  có  được  thần  lực  như  vậy, 

kính  cẩn  dọn  cơm  chay  đạm  bạc  để  biểu  thị  tấm  lòng  thành  nhỏ  bé.  Muốn 

cho  mười  phương  tam  thế  hết  thảy  đại  chúng  đều  nhờ  vào  bốn  mươi  tám 

nguyện  rộng  lớn  của  Phật  Di  Đà,  cùng  lìa  ngũ  trược,  cùng  lên  chín  phẩm, 

vĩnh viễn hầu đại sĩ Phổ Môn, tự chứng viên thông chân thật. 

Tôi 

nói:  



-  Thần  thông  ai  nấy  vốn  sẵn  có,  lẽ  nào  Sa  Bà  chẳng  có  cơm  thơm? 

Cần gì phải phải hiển lộ thần thông, vượt lên cao Hằng sa cõi cầu cơm thừa 

của  họ  để  no  bụng  đại  chúng  cõi  này  mới  được  ư?  Nên  biết  rằng  bữa  cơm 

chay  này  các  thầy  thật  tâm  sắp  đặt,  đại  chúng  lòng  rỗng  rang  lãnh  nhận. 

Người  sắp  đặt,  người  lãnh  nhận  đều  đầy  đủ  mắt,  tai,  mũi,  lưỡi,  thân,  ý; 

nhưng mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý xét về bản thể vốn là không, đó là loại thần 

thông nào? Vật được chuẩn bị, vật được lãnh nhận lại là Sắc, Thanh, Hương, 

Vị, Xúc, Pháp, nhưng Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp thật sự giống như 

hư  huyễn,  đó  là  loại  cơm  thơm  nào?  Huống  chi  Căn  -  Trần  đã  mất,  nhân  - 

ngã nào còn? Tam luân không tịch, nhất đạo thanh tịnh. Ấy là thần thông, là 

cơm thơm vậy! Chẳng lìa chỗ này, mặc tình đến khắp mười phương. Chẳng 

qua một niệm, pháp nhĩ653 xông khắp ba đời. Huyễn uế trong tâm bèn tiêu 

ngay, chân tịnh nơi tự tánh hiển hiện trọn vẹn. Ngay trong niệm này tự thấy 

Phật Di Đà, lâm chung quyết định được nhiếp thọ. Từ đấy thường nghe viên 

âm, hằng thân cận ánh sáng tốt lành, ắt sẽ mau mãn quả hải, nhập Đại Niết 

Bàn,  nào  đợi  phải  đắc  Tam  Ma  Địa,  chứng  chân  Viên  Thông  mới  được  ư? 

Như vậy, xét ra, việc làm này của các thầy sánh bằng654 lão cư sĩ Duy Ma 

Cật, không hề cao - thấp! Công đức đã làm ấy có thọ lượng bằng với  mười 

phương  hư  không,  không  bút  mực,  văn  tự  nào  có  thể  hình  dung  được  nổi! 

Nếu  như  không  biết  nhân  quả,  bỏ  bê,  xâm  phạm  thì  như  xưa  kia  có  người 

dùng tiền trai tăng đem  lợp tăng thất còn  bị đọa  vào  Hỏa Già địa ngục (địa 

ngục gông lửa), huống gì bỏ vào túi xài riêng để béo thân mình. Gương rành 

rành đã sớm treo, ai nấy đều nên xét kỹ. 



---o0o--- 

41. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông 

(viết thay Vĩnh Ngộ hòa thượng) 





Thật Tế lý địa chẳng nhiễm mảy trần, chuyện trong cửa Phật chẳng bỏ 

một pháp. Xưa đức Thế Tôn dùng ngũ thời bát giáo để ứng khắp mọi căn cơ. 

Tùy theo căn khí đều làm cho được lợi ích. Trong bốn thời trước, nói đủ mọi 

pháp môn lục độ vạn hạnh. Nhiếp tiểu thì chẳng bỏ sót điều thiện nhỏ nhặt, 

ứng  đại  thì  bao  trọn  pháp  giới.  Đến  thời  Pháp  Hoa  bèn  khai  Quyền  hiển 

Thật, hội tam quy nhất, thọ ký thành Phật cho khắp tất cả, diễn bày bản hoài 

lớn  lao của Phật.  Thuyết  giả cho  rằng kinh Pháp  Hoa chính  là  lời bàn  luận 

cùng cực rốt ráo của đức Như Lai, thuyết minh trọn vẹn xuyên suốt nguyên 

do  của  cả  một  đời  giáo  hóa.  Như cuốn  sổ  cái  ghi  chép  toàn  bộ  gia  nghiệp, 

như thiên tử có chín cái đỉnh655 vậy. Cuốn Vạn Niên Bạ đây cũng là cuốn 

sổ cái của Viên Thông thường trụ. 

Xét từ sư tổ của tôi là Phổ Tín lão hòa thượng muốn nhiếp tâm thiền tịch 

nên vào năm Đồng Trị thứ ba, tức năm Giáp Tý (1864), lập ra ba gian thảo 

am ngoài Tây Thiên Môn, cạnh tảng đá Bất Nhị, đặt tên là Viên Thông, chỉ 

đủ  để  che  mưa  nắng  hòng  yên  thân  tâm  mà  thôi.  Lão  nhân  nhập  tu  Thiền 

Quán, nhìn ra biển thẳm, vui lòng thích chí, lấy pháp làm vui, thoạt đầu chưa 

nghĩ đến chuyện dựng tinh xá. Theo Sơn Chí, Viên Thông Am ở ngoài Tây 

Thiên Môn, vào năm Vạn Lịch thứ năm (1577), vị Tăng tên Viên Hiến dựng 

am ở trong hang, nhiều năm sau bị bỏ phế. Xưa ở trong hang, nay trên đỉnh 

núi;  tên  tuy  giống  nhau,  nhưng  nền  hơi  khác.  Về  sau,  dời  khỏi  hang  đưa 

thẳng lên núi Đại Niết Bàn, có phải là điềm báo trước của bậc thường quán 

biển Đại Tịch Diệt  hay chăng? Năm  năm  sau, đúng  năm Mậu Thìn (1868), 

thầy  tôi  là Sơn  Tịnh  lão  nhân thâu  nhận tôi  và sư  huynh Vĩnh  Khánh. May 

được Đại Sĩ thầm gia hộ, hai ba năm sau, hương đèn đông đảo dần, đàn-việt 

thí  chủ  nhiều  người  kéo  đến,  liền  mở  rộng  nền  chùa,  đổi  tên  là  Thiền  Am. 

Đến mùa Xuân năm sau, tiên sư thị hiện viên tịch. 

Tôi tuân  mạng  lệnh từ ái của sư tổ, tận  lực đảm  nhiệm  hoàn thành  việc 

chùa,  Khánh  huynh  (tức  sư  Vĩnh  Khánh)  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp;  trải  chín 

lượt  nóng  lạnh,  ba  phen  đóng  cửa  Thiền  để  giúp  đỡ.  Đến  năm  Quý  Dậu 

(1873) đời Đồng Trị, sư tổ về Tây. Tuy thế cục chưa được rộng rãi, lớn lao 

như hiện thời,  nhưng đã có  vẻ khả quan. Từ đấy  về sau, người thế độ càng 

đông, nhang đèn càng thạnh. Lại thêm, con cháu tên X… kế tiếp đảm nhiệm 

chuyện ấy, lại càng chẳng tiếc tâm lực, lo liệu tu tạo. Nền chùa chỗ cao bèn 

khoét xuống, chỗ thấp bèn đắp thêm, khiến cho cuộc đất được bằng phẳng, 

con người có chỗ sử dụng  mới thôi. Điện đường, nhà cửa hễ cần phải dựng 

bèn dựng, cần sửa liền sửa. Nhỏ hẹp, xấu xí thì mở rộng, sửa sang tráng lệ, 

thảy đều rực rỡ như mới, thành tựu quang cảnh đẹp đẽ. Lớn như tượng Phật, 

kinh điển, hạng trung như pháp khí trang nghiêm và đủ loại đồ vật, ngay cả 

thứ  nhỏ  nhặt  như  chiếc  thìa,  chiếc  đũa,  phàm  những  gì  nên  dùng  vào  Phật 

sự, những thứ cần dùng thường ngày không thứ gì chẳng có đủ. Điền sản tuy 

không  được  mấy,  nhưng  cũng  đủ  ăn  cho  một  quý  (ba  tháng).  So  với  kẻ 

không đất cắm dùi, vẫn khá hơn một chút! 

Ôi! Tôi  đã già  rồi!  Tháng  ngày không còn  mấy,  muốn cho hậu  nhân có 

cái kế thừa, vâng giữ, chẳng dám vứt bỏ bừa bãi, gượng bắt chước tiền nhân 

quang hiển, hoằng dương pháp đạo. Nay đem tất cả những đồ vật thường trụ 

lớn - nhỏ chia ra từng loại, nhất nhất chép vào sổ để lưu lại lâu xa. Am này 

chẳng phải do trời tạo đất dựng, mà là do tâm huyết của tôi, Khánh huynh và 

mười  phương  đàn-việt  tạo  thành;  cháu  con  cũng  dự  phần  góp  sức,  há  phải 

đâu cũng uổng công tạo dựng ư? Ấy là vì muốn thành Phật quả thì phải viên 

mãn  vạn  đức;  muốn  chuyển  pháp  luân  phải  nhờ  vào  các  duyên.  Nay  may 

được các duyên tạm đủ, phải nên thường chuyển pháp luân, tu trọn vạn hạnh 

ngõ hầu vạn đức viên thành. 

Con cháu đông đảo an trụ trong am, không phải lo đói lạnh khốn khổ, có 

niềm  vui  tiêu  dao  nhàn  hạ,  há  chẳng  đau  đáu  nghĩ  đến  đại  sự  sanh  tử,  vô 

thường  nhanh chóng,  hiểu  lòng thành  khẩn của đàn-việt,  nghĩ  đến công tạo 

dựng gian nan, phát Bồ Đề tâm, dốc sức tu tịnh hạnh, ngõ hầu báo đáp tứ ân 

trong muôn một ư? Phàm thấy một cây kim, một nhánh cỏ trong am đều nói: 

 “Những thứ này đều được sắm sửa để chúng ta tiếp nối huệ mạng Phật, tự 

 lợi, lợi tha vậy!”,  quý như thịt trên thân mình, giữ gìn như tròng mắt, khăng 

khắng tu trì suốt cả ngày còn chẳng đủ. Làm được như thế thì chẳng thẹn là 

đệ tử Như Lai, là con cháu của Đại Sĩ, được người kính, thần che chở, hiện 

tại phước huệ đều thạnh, tương lai có phần thành Phật. Nếu không, dưới lớp 

ca-sa, đánh mất thân người, tam đồ chịu báo trăm ngàn kiếp, chẳng biết lúc 

nào ngoi đầu ra được, còn nói gì nữa đây! 



---o0o--- 

42. Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng 

(viết thay cho người đứng ra tạo dựng) 





Trước  không  khởi  đầu,  sau  không  kết  thúc.  Bao  trọn  thái  hư  nhưng 

chẳng ở ngoài, vào trong vi trần nhưng chẳng ở trong. Thanh tịch, sáng sạch, 

trong lặng, thường hằng, không sanh, không diệt, lìa tướng, lìa danh, tuy có 

nhưng chẳng có, tuy không lại chẳng không. Chân tánh là như thế đó! Nhìn 

vào cái thân địa - thủy - hỏa - phong chính là do gân, xương, máu, thịt tụ hội, 

vừa sanh liền diệt, vừa tươi liền héo. Các lóng xương chống đỡ như dùng gỗ 

dựng nhà, một lớp da trùm lên như dùng đất tô vách. Bên trong toàn là phân, 

tiểu, mủ, máu, mặt ngoài sanh ghét (hờm), mồ hôi, tóc, lông. Giòi trùng lúc 

nhúc,  chấy  rận  như sao.  Giả  gọi  là  “người”,  chứ  thật  sự  không  có  cái  Ngã 

tồn tại. Lại còn dùng mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý sẵn có rong ruổi trong rừng 

gai góc Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp. Do vậy, khởi vô minh tham - sân 

- si,  diệt  chánh  trí  Giới  - Định  - Huệ.  Ngũ  Uẩn  vốn  không,  ai  chịu  xét  soi; 

lục trần vô tánh ai nấy đều cho là thật, khiến cho muôn khổ đều nhóm, linh 

tánh  vĩnh  viễn  tối  tăm  [nên  có]  huyễn  thân  và  vọng  tâm.  Câu  kinh  Viên 

Giác:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đủ  mọi  điên  đảo,  nhận  lầm  Tứ  Đại  là  thân 

 tướng của chính mình, tưởng duyên ảnh của sáu trần là tướng của tự tâm” , 

chính  là  nói  về  ý  này  vậy.  Nếu  luận  trên  chân  tánh  thì  chẳng  phải  phàm, 

chẳng phải thánh, không có dấu hiệu gì, hằng cổ hằng kim, luôn tự như như. 

Lấy  gì  để  ghi  nhớ  năm  tháng  hầu  sắm  sửa  giỗ  chạp.  Nếu  luận  trên  huyễn 

thân thì sống  như con rối, chết  như bụi đất. Vọng tâm sanh diệt theo cảnh, 

chẳng  có  mảy  may  thật  nghĩa  nào!  Cần  gì  phải  ghi  dấu  chim  bay  trên  hư 

không, buộc gió mát trên sông? 

Nhưng do quy củ thường hằng của núi này, phàm là Trụ Trì và là vị tăng 

có danh có đức, đều lập từ đường để lưu niệm cho người đời sau. Tôi từ thuở 

nhược  quan,  xuất  gia  nơi  thảo  am  Viên  Thông,  cho  rằng  có  mái  tranh  che 

đầu, có cái phòng hẹp để khoanh chân là đủ rồi! Nào biết tướng thế gian vô 

thường  biến  đổi  theo  thời,  đàn-việt  tín  chúng  ngày  càng  đông,  thí  gạo,  trải 

vàng656, năm lâu tháng chầy, nào biết nào hay đã biến thành một ngôi phạm 

vũ tinh lam657 đẹp đẽ. Lại thêm pháp quyến cả núi nghĩ tôi là người thuần 

hậu  lão  thành,  ép  làm  chủ  nhân  chùa  Pháp  Vũ,  nhưng  tự  thẹn  mình  đức 

mỏng, sao đủ sức rạng rỡ, hoằng dương pháp đạo cho được, nhiều lượt thoái 

thác, chỉ làm trụ trì bốn năm. Nghĩ tưởng đến cổ nhân, thẹn thùng không biết 

lánh vào đâu, nào dám lấy mình làm gương. 

Bọn pháp tử đồ đệ cố thỉnh không ngừng, bèn đổi ý, nghĩ rằng:  “Đời tôi 

 chẳng thể hoằng dương, xiển phát Tông phong, lợi ích cho họ. Nếu lập nhà 

 từ đường thì cũng có thể dùng đó làm phương tiện khiến họ giải ngộ, khiến 

 cho  họ  lúc  treo  ảnh  để  cúng  tế  trong  hai  kỳ  Đông  - Xuân,  chợt  nghĩ  rằng: 

 ‘Vị lão nhân này sống vào năm đó, chết vào năm đó. Đến nay đã được bao 

 nhiêu năm tháng đó”.  Do vậy, biết mạng người vô thường, nhanh chóng như 

ánh chớp, một hơi thở ra không hít vào được liền thành đời sau. Từ đấy, phát 

phẫn  tu  trì,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Do  vậy,  trừ  sạch  thân  tâm  huyễn  vọng, 

khôi phục chân tánh sẵn có, cùng ông cụ  Di Đà  vui chơi  nơi cõi thanh tịnh 

tịch  diệt,  để  vĩnh  viễn  hưởng  niềm  vui  thường  -  lạc  -  ngã  -  tịnh,  thì  cũng 

không phải  là  không  giúp cho  họ đôi chút  vậy!  Liền cho dành ra  mấy  mẫu 

vườn ruộng để thay phiên  nhau trông  nom, hòng có tiền chi phí cho  hai kỳ 

cúng tế, nên bèn viết ra lời tựa này. 



---o0o--- 

43. Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam 





Ông  Đạo  Doãn658  Hoàng  Hàm  ở  Cối  Kê  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật 

pháp,  tu  Tịnh  nghiệp  tinh  thuần.  Muốn  làm  cho  đồng  nhân  đều  tu  Tịnh 

nghiệp,  lìa  khổ  được  vui,  do  thấy  các  sách  Tịnh  Độ  văn  sâu  thẳm,  nghĩa 

uyên áo, chẳng thuận tiện cho kẻ sơ cơ và người không có học thức. Do vậy, 

ông viết sách bằng văn Bạch Thoại, phân tích tỉ mỉ những nghĩa trọng yếu, 

đặt  tên  là  Sơ  Cơ  Tịnh  Nghiệp  Chỉ  Nam.  Trong  biển  sanh  tử,  được  kim  chỉ 

nam  này  thì  bỏ  Đông  hướng  về  Tây,  bỏ  uế  lấy  tịnh,  tín  nguyện  niệm  Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương,  ắt  sẽ  siêu  việt  tiến  thẳng  vào  địa  vị  Như  Lai,  chẳng 

còn phải chịu khổ luân hồi sanh tử dài lâu trong thế giới này nữa. Đã là chí 

đồng đạo hợp, nào ngại giúp khuyên dạy, nên bèn viết tựa rằng:  



Kinh A Di Đà dạy:  “Từ đây đi về phương Tây qua khỏi mười vạn ức 

 cõi  Phật,  có  một  thế  giới  tên  là  Cực  Lạc. Cõi  ấy  có  Phật  hiệu  là  A Di  Đà, 

 nay đang thuyết pháp” .  Lại  nói:  “Cõi ấy  vì sao tên là Cực Lạc? Do chúng 

 sanh cõi ấy không có các sự khổ, chỉ hưởng những điều vui, nên tên là Cực 

 Lạc”.   Không  có  các  sự  khổ,  chỉ  hưởng  những  điều  vui  là  do  được  trang 

nghiêm bởi phước đức, trí  huệ, thần  thông, đạo  lực của đức Phật  A Di Đà. 

Thế  giới  chúng  ta  đang  sống  đây  có  đủ  ba  thứ  khổ,  tám  thứ khổ,  vô  lượng 

nỗi khổ, trọn chẳng có niềm vui. Cho nên gọi là Sa Bà. Chữ Phạn “Sa Bà”, ở 

đây (Trung Hoa) dịch là Kham Nhẫn, ý nói: Chúng sanh trong cõi này phải 

chịu đựng những nỗi khổ ấy. Nhưng trong thế giới này, không phải là không 

có  niềm  vui;  nhưng  tất  cả  những  chuyện  vui  đa  số  là  khổ,  chúng  sanh  mê 

muội, ngược ngạo coi đó là vui. Như nghiện rượu, đắm sắc, săn bắn, vây bắt, 

có  gì  vui đâu  mà  những kẻ  ngu phu đắm  đuối không  bỏ được,  vui quên cả 

mệt. Thật đáng thương xót! Dẫu là sự vui thật sự, cũng khó thể trường cửu. 

Như cha mẹ còn sống đầy đủ, anh em không có chuyện gì, chuyện như vậy 

làm sao thường hằng cho được! Vì thế, cảnh vui vừa hết, tâm buồn nối tiếp 

dấy lên. Do vậy, bảo  “trọn chẳng có niềm vui!”  không phải là nói quá đáng 

vậy! 

Thế giới này khổ nói chẳng thể trọn, dùng tam khổ, bát khổ để tóm lược 

thì chẳng còn sót  gì.  Tam  khổ thì: 1) Khổ Khổ 2) Hoại  Khổ 3) Không khổ 

không vui tức là Hành Khổ. Khổ Khổ có nghĩa là do thể tánh của thân tâm 

Ngũ  Ấm  này  bức  bách  nên  gọi  là  Khổ.  Lại  còn  phải  chịu  thêm  những  nỗi 

khổ sanh, già, bệnh chết v.v… nên gọi là Khổ Khổ. Hoại Khổ là có chuyện 

gì trong thế  gian tồn tại dài  lâu? Mặt trời  đứng  bóng  liền chênh, trăng tròn 

rồi khuyết, đạo trời còn vậy, nữa là chuyện người! Cảnh vui vừa hiện, cảnh 

khổ  đến  ngay.  Đúng  vào  lúc  cảnh  vui  bị  hoại  diệt  thì  khổ  chẳng  thể  nói 

được, cho nên gọi Lạc là Hoại Khổ. Hành Khổ là tuy không khổ không vui, 

tợ  hồ  thích  nghi,  nhưng  tánh  nó  dời  đổi,  há  thể  thường  trụ!  Vì  vậy,  gọi  là 

Hành Khổ. Cả ba sự khổ này, không sự khổ nào chẳng thâu tóm. Về ý nghĩa 

của Bát Khổ, trong sách [Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam] đã trình bày cặn kẽ. 

Nếu biết cái khổ trong cõi  này, tâm chán  lìa  Sa Bà sẽ ào ạt phát sanh. Nếu 

biết sự vui của cõi kia, ý niệm ham cầu Cực Lạc sẽ bừng bừng phát khởi. Do 

vậy,  không  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  dùng  đấy  để  vun  bồi 

nền  tảng.  Lại  thêm  chí  thành  khẩn  thiết  trì  danh  hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương  thì  thoát  được  cõi  Sa  Bà  này,  sanh  về  nước  Cực  Lạc  kia,  làm  con 

đích thực của Phật Di Đà, làm bầu bạn tốt trong hải hội. 



Nếu nói:  

- A Di Đà Phật ở  yên  nơi Cực  Lạc,  mười  phương  thế  giới  vô  lượng  vô 

biên, chúng sanh trong một thế giới niệm Phật cũng vô lượng vô biên. A Di 

Đà  Phật  sao  có  thể  dùng  một  thân  cùng  lúc  tiếp  dẫn  hết  thảy  chúng  sanh 

niệm Phật trong khắp mười phương vô lượng vô biên thế giới được? 



Đáp:  

- Sao ông lại dùng tri kiến phàm phu để suy lường Phật cảnh? Xin mượn 

thí dụ để giải thích hòng trừ sai lầm cho ông. Một vầng trăng vằng vặc giữa 

trời, hiện bóng trong vạn con sông, trăng có dụng tâm hay không? Trên trời 

chỉ  có  một  vầng  trăng,  nhưng  biển  cả,  sông  to,  rạch  lớn,  khe  nhỏ  thảy  đều 

hiện  bóng  trăng  vẹn  toàn,  dẫu  nhỏ  như  trong  một  chước,  một  giọt  nước 

không đâu chẳng đều hiện bóng trăng trọn vẹn! Vả nữa, bóng trăng trên sông 

rạch  một  người  nhìn  vào  sẽ  thấy  một  vầng  trăng  đối  trước  người  ấy.  Trăm 

ngàn vạn ức người ở trăm ngàn vạn ức chỗ nhìn vào, không ai chẳng có một 

vầng trăng đối trước  mặt! Nếu trăm  ngàn  vạn ức  người ai  nấy đi  về  những 

hướng Đông, Tây, Nam, Bắc thì nơi người ấy đi đến, trăng vẫn thường ở nơi 

người ấy. Chỗ trăng  đi đến, trọn chẳng có  xa -  gần. Nếu trăm  ngàn  vạn ức 

người ở yên chẳng động thì trăng cũng ở yên chẳng động, luôn ở nơi người 

ấy. Chỉ có  nước trong  lặng thì trăng  hiện, nước đục, xao động thì trăng ẩn. 

Trăng cố nhiên không lấy - bỏ, không hiện là là vì nước đục ngầu, xao động, 

không cách gì in bóng được! 

Tâm  chúng  sanh  như  nước,  A  Di  Đà  Phật  như  trăng.  Chúng  sanh  tín 

nguyện đầy đủ, chí thành cảm Phật thì Phật bèn ứng, giống như nước trong 

trăng hiện. Nếu tâm không thanh tịnh, không chí thành, tương ứng với tham 

- sân  - si,  giống  như nước đục,  loạn động  thì trăng tuy chẳng bỏ sót  không 

chiếu,  nhưng  chẳng  thể  hiện  bóng  rõ  ràng.  Mặt  trăng  là  sắc  pháp  thế  gian 

còn hay khéo như thế, huống chi Phật A Di Đà phiền hoặc đoạn sạch, phước 

huệ  đầy  đủ,  tâm  bao  thái  hư,  lượng  trọn  pháp  giới!  Do  vậy,  kinh  Hoa 

Nghiêm nói:  “Thân Phật đầy ắp pháp giới, hiện khắp trước hết thảy chúng 

 sanh,  tùy  duyên  cảm  ứng  không  gì  chẳng  trọn  vẹn,  nhưng  thường  ngồi  nơi 

 tòa Bồ Đề này. Do vậy, phải biết: Trọn khắp pháp giới cảm sẽ ứng trọn khắp 

 pháp giới” . Quả thật,  Phật chưa  hề khởi tâm động  niệm  có tướng đến  - đi, 

nhưng  có  thể  làm  cho  chúng  sanh  duyên  chín  muồi  thấy  Phật  đến  đây  tiếp 

dẫn vãng sanh Tây Phương. Ôm lòng nghi như thế, cố nhiên chẳng phải một 

hai người; do vậy bèn trình bày đại ý để sanh chánh tín vậy! 



---o0o--- 

44. Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức 





Tâm thể của Phật và chúng sanh hoàn toàn chẳng khác nhau chút nào, 

nhưng  tâm  tướng  của  Phật  và  chúng  sanh  khác  xa  nhau  một  trời  một  vực! 

Tướng đã khác hẳn nhau nên sự thọ dụng do tướng cảm được cũng phải rất 

khác  biệt.  Phật  thương  xót  chúng  sanh  về  Thể  tuy  đồng,  nhưng  Tướng  - 

Dụng rất khác biệt nên vận dụng lòng Vô Duyên Từ, hưng khởi lòng Đồng 

Thể Bi, [bày ra] đủ mọi phương tiện để tế độ. Nếu chúng sanh biết Tướng - 

Dụng  tuy  khác,  nhưng  bổn  thể  vốn  đồng  cố  nhiên  sẽ  trên  ngưỡng  mộ  các 

thánh, dưới trọng tánh linh của chính mình, y giáo phụng hành ngõ hầu khôi 

phục  nó. Kinh  Dược Sư do đức Thế Tôn tự thuật  nhân  hạnh  quả đức, công 

đức nhiếp hóa hiển mật của đức Dược Sư Lưu Ly Quang Như Lai ở thế giới 

Tịnh Lưu Ly nơi phương Đông. Kinh này do ngài Huyền Trang dịch vào đời 

Đường,  văn  lý  thông  suốt,  nhưng  tên  của  tám  vị  Bồ  Tát  và  đoạn  kinh  Phật 

nói  thần  chú  đều  bị  khuyết.  Trong  kinh  Đại  Quán  Đảnh  Thần  Chú  do  ngài 

Bạch Thi Lê Mật659 dịch vào thời Đông Tấn thì kinh thứ mười hai là Quán 

Đảnh Chương Cú Bạt Trừ Quá Tội Sanh Tử Đắc Độ Kinh660, có tên tám vị 

Bồ Tát. Kinh Dược Sư Lưu Ly Quang Thất Phật Bổn Nguyện Công Đức do 

ngài  Nghĩa  Tịnh661  dịch  vào  đời  Đường  có  chép  một  đoạn  chú  văn,  gồm 

bốn trăm hai mươi tám chữ. Ba kinh quả thật vốn là một kinh, do lưu thông 

đã  lâu  đến  nỗi  bối  diệp662  thất  lạc,  mỗi  vị  căn  cứ  vào  Phạn  bản  mình  có 

được  mà  dịch.  Nhưng  Dược  Sư Như  Lai  cứu  vớt  kẻ  sơ  cơ  phần  nhiều  dựa 

trên chú lực; vì thế, tiền nhân đem phần ghi tên tám vị Bồ Tát trong bản dịch 

của ngài Bạch Thi và đoạn chú văn trong bản dịch của ngài Nghĩa Tịnh thêm 

vào [bản dịch của ngài Huyền Trang], khiến cho văn nghĩa đều trọn đủ, mà 

tâm cứu độ chúng sanh của Dược Sư Như  Lai cũng không bị bỏ sót. Cũng 

giống  như  phần  kệ  trùng  tụng  được  thêm  vào  phẩm  Phổ  Môn  kinh  Pháp 

Hoa,  phẩm  Phổ  Hiền  Hạnh  Nguyện  được  thêm  vào  kinh  Hoa  Nghiêm  vậy. 

Hợp lại thì xứng hợp, vui đẹp tâm ý Phật. Tách ra thì sự giáo hóa bị khuyết. 

Huống chi kinh ấy, chú ấy cả cõi đời cùng thọ trì, nếu chẳng thêm vào như 

vậy thì người tụng kinh chẳng được lợi ích nơi mật chú, người trì chú chẳng 

biết chú ấy phát xuất từ kinh nào. Hành động ấy của tiền nhân có thể nói là 

khế cơ, khế lý. Do vậy, mấy trăm năm qua, đều lưu truyền theo như thế đó. 

Cư sĩ Trương Thụy Tăng phát tâm khắc in lại, chỉ sợ kẻ kém tri kiến cho là 

kinh này khác với nguyên văn trong Đại Tạng đâm ra ngờ vực nên mới lược 

thuật nguyên ủy để mọi người cùng được hay biết vậy! 



---o0o--- 

45. Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu và văn cảo hộ 

giáo 





Phật pháp là tâm pháp. Tâm pháp này chính là căn bản của mười pháp 

giới.  Chẳng  hiểu  pháp  này  thì  chẳng  những  không  thể  nhờ  vào  đâu  chứng 

được  Chân  Như  Phật  tánh  sẵn  có,  mà  những  chuyện  như  cách  vật  trí  tri, 

thành  ý  chánh  tâm,  đạo  tu  thân,  tề  gia,  trị  quốc,  bình  thiên  hạ  của  thế  gian 

cũng không thể nào viên mãn rốt ráo được! Vì sao vậy? Vì không đạt được 

căn bản, chỉ chú trọng phát khởi trên mặt hình thức mà thôi. Do vậy, từ xưa 

đến nay phàm những ai lập đại công, tạo đại nghiệp huy hoàng vũ trụ, phần 

nhiều  là  do  học  Phật  đắc  lực  mà  nên.  Ngay  cả  những  ông  Châu,  Trình, 

Trương, Châu663 thời Tống phát  minh tâm pháp thánh  học (tâm pháp Nho 

giáo) cũng vay mượn từ Phật học, nhưng bọn họ mang nặng kiến chấp môn 

đình quá đáng nên chẳng những không chú trọng tỏ lộ, trái lại còn chê trách, 

phỉ  báng.  Do  vậy,  đối  với  đạo  thành  ý  chánh  tâm  thật  quá  thiếu  sót,  đáng 

phàn nàn vậy! Pháp này tuy ai ai cũng có, nhưng nếu chưa nghe lời Phật thì 

không cách nào tự biết được viên châu nơi vạt áo! Do vậy, hết thảy chư Phật 

không vị nào chẳng dặn dò lưu thông pháp đạo. 

Cách  lưu  thông trước  hết  là phải tạo dựng tháp  miếu,  in tạo kinh tượng 

để khởi đầu. Nếu không có tháp miếu, kinh tượng thì không thể nhờ vào đâu 

để sùng phụng oai nghi cao quý rồi tu tịnh hạnh xiển dương Phật đạo, hướng 

dẫn quần mê, cũng như hết thảy hàm thức không có cách nào chiêm lễ thánh 

dung  để  vun  bồi  căn  lành,  nghe  pháp  tu  trì,  khai  phát  tâm  địa  cho  được! 

Người  lưu  thông  phải  là  vị  Tăng  chân  tu  thật  hạnh  và  phải  có  những  hàng 

vua quan, thân sĩ, thương  nhân có thế  lực, tài  lực. Một đằng  là  nội  hộ,  một 

đằng là ngoại hộ. Nội hộ thì nghiêm trì giới cấm, dốc sức tu tịnh nghiệp. Đối 

với Thiền, Giáo, Luật, Mật, Tịnh Độ hoặc chuyên chú một môn, hoặc kiêm 

tu  các  tông  khiến  cho  cả  mình  lẫn  người  đều  được  lợi  ích,  u  lẫn  hiển  đều 

được nương nhờ. Thầm giúp cho cách cai trị yên ổn, ngầm làm cho dân tình 

yên  ổn  mới  thôi!  Ngoại  hộ  thì  chẳng  tiếc  của  cải,  rộng  trồng  phước  điền, 

khiến cho khắp những người cùng hàng phát khởi tín tâm. Nội ngoại hỗ trợ, 

pháp  bèn  được  lưu  thông.  Nếu  không  có  hàng  nội  hộ  đạo  đức  thì  bậc  thầy 

gương  mẫu  chưa  được  lập,  làm  sao  người  ta  ngưỡng  vọng  cho  được!  Nếu 

không  có  hàng  ngoại  hộ  có  thế  lực  thì  không  có  sức  mạnh,  kẻ  bên  ngoài 

khinh lấn làm sao chế ngự được! 

Vì  thế,  khi  sắp  nhập  Niết  Bàn,  Như  Lai  đem  pháp  phó  chúc  cho  hàng 

quốc  vương, đại thần  và chư thiên, thiện  thần, dạy  họ sau  này  thừa  nguyện 

sanh vào trong hết thảy cõi nước lưu thông Phật pháp hòng lợi ích mọi hàm 

thức. Do vậy, hơn hai ngàn năm qua, đạo Phật thâm nhập các nước là do nội 

hộ lẫn ngoại hộ đều có người vậy! Kể từ đời Đông Hán, nước ta (chỉ Trung 

Quốc)  mới  được  hưởng  pháp  hóa.  Đến  đời  Tấn  thì  ngày  càng  thạnh  hành, 

đến  đời  Đường  các  tông  đầy  đủ,  gần  bằng  Tây  Thiên.  Từ  các  nhà  Tống, 

Nguyên,  Minh  cho  đến  đầu  đời  Thanh,  Phật  nhật  luôn  sáng  tỏ,  pháp  luân 

thường  chuyển.  Đến  thời  Hàm  Phong  - Đồng  Trị,  do  chinh  chiến,  đói  kém 

liên  miên,  bậc  triết  nhân  ngày  càng  hiếm  hoi,  quốc  gia  chẳng  rảnh  rang  đề 

xướng,  kẻ  kém  hèn  lạm  dự  Tăng  chúng,  rất  nhiều  kẻ  là  phường  vô  lại,  ác 

nhân,  xen  lộn  vào  Phật  môn,  đến  nỗi  Phật  pháp  bị  bại  hoại  sát  đất.  Phàm 

những ai chưa đọc kinh Phật, chưa gặp được bậc tri thức, trông thấy những 

ông  Tăng  du  hành  trong  nhân  gian  tạo  đủ  mọi  nghiệp,  bèn  cho  rằng  Tăng 

toàn  là  như  thế.  Từ  đấy,  một  người  xướng,  trăm  kẻ  hùa  theo,  cho  là  Phật 

pháp  vô  ích  cho  nước  nhà,  có  hại  cho  đời!  Không  ai  chẳng  tính  chuyện 

chiếm  đoạt  tài  sản  của  Tăng  chúng,  lăm  lăm  biến  chùa  thành  trường  học. 

Những kẻ đề xướng chuyện ấy, tâm lý chưa hẳn đã hoàn toàn mê muội, mà 

là do chẳng biết cội nguồn Phật pháp, chỉ cậy vào hiểu biết của chính  mình 

để lầm lạc suy luận, khiến cho những kẻ mượn chuyện công để tư lợi, thấy 

đúng là dịp kiếm chác, muốn vơ vét cho đầy túi. Đây - kia bắt chước nhau, 

thế như lửa cháy. 

Lúc Dân Quốc mới thành lập, bao phen được những bậc cao nhân Tăng -

tục trình bày, mong Đại Tổng Thống hạ lệnh bảo vệ. Năm Dân Quốc thứ tư 

(1915), chánh phủ quy định chương trình bảo vệ gồm ba mươi mốt điều. Do 

văn từ, ý nghĩa có chỗ chưa rõ ràng, dễ nẩy sanh mối tệ, sợ sẽ tạo thành hậu 

hoạn  nên  đến  năm  Dân  Quốc  thứ  chín  (1920),  cư  sĩ  Trình  Tuyết  Lâu  diện 

kiến  Đại  Tổng  Thống  xin  ông  sửa  đổi.  Nhân  đó,  bèn  thương  lượng,  châm 

chước kỹ càng, quy định hai mươi bốn điều. Tháng Năm năm Dân Quốc thứ 

10 (1921), công bố cho các tỉnh. Mùa Hạ năm nay, giới giáo dục tỉnh Giang 

Tô nhóm họp, lại viện vào tiền lệ thời cuối nhà Thanh, đầu thời Dân Quốc, 

đem  kế  hoạch  mượn  chùa  làm  trường  học  trình  lên  cựu  tỉnh  trưởng  họ 

Vương, được ông ta tán thành, cho là không tổn hại gì đến pháp luật, thật sự 

cân  nhắc  tình  lý,  đã  suy  xét  cẩn  thận  châu  đáo,  ổn  thỏa,  thật  đáng  khâm 

phục, truyền Ty Giáo Dục thông tri cho các huyện tuân hành. Lệnh này vừa 

được  ban  ra,  ông  ta  bèn  từ chức,  Tăng  giới  tỉnh  Giang  Tô chấn  động,  kinh 

hoảng vô cùng. Các chùa chiền ở Diêm Thành đa số bị xâm đoạt. Mọi người 

cho rằng: Giáo lệnh của Đại Tổng Thống công bố vào năm ngoái, có lẽ cựu 

tỉnh trưởng họ Vương hoàn toàn chưa hay biết nên mới nồng nhiệt khen ngợi 

kế  hoạch ấy  như thế. Nếu chẳng  lập cách  cứu  vãn, chẳng  những không thể 

giữ gìn được các chùa miếu trong một tỉnh Giang Tô, mà những người mang 

cùng tánh khí ấy trong các tỉnh khác không ai chẳng muốn mượn danh nghĩa 

lập  trường  học  để  diệt  Phật  pháp,  đoạt  tài  sản  nhà  chùa,  coi  đó  như  một 

nghĩa vụ có danh dự lợi ích nhất! 

Do vậy, bèn cử ra ba mươi vị đại biểu, được cầm đầu bởi Hạo Tịnh là vị 

đã từ nhiệm, khẩn cầu hai vị cư sĩ Ngụy Cang Trưởng và Vương Ngu Tăng 

chuyển đạt lên những nhân vật chánh yếu, trình bày rõ lợi hại, ngõ hầu “đạo 

ngầm  giúp  cho  việc  cai  trị,  pháp  ngầm  khiến  cho  dân  tình  yên  vui”  chẳng 

đến  nỗi  nhanh  chóng  bị  diệt  mất.  Ông  Hàn,  tỉnh  trưởng  tỉnh  Giang  Tô,  là 

người thông đạt chánh thể, hiểu sâu Phật pháp. Những tờ trình của chư Tăng 

được chuyển lên, liền phê : “Tôn trọng pháp luật, nghiêm cấm tệ đoan. Một 

 mực giữ phép công bằng, không mảy may gì thiên vị! Hai giới  Tăng chúng 

 và giáo dục đều được vô sự!”  Tuy chưa nói rõ thủ tiêu lệnh trước của Vương 

tỉnh trưởng, nhưng cũng chẳng khác gì đã thủ tiêu vậy! 

Chuyện này lại được chuyển đạt lên Bộ, gởi công văn phúc trình lên bộ 

Nội Vụ. Bộ truyền cho tỉnh trưởng Giang Tô xử lý theo đúng pháp luật. Do 

vậy,  mối  họa  diệt  pháp  liền  bị  tiêu  diệt.  Lúc  này,  thế  đạo  nhân  tâm  đã  suy 

hãm đến cùng cực, đúng là lúc nên đề xướng Phật pháp, xiển dương rộng rãi 

sự lý nhân quả báo ứng, sanh tử luân hồi, khiến cho những kẻ mê tâm mờ lý, 

phóng  túng  không  kiêng  dè  biết  tạo  ác  phải  thọ  khổ  bao  kiếp  dài  lâu,  làm 

thiện được hưởng vui vĩnh viễn, bèn tự có thể giảm bớt tâm ác, dần dần phát 

khởi thiện niệm, quyết chẳng dám khoái chí  một lúc, khiến cho thân về sau 

phải chịu thống khổ vô cùng. Vào thời Xuân Thu, chư hầu, các đại phu chết, 

ai  nấy  tùy  sức  giết  người  tuẫn  táng  theo  mình,  lại  cho  là  càng  nhiều  càng 

sang! Tuy Khổng, Mạnh, Lão, Trang đều xuất thế cũng không sao ngăn cấm 

được!  Từ  khi  Phật  pháp  truyền  vào  Trung  Quốc,  dẫu  kẻ  ngoảnh  mặt  về 

phương Nam xưng Trẫm cũng chẳng dám làm vậy! Hơn một ngàn năm qua, 

những  người  được  sống  hết  tuổi  thọ  mới  mất  không  biết  bao  nhiêu  mà  kể! 

Những ai cho Phật pháp vô ích cho nước nhà, có hại cho đời, toàn là vì lòng 

đố kỵ, dấy lên những lý luận mù quáng của kẻ chưa thấy được màu sắc. Nếu 

họ suy xét kỹ, ắt sẽ chẳng thể đau đớn khóc lóc, hối hận đã lỡ lời ư? 

Tuy  nhiên,  nói  chung  là  do  Tăng  giới  không  có  người,  nên  đến  nỗi 

những  kẻ  câu  nệ,  rỗng  tuếch  lầm  lạc  nẩy  sanh  ý  xâm  đoạt,  khinh  lấn.  Nếu 

như ai nấy gắng chí ngầm tu, làm rạng rỡ Phật pháp thì những kẻ bài bác, đả 

kích,  xâm đoạt, khinh  lấn kia sẽ hộ trì,  lưu thông còn không  xuể. Mạnh  Tử 

nói:   “Con  người  phải  tự  khinh  mình  trước  thì  người  khác  mới  khinh  mình 

 được.  Trong  nhà  phải  tự  hủy  diệt  trước  thì  người  khác  mới  hủy  diệt  được. 

 Nước phải tự công phá trước thì người ngoài mới công phá được” , chính là 

nói đến ý này vậy! Tăng giới chúng ta phải nên dốc kiệt lòng thành, chuyên 

tinh tu tập như thế nào ngõ hầu trên là mong tiếp nối được huệ mạng, dưới 

độ mê tình. 

Tất cả những văn tự đầu đuôi về chuyện này đã được hai vị cư sĩ Cang 

Trưởng và Ngu Tăng cho sao lục, khắc in, lại đem điều lệ quản trị chùa miếu 

đã tu chánh của Đại  Tổng Thống đặt ở  đầu sách, phổ biến khắp  Tăng  giới, 

để mọi người biết có công lệnh, chẳng đến nỗi lại có những chuyện như thế 

phát  sanh,  không  cách  gì  thi  thố  thủ  đoạn  được!  Khắc  xong,  hòa  thượng 

Diệu Liên giao cho tôi, nhờ viết lời tựa dẫn giải. Cụ Diệu Liên là người tánh 

tình  thuần  hòa,  sốt  sắng,  rất  được  hai  vị  Cang  Trưởng  và  Ngu  Tăng  kính 

trọng. Khi chuyện này nẩy sanh, ông Ngu Tăng thường phải bôn ba chẳng nề 

hà  mệt nhọc, tôi biết rõ ông ta chí hướng cao khiết, khá thông hiểu giáo lý. 

Tôi  mến  ông  ta  chịu  khổ  nhọc  thay  cho  người,  thành  tựu  điều  tốt  đẹp  cho 

người nên mới trình bày những điểm chánh yếu như vậy. 



---o0o--- 

46. Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục của tiên sinh 

Giang Thận Tu 





Tiên sinh Giang Thận Tu là một bậc đại học giả đời Thanh trước kia, 

là bậc quân tử hiểu đạo, ẩn tu, ẩn dật ở Vụ Nguyên664. Ông bác học đa văn, 

không sách gì không đọc, với mỗi cuốn đều nắm được chỗ tinh vi, hiểu được 

cốt lõi sâu thẳm. Chỉ lấy việc giáo dục bậc anh tài làm vui, chẳng màng đến 

phú  quý,  danh  lợi,  hiển  đạt.  Năm  lên  sáu  tuổi,  vừa  được  đi  học,  mỗi  ngày 

nhớ  được  mấy  ngàn  chữ.  Cha  thấy  con  mẫn  tiệp  lạ  lùng,  bèn  đem  toàn  bộ 

Thập  Tam  Kinh  Chú  Sớ665  dạy  cho.  Từ  đấy,  tiên  sinh  chuyên  tâm  nghiên 

cứu  mấy  mươi  năm.  Phàm  những  học  thuật  về  kinh  sử,  tác  phẩm  của  bách 

gia  chư tử,  thiên  văn,  địa  lý,  âm  vận,  phiên  thiết666,  không  gì  chẳng  dung 

hội  quán  thông.  Ông  bèn  tự  đặt  trách  nhiệm  dùng  trước  thuật  để  nêu  tỏ 

những nghĩa lý uẩn súc. Những trước tác của ông có đến gần hai  mươi thứ, 

gần đến  hai trăm  quyển. Những trước thuật của quốc  gia  và danh  nhân khi 

ấy  đa  số  đều  lấy  trước  tác  của  ông  làm căn cứ. Đến  năm  Càn  Long thứ 37 

(1772),  lúc  đó  tiên  sinh  đã  qua  đời  11  năm,  quốc  gia  mở  ra  Tứ  Khố  Toàn 

Thư  Quán667,  phàm  những  trước  tác  của  tiên  sinh  được  thâu  nhập  vào  đó 

tổng  cộng  là  mười  ba  loại,  tức  hơn  một  trăm  năm  mươi  quyển.  Ngoài  ra, 

những  tác  phẩm  không  được  thâu  nhập  thì  được  tóm  lược  nội  dung  chánh 

yếu  ghi  chép  trong  những  sách  khác,  hoặc  được  sao  chép  lại  rất  nhiều, 

truyền cho nhau xem, đến nỗi có muốn bị thất lạc cũng chẳng được. 

Ôi! Có thể nói tiên sinh là bậc người trời nghiên cứu, công chen tạo hóa 

vậy.  Cùng  lý  tận  tánh,  là  bậc  anh  kiệt  trong  loài  người  được  dự  vào  hàng 

thánh  vậy. Còn  những  người  như Trịnh  Khang Thành đời  Hán, Châu  Liêm 

Khê, Thiệu  Khang  Tiết đời  Tống ư?  Họ  tuy  là kẻ bác  học đa  văn trong cõi 

đời, nhưng chẳng bàn đến chuyện tận lực thực tiễn tu tập, chỉ lăm lăm dùng 

từ chương để tiến thân, nghe đến phong cách của tiên sinh há chẳng thẹn đến 

chết  ư?  Tiên sinh  lại  yêu tiếc sanh  mạng  loài  vật, tin sâu  nhân quả. Vì thế, 

đối với thiện báo của việc ăn chay phóng sanh, ác báo của chuyện sát sanh, 

ăn thịt, bèn ghi lại những gì ông được thấy nghe để khuyên đời. Hậu duệ của 

ông  là cư sĩ Dịch Viên  muốn đúc bản kẽm  để  lưu  truyền rộng rãi,  ngõ  hầu 

vãn  hồi  sát  kiếp,  nhờ  Quang  viết  lời  tựa.  Quang  tâm  như  mặt  lưng  tấm 

gương, học vấn như nhìn vào tường vách, chỉ học đòi ngu phu ngu phụ thật 

thà  niệm Phật, làm sao phát  huy  được diệu đạo  khiến cho  những kẻ câu  nệ 

hư  giả  thấy  thấu  tột  vầng  mặt  trời  để  từ  đó  phát  sanh  chánh  tín  đạt  lợi  ích 

thật  sự  cho  được?  Nhưng  việc  này  liên  quan  đến  kiếp  vận,  vì  nghĩa  chẳng 

thể tạ từ, miễn cưỡng viết lời tựa rằng:  



Đại  đức  của  trời  đất  gọi  là  Sanh,  đại  đạo  của  Như  Lai  gọi  là  Từ. 

Người và loài vật tuy khác, tâm tánh vốn đồng. Như Lai xem khắp tam thừa 

lục phàm đều như con một. Vì sao vậy? Do họ đều có đủ Phật tánh, đều có 

khả năng thành Phật. Hãy gác tam thừa lại đó, lục phàm là trời, người, A Tu 

La, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục, tuy cao - thấp khác hẳn nhau, khổ - vui khác 

biệt  vời  vợi,  nhưng  nói  chung  đều  là  chưa  đoạn  Hoặc  nghiệp,  chưa  thoát 

sanh tử. Phước trời nếu hết ắt phải đọa xuống. Tội địa ngục nếu diệt, ắt phải 

sanh  lên.  Giống  như  bánh  xe,  xoay  vần  lên  cao  xuống  thấp!  Ta  nay  may 

được  thân  người,  lẽ  ra  phải  nên  khéo  léo  lập  cách  để  che  chở,  thương  tiếc 

sanh mạng loài vật, thấu hiểu đức hiếu sanh của trời đất, toàn vẹn lòng nhân 

trắc ẩn trong tâm ta. Bởi lẽ các loài vật và ta cùng sống trong vòng trời đất, 

cùng  được  thiên  địa  sanh  thành,  dưỡng  dục.  Lại  còn  cùng  biết  tham  sống, 

cùng biết sợ chết. 



Người nhân đối với xương khô còn gom nhặt, đem chôn; đối với thảo 

mộc còn để mọc dài chẳng chặt, lẽ đâu chịu sướng thích bụng  miệng  mình, 

khiến  cho  các  sanh  vật  sống  trên  đất  dưới  nước  phải  chịu  nỗi  khổ  chặt  xẻ, 

nấu  nướng  ư?  Phải  biết:  Những  loài  vật  ấy  từ  vô  thỉ  đến  nay,  cũng  từng 

thuộc địa vị cao quý, oai quyền hiển hách, chẳng biết nhờ oai quyền để vun 

bồi đức. Trái lại, cậy vào oai quyền để tạo nghiệp! Rốt cục, ác nghiệp tụ tập 

như  rừng,  đọa  trong  dị  loại:  Miệng  chẳng  thể  nói  được,  tâm  không  có  trí 

khôn, thân không tài khéo, phải mắc vào nạn ấy. Tuy kẻ mạnh ăn thịt kẻ yếu 

về mặt Sự thì được, nhưng oán hận kết lại không thể không tạo thành ý niệm 

đời đời kiếp kiếp báo oán hay sao? Nếu con người chẳng nghĩ đến nỗi khổ bị 

giết chóc của  loài  vật, chẳng  lẽ không sợ  do oán  nghiệp  kết sâu, thường  bị 

chúng nó giết lại hay sao? Lại chẳng sợ tàn hại loài vật của trời, trời sẽ đoạt 

phước thọ của chính mình ư? Con người chỉ muốn quyến thuộc đoàn tụ, thọ 

mạng dài lâu, thân tâm yên vui, các duyên như ý, chính ra phải nên phát tâm 

đại bi, hành nghiệp phóng sanh, khiến cho thiên địa quỷ thần đều thương xót 

tấm  lòng  thành  thương  yêu  loài  vật  của  ta  thì  những  điều  mong  muốn  như 

trên sẽ có thể đạt được. 

Nếu cậy ta có tiền tài, ta có trí  lực, bày đủ  mọi cách để bắt giữ  loài  vật 

cho  sướng  khoái  bụng  miệng  mình,  chẳng  đoái  hoài  nỗi  đau  của  chúng,  há 

còn có thể gọi là con người sánh cùng trời đất thành ba ngôi nữa ư? Nhưng 

ta cùng chúng nó cùng trong sanh tử, từ vô thỉ đến nay, mỗi một kẻ trong số 

đó đều  là cha  mẹ, anh em, thê thiếp, con cái của ta, ta cũng đều  là cha  mẹ, 

anh em, thê thiếp, con cái của mỗi một con vật ấy. Mỗi một kẻ ấy hoặc trong 

nhân  gian,  hoặc trong dị  loại từng  bị ta  giết; ta cũng  hoặc  trong  nhân  gian, 

hoặc trong dị  loại từng  bị kẻ ấy  giết,  làm  người  thân kẻ oán, sanh  ra  nhau, 

giết  hại  lẫn  nhau.  Lặng  im  suy  nghĩ,  thẹn  chẳng  muốn  sống  nữa!  Gấp  gáp 

thay  đổi,  còn  e  quá  chậm,  lẽ  nào  vẫn  cứ  giẫm  bước  theo  thói  thường,  vẫn 

chấp  mê tình, cho  là trời sanh ra dị  loại  vốn  để  làm  thức ăn cho con  người 

hay sao? Ta còn có đủ  Hoặc  nghiệp, cố  nhiên không cách  gì thoát  ra ngoài 

luân hồi. Vạn nhất, tội của chúng đã hết, lại được sanh làm con người, thiện 

căn phát sanh, nghe pháp tu hành, đoạn Hoặc chứng Chân, được thành Phật 

đạo.  Nếu  ta  đọa  lạc,  còn  mong  kẻ  ấy  rủ  lòng  Từ  cứu  giúp  hòng  thoát  khổ 

được vui, đích thân chứng được Phật tánh. Há có nên cậy vào sức mạnh nhất 

thời để rồi bao kiếp không được cứu ư? 

Xưa có vị cao tăng, cất chân không đạp trùng kiến, có người hỏi nguyên 

do,  Ngài  nói:   “Ta  và  chúng  cùng  trong  sanh  tử,  nếu  chúng  nó  thành  Phật 

 trước, còn mong chúng rủ lòng Từ cứu ta. Sao dám khinh miệt chúng?”  Do 

vậy biết: Phật thấy chúng sanh đều là Phật, còn chúng sanh thấy Phật đều là 

chúng sanh. Phật coi chúng sanh đều là Phật, nên lắm cách giáo hóa, chỉ dạy, 

đủ mọi cách chiết phục, nhiếp hóa. Dẫu cho kẻ hoàn toàn chẳng có tín tâm, 

cũng  chẳng  buông  bỏ,  khéo  léo  vận  dụng  phương  tiện  khiến  kẻ  ấy  trồng 

thiện  căn.  Đợi  khi  nhân  duyên  đã  đủ,  sẽ  tự  nhiên  phát  sanh  tăng  trưởng,  y 

giáo  phụng  hành.  Chúng  sanh  thấy  Phật  đều  là  chúng  sanh,  nên  nghe  lời 

Phật  chẳng  sanh  cảm  kích;  trái  lại,  còn  dùng  tri  kiến  tà  vạy,  sai  lầm  của 

chính  mình  để  hủy  báng  nhiều  lẽ.  Thậm  chí  phá  hủy  chùa  tháp,  thiêu  đốt 

kinh  điển,  cố  kết  bè  đảng  ma  phá  hoại  thanh  tu.  Đến  khi  chánh  trí  hơi  mở 

mang có thẹn hối cũng không kịp! Do vậy, bèn lại quy mạng Như Lai, hưng 

khởi sùng tín Phật pháp. Xưa nay đa phần đều như thế. 

Phải biết: Cha mẹ đối với đứa con ngỗ nghịch còn sanh lòng bỏ bê, chứ 

Phật đối với những phường nghịch ác bất tín càng sanh lòng thương xót. Vì 

sao  vậy?  Thương  chúng  nó  Hoặc  nghiệp  sâu  nặng,  đánh  mất  bổn  tâm.  Tuy 

hiện thời trái nghịch với Phật, nhưng thiên chân Phật tánh sẵn có vẫn chẳng 

mảy may bị mất, như tượng vàng trong khuôn cháy, như bảo châu trong áo 

rách,  như  gương  Tần  bị  bụi  phủ,  như  ngọc  bích  núi  Kinh668  còn  chưa  gọt 

dũa. Kẻ ngu chỉ thấy tướng trạng bề ngoài, chẳng biết nội dung, còn Phật bỏ 

tướng trạng  bề  ngoài, bàn đến  nội dung,  nên không  một chúng sanh  nào bị 

bỏ  qua.  Phật  còn  chẳng  khinh  chúng  sanh,  há  chúng  sanh  có  nên  khinh 

chúng sanh chăng? Do vậy, đối với hết thảy những chúng sanh sống trên đất, 

dưới  nước  đều  phải  làm  cho  chúng  được  sống  yên  ổn,  thường  được  bay, 

chạy, bơi lội trong  môi trường sống của chúng, để loài nào loài nấy vui với 

thiên chân, đều  hưởng  hết tuổi  trời. Như vậy thì  những  thứ thiện báo được 

nói  trong  sách  này  sẽ  đạt  được  đủ  cả.  Người  như  thế,  đối  với  loài  vật  còn 

chẳng muốn làm cho chúng nó chẳng được sống yên, huống chi đối với con 

người? Ắt sẽ thân ái đối với nhau, nâng đỡ lẫn nhau, tự nhiên phong tục tốt 

đẹp, con người hòa thuận, ắt cảm được mưa thuận gió hòa, lẽ đâu muôn vật 

chẳng  đông  đảo,  dân  sung  sướng,  thời  thế  yên  lành,  đất  nước  thái  bình  ư? 

Lại  mong  những  người cùng  hàng  với tôi  chớ  nên tự khinh,  hãy  nghĩ ta có 

cùng  một  tâm  tánh  với  Như  Lai;  vì  sao  Ngài  Hoặc  nghiệp  hết  sạch,  phước 

huệ  viên  mãn,  an  trụ  Tịch  Quang,  thường  hưởng  pháp  lạc?  Vì  sao  ta  khởi 

tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, luân hồi lục đạo, chẳng có cách gì thoát 

lìa vậy? Tâm tánh là một, khổ - vui một trời một vực. Nếu nhường cho một 

mình đức Như Lai thọ dụng công đức của Phật tánh thì có còn được gọi  là 

đại trượng phu nữa hay chăng? 



---o0o--- 

47. Lời tựa trần thuật duyên khởi của Hạ Môn669 Phật Kinh Lưu 

Thông Xứ 





Như Lai thuyết pháp đều tùy thuận cơ nghi, với đại căn bèn chỉ thẳng 

Chân Như diệu tánh, khiến cho họ hiểu rõ diệu tánh viên minh, lìa các danh 

tướng,  vốn  chẳng  có  thế  giới,  chúng  sanh,  thường  tịch,  thường  chiếu,  bất 

sanh,  bất  diệt,  Ngũ  Uẩn  không,  sáu  căn  thanh  tịnh,  bốn  tướng  mất,  nhưng 

nhất tâm  hiện  bày rành  rành. Từ đấy,  xứng tánh  khởi tu,  do tu chứng tánh. 

Mây  phủ  cửa  Từ,  sóng  trào  biển  Hạnh.  Dẫu  từ  bi  hạnh  nguyện  trùm  khắp 

pháp giới, nhưng tam luân thể không, trọn chẳng có những tướng ta - người, 

năng - sở! 

Đối với tiểu căn bèn dạy cho Tam Quy để làm căn bản bỏ tà quy chánh, 

dạy Ngũ Giới, Thập Thiện để làm nhân được sanh trong trời, người. Gặp cha 

nói  từ,  gặp  con  nói  hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  xướng,  vợ  theo,  tận 

lực  tuân  thủ  luân  thường,  ai  nấy  tận  hết  bổn  phận.  Kiêm  thêm  kiêng  giết, 

phóng  sanh,  ăn  chay,  niệm  Phật,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều 

thiện.  Đối  với  kẻ  căn  khí  thù  thắng  hơn  một  chút  thì  bèn  dạy  cho  Tứ  Đế, 

Thập Nhị Nhân Duyên để họ đoạn Hoặc chứng Chân liễu sanh thoát tử. Lại 

vì hết thảy chúng sanh do thân - khẩu - ý khởi lên tham - sân - si, do tham - 

sân  - si  tạo  giết  - trộm  - dâm.  Do  nhân  duyên  ấy  luân  hồi  lục  đạo,  giết  lẫn 

nhau,  sanh  ra  nhau  đến  tột  cùng  đời  vị  lai  trọn  chẳng  khi  nào  ngừng  nghỉ. 

Tuy dạy những thừa nhân, thiên, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, nhưng tự 

lực  đoạn  Hoặc  thật  chẳng  phải  dễ  dàng!  Huống  chi  chúng  sanh  trong  đời 

Mạt  căn  cơ  kém  hèn,  chẳng  cậy  vào  Phật  lực,  quyết  khó  thể  giải  thoát.  Do 

vậy, bèn mở riêng một pháp môn Tịnh Độ cậy vào Phật từ lực vượt ngang ra 

khỏi tam giới để người đã chứng thánh quả sẽ mau viên mãn Phật quả, người 

chưa  đoạn  Hoặc  sẽ  đới  nghiệp  vãng  sanh.  Chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân 

thành,  nguyện  thiết  tha,  khẩn  thiết  chí  thành  trì  danh  hiệu  Phật,  làm  được 

như thế  thì  vạn  người  chẳng  sót  một  ai.  Như  người  rớt  xuống  biển,  nương 

vào  sức  thuyền  cứu,  mau  lên  được  bờ.  Chúng  sanh  đời  Mạt  bỏ  pháp  này 

muốn thoát sanh tử thì vạn người chẳng được một ai! 

Do  vậy,  biết  rằng:  Đại  pháp  của  Như  Lai  vỗ  về  nuôi  nấng  quần  manh, 

như trời che phủ khắp, như đất nâng đỡ đồng đều; sâm la vạn tượng không 

một  thứ  nào  thoát  ra  ngoài  được,  không  gì  chẳng  thuộc  trong  ấy!  Như  mặt 

trời,  mặt  trăng  sáng  ngời  trên  không,  chiếu  khắp  muôn  nước;  tuy  kẻ  mù  từ 

lúc lọt lòng chẳng thấy được quang minh cũng vẫn được chiếu soi. Như mưa 

đúng thời thấm nhuần trọn khắp muôn cây cỏ: Rễ to, thân lớn, cành nhỏ, lá 

bé  đều  cùng  tươi  tốt.  Dẫu  là  mầm  cháy,  hạt  hư  cũng  vẫn  được  bình  đẳng 

thấm nhuần. Như đại hải chứa trọn trăm sông, sông to rạch lớn cũng đổ vào 

biển, ngòi nhỏ kênh bé, thậm chí một chước, một giọt cũng đổ vào biển. Đã 

vào trong biển cả thì cùng một vị mặn, cùng một mức sâu rộng như biển cả, 

đánh mất tên cũ, được mang tên là biển. Do vậy, biết Phật pháp un đúc, giáo 

hóa, dạy dỗ trọn chẳng bỏ ai; là cội nguồn của các pháp, làm chỗ nương cậy 

cho  chúng  sanh.  Hết  thảy  các  pháp  thế  gian  hay  xuất  thế  gian  không  pháp 

nào chẳng phát xuất từ pháp giới này, không pháp nào chẳng quy hoàn pháp 

giới này. 

Những kẻ chấp nhặt, hẹp hòi chẳng biết Phật pháp chính là pháp chung 

cho cả mười pháp giới, chỉ thấy chuyện bỏ cõi tục đi xuất gia bèn cho là phế 

bỏ  luân  lý,  đắm  chìm  trong  không  tịch,  mang  lỗi  trái  nghịch  thế  giáo.  Nào 

biết  Phật  pháp  như thái  hư,  không  gì  chẳng  bao  dung,  như ánh  nắng  Xuân 

không  gì chẳng sanh  trưởng. Thánh  nhờ  vào đây  mà thành thánh,  hiền  nhờ 

vào đây  mà thành hiền. Vì thế, thời cổ  những  người  lập đại công, dựng đại 

nghiệp, tiếng tăm lừng lẫy trời đất, lòng tinh thành bao trùm nhật nguyệt đều 

là do  học Phật pháp đắc  lực  mà phát khởi. Ngay  như Châu, Trình,  Trương, 

Châu đời  Tống  nêu tỏ tâm pháp thánh  nhân cũng do  học Phật  mà được. Vì 

họ khí lượng nhỏ hẹp, kiến chấp môn đình quá nặng nên chẳng những không 

chịu  xiển dương, trái  lại còn chê trách,  hủy báng,  muốn  ngăn  lấp  hàng  hậu 

học  khỏi  học  Phật  pháp.  Vì  thế,  lập  cách  bịt  tai  trộm  linh,  lấy  cái  hay  của 

người  ta  lại  tự  nhận  đó  là  công  của  chính  mình,  nói  ngược  ngạo  người  ta 

thua  mình,  cho  nên  đối  với  chuyện  chánh  tâm  thành  ý  trở  thành  hẹp  hòi, 

chẳng thể rốt ráo viên mãn, chẳng đáng buồn ư? 

Phật pháp truyền vào Trung Quốc gần hai ngàn năm. Trong thời gian ấy, 

những  kinh  -  luật  -  luận  dịch  từ  Tây  Trúc  và  những  trước  thuật  về  Thiền, 

Giáo,  Luật,  Mật,  Tịnh  v.v…  của  cổ  đức  các  tông  cõi  này  mênh  mông  như 

mặt biển tỏa hơi mờ. Tùy theo căn cơ con người gần gũi pháp nào, tùy theo 

lòng  ưa  thích  của  mỗi  người  mà  nghiên  cứu:  Hoặc  nghiên  cứu  khắp  các 

tông,  hoặc  chuyên  chú  nơi  một  môn.  Như  bốn  cửa  thành,  gần  cửa  nào  thì 

vào  bằng  cửa  đó.  Cửa  vào  tuy  khác,  nhưng  vào  cùng  một  thành.  Như  một 

giọt nước biển, có đủ  vị của trăm sông. Như  một  hạt châu  nơi cái  lưới của 

Đế  Thích  hiện  bóng  một  ngàn  hạt  châu.  Thâm  nhập  một  môn  thì  các  pháp 

đều thông. Đến khi vô minh hết sạch, tịch chiếu viên dung, dứt sạch ba đời, 

mười giới chìm lỉm, hoàn lại thiên chân vốn có, chứng giác đạo vô thượng. 

Cố  nhiên  hạng  người  như  vậy  thuộc  về  hàng  thượng  thượng  căn.  Kế  đó  là 

những người dứt tham - sân - si, đoạn giết - trộm - dâm, không làm các điều 

ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  tích  lũy  công  đức  dần  dần,  tăng  trưởng  phước 

huệ, giữ vẹn nhân luân, trọn hết tình nghĩa, yêu thương mọi người, nhân từ, 

kiêng giết, phóng sanh, tập thành lòng từ thiện, đối với loài vật còn thương 

xót, huống chi con người? Thúc đẩy phong hóa ấy đến trọn khắp thế giới, há 

còn  có  tâm  tàn  hại  lẫn  nhau,  tranh  giành  mưu  hại  giết  chóc,  muốn  tàn  sát 

chủng tộc người khác hòng vừa ý mình nữa ư? 

Lâm Hồng Du, Trần Đắc Lộc thuộc Thái Cát Đường ở Hạ Môn thương 

cho  kiếp  vận  thê  thảm,  muốn  cứu  vãn,  muốn  cho  đồng  nhân  khai  ngộ,  nên 

lưu  thông  kinh  Phật.  Phát  hành  kinh  sách  theo  giá  vốn  và  chi  phí  chuyên 

chở, trọn chẳng  mong kiếm  lời. Muốn  mở  mang tai  mắt cho  người  nên  xin 

tôi  viết  lời  tựa.  Tôi  mến  lòng  thành  của  họ,  bèn  thuật  đầu  đuôi.  Phải  biết 

Phật  pháp  lấy  nhân  quả  báo  ứng  làm  đạo  hạ  học  thượng  đạt,  là  đạo  từ đầu 

đến cuối đều phải có. Nay người trên không nêu gương, kẻ dưới không giữ 

pháp,  đây  kia  tranh  chấp  đánh  nhau,  lấy  giết  chóc  làm  vui,  chỉ  mong  sao 

khoái ý mình, chẳng đoái hoài nước nhà diệt vong, dân tình lầm than, đều do 

chẳng biết nhân quả báo ứng nên tạo thành như vậy. Tôi thường nói:  “Nhân 

 quả là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian bình trị 

 thiên hạ, độ thoát chúng sanh”.  Trong đời hiện thời, nếu chẳng đề xướng sự 

lý nhân quả báo ứng sanh tử luân hồi mà muốn cho thiên hạ thái bình nhân 

dân an lạc, dù Phật, Tổ, thánh hiền đều xuất thế cũng chẳng làm gì được! 

 

---o0o--- 

48. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ của am Pháp Như 

(trích lục phần dẫn nhập) 



 

Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không, khó bàn, khó 

nghĩ, không thể diễn tả, không thể hình dung, nếu chỉ luận trên đại cương thì 

không ra ngoài Nhị Đế. Luận theo Chân Đế thì có Phật hay không Phật, tánh 

-  tướng  vẫn  thường  trụ.  Do  vậy,  viên  thông  đạo  tràng  trải  trần  kiếp  chẳng 

chuyển dời, chẳng biến đổi. Chân Như pháp môn tận cùng kiếp vị lai chẳng 

suy sụp, chẳng hưng khởi. Luận theo Tục Đế thì pháp theo duyên khởi, đạo 

do người hoằng. Có được người thì chặt gai, đốn cây để dựng phạm vũ, diệt 

chốn  hoang  vu để  làm sư lâm (chỗ ở cho  tăng chúng), khiến cho  Phật  nhật 

thêm sáng, pháp luân thường chuyển. Không có người thì Phật địa trở thành 

rừng nghiệp, dứt bặt tiếng kinh, nói chuyện cõi trần. Đến nỗi cửa Phổ Môn 

đóng  chặt,  đường  giác  lấp  lối.  Tăng  và  Phật  -  Pháp  gọi  là  Tam  Bảo,  là  vì 

việc  tiếp  nối  huệ  mạng  của  Phật,  lưu  thông  pháp  đạo,  không  có  người  thì 

không ai noi theo, chỉ có nhờ vào Tăng vậy! 

 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Quyển 3 

(Phần thứ hai hết) 



---o0o--- 

 Phần 3 

49. Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục 

 



Nhất niệm tâm tánh của chúng sanh và chư Phật không hai. Tuy đang 

mê bất  giác, khởi  Hoặc tạo  nghiệp, tạo đủ  mọi tội,  nhưng Phật tánh sẵn có 

vốn không tổn thất. Ví như Ma Ni bảo châu rớt trong nhà xí, trọn chẳng khác 

gì vật dơ, người ngu chẳng biết là quý báu, bèn coi như uế vật. Người trí biết 

là diệu bảo vô giá, chẳng hiềm ô uế, vào trong nhà xí nhặt lấy, dùng đủ mọi 

phương  cách  gột  rửa  cho  sạch.  Sau  đấy,  treo  trên  tràng670  cao,  châu  liền 

phóng đại quang minh, tùy theo lòng mong cầu của con người mưa khắp các 

thứ báu. Do vậy, người ngu mới biết là quý báu. 

Đại  Giác  Thế  Tôn  xem  các  chúng  sanh  cũng  giống  như  thế:  dẫu  là  kẻ 

hôn  mê, điên đảo, phiền  hoặc, tạo đủ Ngũ Nghịch, Thập  Ác,  vĩnh  viễn đọa 

trong ba ác đạo, tâm Phật vẫn chẳng hề có một niệm buông bỏ, luôn tìm cơ 

duyên, gia bị âm thầm hoặc hiển nhiên, vì họ thuyết pháp ngõ hầu họ hiểu rõ 

Hoặc  nghiệp  huyễn  vọng,  ngộ  Phật  tánh  chân  thường,  cho  đến  khi  viên 

chứng Vô Thượng Bồ Đề  mới thôi! Đối với người tội ác cực nặng còn như 

thế, thì đối với người nghiệp nhẹ, người giữ giới thiện, có đầy đủ sức Thiền 

Định sâu, không một ai chẳng được đối xử như vậy. Phàm trong tam giới, có 

những  người  tuy  đã  thâu  liễm  được  thân  tâm,  khuất  phục  được  các  phiền 

hoặc,  nhưng tình chủng  vẫn còn, phước báo  một  khi đã  hết  liền đọa  xuống 

cõi  dưới,  gặp  cảnh  chạm  duyên  vẫn  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  do  nghiệp  cảm 

khổ, luân hồi sáu nẻo, trọn chẳng có lúc nào ngưng; cho nên kinh Pháp Hoa 

nói:   “Ba cõi  không  yên  ví  như  nhà  cháy.  Các  khổ  đầy  dẫy,  thật  đáng  kinh 

 sợ”.  Nếu  không  phải  là  nghiệp  tận  tình  không,  đoạn  Hoặc  chứng  chân  thì 

chẳng  mong  chi  thoát  khỏi  tam  giới.  Chỉ  có  mỗi  một  mình  pháp  môn  Tịnh 

Độ chỉ cần có đủ lòng tin chân thật, nguyện thiết tha, trì danh hiệu Phật liền 

có thể nhờ vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương. Đã được vãng sanh bèn 

nhập  cảnh  giới  Phật,  thọ  dụng  như  Phật,  hai  thứ  phàm  tình  lẫn  thánh  kiến 

đều  chẳng  sanh.  Chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  ngàn  vạn  phần  ổn  thỏa,  thích 

đáng, chẳng sót một ai vậy; đang thời Mạt Pháp, bỏ pháp này thì không còn 

cách gì khác nữa. 

Như  Lai  dùng  tự  lực  -  tha  lực,  hai  thứ  pháp  môn  thông  thường  và  đặc 

biệt  để  lợi khắp  hết thảy. Bồ Tát gánh  vác gia  nghiệp của Phật, chỉ chuyên 

chú  thượng  cầu  hạ  hóa.  Do  vậy,  tùy  loại  hiện  thân  trong  pháp  giới  mười 

phương, tùy cơ thuyết pháp, hòa quang đồng sự mới dẫn dắt được. Hoặc ẩn, 

hoặc  hiển, trọn không có tướng  nhất định! Có những  vị bên trong ẩn thánh 

đức,  bề  ngoài  hiện  dáng  vẻ  lạ  lùng,  như:  Phật  Di  Đà  hóa  làm  Thiện  Đạo, 

Phong Can671; Quán Âm hóa làm Bảo Chí672, Tăng Già673; Văn Thù, Phổ 

Hiền  hóa  thành  Hàn  Sơn,  Thập  Đắc674;  Di  Lặc  hóa  thành  Bố  Đại  hòa 

thượng. Ngôn  hạnh của  họ phàm tình chẳng thể  lường được,  mờ  mịt chẳng 

biết họ là hạng người như thế nào! Đến lúc lâm chung mới phát lộ, hoặc do 

chết đi, khám nghiệm mới biết rõ được! Cũng có vị vừa ẩn vừa hiển, chỉ bày 

rõ cả Bổn lẫn Tích, như Di Lặc hóa thành Phó Đại Sĩ vậy. Có lúc Ngài dựa 

theo Tích, ẩn Bổn, tự bảo mình là phàm phu. Có lúc dựa theo Bổn, ẩn Tích, 

như tự xưng là Di Lặc. Ấy là vì tâm lượng của chúng sanh quá hẹp nhỏ, nếu 

chẳng phải  là kẻ có chút sở đắc bèn  lầm tưởng  mình  đã dự vào  hàng thánh 

thì cũng là kẻ đề cao thánh cảnh, nhưng cam phận phàm ngu! Do vậy, Đại Sĩ 

lấy  thân  mình  làm  gương,  khiến  cho  họ  biết  Ngài  đã  chứng  Đẳng  Giác 

nhưng vẫn tự bảo là phàm phu thì những kẻ lầm lạc tự tưởng mình cao quý 

cũng như kẻ cam phận phàm ngu đều được tỉnh ngộ mạnh mẽ. 

Những chuyện Đại  Sĩ  đã  làm,  những pháp Ngài  nói  trong suốt  một đời 

tuy đều trực chỉ hướng thượng, nhưng vẫn chẳng bỏ sót  một điều lành nào. 

Lục Độ đều tu, chẳng chấp một pháp. Còn như những vị đệ tử học pháp với 

Ngài, không ai chẳng khế nhập chân thường sâu xa, nhanh chóng hiểu Uẩn, 

Giới  là không, bỏ thân  mạng, của cải để  làm đại pháp thí. Vì thế, đạo  lừng 

lẫy cả hai triều, đức đượm đời sau. Mãi đến ngày nay, cả một ngàn mấy trăm 

năm, bất cứ ai thấy nghe đều gieo thiện căn. Chùa Song Lâm ở Nghĩa Ô675 

chính  là  nơi Đại Sĩ tiềm  tu, hãy còn bản khắc  ván truyện  lục, tuy  được sao 

chép,  in  khắc  nhiều  lần,  nhưng  chưa  từng  được  người  mắt  sáng  giảo  đính 

đến nỗi sai ngoa không biết bao nhiêu mà kể! 

Cư sĩ Tôn Ngọc Tiên ở Phụng Hóa đến Song Lâm lễ yết Đại Sĩ, mang về 

sách ấy, liền muốn in lại để truyền rộng đạo của Đại Sĩ, xin Quang giảo đính 

ngõ hầu trừ hết những lỗi tệ, hiển hiện trọn vẹn thiên chân. Quang gắng dốc 

hết  lòng  ngu  thành,  lắng  lòng  giảo  đính,  sửa  chữa.  Tuy  chưa  thể  chẳng  sót 

lỗi nào, nhưng đã có thể hoàn lại diện mục sẵn có của sách ấy rồi. Ngọc Tiên 

lại cho rằng bi ký của Đại Sĩ văn sâu nghĩa thẳm, nếu không chú thích thật 

khó  dẫn  người  nhập  vào  chỗ  thù  thắng,  khơi  gợi  lòng  kính  ngưỡng  cho 

người khác, bèn xin cư sĩ Hoàng Vô Ngôn chú thích cặn kẽ, ngõ hầu dù văn 

hay nghĩa đều [rõ ràng] như các đường chỉ trong lòng bàn tay để người đọc 

chẳng tốn công suy nghĩ, tìm tòi, đều biết được sự - lý, bổn - tích của Đại Sĩ, 

để làm hướng dẫn hầu được độ thoát trong ba hội Long Hoa676 vậy. 



---o0o--- 

50. Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập 

 



Tâm chính là gốc của các pháp thế gian và xuất thế gian. Nếu triệt ngộ 

tự tâm thì thấy hết thảy pháp đều lưu lộ từ tự tâm, thấy hết thảy những cảnh 

giới  biến  diệt,  đổi  dời  đều  là  Thật  Tướng  Chân  Như  tịch  diệt  thường  trụ. 

Kinh  Lăng  Nghiêm  có  nói  đến  chuyện  thấy  con  sông  chẳng  phân  biệt  trẻ  - 

già677,  ngài  Tăng  Triệu  nói   “gió  lốc  xoáy  núi  nhưng  núi  bất  động,  sông 

 rạch chen nhau rót vào nhưng [núi] chẳng bị cuốn đi” , đều nhằm chỉ bày ý 

chỉ  nhỏ  nhiệm   “từ  ngay  nơi  sanh  diệt  thấy  được  chân  thường”   vậy!  Nếu 

hiểu được điều  này  thì có  thể  gọi  là  hạng  phàm phu  đã  liễu sự,  là  người tu 

đạt được cái gốc. Dẫu cho cười chê, hay nóng giận, chửi bới đều có thể tháo 

niêm cởi trói cho người, khiến người ta khởi tử hồi sanh; cần gì phải lên tòa 

giảng  nghĩa  mới  là  thuyết  pháp  ư?  Khổng  Tử  nói:   “Hai  ba  người  các  anh 

 cho là ta có giấu diếm gì chăng? Ta không giấu gì cả! Ta không làm chuyện 

 gì  mà  chẳng  chỉ  dạy  hai  ba  anh  cả,  đấy  chính  là  bản  tánh  của  Khâu 

 này!”678 

Đạo  của  thánh  nhân  ví  như  ánh  dương  xuân.  Ánh  dương  xuân  chiếu 

xuống  thì  cây  to,  cỏ  nhỏ  không  gì  chẳng  sum  suê,  tốt  tươi.  Dẫu  cho  mầm 

cháy,  hạt  hư  chẳng  thể  sanh  thành,  nhưng  cũng  chưa  từng  không  được 

hưởng sự ấm áp để được nhuận trạch vậy! Người căn tánh thiên bẩm sâu xa 

thấy  những  điều  cao  dày  trước  sau  chẳng  thể  mô  phỏng,  rộng  lớn  tinh  vi, 

chẳng thể nghĩ lường, thật ra chẳng có gì lạ lùng, đặc biệt, chẳng qua chỉ là 

những  chuyện  nói  năng,  xử  sự  hằng  ngày  mà  thôi.  Tâm  này  mầu  nhiệm, 

phàm  - thánh  giống  nhau,  Như  Lai  viên  mãn  Bồ  Đề,  chúng  sanh  vĩnh  viễn 

luân hồi trong lục đạo, đều chẳng lìa khỏi tâm này. Chỉ do nhân duyên mê - 

ngộ,  nghịch - thuận  mà đến  nỗi khổ  - vui, thăng - trầm  khác  nhau  như trời 

với vực. 

Cư sĩ Bành Tế Thanh ở Trường Châu679 túc căn sâu dầy, học vấn uyên 

bác, vừa đậu Tiến Sĩ bèn ngộ khổ, không, thấy phú quý như mây nổi, chẳng 

thích làm quan, thấu hiểu thật tế của tâm tánh bèn tận lực tu Tịnh nghiệp, hết 

sức muốn phổ độ kẻ mê bèn hòa quang đồng sự, cho nên có những trước tác 

tự  thuật  bổn  hoài,  kỷ  sự680,  xướng  họa,  tuy  thuộc  văn  tự,  nhưng  quả  thực 

chứa đựng nỗi lòng sâu xa. Ý niệm yên đời, làm cho dân chúng lương thiện, 

hướng dẫn kẻ  mê, tuyên  nói  lẽ chân được lộ  rõ trong  những  lúc ngâm  vịnh 

tùy  dịp,  tùy  cảnh.  Có  thể  nói:   “Chẳng  có  địa  vị  mà  thực  hiện  việc  cai  trị, 

 chẳng lên tòa mà thuyết pháp”   vậy! Thâu thập  những trước tác, chia thành 

bốn quyển, đặt tên là Quán Hà Tập. Ấy chính là lấy từ ý nghĩa  “từ việc nhìn 

 con sông, nghiệm ra cái Thấy chẳng thay đổi”  của kinh Lăng Nghiêm vậy. 

Lại mong những ai xem tập sách này chớ suy lường nơi nghĩa lý văn tự, chỉ 

nên nhìn vào sự quán. Quán đã thấu tỏ thì sông chẳng thay đổi! Đấy chính là 

ý nghĩa tổng quát của cái tên ông Bành đã đặt. 

Ông Lưu Triều Thị thấy sách này có ích cho đời, bèn in khắc lưu thông, 

thật là nghĩa cử thù thắng tạo phương tiện dẫn dạy vậy. Ông nhờ tôi viết lời 

tựa. Tôi mong những ai xem đến thơ ông Bành thì trước hết sẽ học theo đạo 

của ông Bành, đạo ấy ra sao? Là diệu ngộ tự tâm, tín nguyện niệm Phật, cầu 

sanh Tây Phương mà thôi! Nếu lãnh ngộ được điều này thì mười phương thế 

giới sâm la vạn tượng đều hiện thành bài thơ mới. Nếu không, dẫu cho thanh 

vận véo von, câu chữ đối nhau khít khao, vẫn chẳng có mảy may nguyên khí 

nào.  Như  gương  vẽ  trên  vách,  như  hoa  cắt  từ  lụa,  hình  tạm  cho  là  giống, 

nhưng muốn cho nó hiện tướng sáng, tỏa mùi thơm thì nhất quyết chẳng thể 

được! 



---o0o--- 

51. Lời tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh 





Bản thể của Pháp Thân hoàn toàn rời khỏi danh tướng, chân cảnh Tịch 

Quang  chẳng  thuộc  Căn  -  Trần,  chẳng  phải  có,  chẳng  phải  không,  Ngũ 

Nhãn681  chẳng  thể  thấy  được,  chẳng  phải  tâm,  chẳng  phải  sắc,  Tứ  Trí682 

lấy gì để tuyên nói. Tịch - chiếu trống rỗng, thông suốt, Chân Như tịnh diệu; 

vạn đức trọn đủ, không pháp  gì chẳng  hiển  hiện. Phật thường trụ  nơi thanh 

tịnh còn chẳng thể diễn  nói, chúng sanh  luân  hồi  trong  nhơ  uế  há  lập được 

ư? Đây thật sự  là  lý thể sẵn có của chúng  sanh  và  Phật,  là  nguồn pháp của 

Vô Thượng Bồ Đề vậy. Lý này chúng sanh và Phật bình đẳng, không có cao 

-  thấp.  Nhưng  do  chúng  sanh  đang  mê,  tuy  sử  dụng  thường  ngày  nhưng 

chẳng  biết,  tuy  có  đủ  Pháp  Thân  lại  lầm  lạc  chịu  sanh  tử,  tuy  ở  trong  Tịch 

Quang, lại lầm thấy là uế ác. Do vậy, Như Lai rủ lòng Từ rộng nói các kinh, 

khiến cho khắp hết thảy chúng sanh phản vọng quy chân, khôi phục tâm tánh 

vốn có. 

Nhưng tự lực đoạn Hoặc, chứng đạo trong đời này thì hàng trung hạ căn 

không  cách  gì  thành  tựu  được.  Do  vậy,  có  bậc  đại  sĩ  tên  là  A  Xà  Thế,  vận 

lòng  đại  từ  bi,  muốn  cho  đức  Phật  khai  thị  đại  pháp  môn  đặc  biệt,  lạ  lùng 

chẳng thể  nghĩ bàn  là pháp  “cậy vào  Phật từ lực, bỏ uế lấy tịnh, khiến cho 

 khắp những căn thượng trung hạ đều được lâm chung vãng sanh”;  cho nên 

Ngài đặc biệt thị hiện hạnh xấu ác, làm chuyện đại ác nghịch: giam cha, nhốt 

mẹ  để  làm  duyên  phát  khởi,  ngõ  hầu  mẹ  Ngài  là  bà  Vi  Đề  Hy  thỉnh  Phật 

giáng  lâm,  nguyện  lìa  Sa  Bà,  nguyện  sanh  Tịnh  Độ.  Khi  ấy,  đức  Thế  Tôn 

phóng  hào quang từ  giữa chặn  mày,  hiện  đủ  mọi cõi  Phật tịnh diệu.  Bà  mẹ 

chỉ  nguyện sanh  về cõi Cực  Lạc,  lại  thỉnh cầu phương  pháp để  giúp chúng 

sanh được sanh  về cõi ấy. Bởi thế, đức Như Lai  nói ra  mười sáu phép diệu 

quán y báo, chánh báo, những ai có thể y theo lời dạy tu hành, không một ai 

chẳng  được  mãn  nguyện.  Chẳng  những  thiện  nhân  được  như  thế,  dù  là  kẻ 

Ngũ Nghịch, Thập Ác, lúc lâm chung tướng địa ngục hiện, được tri thức dạy 

niệm danh hiệu Phật hoặc đủ mười tiếng hoặc chỉ một tiếng cũng được nhờ 

Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh. Thật có thể nói là ống thổi lò lớn (ống bễ 

trong lò rèn) để chuyển phàm thành thánh, là đại pháp môn phô bày bổn hoài 

của Phật, có lực dụng vượt trội mọi giáo pháp trong cả một đời đức Phật. 

Nếu Như Lai chẳng  mở ra pháp này thì bao nhiêu chúng sanh trong đời 

Mạt  Pháp  ai  có  thể  thoát  lìa  được  biển  khổ?  Do  vậy,  biết  Thích  Ca,  Di  Đà 

nương đại nguyện luân, khởi lòng Từ vận tâm Bi độ thoát chúng sanh. Một 

vị thị hiện sống trong cõi uế, dùng uế, dùng khổ để chiết phục, đưa đi; một 

vị thị hiện sống trong cõi tịnh, lấy tịnh, lấy vui để nhiếp thọ, un đúc; còn vua 

A Xà Thế giúp sức tán trợ, riêng hiện tướng ác nghịch hòng thành tựu lòng 

chán lìa; cùng với đức Thế Tôn hai cõi, đe và búa thành toàn cho nhau683. 

Một nghịch, một thuận, là hóa nghi (phương thức giáo hóa) rốt ráo để chúng 

sanh  đời  Mạt  rốt  ráo  đắc  độ.  Lợi  ích  ấy  khó  thể  tán  dương  trọn  hết.  Làm 

chuyện phi đạo nhưng thông đạt Phật pháp, nếu chẳng phải là bậc đã chứng 

Pháp Thân từ lâu, ai có thể làm được? 

Kinh  này  lấy   “tâm này làm  Phật, tâm này là Phật, chúng sanh và  Phật 

 rốt ráo chẳng hai”  làm Thể. Nếu ai có thể tin tưởng ngay nơi đây thì người 

ấy tuy chưa ra khỏi  Sa Bà  nhưng đã không còn  là khách trọ lâu  ngày trong 

Sa  Bà  nữa,  chưa  sanh  về  Cực  Lạc  mà  đã  là  khách  quý  của  Cực  Lạc.  Cư  sĩ 

Trí  Hải  Lưu  Triều  Thị  xưa  có  linh  căn,  dốc  sức  tu  Tịnh  nghiệp,  nhân  đọc 

kinh này, động lòng hiếu thuận, nghĩ mẹ mình là bà phu nhân họ Trương thủ 

tiết  nuôi  con  côi,  thờ  bố  mẹ  chồng  trọn  hiếu,  đức  sáng  nữ  giới,  làm  gương 

cho  hàng  khuê  các.  Bà  cụ  dốc  lòng  tin  nhân  quả,  giữ  Thập  Trai  lâu  ngày, 

chánh  nhân  Tịnh  nghiệp  đã  khá  đầy  đủ,  tiếc  là  sanh  lòng  tin  phát  nguyện 

chuyên  trì  Phật  hiệu  để  cầu  vãng  sanh  chưa  đến  mức  dốc  hết  sức  lực.  Do 

vậy, ông Lưu bèn phát tâm lưu truyền kinh này. 

Cư sĩ  Đào Ngọc Canh bút pháp siêu diệu, có thể bén  gót  họ Chung,  họ 

Vương684;  nhân  đó, bèn  nhờ ông ta cung kính  viết kinh để  in thạch ấn thí 

tặng, khiến cho khắp mọi người thấy nghe cùng gieo tịnh nhân. Do công đức 

này khiến cho thần thức của mẹ được siêu tịnh vực, nghiệp từ tạ trần lao, sen 

chín phẩm nở hoa, Phật thọ ký ngay trong một đời. Phải biết kinh này và hai 

kinh  A  Di  Đà,  kinh  Vô  Lượng  Thọ  chính  là  pháp  môn  được  đặc  biệt  lập 

ngoài  những  giáo  lý  thông  thường  trong  cả  một  đời  giáo  hóa  của  Như  Lai, 

như thuốc A Già Đà trị đủ vạn bệnh. Vì thế, bất luận nghiệp nặng hay nhẹ, 

Hoặc (phiền não) dầy hay mỏng, chỉ cần tín nguyện niệm Phật thì không một 

ai chẳng  được  vãng sanh,  như châu Ma Ni tùy  ý tuôn các báu. Do  vậy, chỉ 

cần nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đợi đến khi nghiệp tận tình không, 

tâm  lẫn  Phật  cùng  mất  thì  hết  thảy  pháp  môn,  hà  sa  diệu  nghĩa  không  gì 

chẳng dung hội, quán thông nơi tự tâm. Pháp môn Tịnh Độ mầu nhiệm như 

thế đó! Những ai trên muốn siêu độ những bậc trưởng thượng đã mất, dưới 

tế  độ  mọi  phẩm,  khiến  cho  hết  thảy  mọi  người  chẳng  phế  bổn  phận,  chức 

nghiệp,  ai  nấy  được  thoát  ly  sanh  tử  luân  hồi  ngay  trong  đời  này  thì  sao 

không gấp gáp theo đuổi pháp môn này? 



---o0o--- 

52. Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo 

 

 

Phật Quang là Trí Thể sẵn có ngay trong tự tâm của phàm - thánh, chúng 

sanh  và  Phật  trong  mười  pháp  giới.  Thể  ấy  linh  minh  đỗng  triệt,  trạm  tịch 

thường hằng, bất sanh, bất diệt, vô thủy, vô chung, dọc thì suốt khắp ba đời 

nhưng ba đời do đây dứt bặt, ngang thì trọn khắp mười phương nhưng mười 

phương do đây tiêu mất. Được gọi là Không nhưng vạn đức trọn bày. Gọi là 

Có  nhưng  mảy  trần  chẳng  lập.  Chính  là  hết  thảy  pháp,  nhưng  lìa  hết  thảy 

tướng, tại phàm chẳng giảm, nơi thánh chẳng tăng. Tuy Ngũ Nhãn chẳng thể 

thấy được, Tứ Biện685 chẳng thể tuyên thuyết, nhưng pháp gì cũng phải nhờ 

vào  sức  nó,  đâu  đâu  cũng  gặp  gỡ.  Chỉ  vì  chúng  sanh  chưa  ngộ  nên  chẳng 

những không thể thọ dụng được, trái lại còn nương theo sức chẳng thể nghĩ 

bàn này để khởi Hoặc tạo nghiệp. Do nghiệp chuốc khổ, khiến phải sanh tử 

luân hồi trọn chẳng khi nào hết. Đem chân tâm thường trụ thọ lấy huyễn báo 

sanh  diệt,  ví  như  người  say  thấy  nhà  xoay,  nhà  thật  sự  chẳng  xoay.  Kẻ  mê 

cho là phương hướng chuyển dời, phương hướng quả thật chẳng động. Hoàn 

toàn do vọng nghiệp biến hiện, trọn chẳng có thật pháp nào để đạt được! 

Do  vậy,  khi  đức  Thích  Ca  Thế  Tôn  ta  thị  hiện  thành  Phật  đạo,  triệt 

chứng  Phật  quang,  bèn  than:   “Lạ  thay!  Lạ  thay!  Hết  thảy  chúng  sanh  đều 

 đầy đủ trí huệ, đức tướng của Như Lai nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên 

 chẳng thể chứng đắc. Nếu lìa vọng tưởng, chấp trước thì Nhất Thiết Trí, Tự 

 Nhiên Trí, Vô Ngại Trí đều được hiện tiền”.  Kinh Lăng Nghiêm nói: “Diệu 

 tánh viên minh lìa các danh tướng, vốn chẳng có  thế giới, chúng sanh. Do 

 vọng nên có sanh, do sanh nên có diệt. “Sanh - diệt” gọi là Vọng. Diệt vọng 

 gọi là Chân. Đấy gọi là  Vô Thượng  Bồ Đề và Đại Niết Bàn của Như Lai”. 

Hai  thứ  danh  hiệu  này  được  dùng  thay  cho  nhau.  Ngài  Bàn  Sơn686  nói: 

 “Tâm  nguyệt  riêng  tròn,  ánh  sáng  phủ  trùm  muôn  hình  tượng.  Ánh  sáng 

 không  chiếu  cảnh,  cảnh  cũng  chẳng  còn.  Tâm  - cảnh  đều  mất,  nào  còn  có 

 vật gì?”  Ngài Quy Sơn nói:  “Linh quang riêng chiếu, thoát khỏi Căn Trần. 

 Thể lộ chân thường, chẳng chấp vào văn tự. Tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên 

 thành. Chỉ lìa vọng niệm chính là Như Như Phật”.   

Do vậy, biết: Mọi thứ ngôn giáo của Phật, Tổ, không gì chẳng nhằm chỉ 

bày tâm tánh sẵn có của chúng sanh, khiến cho họ bỏ mê về ngộ, khôi phục 

cái nguồn, hoàn lại cái cội mà thôi! Nhưng chúng sanh căn cơ có cạn - sâu, 

mê có dầy -  mỏng, chẳng  nhờ  vào đủ  mọi  ngôn  giáo chỉ dạy, đủ  mọi pháp 

môn  đối  trị  thì  mây  mê  ngăn  chướng  tánh  không,  biết  nhờ  vào  đâu  để  mỗi 

người đều thấy thấu suốt  vầng tâm  nguyệt cho được? Do  vậy,  lúc đức Như 

Lai mới thành đạo diễn giảng kinh Đại Hoa Nghiêm, liền bàn thẳng vào đại 

pháp vượt ngoài pháp giới, chẳng phải là pháp mà hàng Quyền - Tiểu có thể 

dự  phần  được,  ngõ  hầu  những  hàng  đại  căn  cơ  túc  căn  đã  chín  muồi  cùng 

được chứng chân thường, sanh lên ngay bờ giác. Lại vì hàng độn căn chúng 

sanh chưa được lợi ích, Phật bèn dần dần khéo léo khuyên dụ, tùy thuận căn 

cơ diễn thuyết: Hoặc dùng Ngũ Giới, Thập Thiện đưa họ vào hai thừa Nhân 

- Thiên khiến cho  họ  gieo  nhân thù  thắng  tiến  vào Phật đạo,  hoặc dùng  Tứ 

Đế, Thập Nhị Nhân Duyên,  Lục Độ  vạn  hạnh đưa  vào ba thừa Thanh Văn, 

Duyên  Giác,  Bồ  Tát khiến  cho  họ  có  được  cận  duyên  chứng  Phật  đạo.  Bắt 

đầu từ thời A Hàm cho đến thời Bát Nhã, không thời nào chẳng thuận theo 

căn tánh để tuyên nói khiến cho chúng sanh dần dần tiến lên, theo đường về 

nhà,  nhưng bản  hoài của  Phật  vẫn còn ẩn  kín chưa  nói. Đến  hội  Pháp  Hoa, 

khai Quyền hiển Thật, khai Tích hiển Bổn, Nhân - Thiên - Quyền - Tiểu đều 

là Nhất Thừa. Người khách coi mình là kẻ hèn, thật sự là con ông trưởng giả. 

Thọ ký cho khắp ba căn, phô bày thông suốt lớn lao bổn hoài, cùng với hội 

Hoa Nghiêm ban đầu, đầu và cuối soi rọi lẫn nhau. Có thể nói là  “một đại sự 

 nhân duyên đã được giao phó toàn thể, trọn chẳng còn giấu diếm điều gì!”  

Lại  do  chúng  sanh  đời  Mạt  căn  cơ  kém  hèn,  việc  đoạn  Hoặc  chứng  Chân 

thật  hiếm có  người. Do vậy, đặc biệt  mở ra  một  môn  Tịnh Độ, để thượng  - 

trung - hạ căn dù thánh hay phàm đều cùng trong một đời này thoát khỏi Sa 

Bà sanh sang Cực Lạc, dần dần chứng được quang minh thọ mạng vô lượng. 

Lòng từ bi sâu xa lớn lao ấy thật là cùng cực không còn gì hơn được nữa! 

Đến khi đại giáo truyền sang Đông, bậc đại sĩ hoằng pháp ai nấy chuyên 

chú  một  môn,  hoặc  Thiền,  hoặc  Giảng,  hoặc  Luật,  hoặc  Mật,  như  bốn  cửa 

thành gần cửa nào bèn vào cửa nấy. Như vạn món thuốc, thuốc nào trị đúng 

bệnh bèn uống. Như những chức vụ trong các ty thuộc các bộ, giúp đỡ nhau 

hoàn thành công việc hành chánh. Như sáu căn hỗ trợ nhau, phụ trợ cho một 

thân.  Tuy  mỗi  người  đề  cao  một  pháp,  nhưng  thật  ra  pháp  nào  cũng  đều 

thông, pháp  nào cũng đều trọn  vẹn; chẳng qua từ chỗ thực  hành  mà  nói thì 

mới  có  những  tên  gọi  như  vậy.  Còn  như  một  pháp  Tịnh  Độ  thì  giống  như 

thuốc A Già Đà trị chung vạn bệnh, như Ma Ni bảo châu tùy ý tuôn các thứ 

báu. Nếu có thể thâu nhiếp sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, sẽ đắc Tam Ma Địa, 

tự chứng Viên Thông, hết thảy công đức, hà sa diệu nghĩa, chẳng nhọc lòng 

cầu bên ngoài, đều hiện nơi tự tâm. Đó là vì dùng Quả Địa Giác (sự giác ngộ 

nơi chứng quả) làm Nhân Địa Tâm (cái tâm khi tu nhân); đến mức cùng cực 

thì Nhân trùm biển Quả, Quả thấu tột nguồn Nhân. Sự mầu nhiệm của pháp 

môn này dù hết cả kiếp vẫn khó tuyên thuyết, ai gặp được thì còn may mắn 

nào hơn? 

Hòa thượng Khả Đoan chùa Trường Sanh ở Duy Dương xưa đã trồng cội 

đức, tham cứu Thiền - Giảng đã lâu. Năm Dân Quốc thứ tám (1919), do sư 

Tánh  Liên  thoái  ẩn,  giao  cho  hòa  thượng  làm  Trụ  Trì.  Nhân  đó,  nghĩ  kinh 

Hoa  Nghiêm  chính  là  căn  bản  pháp  luân  của  Như  Lai,  bèn  tận  lực  diễn 

giảng,  ngõ  hầu  hết  thảy  chúng  sanh  dù  u  hay  hiển687,  đều  cùng  phát  khởi 

thiện căn Nhất Thừa. Phải mất cả ba năm mới giảng hết bộ kinh, nhưng hàng 

cư  sĩ  hộ  pháp  cảm  lòng  chí  thành  của  Sư,  lại  xin  tiếp  tục  giảng  hòng  bồi 

dưỡng  nhân  tài.  Nhân  đấy,  Sư  mở  Hoa  Nghiêm  đại  học  viện,  hạn  định  số 

học sinh là bốn mươi tám người. Lại nghĩ đoạn quang  minh chẳng thể nghĩ 

bàn  này  chiếu  khắp  pháp  giới,  cố  nhiên  là  do  sức  thần  thông  đạo  lực,  là 

phước huệ trang nghiêm của Như Lai, nhưng quang minh này ai nấy đều có, 

chẳng ai là không. Tuy vậy, [giống như] hạt châu trong chéo áo, tượng trong 

khuôn, người hiểu được Bổn tuy có, nhưng kẻ chấp vào Tích thật nhiều. Nỡ 

nào  để  cho  những  người  cùng  có  quang  minh  này  phần  nhiều  ở  mãi  trong 

nhà tối, chẳng thụ dụng được; trái  lại, còn biến ánh sáng chân thường  viên 

mãn  chiếu  khắp  pháp  giới  chẳng  thể  nghĩ  bàn  này  thành  cội  gốc  để  kết 

nghiệp sanh tử ư? 

Do  vậy,  Sư  tính  mỗi  tháng  ra  một  lần  báo,  đặt  tên  là  Phật  Quang.  Do 

nhất  niệm  tâm  tánh,  Phật  như,  chúng  sanh  như,  nhất  như,  vô  nhị  như688, 

nên phàm là nhân duyên ban bố giáo hóa của Như Lai, thật tế của tâm tánh 

chân  thường,  nhân  quả,  Ngũ  Giới,  Thập  Thiện,  sự  cảm  ứng  của  việc  kiêng 

giết, phóng sanh, thiện hạnh thế gian, Tịnh nghiệp xuất thế, nỗi khổ luân hồi 

sanh  tử,  báo  ứng  nhân  quả  nhỏ  nhiệm,  cũng  như  lời  hay  hạnh  đẹp,  trước 

thuật,  bài  giảng  của  bậc  cao  nhân  triết  sĩ  đều  được  tùy  duyên  ghi  chép  để 

giúp cho [người đọc] quán cảm. Tuy là Chân - Tục cùng diễn nói, nhưng sâu 

-  cạn  đều  đầy  đủ,  lời  thô  lẽ  tế  đều  quy  về  Đệ  Nhất  Nghĩa.  Do  vậy,  người 

nhân  trông  thấy  cho  là  Nhân,  người  trí  trông  thấy  cho  là  Trí,  lấy  đó  làm 

hướng  dẫn  ban  đầu  để  bước  vào  cảnh  giới  Phật,  là  duyên  thù  thắng  để  mở 

rộng tâm quang. 

Nếu  người  đọc  biết  được  tự  tâm  vốn  là  Phật  tâm,  liền  biết  Phật  quang 

chính là tâm quang. Nhưng tâm quang này tịch - chiếu viên dung, tịch nhưng 

thường  chiếu,  nên  là  vô  lượng  quang;  chiếu  nhưng  thường  tịch  nên  là  vô 

lượng thọ. Lý thể của vô lượng quang thọ hết thảy mọi người đều có. Muốn 

thật  sự  chứng  vô  lượng  quang  thọ  thì  phải  đợi  đến  khi  vãng  sanh  Tây 

Phương gặp mặt Di Đà, được Phật thọ ký, viên mãn Bồ Đề xong rồi mới đạt 

được triệt để. Đây chính là ý chỉ sâu xa của chỗ quy tông kinh Hoa Nghiêm 

 “dùng mười đại nguyện vương dẫn về Cực Lạc” . Phàm những ai cùng hàng 

với tôi, đã được may mắn hãy nên tin tưởng chắc thật. 



---o0o--- 

53. Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của Vân Cốc thiền sư 





Cao Tăng đắc đạo vào thuở xa xưa, đến một ngàn mấy trăm năm sau, 

nếu  có  ai  trông  thấy  tượng  Ngài,  hoặc  đọc  trước  thuật,  đi  qua  những  nơi 

Ngài  đã  lưu  ngụ,  chiêm  ngưỡng  ngôi  tháp  đóng  kín,  đều  có  thể  khiến  cho 

người ấy sanh lòng hổ thẹn, sanh tâm kính ngưỡng, dũng mãnh phát khởi đại 

chí, tận lực tu Tịnh nghiệp để mong noi dấu gương lớn, chấn hưng pháp đạo, 

ngõ hầu huệ mạng của Như Lai được tiếp nối chẳng dứt, chẳng đến nỗi phụ 

ý nghĩa  “con người sánh cùng với trời đất xưng là Tam Tài, Tăng cùng với 

 Phật, Pháp được gọi là Tam Bảo”. 

Thiền sư Vân Cốc đời Minh chính là người như vậy. Sư nương nguyện 

lực xưa, vào năm Hoằng Trị thứ 13 (1500), thị hiện sanh trong nhà họ Hoài 

ở Tư Sơn, Gia Thiện689, đi tu từ bé, triệt  ngộ tự tánh.  Bình sinh tu tập tuy 

chú trọng vào Thiền, nhưng đối với các tông Tánh, Tướng, tâm yếu của Nho, 

Đạo,  không  gì  chẳng  dung  hội  quán  thông.  Vì  thế,  nhằm  lúc  Thiền  -  Giáo 

suy  đồi,  Nho  - Đạo  tối  tăm,  Sư  làm  cho  Tông  phong  chấn  hưng,  tâm  pháp 

sáng  tỏa,  khiến  cho  thế  đạo  nhân  tâm  được  lợi  ích  quả  thật  chẳng  nhỏ. 

Những  người  kế  thừa  được  pháp  của  Ngài,  dung  thông  cả  Nho  lẫn  Thích 

khiến  cho  tâm  pháp  Linh  Sơn,  Tứ  Thủy  được  tỏ  bày  rõ  ràng  thì  Tăng  như 

Hám  Sơn đại sư, tục  như ông Viên  Liễu  Phàm  là  những  nhân  vật  nổi tiếng 

nhất.  Sư  tịch  diệt  năm  Vạn  Lịch  thứ  ba  (1575),  được  dựng  tháp  bên  chùa 

Thê  Chân.  Đến  năm  Vạn  Lịch  45  (1617),  ngài  Hám  Sơn  đến  lễ  tháp,  thấy 

tháp viện vắng lặng, chỉ có một vị Tăng chăm nom hương đèn. Nhân đó, bèn 

giao cho cư sĩ Trầm Định Phàm tu bổ cho trang nghiêm và lập ruộng Trường 

Sanh để làm kế sách lâu dài. Đến nay đã hơn ba trăm năm, hiện thời tuy nền 

móng vẫn còn, nhưng tường vách, nhà cửa không còn, khiến cho di tích của 

cổ  đức  không  ai  biết  đến  nữa.  Gần  đây,  thế  đạo  nhân  tâm  ngày  càng  đi 

xuống, tà kiến lẫy lừng, chánh pháp suy vi. Nếu chẳng nêu bày gương mẫu 

tốt lành của cổ đức, làm sao chấn hưng Tông phong, khiến cho tà ma, ngoại 

đạo quy hàng cho được? 

Cư sĩ Đồ Ban Âm ở Gia Hưng lo lắng, toan dựng lại tháp viện, in khắc, 

lưu truyền những chuyện hạnh - đức của Ngài, ngõ hầu hết thảy  mọi người 

xuất  gia,  tại  gia  đều  biết  gương  thơm  của  cổ  đức.  Từ  đấy,  vãn  hồi  được 

quyền tạo hóa:  “Mạng do ta lập”,  đoạn trừ phiền não chướng,  “Phật từ tâm 

 hiện” ,  kế  thừa  được  chí  của  các  vị  Hám  Sơn,  Liễu  Phàm,  an  ủi  lòng  Vân 

Cốc thiền sư. Nhưng do công trình rộng lớn sức một người khó thành, chẳng 

thể không cầu các vị đại đàn-việt giúp đỡ. Nếu như ai nấy đều có thể nương 

theo  lời dạy   “mạng do ta  lập, phước do chính ta cầu”  của  Vân Cốc  Thiền 

Sư, dốc sức thực hiện thì ngũ phước, tam đa đều nườm nượp trên thân, thiên 

tai  nhân  họa  tuyệt  chẳng  nghe  trong  đời.  Công  huân  khôn  lường,  lợi  ích 

chẳng thể nêu được. Mong sao chẳng đến nỗi vì tiếc tài sản là của cải chung 

của năm nhà mà chẳng làm việc phước tam sinh hữu hạnh này. Do vậy trần 

thuật duyên do, mong mọi người cùng tán trợ vậy! 



---o0o--- 

54. Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ690 





Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt để phổ độ chúng sanh 

của  Như  Lai.  Đức  Như  Lai  nghĩ  thương  chúng  sanh  nên  thị  hiện  thành 

Chánh Giác, thuận theo  mọi căn cơ, khéo léo khuyên dụ dần dần. Với hàng 

đại  căn  bèn  dạy  ngộ   “nhất  tâm  tạo  trọn  mọi  thứ” ,  đoạn  Hoặc  chứng  chân, 

dùng đó để tiến thẳng vào Bồ Đề. Với hàng tiểu khí thì dạy hiểu rõ nhân quả 

ba đời,  hướng  lành, tránh dữ để  làm phương tiện  nhập đạo. Tuy Đại  - Tiểu 

bất  đồng,  Quyền  - Thật  khác  biệt,  nhưng  đều  phải  đoạn  được  hai  thứ  Kiến 

Hoặc  và  Tư  Hoặc  mới  có  thể  thoát  khỏi  phần  đoạn  sanh  tử.  Nếu  Hoặc 

nghiệp chưa hết, đạo quả chưa thành, dẫu có tu trì vẫn chẳng thể tự làm chủ 

được! Ở trong sanh tử đã  lâu, người tấn đạo thì  ít, kẻ lui sụt thì  nhiều  là  vì 

đạo  chẳng  thắng  nổi  tập  khí,  nghiệp  ràng  buộc  tâm.  Ví  như  chén  bát  chưa 

nung,  gặp  mưa  liền rã. Tuy có công  từ trước vẫn  hoàn toàn chẳng được lợi 

ích gì. Do lẽ đó, Phật bèn đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu 

sanh Tịnh  Độ, khiến cho dù phàm  hay  thánh, dù trí  hay  ngu đều dùng  lòng 

tin sâu,  nguyện thiết tha, trì danh  hiệu  Phật cầu sanh  Tây Phương Cực  Lạc 

thế  giới.  Đây  chính  là  dùng  tín  nguyện  của  chính  mình  để  cảm  Phật  từ  bi, 

cảm  ứng  đạo  giao  ắt  được  nhiếp  thọ.  Đến  khi  lâm  chung  được  theo  Phật 

vãng  sanh.  Đã  vãng  sanh  là  đã  đoạn  Hoặc,  mau  chứng  Vô  Sanh.  Người  có 

đủ nghiệp chướng buộc ràng cũng dự vào địa vị Bất Thoái. Từ đấy thân cận 

Di  Đà,  dự  vào  hải  chúng,  được  un  đúc,  dưỡng  dục,  giáo  hóa,  nhiễm  mùi 

hương mầu nhiệm của Như Lai, chướng hết, trí trọn, khôi phục Phật tánh sẵn 

có. Nâng đỡ căn cơ kém cỏi, khéo dụ sơ tâm, chỉ có mình pháp môn này thật 

là  bậc  nhất.  Ân  Như  Lai  rộng  lớn  châu  đáo,  dẫu  thiên  địa,  cha  mẹ  cũng 

không thể sánh ví được muôn một! 

Người xưa muốn cho đồng nhân ai nấy đều tu Tịnh nghiệp; do vậy bèn 

tập hợp kinh, chú, những bài văn, lời nói và những sự ứng nghiệm tạo thành 

một  cuốn  sách,  đặt  tên  là  Tây  Phương  Công  Cứ.  Công  Cứ  có  nghĩa  là  cái 

chuôi  (cốt  lõi) và bằng khoán  vậy. Nếu có thể thọ trì  A Di Đà  Kinh sẽ biết 

thế  giới  Cực  Lạc  chẳng  có  các  nỗi  khổ,  chỉ  hưởng  những  điều  vui,  y  báo, 

chánh báo trang  nghiêm, đủ  mọi công đức;  A Di  Đà Phật  hiện  đang thuyết 

pháp,  thọ  mạng,  quang  minh  vô  lượng,  thệ  nguyện  rộng  sâu;  các  thượng 

thiện  nhân  cùng  ở  chung  một  chỗ,  đều  do  tu  diệu  hạnh  “nhiều  phước  đức 

nhân duyên” tín nguyện niệm Phật mà được sanh. [Biết vậy rồi] ai mà không 

thật sự vì sanh tử, phát tâm Bồ Đề, dùng lòng tín nguyện sâu xa, thiết tha để 

mong  gần  là  được  đạt  lên  địa  vị  Bất  Thoái,  xa  là  viên  thành  Phật  đạo? 

Huống chi chư Phật sáu phương lợi ích khắp các chúng sanh, Bổn Sư Thích 

Ca đắc vô thượng đạo, không vị nào chẳng khởi đầu từ pháp này mà rốt cuộc 

cũng quy về pháp này đó ư? 

Ấy  là  vì  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  tâm  này  làm  Phật,  tâm 

này là Phật, do lấy Quả Địa Giác làm Nhân Địa Tâm, cho nên nhân bao trùm 

biển  quả,  quả  tột  nguồn  nhân.  Pháp  môn  mầu  nhiệm,  không  còn  gì  mầu 

nhiệm hơn được nữa, là chỗ quy tông cuối cùng của kinh Hoa Nghiêm. Quả 

thật pháp  này đã diễn  giảng trọn  vẹn thông suốt bổn  hoài của Như Lai. Có 

duyên gặp được thì chính là nhiều thiện căn, phước đức, nhân duyên. Nhằm 

ngăn  ngừa  nghi  ngờ,  lui  sụt,  nên  còn  gộp  cả  vào  sách  những  đồ  thuyết691 

ứng  nghiệm.  Ông  Từ  Triệu  Hành  xưa  có  linh  căn,  đau  xót  song  thân  mất 

sớm, mong họ cùng lên chín phẩm sen; do vậy, phát tâm tái bản để rộng lưu 

truyền.  Ngõ  hầu  cha  mẹ  trong  đời  này  cũng  như  kẻ  oán  người  thân  nhiều 

kiếp, khắp cả pháp  giới chúng sanh cùng  vào  biển  nguyện của  Phật Di Đà. 

Tôi mến lòng hiếu thuận của ông ta, bèn thuật những nét chánh. Nếu người 

đọc không cho lời tôi là sai, ắt sẽ có ngày tự chứng đại sự nhân duyên rất sâu 

vô thượng này vậy, còn mong mỏi gì hơn! 



---o0o--- 

55. Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh692 





Pháp  môn  Tịnh  Độ chính  là  pháp  môn  phổ độ chúng sanh,  viên đốn, 

thẳng tắt, rộng lớn, giản dị nhất của Như Lai. Vì sao nói vậy? Do trong hết 

thảy  pháp  môn  đều  phải  đoạn  Kiến  Hoặc  và  Tư  Hoặc  mới  hòng  liễu  thoát 

sanh  tử.  Nhưng  đoạn  Kiến  Hoặc  giống  như cắt  ngang  dòng  nước  rộng  bốn 

mươi  dặm,  huống  chi  Tư  Hoặc?  Đoạn  Kiến  Hoặc  liền  chứng  Sơ  Quả.  Nếu 

ước  theo  Viên  Giáo  thì  là  bậc  Sơ  Tín.  Đoạn  sạch  Tư  Hoặc  liền  chứng  Tứ 

Quả, tức  là Thất  Tín  trong Viên Giáo. Sơ  Quả Sơ  Tín  vẫn còn sanh tử, Tứ 

Quả Thất Tín mới liễu thoát được. Nhưng Thiên Thai Trí Giả đại sư thị hiện 

thuộc  vào  địa  vị  Ngũ  Phẩm.  Tuy  sở  ngộ  đã  bằng  với  chư  Phật,  khuất  phục 

trọn vẹn Ngũ Trụ phiền não693, nhưng Kiến Hoặc vẫn chưa hề đoạn được. 

Thế  nhưng  Bổn Địa của đại sư thật sự chẳng  thể suy  lường,  lâm chung chỉ 

nói mình chứng Ngũ Phẩm [là vì] Ngài lo sâu xa cho đời Mạt chẳng dốc sức 

đoạn Hoặc chứng chân, chỉ lấy minh tâm kiến tánh làm chuyện rốt ráo. Minh 

tâm kiến tánh chính là đại triệt đại ngộ. Nếu là bậc tối thượng thượng căn thì 

hễ  ngộ  bèn  chứng,  nên  liền  giải  quyết  xong.  Nếu  không,  dẫu  biết  được 

chuyện  vị  lai  như sư Viên Trạch  vẫn chẳng  tránh  khỏi bị thọ sanh  lần  nữa. 


Như Ngũ  Tổ Giới  lại  sanh  làm  Tô Đông  Pha,  Thảo  Đường  Thanh  lại  sanh 

làm Lỗ Công, [tuy thế] vẫn chưa phải là quá tệ. Như sư Hải Ấn Tín trở thành 

con  gái  ông  Châu  Phòng  Ngự,  kể  ra  đã  khó  chịu  đựng  nổi.  Ông  Tăng  núi 

Nhạn Đãng trở thành Tần Cối thì thật đáng thương xót quá sức! 

Tự  lực  đoạn  Hoặc  chứng  chân  liễu  sanh  thoát  tử  khó  khăn  quá  lắm! 

Những giáo lý tu chứng thông thường đức Như Lai đã nói trong cả một đời 

tuy là nhiều thứ pháp môn khác nhau, nhưng chẳng hề có chuyện còn đầy đủ 

Hoặc  nghiệp  lại có thể  liễu sanh thoát tử!  Chỉ có  mình pháp  môn Tịnh Độ, 

hễ có đủ  lòng tin chân thành,  nguyện thiết tha, dùng tâm chí thành trì danh 

hiệu  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương,  bất  luận  Hoặc  nghiệp  dầy  -  mỏng,  công 

phu cạn - sâu, đều trong lúc lâm chung nhờ vào Phật từ lực đới nghiệp vãng 

sanh. Đã được vãng sanh là đã siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Từ 

đấy,  dần  dần  tấn  tu,  liền  tự  chứng  được  Vô  Sanh  cho  đến  viên  mãn  Phật 

Quả. 

Đây chính  là pháp  môn đặc biệt do Như Lai thương  xót chúng sanh căn cơ 

kém  hèn  làm  cho  họ  đều  được  ngay  trong  đời  này  nhanh  chóng  thoát  luân 

hồi. Phải biết pháp môn Tịnh Độ thật ra để thâu nhiếp người căn cơ thượng 

thượng!  Vì  thế,  Thiện  Tài  đã  chứng  Đẳng  Giác,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  còn  dạy 

dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi  hướng  vãng sanh  ngõ  hầu  viên  mãn Phật 

quả.  Lại  còn  đem  điều  ấy  khuyên  khắp  Hoa  Tạng  hải  chúng.  Do  vậy,  biết 

rằng:  “Một pháp hồi hướng vãng sanh Tịnh Độ chính là bước cuối cùng để 

 viên mãn Phật quả!”   

Đời có kẻ cuồng chẳng xét kỹ giáo lý, thấy ngu phu ngu phụ đều có thể 

tu  trì  pháp  này,  bèn  miệt  thị  là  pháp  Tiểu  Thừa.  Chẳng  biết  đây  chính  là 

pháp môn bậc nhất  “thành thủy thành chung, một đời thành Phật”  của kinh 

Hoa Nghiêm. Cũng có kẻ ngu tri kiến hẹp hòi, cho rằng công phu của chính 

mình  cạn  mỏng,  nghiệp  lực  sâu  dầy,  làm  sao  vãng  sanh  cho  được?  Chẳng 

biết tâm tánh của chúng sanh và tâm tánh chư Phật không hai. Ngũ Nghịch, 

Thập  Ác  sắp  đọa  địa  ngục,  gặp  thiện  tri  thức  dạy  cho  niệm  Phật  hoặc  đủ 

mười tiếng hoặc chỉ mấy tiếng rồi liền lâm chung còn được vãng sanh. Quán 

kinh  nói thế, cớ sao không tin?  Bọn  họ còn  vãng sanh,  huống chi chúng ta 

dẫu có tội nghiệp, nhưng còn có chút công phu, so với phường Ngũ Nghịch, 

Thập  Ác  niệm  mười tiếng  hay  mấy tiếng  kia, đương  nhiên còn cao  hơn  rất 

nhiều, cớ sao lại tự khinh, tự bỏ, đến nỗi đánh mất lợi ích vô thượng này! 

Như Lai  gọi  pháp  môn Tịnh Độ  này  là  “pháp khó tin”  bởi  lẽ pháp  này 

hạ  thủ  dễ  dàng  nhưng  thành  công  cao,  dùng  sức  ít  nhưng  được  hiệu  quả 

nhanh  chóng,  viên  đốn,  thẳng  tắt,  rộng  lớn,  giản  dị  hơn  hẳn  những  giáo  lý 

thông thường trong cả một đời đức Phật giáo hóa. Nếu chẳng phải xưa đã có 

thiện căn, quyết  khó thể tin  nhận phụng  hành.  Tôi thường  nói:  “Chín pháp 

 giới  chúng  sanh  lìa môn  này  thì trên  chẳng  thể  viên  thành  Phật  đạo,  mười 

 phương chư Phật bỏ pháp này thì dưới chẳng thể lợi khắp quần manh”,  đấy 

chính là sự thật vậy! Nay đang là lúc nào? Chính là thời đao binh, đói kém, 

tật dịch đều nhóm họp, tuy chưa đến nỗi là ba tiểu tai694, nhưng cũng đã là 

hiện tượng của ba tiểu tai vậy! Huống chi tà thuyết tung hoành, tri thức hiếm 

hoi,  muốn  nghe  chánh  pháp  thật  chẳng  dễ  gì!  Có  cư  sĩ  Hồ  Thiên  Bộc  phát 

Bồ  Đề  tâm,  dốc  lòng  tu  Tịnh  nghiệp,  lại  muốn  cho  đồng  nhân  ai  nấy  đều 

được lợi  ích, bèn cực  lực đề  xướng, khuyên dạy. Đúng  là lấy chuyện “giúp 

cho sự sanh trưởng của trời đất, thay Phật hoằng dương, giáo hóa” làm thiên 

chức!  Người  một  phương  nghe  ông  thuyết  pháp,  cảm  thời  thế  này,  khôn 

ngăn cái tâm chán lìa, ưa thích695 tràn trề nẩy sanh. Một người xướng, mọi 

người  hòa,  không  đâu  chẳng  phục  tùng.  Do  vậy,  cư  sĩ  tự  bỏ  ra  đất  đai  và 

quyên  mộ thiện  tín,  lập  Niệm  Phật Đường, đào ao phóng sanh  và  lầu Tàng 

Kinh, Công Đức Đường, Hương Tích Trù  (tức  nhà bếp), Ứng Cúng Đường 

(trai đường), nghiễm nhiên từ mặt đất vọt lên một đại đạo tràng. 

Niệm  Phật  Đường  thật  rộng  lớn,  trong  ấy  thờ  tượng  đứng  của  Tây 

Phương Tam Thánh  ngõ  hầu  hành  nhân thường  ngắm  nhìn,  lâm chung  liền 

được tiếp dẫn. Ngay chính giữa lập tòa thuyết pháp, người nghe ngồi chung 

quanh. Dù đông đến ngàn người cũng chẳng chật chội, ngõ hầu người từ bốn 

phương tới cũng chẳng đến nỗi than thở vì chen chúc. Lầu Tàng Kinh thỉnh 

đủ kinh khắc từ các nơi cho những người phát tâm thọ trì, nghiên cứu. Công 

Đức  Đường  thì  ghi  đủ  những  số  mục  công  đức  của  những  người  đã  đóng 

góp. Lại còn lập đầy đủ các bài vị để người còn tăng phước tăng thọ, kẻ mất 

lên thẳng Liên Bang. Nhưng nếu đã chuyển pháp luân, không giúp thực luân 

(ăn  uống) thì  quyết  khó  thể  ở  lâu  chẳng  về.  Do  vậy,  lập  riêng  Hương  Tích 

Trù,  Ứng  Cúng  Đường  khiến  cho  người  niệm  Phật  nghe  pháp  ai  nấy  đều 

được thỏa lòng vừa ý mới thôi. Ao Phóng Sanh ở trước pháp đường dành để 

nuôi  những  con  vật  suýt  bị  nấu  nướng,  chẳng  những  nuôi  sống  sắc  thân 

chúng,  lại  còn  dùng  tiếng  kinh,  Phật  hiệu  giúp  cho  huệ  mạng  của  chúng. 

Những công trình xây dựng đều hết sức châu đáo. Ước tính tốn hơn một vạn 

sáu  ngàn đồng, nay đã  lạc thành, tính khai giảng  vào  ngày Rằm tháng Tám 

Âm lịch này, quả là chuyện hiếm thấy trong đời Mạt Pháp. 

Lại  nhờ  bạn  ông  ta  là  Trương  Vân  Lôi  gởi  thư cho  Quang,  xin  viết  lời 

tựa dẫn giải hòng khởi phát, mở rộng tín tâm. Nhân đó, tôi bèn đem nguyên 

do đức Như Lai nói ra hai thứ pháp môn thông thường và đặc biệt, cũng như 

tâm  hạnh  của  Hồ  cư  sĩ  và  cách  thức  sắp  đặt,  trình  bày  đại  khái,  ngõ  hầu 

người đọc đều bắt chước theo. Nếu người thấy nghe đều cùng phát tâm này 

thì phong tục thuần mỹ, dân mạnh, vật mạnh, chuyển ngũ trược ác thế thành 

Liên  Bang  thanh  tịnh.  Đấy  chính  là  điều  Quang  tôi  thường  thơm  thảo  cầu 

đảo  vậy.  Nguyện  các  thượng  thiện  nhân  ai  nấy  rủ  lòng  thương  xót  thì  may 

mắn lắm thay! 

 

---o0o--- 

56. Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải 





Một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta  quả  thật  chẳng  hai,  chẳng  khác  với 

Phật Thích Ca, Phật Di Đà; nhưng Phật Thích Ca, Phật Di Đà đã thành Phật 

đạo từ trần điểm kiếp trước, lại còn bao lần thị hiện giáng sanh, bao lần thị 

hiện  nhập  diệt  để  thực  hiện  sự  giáo  hóa.  Phật  muốn  làm  cho  chúng  ta  noi 

theo  dấu  thơm,  nhưng  chúng  ta  không  có  sức  đoạn  trừ  phiền  não  Hoặc 

nghiệp,  mãi  cho  đến  ngày  nay  vẫn  trong  sanh  tử  luân  hồi  thoạt  chìm  thoạt 

nổi,  chẳng  biết  làm  thế  nào  để  ngưng  dứt.  Dẫu  bao  kiếp  trước  từng  nghe 

Phật  pháp,  y  giáo  tu  hành,  nhưng  do  tự  lực  hèn  yếu  chẳng  thể  đoạn  Hoặc, 

nên vẫn cứ đắm chìm trong biển khổ sanh tử y như cũ không thể thoát được! 

Im lặng suy nghĩ, há chẳng hổ thẹn ư? 

Phật  Thích Ca, Phật Di Đà  xét  thấu  lẽ ấy, đặc biệt  mở ra  pháp  môn tín 

nguyện  niệm Phật, dạy  nương  vào Phật từ  lực  vượt ngang  ra khỏi tam  giới 

khiến cho thượng trung hạ căn cùng được vãng sanh Tây Phương, có thể nói 

thật là đại từ bi đến cùng cực không chi hơn được nữa! Nhân duyên khởi lên 

giáo  pháp,  pháp  tắc  tu  trì  được  thấy  trọn  vẹn  trong  Tịnh  Độ  Tam  Kinh, 

nhưng kinh A Di Đà ngôn từ giản dị, nghĩa lý trọn vẹn, dễ dàng thọ trì. Do 

vậy, cổ  nhân  xếp  vào  kinh  nhật tụng,  muốn cho  nhà  nhà  được khuyến  hóa, 

thấu hiểu, đều được tắm gội pháp trạch! Bởi thế, các thiện tri thức thảy đều 

chú thích, khác nào mặt trời, mặt trăng giữa trời nên không nghĩa nào chẳng 

hiển hiện, không căn cơ nào chẳng được thâu nhiếp. Nhưng hàng sơ cơ đối 

với  văn sâu  nghĩa  thẳm khó thể  lãnh  hội,  cho  nên cư sĩ Vương  Hiển  Giang 

đặc biệt tạo phương tiện, đem những điều sách Yếu Giải đã chú sớ diễn giải 

lại  bằng  ngôn  ngữ  thông  thường,  dễ  hiểu,  đặt  tên  là  Trực  Giải,  kèm  thêm 

những  nghi  vấn  về  Tịnh Độ. Cái tâm tự lập, lập người, tự  lợi,  lợi tha ấy có 

thể  nói  thật  là  thiết  tha.  Hiển  Ấm  pháp  sư  viết  lời  tựa,  muốn  cho  hết  thảy 

đồng  nhân ai  nấy đều sanh  lòng tin chân thật, chất phác  niệm  Phật, bèn sai 

Quang viết thêm lời tựa khác, nên tôi bèn trình bày chuyện này cùng người 

đọc. 



---o0o--- 

57. Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản 





Trời đất dùng hai khí Âm - Dương để hóa sanh vạn vật. Thánh nhân 

dùng  “thành  minh  nhất  trí”  để  giáo  dục  quần  manh.  Ấy  là  Đạo  vậy!  Theo 

chiều  ngang  truyền  khắp  muôn  nước,  theo  chiều  dọc  lưu  truyền  muôn  đời. 

Những  người  hiểu  biết  đều  tuân  hành,  không  ai  biết  suy  nghĩ  chẳng  phục. 

Dẫu thánh nhân sống lại cũng chẳng thể lập pháp nào khác. Cũng chẳng qua 

là phát huy đạo Thành Minh cho được phô bày trọn vẹn triệt để, giãi bày hết 

cả ra mà thôi! Thập Tam Kinh là đại kinh, đại pháp “cách vật trí tri, thành ý 

chánh  tâm,  tu  -  tề  -  trị  -  bình”  được  nhị  đế,  tam  vương696,  Châu  Công, 

Khổng  Tử,  Mạnh  Tử  tiếp  nối  ngôi  trời  lập  ra  để  giáo  hóa  muôn  đời.  Nó 

chính là lý tột cùng thiên địa không riêng tư, là lương tri sẵn có của chúng ta. 

Thoạt đầu chẳng có gì đặc biệt, lạ lùng, huyền diệu, chẳng thể đạt đến được, 

dẫu  là  kẻ  ngu  phu  ngu  phụ  cũng  vẫn  có  thể  thực  hiện  được.  Bởi  lẽ,  con 

người  có  cùng  một  cái  tâm  này,  tâm  có  cùng  một  lý  này.  Nghiêu  -  Thuấn 

cũng  như mọi  người,  mà ai  nấy cũng đều  có thể trở thành Nghiêu - Thuấn. 

Nếu tuân hành theo thì ai nấy đều thành thánh, thế giới đại đồng. 

Thế  đạo  suy  sụp,  nhân  tâm  tệ  bạc  là  do  Nho  gia  chẳng  biết  đạo  nằm  ở 

chỗ tận tụy thực hành, một mực chạy theo cái ngọn, nhất loạt gác lại chuyện 

“khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành” không bàn đến nữa, chỉ lo học 

thuộc  từ  chương,  hòng  làm  cái  vốn  tiến  thủ,  xử  thế.  Do  vậy,  biến  cái  đạo 

giúp  cho  quyền  sanh  thành,  giáo  hóa  của  thánh  nhân  trở  thành  một  nghề 

khéo  hòng thâu danh đoạt  lợi. Đúng  là  vu  hãm, khinh  miệt thánh  nhân, trái 

nghịch thiên địa đến cùng cực  vậy! Do thế, người đọc sách tâm chẳng hiểu 

nghĩa sách, thân chẳng hành theo đạo sách đã dạy. Khi làm văn bèn phát huy 

đạo hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, liêm, sỉ chẳng sót mảy may nào, nhưng xét 

đến  chỗ  suy  nghĩ,  xử  sự,  hoàn  toàn  chẳng  có  những  khí  phận  ấy!  Khác  gì 

kép  hát  diễn  tuồng,  khổ  -  sướng,  buồn  -  vui  diễn  cho  thật  giống,  thật  ra 

chẳng  mảy  may  gì  liên  can  đến  chính  hắn.  Mối  tệ  ấy  một  khi  khởi  lên  dần 

dần  ngày càng trở thành  quá đáng. Do  vậy,  những kẻ có thiên  tư quen thói 

cuồng vọng, xấu hổ phải noi theo dấu của Nghiêu, Thuấn, Châu, Khổng, cứ 

muốn vượt lên, rốt cuộc thành ra vứt bỏ thánh kinh, đua nhau soạn sách mới. 

Tà  thuyết  vừa  dấy,  [đại  chúng]  đua  nhau  phụ  họa,  đến  nỗi  những  kẻ  tiểu 

nhân xấu hèn muốn phô phang cái tâm cướp đoạt, gian dâm của chính mình, 

bèn vội vã đề xướng và thực hiện thuyết chung vợ, chung tài sản; chỉ sợ dân 

chúng chẳng  giống  với  loài cầm thú, sợ cương thường  luân  lý  gây trở  ngại 

cho chính  mình, đến  nỗi  thiên tai  nhân  họa liên tục  giáng  xuống,  vận  nước 

nguy ngập, dân không lẽ sống! Ví như đi đêm vứt đuốc, đi biển bỏ thuyền, 

muốn chẳng sa xẩy, chìm đắm, há có được chăng? 

Ông Thi Triệu Tăng sợ đạo này diệt mất bèn cùng với hai ba người cùng 

chí hướng lập ra Quốc Học Chuyên Tu Quán, tụ tập những người có chí nơi 

đạo  này để chuyên tinh  nghiên cứu, đích thân tận  lực thực  hành,  mong  lưu 

truyền rộng những điều sở đắc. Ông Đường Văn Trị hơn mười năm qua tinh 

thông đạo này, sưu tập những bản Thập Tam Kinh hay nhất, chọn lấy những 

bản chú giải giản dị, xác đáng, gộp thành một tập; lại đối với  mỗi một kinh 

chọn  ra  mấy  câu  hòng  nêu  được  ý  nghĩa  chính,  ghép  vào  cuối  kinh.  Dụng 

tâm  có  thể  nói  là  hết  sức  tha  thiết.  Ông  Thi  bèn  cho  khắc  in  để  lưu  truyền 

trong  các  trường  học,  ngõ  hầu  ai  nấy  đọc  tụng,  tập  tành  theo.  Khắc  xong, 

chính ông ta  và ông Đường đều  viết  lời tựa, thuật rõ duyên do.  Lại  nhờ tôi 

viết lời tựa. Tôi nghĩ Thập Tam Kinh lưu truyền trong đời như mặt trời, mặt 

trăng sáng vằng vặc giữa trời, ai có  mắt đều thấy; cần gì đợi ông Tăng tầm 

thường chỉ biết cơm cháo  này chỉ bày  nữa ư?  Tuy đạo cố  nhiên không  hai, 

nhưng  người  nhân  kẻ  trí  thấy  khác,  nên  chẳng  ngại  đem  sở  kiến  của  mình 

thuật  cùng  người  nhân,  kẻ  trí,  chưa  chắc  chẳng  giúp  gì  được  cho  việc  thấu 

hiểu kinh, mong thành thánh vậy. 

Trộm nghĩ: Đạo được phát minh bởi Thập Tam Kinh chính là đạo “cách 

vật trí tri, thành  ý, chánh tâm, tu - tề - trị  - bình”,  nhưng  xiển phát  yếu chỉ 

“cách vật trí tri, thành ý chánh tâm, tu - tề - trị - bình” chỉ có sách Đại Học là 

nói lớp lang, trình bày tột cùng. Trung Dung, Luận Ngữ, Mạnh Tử đều phát 

huy  nghĩa  này,  nhưng chẳng  nói tuần tự theo thứ  lớp. Do  vậy, biết  Tứ  Thư 

chính là chú sớ của kinh Dịch, kinh Thư, kinh Thi, Châu Lễ, Lễ Nghi, Lễ Ký 

để đạo ấy được sáng tỏ lớn lao. Hiếu Kinh thúc đẩy cho việc thực hành đạo 

ấy  được  hữu  hiệu.  Ba  truyện  Xuân  Thu697  chính  là  những  chứng  nghiệm 

của chuyện tuân thủ, trái nghịch, được - mất vậy. Do đó, bổn tâm của chúng 

ta,  đạo  tân  truyền  của  chư  thánh  đều  được  sáng  tỏ.  Dùng  đó  để  kế  tục  cổ 

thánh,  mở lối cho hậu học. Công ấy bằng với công trời che đất chở. Những 

kẻ bỏ kinh khác  gì  muốn  vứt bỏ trời che đất chở để tự  lập ư? Những kẻ ấy 

chẳng  biết  sự  vụ  quá  đáng!  Hướng  theo  đó  mà  cầu  thì  mọi  chuyện  mong 

thành  thánh  thành  hiền,  đạo  trị  quốc  tân  dân  không  điều  gì  chẳng  rõ  ràng 

như từng đường chỉ trong  bàn tay.  Không  mong thành  thánh thành  hiền thì 

thôi, chứ nếu muốn thành thánh thành hiền thì đạo thánh hiền tự sẵn đủ nơi 

thân  và  tâm  chúng  ta.  Những  giải  thích  từ  sách  Nhĩ  Nhã698  chính  là  chú 

thích chung cho các kinh, ngõ hầu dù văn hay nghĩa đều được hiểu rõ. Như 

vậy, Nhĩ Nhã là giải nghĩa ở mức độ ban đầu, còn Tứ Thư là pháp môn tổng 

trì thành thủy thành chung. 

Bàn đến ý nghĩa trọng yếu ở một mức độ cao hơn thì Minh Đức là gốc, 

còn làm sáng tỏ Minh Đức lại chính là mấu chốt để từ phàm tiến lên thánh, 

để con người hợp với trời.  “Làm sáng tỏ được Minh Đức”  (minh Minh Đức) 

thì  trong  là  thánh  đạo,  ngoài  là  vương  đạo  đều  được  trọn  vẹn  vậy.  Nhưng 

muốn  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức  thì  phải  trừ  khử “món  vật”  nhân  dục  cho  hết 

sạch không còn sót gì khiến cho Chân Tri sẵn có ngay trong tâm được triệt 

để phơi bày trọn vẹn. Bổn phận của người đọc sách chỉ nằm trong mấy điều 

ít ỏi này mà thôi. Còn gì thẳng tắt, còn gì dễ dàng hơn? Mới biết ai cũng có 

thể  là  Nghiêu  -  Thuấn,  ngu  phu  ngu  phụ  cũng  có  thể  biết  được,  làm  được. 

Đấy  chính  là  chân  ngữ,  thật  ngữ;  do  con  người  có  cùng  một  tâm  này,  tâm 

cùng một lý này. Muốn cho thế đạo nhân tâm chuyển từ loạn thành yên, biến 

ác nghiệt thành thuần hòa, mà bỏ điều này thì không còn cách gì nữa! Không 

biết  ông  Thi,  ông  Đường  có  cho  lời  tôi  luận  là  đúng  hay  không?  Nhưng 

những  điều  này  là  luận  trên  pháp  thế  gian,  chớ  lầm  tưởng  là  luận  về  pháp 

xuất thế gian. Tha thiết dặn dò vậy! 



---o0o--- 

58. Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục (dứt ăn thịt) của kinh Lăng 

Già để răn thần đừng hưởng đồ cúng mặn 

(viết thay cho cư sĩ Lư Trí Duệ ở huyện Y tỉnh An Huy)  





Kính cẩn dựa theo lời Phật: Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, do 

nhân duyên tội phước mà luân hồi sáu nẻo. Nếu chẳng tận lực tu Giới - Định 

- Huệ để mong đoạn sạch tham - sân - si và sanh tín phát nguyện niệm A Di 

Đà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới thì không cách nào thoát ly 

được.  Đây  chính  là  vì  ta  cùng  hết  thảy  chúng  sanh  sống  trên  không,  dưới 

nước, trong sáu nẻo từ vô thỉ đến nay không ai chẳng xoay vần làm cha mẹ, 

anh  em,  thê  thiếp,  con  cái,  bạn  bè,  thân  thích,  không  một  ai  trong  vị  lai 

chẳng được nghe Phật pháp tu Giới - Định - Huệ, đoạn sạch phiền hoặc, viên 

thành  Phật  đạo.  Do  vậy,  Như  Lai  truyền  dạy  các  đệ  tử  kiêng  giết,  phóng 

sanh,  chớ  ăn  các  loại  thịt.  Nhưng  tình  ý  mê  muội  của  thế  tục  thường  cho 

rằng cúng đồ mặn mới là cung kính, chẳng biết cả mình lẫn người đều gieo 

nhân ác đến nỗi tương lai phải chịu ác báo. 

Nay ta đã biết tội lỗi của việc ăn thịt há nỡ để người trong cùng một làng 

vẫn chấp vào tình kiến mê muội ấy, để nhân duyên tội nghiệp ăn thịt làm lụy 

đến vị tôn thần ư? Lại sợ tôn thần chưa hiểu thấu duyên do mà sanh sân nộ, 

giáng  xuống tai  họa  khiến  người trong  làng  mê  muội càng  nặng, khiến cho 

ác báo trong tương lai của người trong làng và tôn thần càng thêm sâu, thêm 

lớn, chẳng dễ gì tiêu diệt được! Do vậy, riêng lấy phẩm Đoạn Thực Nhục từ 

kinh Nhập Lăng Già699 của đức Phật đã nói cung kính thiêu trước lò hương 

của thần, ngõ hầu trên hiểu thấu lòng từ của Phật, dưới thương xót tấm ngu 

thành,  yêu  tiếc  mạng  loài  vật,  chẳng  hưởng  của  cúng  tế  bằng  thịt.  Phàm 

những khi cúng chay bèn ban cho  may  mắn. Nếu dùng đồ  mặn bèn  hiện ra 

họa  ương,  khiến  cho  người  trong  làng  cùng  cảm  nhận  đức  thông  minh, 

chánh  trực,  hiếu  sanh,  ghét  giết  chóc  của  tôn  thần,  khiến  cho  gió  Từ  thổi 

khắp, hòng bồi đắp gốc đạo Bồ Đề, vãn hồi kiếp vận, cùng vui thái bình vô 

sự.  Kính  mong  thần  hãy  sáng  soi  thì  người  trong  làng  may  mắn  lắm,  vận 

nước may mắn lắm! 



---o0o--- 

59. Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa Phổ Chiếu ở Dương Châu 





Như Lai đại pháp ứng khắp chín giới, thượng thánh hạ phàm đều được 

un  đúc.  Tuy  pháp  môn  vô  lượng  chẳng  dễ  nói  trọn,  nhưng  nêu  đại  cương 

chung thì chỉ có Giới - Định - Huệ. Ấy chính là chỗ trọng yếu để nhập đạo. 

Thoạt đầu thì dùng Giới để giữ thân, kế đến dùng Định để lắng tịnh ý niệm, 

rồi dùng Huệ để phá Hoặc. Do vậy, đoạn được Ngũ Trụ Phiền Hoặc, chứng 

được bí tạng  tam đức. Vì thế, kinh  Lăng  Nghiêm dạy:   “Nhiếp tâm là Giới, 

 nhân Giới sanh Định, nhân Định phát Huệ”.  Đây gọi  là Tam Vô  Lậu  Học. 

Ba  pháp  này  như  ba  chân  của  cái  đỉnh,  nếu  khuyết  một  thì  khó  thể  đứng 

vững. Tuy nói có ba nhưng tu thì chỉ một tâm. Bởi lẽ Giới không có Định - 

Huệ  thì  chẳng  phải  là  Giới  xuất  thế;  Định  không  có  Giới  -  Huệ  thì  chẳng 

phải là Định xuất thế. Huệ không có Giới - Định chẳng phải là Huệ xuất thế. 

Do  vậy  biết  ba  pháp  ấy  vốn  là  một  pháp.  Nói  có  ba  là  do  chú  trọng  hoằng 

dương nơi mặt nào mà đặt tên, cũng như do nơi tu chứng đạt được ích lợi mà 

phán định ý nghĩa. Kinh Phạm Võng dạy:  “Ta là Phật đã thành, các ông là 

 Phật  chưa  thành.  Thường  nên  tin  như  thế  thì  Giới  Phẩm  đã  trọn  đủ”.   Lại 

dạy:   “Chúng  sanh  nhận  lãnh  giới  của  Phật  liền  nhập  vào  địa  vị  chư  Phật, 

 địa vị bằng với Đại Giác, thật sự là con chư Phật vậy”.  Đủ thấy Giới thống 

nhiếp  các  pháp.  Do  đó,  tri  thức  hoằng  dương,  người  học  tu  trì,  không  ai 

chẳng lấy Giới làm nhiệm vụ trước tiên. 

Phổ Chiếu Tự do Đạo Thanh lão nhân sáng lập. Lão nhân thị hiện sanh 

tại Tứ Xuyên, tuổi mới nhược quan (20 tuổi) liền chán trần lao, bèn đến xuất 

gia tại Hoa Nghiêm Đảnh ở Nga Mi Sơn, được thọ giới rồi tận lực tham cứu 

đến  cùng  để  thấu  tỏ  tâm  yếu,  muốn  tham  học  các  nơi  để  mở  rộng  tâm  địa, 

khi  đi  qua  Dương  Châu  được  thân  sĩ  làng  Vĩnh  Trấn  ngoài  cửa  Từ  Ngưng 

biết  đến,  thỉnh  Sư  trụ  trì  tại  tiểu  miếu  Thái  Dương  Cung  nơi  ấy.  Lão  nhân 

xét  thấy  chỗ  ấy  có  thể  lập  đạo  tràng,  do  vốn  có  túc  duyên,  nên  bèn  chấp 

nhận. Vào năm đầu đời Quang Tự (1875) nhà Thanh trước kia bèn quyên mộ 

khắp  mười  phương  mở  mang  nền  móng,  điện  Phật,  lầu  kinh  chót  vót  tận 

mây. Phàm những gì tùng lâm nên có, việc tu hành cần phải có thì không gì 

chẳng  đầy  đủ.  Từ  đấy  mùa  Đông  tọa  Thiền,  mùa  Hạ  giảng  pháp,  rộng  mở 

cửa cứu độ. Thiện sĩ, đạt nhân thảy đều y chỉ. Đến năm Quang Tự 22 (1896), 

lên  kinh  đô thỉnh kinh,  được  vua chấp thuận sắc tứ biển  ngạch “Phổ Chiếu 

Thiền  Tự”. Quả thật  không còn  gì  may  mắn  hơn.  Liền  vào  mùa Đông  năm 

ấy, khai đàn  truyền  giới để báo ân  nước, cầu phước cho dân. Cho đến  năm 

Dân Quốc thứ năm (1916), đã mở giới đàn năm lần, ba lần mở trường giảng, 

luôn luôn tu trì. Tuy Thiền - Tịnh cùng hành, nhưng chú trọng nơi Tịnh Độ. 

Đến năm Dân Quốc thứ 8 (1919), Sư tuổi đã tám mươi tư, bèn thị hiện viên 

tịch trở về Cực Lạc, cùng với hải hội thánh chúng thân cận Di Đà để chứng 

vô lượng quang thọ; đệ tử thế độ đắc pháp rất nhiều. 

Vì  Sư có  vị  cao  túc700  tên  là  Đạo  Hương,  thân  thiết  và  thuận  thảo  với 

Quang, muốn vào mùa Đông này đưa Ngài ra khỏi khám701 dựng tháp thờ, 

vào  ngày  Rằm  tháng  Chín  bèn  mở  đàn  truyền  giới  đến  ngày  mồng  Tám 

Đông nguyệt (tháng Chạp) là viên mãn để báo ân Phật, tạo phước ngầm cho 

thầy,  sai  Quang  viết  lời  tựa.  Quang  nghĩ  Phật  giáo  lấy  Hiếu  làm  gốc;  cho 

nên,  kinh  Phạm  Võng  dạy:   “Hiếu  gọi  là  Giới,  cũng  gọi  là  chế  chỉ  (ngăn 

 dứt), hiếu thuận là pháp đạo tột cùng. Y giáo phụng hành mới gọi là Hiếu”.  

Y giáo phụng hành thì những gì Phật đạt được chính ta sẽ đạt được, từ phiền 

não sẽ thành Bồ Đề, ngay trong sanh tử chứng Niết Bàn, mới khỏi cô phụ ân 

Phật giáo hóa, chẳng phụ bạc tánh linh của chính mình, là bậc trượng phu lỗi 

lạc, là con chân thật của đức Như Lai. Nếu chẳng y giáo phụng hành thì dưới 

lớp ca-sa, đánh  mất thân  người, nỗi  khổ tam đồ ác đạo dẫu  hết cả kiếp  vẫn 

chưa thể nói hết được. Nguyện các Phật tử thọ giới ai nấy đều gắng lên. 



---o0o--- 

60. Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ 

 



Ơn  Phật  rộng  lớn,  trọn  khắp,  chẳng  còn  sót  tí  gì.  Thoạt  mới  thành 

Chánh Giác, bèn nói ra pháp Ngài đã chứng, chỉ riêng hàng Pháp Thân đại sĩ 

mới  có  thể  lãnh  hội  được;  nhân,  thiên,  phàm  phu,  Tiểu  Thừa  chẳng  thấy, 

chẳng nghe. Do vậy, bèn từ Thật bày ra Quyền, ẩn Đại dùng Tiểu, tùy thuận 

cơ  nghi,  khéo  léo  khuyến  dụ  dần  dần,  đợi  đến  khi  đã  đoạn  Phiền  Hoặc,  đã 

chứng  Chân  Đế,  rồi  mới  quở  trách  mọi  lẽ,  nhiều  cách  đào  thải,  khiến  cho 

phát đại tâm cầu Phật quả, chẳng trụ vào pháp mà tu vạn hạnh. Đến khi căn 

cơ đã chín  muồi  bèn hội tam  quy  nhất, khai Quyền  hiển Thật, thọ ký thành 

Phật cho khắp tất cả, diễn bày thông suốt lớn lao bổn hoài xuất thế. Từ đấy, 

hiểu  rõ hết thảy các pháp đều  là Phật pháp, hết thảy  mọi  người đều  là Phật 

tử, không còn ai cam lòng thoái khuất. 

Lại còn thương xót những kẻ tự lực kém hèn, hiện tại quyết khó thể liễu 

thoát, liền đặc biệt  mở  ra pháp  môn Tịnh  Độ khiến cho  họ cậy  vào Phật từ 

lực vãng sanh Tây Phương. Có những kẻ tội chướng sâu  nặng, định  nghiệp 

chẳng dễ chuyển dời, bèn mở rộng bí mật quán đạo khiến cho họ nương vào 

sức  Tam  Mật702  diệt  cho  hết  sạch  không  còn  sót.  Nhưng  hai  pháp  này  là 

đạo để phàm lẫn thánh cùng tu, là pháp thành thủy thành chung; do chúng rõ 

ràng thiên về hàng phàm phu bị nghiệp buộc ràng khiến cho họ mau được lợi 

ích  thù  thắng  mà  nói  như  vậy;  chứ  thật  ra  mười  phương  tam  thế  chư  Phật 

không  vị  nào  chẳng  do  pháp  này  mà  viên  thành  Phật  đạo,  không  vị  nào 

chẳng dùng pháp này để phổ độ quần manh. 

Đến khi pháp truyền sang Chấn Đán, Lương Võ Đế lên ngôi, thuật giấc 

mộng cùng cao tăng để phổ độ các hàm linh; nhân đó, [chư Tăng] đọc trọn 

Đại Tạng, soạn thành nghi quỹ này. Từ đấy lưu thông cho đến ngày nay. Xét 

về nguồn cội thì dùng vô lượng oai đức đà-la-ni để phát khởi. Xét trên  mặt 

trước thuật và cách xếp đặt thì hết thảy các pháp trong cả một đời giáo hóa 

không  gì chẳng  nêu trọn để đọc tụng, tu trì. Do đó, pháp  môn ấy rộng  lớn, 

lợi  ích  sâu  rộng,  không  những  làm  cho  lục  đạo  phàm  phu  mau  thoát  khỏi 

nghiệp trói buộc mà còn làm cho tam thừa thánh nhân mau chứng Bồ Đề. 

Người có thể hoằng đạo, lòng thành kham phù  hợp  lẽ chân!  Nếu vị trai 

chủ thỉnh pháp  và các sư  tác pháp ai  nấy  đều dốc kiệt  lòng thành, tận  lòng 

kính  thì  lợi  ích  không  thể  nào  diễn  tả  được.  Ví  như  mùa  Xuân  về  trên  cõi 

đất, thảo mộc đều được sanh thành; vầng trăng sáng vằng vặc giữa trời, sông 

ngòi  mỗi  đều  hiện  bóng.  Vì  thế,  đương  nhân  được  nghiệp  tiêu  trí  rạng, 

chướng hết, phước cao, tiên vong đều được sanh về Tịnh Độ, sở cầu không 

gì  chẳng  toại  ý,  lại  khiến  cho  oán  thân  bao  kiếp,  hàm  linh  trong  pháp  giới 

đều được tắm gội ân quang Tam Bảo, cùng kết duyên chủng Bồ Đề. Nếu trai 

chủ  chẳng  thành  tâm  thì  công  đức  bỏ  tiền  [làm  pháp  hội]  hữu  hạn,  tội  lỗi 

khinh  mạn pháp  vô cùng.  Tăng chúng chẳng chí  thành thì thổi ống bễ, thổi 

sáo  thành  kinh,  nhịp  chày  giã  gạo  thành  lễ703.  Lúc  Tam  Bảo  long  thiên 

giáng  lâm,  làm chuyện  lỗ  mãng, quấy quá, tắc trách,  làm sao  núi tội không 

cao  chót  vót,  biển  phước  cạn  khô,  sống  thì  mắc  họa  tai,  chết  bị  khổ  sở704 

cho được? Sách này là bản của Hàng Thản705, mờ mịt quá sức, chùa Thiên 

Đồng dù khắc cũng khó được phổ cập. Do vậy, Tịch Công chùa Vạn Thọ ở 

Duy Dương, Dũ Công chùa Bảo Luân v.v… quyên tiền để khắc lại hầu được 

lưu truyền rộng rãi, sai Quang ghi lại năm tháng. Do vậy, lược thuật nguyên 

ủy cũng như điều lợi, mối tệ, để người theo đuổi pháp này chỉ được lợi ích, 

chẳng  bị  tổn  hại,  thì  Phật  thánh  hoan  hỷ,  phước  lẫn  huệ  cả  hai  cùng  tăng 

trưởng. Nguyện những người tu pháp này ai nấy đều gắng lên. 

 

---o0o--- 

61. Lời tựa quyên mộ tu bổ, xây dựng ao phóng sanh chùa Đại Phật ở 

Tân Xương706 





Nho thì lấy “trung hậu, khoan thứ, thương yêu người và vật như ruột 

thịt, như chính  mình” làm  trách  nhiệm, ắt phải coi  người khác cho đến  loài 

vật đều như chính bản thân mình thì mới là người học đạo thật sự. Họ Thích 

lấy từ bi tế độ làm  trọng. Vì  vậy, thương  xót các loài  vật đều có Phật tánh, 

muốn thực hiện sự cứu giúp. Hiềm rằng người đời sát sanh ăn thịt đã thành 

thói quen, chẳng biết như vậy là sai, đến nỗi đời đời kiếp kiếp lần lượt giết 

lẫn nhau trọn chẳng khi nào ngơi! Chẳng đáng buồn ư? Phải biết con người 

và loài vật cùng mang cái thân máu thịt này, cùng có tánh linh tri này, cùng 

sống trong vòng trời đất, chỉ vì đây - kia kiếp trước tội - phước bất đồng đến 

nỗi đời này hình dáng, thể chất, lanh lợi - ngu xuẩn sai khác. Cậy mình mạnh 

lấn áp kẻ yếu, ăn thịt chúng nó để no bụng mình, khoái lòng sướng ý, cho là 

có phước báo, chẳng biết  một khi phước  lực  vừa  hết,  nghiệp báo  hiện tiền, 

đọa trong dị loại: Lúc bị người ta giết hại, thân không chống lại được, miệng 

không nói được, trong tâm lo sợ, đau khổ, mới biết chuyện ăn thịt là tội lỗi 

lớn! Người ăn thịt quả thật  là  La Sát707. Dù có  muốn chẳng bị  người khác 

giết ăn thịt cũng không thể được. 

Do  vậy,  kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:   “Do  người  ăn  thịt  dê,  dê  chết  thành 

 người, người chết thành dê, như thế cho đến mười loại giống như vậy, chết 

 chết,  sống  sống,  ăn  nuốt  lẫn  nhau,  do  ác nghiệp  cùng  sanh  ra  cho  đến  tận 

 đời vị lai”.  Huống chi từ nhiều kiếp đến nay lại sanh ra nhau. Đã không có 

đạo lực để cứu tế, nỡ nào khiến chúng nó chịu nỗi đau cùng cực bị dao chặt 

xẻ để cho  ta  hưởng  vị  ngon  nơi  lưỡi  miệng  ư? Trong  kinh Nhập  Lăng  Già, 

đức Thế Tôn quở trách thói ăn thịt nhiều lần. Có câu:  “Hết thảy chúng sanh 

 từ vô thỉ đến nay, luân hồi trong sanh tử chẳng ngơi, không ai chẳng từng là 

 cha mẹ, anh em, con cái, quyến thuộc, cho đến là bằng hữu, người thân ái, 

 tôi tớ. Qua đời khác bèn mang thân chim, thú v.v… Sao lại bắt lấy chúng để 

 ăn thịt?”  Phàm những người sát sanh ăn thịt, nếu nghĩ đến điều này ắt sẽ run 

rẩy, kinh sợ, tỉnh ngộ. Thà tự giết mình, chẳng thể giết hết thảy loài vật! 

Vùng Tân Xương có quả núi tên là Thạch Thành, trên núi đục cái khám 

và tượng Di Lặc to cả trăm thước, do ba vị sư là Tăng Hộ, Tăng Thục đời Tề 

và  Tăng  Hựu đời  Lương tạo dựng. Tướng hảo trang  nghiêm, đẹp đẽ không 

thể sánh  tầy. Chùa  nơi ấy  là  Tây Môn của Thiên  Thai, Trí Giả  đại sư  nhập 

diệt tại đó. Có lẽ muốn ngụ ý: Trước là kế tục Linh Sơn, sau là phụ trợ hội 

Long  Hoa. Suốt cả đời Đại Sư tùy cơ thuyết  pháp, Ngài đặc biệt chú trọng 

phóng sanh. Do dân  vùng  Thiên  Thai đa số theo  nghề đánh cá, để cứu  vớt, 

Ngài  mua  một  chỗ  đánh  cá,  biến  thành  ao  phóng  sanh.  Lại  còn  giảng  cho 

ngư dân nghe kinh Kim Quang Minh. Ngư dân nghe pháp đều hiếu sanh, bỏ 

giết chóc, ai nấy đều bỏ đăng, đó trên sông ngòi . Cả sáu mươi ba chỗ rộng 

đến  hơn  ba  trăm  dặm,  đều  biến  thành  ao  phóng  sanh.  Những  ai  đánh  bắt 

trộm bèn lập tức mắc họa. Đến đời Đường vẫn y như vậy. Nhưng lâu ngày, 

người đã khuất, pháp tàn, lệnh cấm lỏng lẻo, đến nỗi cái ao ngoài chùa Đại 

Phật cũng trở thành chỗ đánh cá. Cư sĩ Mã Khế Từ ngưỡng mộ đức hạnh tốt 

đẹp,  công  huân  thù  thắng  của  các  vị  Tăng  Hộ,  Tăng  Thục,  Tăng  Hựu,  Trí 

Giả, muốn cho đồng nhân và hết thảy loài vật sống trên cạn, dưới nước, bay 

trên  không  đều  được  hưởng  hết  tuổi  trời,  cùng  sanh  về  Cực  Lạc,  tương  lai 

cùng được dự ba hội Long Hoa, nên đặc biệt xin ban hành lệnh nghiêm cấm, 

cho khắc lên đá ngõ hầu tồn tại vĩnh cửu. 

Nhưng  ao  đã  lâu  chưa  vét,  bùn  lầy  đầy  ứ,  lại  còn  phải  dựng  tường  vây 

quanh bên ngoài để phòng kẻ bắt trộm. Lại còn phải dựng cầu, sửa đập, cất 

đình, đắp đường; nào phải chỉ nhằm làm cho quang cảnh đẹp mắt mà thật ra 

là muốn cho những người đến lễ Phật trông thấy cảnh sắc lòng vui thư thái, 

trên là khế hợp tâm Phật, ngõ hầu tiêu trừ được thiên tai nhân họa mà không 

hay  không  biết!  Nhưng  do  công  trình  rộng  lớn  không  thể  không  quyên  mộ 

mười  phương  quan  viên,  thân  sĩ,  thương  gia  cùng  hết  thảy  thiện  tín.  Khẩn 

khoản mong mọi người phát lòng  “chúng sanh và Phật đồng thể, loài vật và 

 ta chẳng hai” , cùng bỏ ra tịnh tài khiến cho quang cảnh này được thành tựu 

thì công đức ấy có cùng thọ lượng với mười phương hư không. 



---o0o--- 

62. Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự 







Như Lai dùng ba sự để khiến cho chánh pháp tồn tại  lâu dài  nơi đời, 

chúng sanh [nhờ đó] đều được độ thoát. Ba sự ấy là gì? Chính là Giới - Định 

- Huệ. Do chúng sanh một bề trái giác, xuôi trần, luân hồi sáu nẻo, nay muốn 

cho họ trái trần, hợp giác, tiến lên chứng được Niết Bàn; nếu không có Giới 

thì  do  không  bị  trói  buộc  ắt  sẽ  rong  ruổi  theo  trần  cảnh  bèn  khởi  Hoặc  tạo 

nghiệp. Nếu không có  Định  thì sóng thức  dâng trào, tâm  làm sao  vô sở trụ 

cho  được?  Nếu  không  có  Huệ  thì  do  đâu  mà  chứng  triệt  để  được  chân  tâm 

sẵn  có,  các  vọng  Hoặc  huyễn  khởi  biết  nhờ  đâu  để  diệt  nhanh  chóng  cho 

được? Vì thế, kinh  Lăng Nghiêm dạy:   “Nhiếp tâm là Giới, nhân Giới sanh 

 Định,  nhân  Định  phát  Huệ.  Đây  chính  là  Tam  Vô  Lậu  Học”.   Phải  biết  ba 

pháp  này  cả  ba  đều  là  một,  hoàn  toàn  là  một  nhưng  lại  là  ba,  chớ  nói  Giới 

chỉ là nền tảng ban đầu của Định và Huệ! Phàm Luật Nghi Giới giữ cho thân 

không vi phạm thì có thể gọi là “nền tảng ban đầu”, nhưng Định kết hợp với 

Giới  giữ cho [vọng] tâm chẳng khởi; Đạo  kết hợp cùng Giới thì  nghiệp tận 

tình không, thấu tột lẽ Chân, trí sáng suốt, há chẳng phải là công dụng toàn 

thể  lớn  lao của Định - Huệ,  há có  nên coi  Giới chỉ  là  nền tảng ban đầu  mà 

thôi ư? Định kết hợp với Giới hay Đạo kết hợp với Giới vẫn lấy Luật Nghi 

làm bản thể; nhưng do công dụng trì giới sâu hay cạn mà lập ra hai tên, chứ 

ngay từ ban đầu nào có Giới Bổn được nói riêng rẽ ư? Người đời thường bàn 

luận  về  Luật Nghi,  nhưng  chẳng  hề  biết  đến  ý  nghĩa  lớn  lao  chế  định  Giới 

của  Như  Lai  nên  xem  thường;  nhưng  Chân  Giới,  Chân  Định,  Chân  Huệ, 

không gì chẳng từ sự nghe để un đúc mà đạt được, thật đáng than thở vậy! 



Pháp  đạo  của  Như  Lai  phạm  vi  rộng  lớn  trọn  khắp  mười  giới.  Tuy 

những vị hoằng pháp đại sĩ ai nấy đều tam học viên minh (hiểu rõ thông suốt 

Giới - Định - Huệ), nhưng tạo lập môn đình, mỗi một vị không thể không có 

một pháp chuyên chú riêng. Nếu chuyên chú nơi “chỉ, tác, trì, phạm”708 thì 

gọi  là  Luật.  Nếu  chuyên  chú  nơi  tu  quán,  giảng  diễn  thì  gọi  là  Giáo.  Nếu 

chuyên chú tham cứu bản lai để mong triệt ngộ thì gọi là Tông. Tông mang 

tên là  “giáo ngoại biệt truyền”  (truyền riêng ngoài giáo), nhưng Luật - Giáo 

chính  là   “giáo  nội  chân  truyền”.   Nói   “biệt  truyền”   là  nhằm  làm  cho  con 

người thấy được bản thể nằm ngoài ngôn ngữ, chứ không có nghĩa là Tông 

vượt ra khỏi giáo lý! Thử nhìn xem: Đức Thế Tôn cầm cành hoa giơ lên, Ca 

Diếp mỉm cười, quang cảnh nơi bổn địa triệt để hiển lộ trọn vẹn. Hiểu được 

điều  này thì tất cả  hình sắc trong thế  gian  không  gì chẳng phải  là cành  hoa 

đức  Thế  Tôn  đã  giơ  lên,  không  gì  chẳng  làm  cho  con  người  thấy  thấu  triệt 

bản lai diện  mục trước khi được cha mẹ sanh ra. Huống chi vô thượng diệu 

pháp được  tuyên  nói bởi  kim khẩu của Như Lai  lại chẳng phải  là cành  hoa 

ấy,  lại  chẳng  thể  làm  cho  con  người  đích  thân  thấy  được  bản  lai  diện  mục 

hay sao? Thế nhưng, trời người trăm vạn, dù thấy đức Thế Tôn giơ cành hoa 

lên nhưng hết thảy đều ngơ ngác, cũng như đang cỡi trâu lại đi tìm trâu, trọn 

chẳng thể tìm được! 

Nếu biết  “trực hạ tiện thị”  709 sẽ thành tựu ngay trong hiện tại biết bao 

nhiêu, đỡ tốn sức biết bao nhiêu. Do họ mê chẳng biết quay trở lại giống như 

cái đầu của chàng Diễn Nhã710, vô cớ  phát cuồng bỏ chạy,  hạt châu trong 

chéo  áo  mà  oan  uổng  chịu  bần  cùng.  Thật  đáng  buồn  thay!  Phải  biết  dù  là 

Luật, là Giáo, hay là Tông, phải toàn vẹn ba điều này mới hòng tiếp nối huệ 

mạng Phật, truyền được pháp đạo của Phật. Nếu thiếu khuyết thì trên chẳng 

đủ để chứng Vô Thượng Bồ Đề, dưới chẳng đủ để độ hết thảy hàm thức! Lô 

Xá Na Phật711 lấy Giới làm Thể. Do không điều ác nào chẳng tận nên gọi là 

Tịnh,  do  không  điều  thiện  nào  chẳng  trọn  vẹn  nên  gọi  là  Mãn.  Đoạn  ác  tu 

thiện  chính  là  hành  trì  hai  thứ  Chỉ  và  Tác  vậy.  Luật  là  Phật  thân,  Giáo  là 

Phật  ngữ,  Tông  là  Phật  tâm.  Ba  thứ  thân  -  ngữ  -  tâm  quyết  khó  tách  rời, 

quyết  khó  thể  thiếu  nhau.  Nếu  không,  một  cánh  khó  bay,  một  bánh  xe  khó 

lăn. Muốn tự lợi, lợi tha, lại càng khó được như nguyện! 

Kim  Sơn  là  đạo  tràng  trứ  danh  hơn  một  ngàn  năm  qua,  tuy  tu  trọn  ba 

pháp  nhưng  chuyên  chú  nơi  Tông.  Vì  thế,  xưa  nay  những  bậc  đại  triệt  đại 

ngộ ở đấy không biết bao nhiêu mà kể. Cứ cách vài năm lại truyền giới một 

lần,  một là để kế thừa quy  mô lớn lao trước kia của Phật, hai là làm gương 

mẫu tốt lành cho hàng hậu học. Cựu trụ trì Thanh Công và trụ trì Dung Công 

đều  là bạn cũ  mấy  mươi  năm trước. Mùa  Thu  năm  nay  lên  núi  ngắm cảnh, 

hai  vị khẩn khoản lưu  lại  nghỉ đêm,  nhân  đó cho biết chúng thường trụ  nơi 

ấy định mở đàn truyền giới vào năm sau, sai Quang viết lời tựa để phát huy 

ý nghĩa. Đối với Tông, đối với Giáo, đối với Luật, Quang đều chẳng có tâm 

đắc gì, làm sao đảm nhận nổi lời phó chúc? Chỉ đành đem những gì đã lãnh 

hội hằng ngày từ Phật, Tổ, cổ đức qua sự thấy biết hèn tệ của mình trình bày 

tóm lược cho xong trách nhiệm. 

Kinh  Di  Giáo  nói:   “Hàng  tỳ-kheo  các  ông  sau  khi  ta  diệt  độ,  nên  tôn 

 trọng  trân  kính  Ba  La  Đề  Mộc  Xoa 712 ,  như  trong  tối  gặp  được  ánh  sáng, 

 như người nghèo được của báu. Nên biết  đấy chính là đại sư của các ông, 

 giống như ta trụ thế chẳng hề khác gì!”  Kinh Phạm Võng dạy:  “Ta là Phật 

 đã thành, các ông là  Phật chưa thành. Nếu tin được như thế thì giới phẩm 

 đã đầy đủ”.  Lại nói:  “Chúng sanh nhận lãnh giới của Phật tức là đã dự vào 

 địa  vị  của  chư  Phật,  địa  vị  đã  giống  với  Đại  Giác,  thật  sự  là  con  của  chư 

 Phật”.   Xin  các  Phật  tử  thọ  giới  ai  nấy  hãy  tự biết  mình  vốn  đã  là  Phật,  do 

mê trái nên đâm ra dùng sức công đức Phật tánh ấy để luân hồi sáu nẻo, bị 

các sự khổ cùng cực. 

Như Chuyển  Luân  Thánh Vương  mộng thấy  mình là con kiến,  lần theo 

mùi tanh tưởi dưới thềm, tự thấy mình thấp hèn, nhỏ nhoi, chứ thân vua nằm 

trên giường vẫn y như cũ chẳng bị mất. Đến khi tỉnh giấc, mới biết là huyễn 

mộng biến thành thân con kiến, trọn chẳng có thật thể. Hết thảy chúng sanh 

cũng  giống  như  vậy.  [Chúng  sanh  là]  Phật  vốn  chưa  thành,  nghiệp  vốn  là 

không,  nhưng  lầm  tạo.  Đề  cao  thánh  cảnh,  cam  bề  phàm  ngu,  nhường  cho 

riêng mình đức Thích Ca Thế Tôn làm bậc trượng phu hùng mãnh, há chẳng 

đáng buồn quá đỗi  ư? Nếu các  Phật tử thọ giới ai  nấy  gắng công  thì chẳng 

những không phụ một phen Dung Công khổ tâm truyền giới, mà còn có thể 

an ủi thánh ý của đức Như Lai một phen xuất thế chế giới vậy. 



---o0o--- 

63. Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu Cống từ huyện Cận đến 

Khưu Ải Trấn713 





Cuộc  sống  người  dân  hằng  ngày  sự  vụ  đa  đoan.  Nếu  chẳng  nhờ  vào 

giao thông qua lại, đây - kia đắp đổi nhau thì chẳng sự nào được thành, sanh 

kế  cũng  bị  đoạn  tuyệt  theo.  Do  vậy,  sửa  sang  đường  sá  chính  là  nhiệm  vụ 

cấp  bách  của  việc  trị  quốc  bình  thiên  hạ.  Vì  vậy,  kinh  Thi  mới  có  câu: 

 “Châu đạo như chỉ, kỳ trực như thỉ”  (đường nhà Châu phẳng như mài, thẳng 

như  mũi  tên),  kinh  Thư  mới  có  những  câu  như   “vương  đạo  đãng  đãng, 

 vương đạo bình bình” (đường vua thênh thang, đường vua bằng phẳng). Nếu 

có kẻ bảo những câu ấy nhằm sánh ví nề nếp cai trị của nhà vua, chứ không 

phải  nói  về  đường  sá,  thì  hãy  nghĩ  thử  xem:  Nếu  đường  sá  không  tu  bổ, 

chẳng  những  truyền  phát  hiệu  lệnh  bị  trở  ngại,  đình  trệ,  mà  nông,  công, 

thương cổ714 qua lại cùng những quan chức đến nhậm chức, đi công tác đều 

chẳng thể nhanh chóng toại ý được! Huống chi nếu không có những chuyện 

“như mũi tên, như được mài, thênh thang, bằng phẳng”  thì dùng những điều 

đó để sánh ví nề nếp cai trị của vua thì có khác gì phỉ báng nề nếp cai trị của 

nhà vua hay chăng? 

Do  vậy,  sách  Châu  Lễ  [chép  chuyện  vua]  lập  ra  chức  Tư  Hiểm  Hầu, 

Nguyệt Lệnh còn ghi lệnh sửa sang đường sá. Đến như những vị chánh thần 

hộ quốc giúp dân như hai vị đại đế Đông Nhạc715, Văn Xương thảy đều thị 

hiện  làm  chuyện  này.  Chẳng  thấy  hai  Ngài  sửa  cầu  đắp  đường  có  ích  cho 

người đi, và sửa chữa những con đường khúc khuỷu mấy trăm năm, bắc cầu 

cho  ngàn  vạn  người qua  lại đó sao?  Hơn  nữa, Trì  Địa  Bồ Tát do sửa sang, 

bồi  đắp  đường  sá  phẳng  phiu  nên  chứng  viên  thông.  Do  vậy,  biết  tam  giáo 

thánh hiền không ai chẳng chú trọng chuyện này. 

Từ  huyện  Cận  đi  về  phía  Đông  đến  Khưu  Ải  Trấn  hơn  hai  mươi  dặm 

đường, đi qua  những cây cầu  lớn  - nhỏ tổng cộng có  hai  mươi ba cái. Xây 

dựng,  tu  bổ  đã  lâu,  dần  dần  thấy  hư  hỏng.  Người  trong  ấp  là  tiên  sinh  Mã 

Nguyên  Bồi  phát  tâm  sửa  chữa  vào  năm  ngoái.  Do  vậy  bèn  quyên  mộ  các 

thiện tín ai nấy bỏ ra tịnh tài và đích thân đứng trông coi thợ, để mỗi một cây 

cầu  đều  được  khôi  phục  dáng  vẻ  cũ.  Những  chỗ  nào  sông  to,  nước  sâu  thì 

dựng thêm lan can đá để ngừa cho người đi đêm hôm và kẻ không mắt khỏi 

bị té  ngã, tổng cộng tốn  hơn  hai  ngàn đồng. Nay công  việc đã  xong,  muốn 

đem công sá sửa chữa cầu và các khoản tiền quyên góp ghi chép đầy đủ vào 

sổ, đem in rồi gởi tặng để tỏ rõ lòng thành tín. Lại muốn cho người đọc biết 

được  lợi  ích  nên  xin  Quang  phát  huy  nghĩa  ấy  để  cho  ai  nấy  đều  chú  ý. 

Nhưng loại sách này đọc xong liền thành phế vật, cho nên bèn phụ thêm lời 

chú thích của tiên sinh  Lục Đình  Tiếp đối với sách  Trị Gia Cách Ngôn của 

tiên sinh Châu Bách Lư và cuốn Thường Thức Tinh Hoa được ghi chép bởi 

Lão Thân Báo. Hai tác phẩm này đều có thể dùng để xử thế, trị gia, dạy con 

thật thiết thực cũng như là pháp để lúc nhỏ thì biết làm những gì thích đáng, 

lớn lên mong thành thánh thành hiền. Dụng tâm đáng gọi là chân thành, tha 

thiết. Nguyện những người đọc cùng lấy tâm này làm tâm mình thì lợi ích há 

có thể nghĩ bàn cho thấu được chăng? 



---o0o--- 

64. Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi 





Phật pháp sâu rộng, khác nào đại hải. Hạng phàm phu sát đất ai có thể 

thấu  nguồn  tột đáy,  một  hơi  nuốt  hết  cho  được?  Tuy  nhiên,  nếu  sanh  được 

tâm chánh tín sẽ tự có thể tùy phần tùy sức ai  nấy được lợi  ích. Ví  như Tu 

La, hương tượng và các loài muỗi mòng uống nước biển cả, loài nào loài nấy 

đều  được  no  bụng  mới  thôi.  Như  Lai  xuất  thế  tùy  thuận  chúng  sanh,  vì  họ 

thuyết pháp, khiến ai nấy đều được lợi ích cũng giống như thế. Nhưng chúng 

sanh  thời  Mạt  nghiệp  chướng  sâu  nặng,  thiện  căn  cạn  mỏng,  tâm  trí  hẹp 

kém, thọ mạng ngắn ngủi. Lại thêm tri thức hiếm hoi, tà ma ngoại đạo tung 

hoành, nếu tu những pháp môn khác mà muốn cho trong đời này đoạn Hoặc 

chứng  chân,  liễu  sanh  thoát  tử  quả  thật  là  chuyện  rất  khó,  hiếm  có.  Chỉ  có 

một  mình  pháp  Tịnh  Độ  chuyên  cậy  vào  Phật  lực  cho  nên  chẳng  cần  luận 

đến  đoạn  chứng,  chỉ  dựa  vào  tín  nguyện.  Tín  nguyện  nếu  có  đủ,  dù  là 

phường tội  lớn cực ác sắp đọa  A  Tỳ địa  ngục cũng  vẫn có  thể cậy  vào sức 

Thập Niệm, chóng nhờ vào Phật từ tiếp dẫn vãng sanh. 

Ôi!  Như  Lai  đại  từ  phổ  độ,  chẳng  bỏ  sót  một  ai.  Chỉ  có  mỗi  pháp  này 

thật là châu đáo, thiết tha nhất. Do vậy, Tây Thiên, Đông Độ, Bồ Tát, tổ sư, 

cao  tăng,  đại  nho,  không  ai  chẳng  dùng  pháp  này  để  tự  lợi,  lợi  tha.  Tất  cả 

trước thuật cực kỳ rộng lớn, muốn tìm hiểu nguyên ủy nào phải là chuyện dễ 

dàng.  Cư  sĩ  Vị  Ngư  Lâm  Sư  Thượng  túc  căn  sâu  dầy,  dốc  lòng  tu  Tịnh 

nghiệp,  tận  tâm  chuyên  tinh  nghiên  cứu  đã  nhiều  năm,  muốn  hướng  dẫn 

khắp  các  đồng  nhân  đều  sanh  về  Tịnh  Độ  nên  trích  lấy  những  nghĩa  trọng 

yếu  từ  các  kinh  luận,  trước  thuật  Tịnh  Độ,  soạn  thành  tác  phẩm,  như  ghép 

các  miếng  da  thành  áo  cừu,  như  gom  hoa  làm  mật,  quả  thật  thích  hợp  thời 

tiết,  căn  cơ,  phô  diễn  biện  tài  khéo  léo,  soạn  thành  tất  cả  năm  mươi  bảy 

thiên,  đặt tên  là Tịnh Độ Thích Nghi (cởi  gỡ  mối  nghi  về  Tịnh Độ).  Lời  lẽ 

ngắn gọn nhưng tinh xác, lý sâu nhưng rõ ràng, khiến người đọc không mối 

nghi  nào  chẳng  cởi  gỡ,  dù  nghĩa  nào  cũng  đều  phục.  Do  đây,  chẳng  muốn 

phát sanh lòng tin phát nguyện trì danh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương cũng 

chẳng thể được! 

Nhưng cư sĩ đã có thể tập  hợp  một  hai câu,  một tiết,  một đoạn của tiền 

nhân, rồi lại dựa theo ý của mình kết hợp thành văn, sao không dùng văn của 

chính mình để phát huy? Ấy là vì muốn cho người đọc biết được những điều 

vừa nói ấy đều có xuất xứ. Tuy do chính mình soạn tập, nhưng quả thật trích 

từ kinh, luận,  ngữ lục  và các trước thuật, là những điều do Phật, Bồ Tát, tổ 

sư, các thiện tri thức đã nói, gây ảnh hưởng sâu cho người, gây xúc cảm thiết 

tha cho người, so với việc chuyên dùng lời lẽ của mình để trình bày thật hơn 

hẳn nhiều lắm. Trộm nghĩ: Thuyết pháp cho bậc thượng trí thì dễ, bởi người 

trí  hiểu  được  lý,  không  còn  ngờ  vực;  như  ngựa  hay  thấy  bóng  roi  liền 

chạy716, lúa tốt được mưa ngọt liền sum suê. Vì kẻ hạ ngu thuyết pháp cũng 

dễ,  do  tâm  kẻ  ấy  không  có  thành  kiến,  tin  tưởng  hành  theo  ngay;  như chất 

ngọt có thể trộn được, như lụa trắng dễ nhuốm màu. Chỉ khi nào vì kẻ trung 

căn  thuyết  pháp  thì  quả  thật  chẳng  dễ.  Bởi  lẽ  tri  thức  của  họ  phức  tạp,  lộn 

xộn, tà - chánh chẳng phân, thường hay dùng phàm tình suy lường thánh trí, 

dùng  tục  kiến  (kiến  giải  thế  gian)  để  lãnh  hội  chân  lý.  Dù  nói  đủ  mọi  thứ 

hướng  dẫn, khơi  gợi,  họ  vẫn cứ hoài  nghi  hết điều  này sang điều khác. Do 

vậy,  phải  đặt  ra  những  câu  vấn  đáp  đến  hơn  năm  mươi  bảy  lần,  khiến  cho 

những mối hồ nghi hết sạch, Phật lý được tỏ bày. Người biết tốt - xấu thảy 

đều tuân hành. Có thể nói là tận tâm, chuyên tinh, dốc kiệt lòng thành, là bậc 

kiện  tướng  dẹp  sạch  nghi  hoặc.  Nhưng  mọi  mối  nghi  đã  cởi  gỡ,  phải  dũng 

mãnh phát đại chí, chỉ giữ mỗi một niệm thì tâm vương do Phật lực sẽ luôn 

tỉnh giác,  giặc cướp phiền  não không đất  dung thân,  muốn chẳng quy  hàng 

cũng  không được! Giặc cướp phiền  não đã quy  thuận sự  giáo  hóa của  Phật 

thì  tuy  chưa  ra  khỏi  Sa  Bà  đã  không  còn  là  người  khách  lâu  ngày  ở  Sa  Bà 

nữa; tuy chưa sanh Cực  Lạc  nhưng đã  là  khách  quý cõi Cực  Lạc. Như thế, 

trên  chẳng  cô  phụ  Phật  giáo  hóa,  dưới  chẳng  phụ  bạc  tánh  linh  của  chính 

mình. Đến cùng tột đời vị lai, cùng với hải hội đại chúng thân cận A Di Đà 

Phật  trong  cõi  Tịch  Quang  Tịnh  Độ,  há  chẳng  phải  là  bậc  đại  trượng  phu 

hùng mãnh ư? Nguyện người thấy nghe đều gắng sức lên. 



---o0o--- 

65. Lời tựa cho lần tái bản tác phẩm sớ giải kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật của ngài Thiện Đạo 





Con người sống trong thế gian, họa - phước, cát - hung thay nhau xảy 

tới,  nhưng  bị  tổn  hại  hay  lợi  ích  chỉ  là  do  con  người  khéo  dùng  tâm  hay 

không. Chư Phật  xót thương chính  mình  và hết  thảy chúng sanh  bị ba khổ, 

tám khổ, vô lượng các khổ bức bách não hại. Do vậy, suy nghĩ khổ báo đang 

phải chịu là ác nghiệp từ đời quá khứ cảm thành. Ác nghiệp đã tạo là do đối 

trước  sáu  trần  cảnh,  chẳng  biết  chúng  như  huyễn,  như  hóa,  lầm  khởi  tâm 

tham - sân - si mà ra. Do vậy, biết phiền hoặc tham - sân - si chính là đại oán 

gia  của  hết  thảy  chúng  sanh.  Từ đấy,  dùng  Giới  - Định  -  Huệ  đoạn  tham  - 

sân - si, khôi phục thiên chân sẵn có để thành vô thượng giác đạo. Như vậy, 

ba khổ, tám khổ v.v… quả thật là người hướng dẫn tốt lành cho chư Phật ba 

đời,  là  duyên  lành  vô  thượng  để  chúng  sanh  vĩnh  viễn  lìa  các  nỗi  khổ, 

thường hưởng những sự vui. 

Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật  Kinh  là  đại  pháp  khiến  cho  khắp  tất  cả  dù 

phàm hay thánh đều cùng trong một đời này vãng sanh Cực Lạc, dù Đốn hay 

Tiệm đều chứng Vô Sanh Nhẫn, cho đến viên thành Phật đạo. Do thánh thì 

tự lực đầy đủ, kiêm cậy vào Phật lực nên sự chứng nhập của họ thẳng chóng 

nhất; cho nên, Hoa Tạng hải chúng cùng nguyện vãng sanh. Còn kẻ phàm thì 

cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh, do vậy bèn siêu phàm nhập thánh, 

chứng địa vị Bất Thoái. Từ đấy, tu dần dần cho đến khi viên mãn Bồ Đề mới 

thôi. Trong kinh này, phần nói về Trung Phẩm dạy về giới thiện, phước thế 

gian,  Hạ  Phẩm  nói  về  chúng  sanh  tạo  các  ác  nghiệp  và  Ngũ  Nghịch,  Thập 

Ác sắp đọa địa ngục, do xưng niệm danh hiệu Phật bèn được vãng sanh. Lực 

dụng như thế rộng sâu bậc nhất. Ấy là do vua A Xà Thế nương đại nguyện 

luân, thị hiện hạnh ác nghịch, giam cha, ngăn  mẹ để phát khởi [nhân duyên 

giảng kinh này]. Bà  mẹ vua nhàm lìa Sa Bà, phát nguyện sanh về Cực Lạc, 

lại vì chúng sanh đời Mạt, cầu pháp vãng sanh. Thế Tôn bèn nói ra mười sáu 

phép  quán,  quán  tưởng  y  báo  của  cõi  nước  Tây  Phương  đủ  mọi  trang 

nghiêm,  chánh  báo  là  tướng  hảo,  oai  đức  của  Phật,  Quán  Âm,  Thế  Chí  và 

nhân lẫn quả của cửu phẩm vãng sanh. 

Trong phần đầu của phép Quán Tượng thứ tám, đã nêu tỏ tông yếu như 

sau:  “Chư Phật Như Lai là pháp giới thân, vào trong tâm tưởng của hết thảy 

 chúng  sanh.  Do  vậy,  khi  tâm  các  ông  tưởng  Phật  thì  tâm  ấy  chính  là  ba 

 mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ. Tâm này làm Phật, tâm này là Phật. 

 Biển Chánh Biến Tri của chư Phật từ tâm tưởng sanh. Vì thế, hãy nên nhất 

 tâm hệ niệm, quán tưởng kỹ càng đức Phật ấy”.  Phải biết: Quán tưởng Pháp 

Thân, thật lý rất sâu.  “Tâm làm Phật, tâm là Phật”  sự vốn bình thường, bình 

thường  nhưng  phi thường, rất sâu  nhưng chẳng sâu. Người  viên  ngộ  lẽ  này 

mới gọi là bậc thông đạt. Trong phép quán mười ba, đặc biệt mở ra phương 

tiện môn cho hàng chúng sanh căn cơ kém cỏi, dạy họ quán thân tướng một 

trượng sáu  hay  tám thước717. Phép quán  thứ  mười sáu  lại khiến cho  kẻ ác 

nghiệp nặng nề, xưng ngay vào danh hiệu Phật. Do xưng danh nên liền được 

vãng sanh. Do vậy, biết tướng có lớn - nhỏ, Phật vốn chỉ là một. Quán không 

được thì xưng danh bèn được lợi ích. Từ chỗ này suy nghĩ kỹ, biết một pháp 

Trì Danh  thật  là bậc  nhất!  Hành  nhân đời  Mạt  muốn được quyết định  vãng 

sanh ngay trong đời này há chẳng trân quý một hạnh Trì Danh này hay sao? 

Xét  từ  khi  kinh  này  được  truyền  sang  đây,  Trí  Giả,  Thiện  Đạo,  Thanh 

Lương, Linh Chi mỗi vị đều soạn sớ, về sau chỉ có mỗi bản sớ giải của ngài 

Trí Giả  được  lưu truyền.  Ba bản kia đều  bị ẩn kín. Vào đời Quang  Tự  nhà 

Thanh, cư sĩ Dương Nhân Sơn từ Đông Doanh (Nhật Bản) thỉnh về bản chú 

giải kinh này của ngài Thiện Đạo. Bản sớ giải kinh Vô Lượng Thọ của ngài 

Huệ Viễn, bản chú  giải Vãng Sanh  Luận của  ngài Đàm  Loan đều  là  những 

pháp bảo đã bị ẩn mất từ lâu, [nay] đều được khắc in, lưu hành. Bản sớ giải 

của ngài Thiện Đạo không luận đến thâm ý đế quán, chỉ giải thích thẳng vào 

kinh văn để hàng căn cơ trung hạ dễ dàng thâm nhập. Đến khi đã thâm nhập 

thì chẳng nói đến đế quán nhưng tự nhiên hiểu rõ phép đế quán. Có thể nói 

là khế lý, khế cơ, khéo nói pháp yếu. Hóa thân của Phật Di Đà chẳng phải là 

lời đồn  hư huyễn718. Vị tổ thứ hai của  Liên  Tông,  muôn đời kính  ngưỡng. 

Hiềm rằng sách được lưu truyền đã lâu, sai ngoa quá nhiều; do đấy bèn lắng 

lòng giảo chánh kỹ càng để khắc lại vậy. 



---o0o--- 

66. Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới tại nhà giam thứ 

nhất ở kinh đô trong ngày Nguyên Đán năm Giáp Tý 





Tâm tánh của chúng sanh không khác gì chư Phật; nhưng do mê chưa 

ngộ  nên  làm  chúng  sanh  lâu  dài.  Phẩm  Như  Lai  Xuất  Hiện  của  kinh  Hoa 

Nghiêm có câu:  “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều có trí huệ, đức 

 tướng của Như Lai, nhưng do vọng tưởng, chấp trước nên chẳng thể chứng 

 đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng,  chấp  trước  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Tự  Nhiên  Trí,  Vô 

 Ngại  Trí  đều  được  hiện  tiền” .  Phải  biết  trí  huệ,  đức  tướng  và  vọng  tưởng, 

chấp trước chỉ trong một tâm, thoạt đầu vốn không phải là hai vật. Hễ mê thì 

toàn thể trí huệ, đức tướng biến thành vọng tưởng, chấp trước; ngộ thì toàn 

thể  vọng  tưởng,  chấp  trước  lại  biến  thành  trí  huệ,  đức  tướng.  Ví  như  nước 

kết thành băng, băng tan thành nước. Tướng tuy có khác biệt, thể vốn chẳng 

hai.  Hiểu  rõ  điều  này  thì  ai  chẳng  nguyện  đoạn  Hoặc  nghiệp  huyễn  vọng, 

khôi  phục  tâm  tánh  sẵn  có?  [Những  chuyện  như]  đề  cao  thánh  cảnh,  cam 

phận phàm ngu, chấp tánh phế tu, dùng kiến giải lầm lạc lấy phàm lạm thánh 

sẽ đều không thể do đâu mà sanh khởi được! 

Kinh Thư nói:  “Thánh mất niệm nên thành cuồng,cuồng khắc chế được 

 ý niệm bèn thành thánh”.  Mạnh Tử nói:  “Ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn. 

 Đạo của Nghiêu - Thuấn chỉ là hiếu - đễ mà thôi!”  Do vậy, biết: Chẳng thể 

hành hiếu đễ để làm Nghiêu - Thuấn, chẳng khắc chế ý niệm để thành thánh 

và chẳng thể khôi phục trí huệ, đức tướng để trở thành Phật thì đều là hạng 

tự ruồng rẫy, tự vứt bỏ, chẳng chịu gắng sức thực hiện vậy! Như Lai lúc mới 

thành Chánh Giác, vì khắp  hết thảy phàm  - thánh  nói Phạm  Võng  Kinh  Bồ 

Tát Giới, có câu:  “Các ông là Phật sẽ thành, ta là Phật đã thành. Thường tin 

 tưởng  như  thế  thì giới  phẩm  đã  đầy  đủ”.   Lại  nói:  “Chúng  sanh  nhận  lãnh 

 giới  của  Phật  chính  là  đã  dự  vào  địa  vị  chư  Phật;  địa  vị  giống  như  Đại 

 Giác,  thật sự  là  con  của  chư  Phật  vậy” .  Điều  chánh  yếu  là  muốn  làm  cho 

con  người  hiểu thấu suốt  một  niệm tâm tánh  nhỏ  nhoi  này chính  là cội  gốc 

của đạo Bồ Đề do chính  Như  Lai  đã chứng  vậy.  Đã biết  như thế thì ai còn 

chịu  thuận theo  nhiễm duyên phiền  não khiến cho bầu trời chân  tánh thanh 

tịnh rốt ráo bị mây mê sương Hoặc ngăn lấp nữa ư? 

Lại khéo léo khuyên dụ dần dần để  hàng căn cơ nhỏ trước  hết thọ Tam 

Quy,  đem  thân  tâm  quy  y  Phật  Pháp  Tăng  Bảo,  tự  có  thể  phản  vọng  quy 

chân, trái trần hiệp giác, rồi dạy cho Ngũ Giới “chẳng sát sanh, chẳng trộm 

cắp, chẳng tà dâm, chẳng nói dối, chẳng uống rượu” thì những lời lẽ, hành vi 

thường  ngày  sẽ  không  phạm  những  tội  lỗi,  thân  tâm  thanh  tịnh.  Có  những 

người phát tâm đại  Bồ Đề thì  lại dạy  họ tiến  lên thọ  Bồ Tát đại  giới, khiến 

cho  lý  - sự  viên dung, phước - huệ cùng  tiến,  hòng trên cầu Phật đạo, dưới 

hóa  độ  chúng  sanh.  Kinh  đô  là  chỗ  đầu  não  của  thiên  hạ,  vì  thế  tội  phạm 

trong  nhà  tù  rất  đông.  Lại  do  thói  đời  ngày  càng  suy  bại,  chiến  tranh,  mất 

mùa liên tiếp, đến nỗi bọn lưu manh ngây ngô, phạm phải phép nước bị giam 

cầm trong ngục. Há phải đâu chỉ trói buộc làm khổ thân tâm họ, mà thật ra là 

muốn cho  họ sửa  lỗi đổi  mới, trở thành  lương  dân tuân theo  luật pháp.  Lại 

do gần đây Phật học xương minh, chánh phủ đặc biệt mời những vị cao tăng 

thông đạt Phật pháp thường đến trại giam khai thị những ý nghĩa trọng yếu 

của Phật pháp và cái nhân gây ra sanh tử luân hồi, cũng như pháp liễu sanh 

thoát tử, ngõ hầu ai nấy đều biết tâm này là tâm Phật, ắt sẽ tự tuân hành hạnh 

Phật. Muốn liễu sanh thoát tử, mà chẳng tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương quyết khó được như nguyện. 

Bọn họ nghe vậy như đối trước gương sáng, xấu - tốt tự biết, như gặp mẹ 

hiền,  mừng  vui  không  gì  ví  dụ  được.  Tiếng  kinh,  danh  hiệu  Phật  sáng  tối 

không gián đoạn, biến nhà ngục thành đạo tràng, khiến bạn tù thành pháp lữ. 

Quả thật là chuyện lạ từ xưa đến nay chưa từng nghe. Đủ chứng tỏ Phật pháp 

quả thật là lò nung lớn lao để nung phàm đúc thánh vậy. Bất luận vàng cứng 

sắt chai đến đâu hễ bỏ vào trong ấy đều đúc thành tượng Phật, tượng Bồ Tát 

vi  diệu  trang  nghiêm.  Những  ai  bảo  Phật  pháp  vô  ích  cho  quốc  gia,  có  hại 

cho  đời,  đều  là  những  kẻ  chưa  thấy  màu  sắc  đã  bàn  luận  mù  quáng,  khiến 

mình tự lầm, làm người khác lầm lạc. Viên quan giám ngục do phát đại tâm, 

bèn đặc biệt thỉnh bậc pháp sư có đức vào ngày Nguyên Đán năm Giáp Tý, 

nói  Tam  Quy  Ngũ  Giới  cho  khắp  các  Phật  tử  trong  nhà  giam,  ngõ  hầu  họ 

dùng Quy Giới chế phục thân tâm, khiến cho vọng tưởng, chấp trước không 

hề còn nữa, trí huệ, đức tướng sẽ được triệt để phô bày trọn vẹn. Hàng Phật 

tử các ông thoạt đầu đã phạm quốc pháp đến nỗi bị cầm tù, kế đến do được 

nghe  Phật  pháp  liền  nhiễm  Phật  hương,  trở  thành  pháp  khí  của  Phật.  Do 

nhân duyên ác trở thành nhân duyên thiện, nếu chẳng phải là đã trồng thiện 

căn từ nhiều kiếp, vạn phần chẳng được may mắn như thế này đâu! 

Ví  như Ma Ni bảo châu có thể thỏa ý  người  mưa ra khắp các  món báu. 

Do  không  hay  biết  nên  quăng  trong  hầm  xí,  chẳng  những  không  có  công 

năng  mưa  ra  các  báu,  mà  thể  chất  còn  chẳng  khác  gì  những  vật  nhơ.  May 

gặp được  người trí biết  là của quý báu  nhất, vào  nhà  xí  nhặt  ra,  gột  rửa đủ 

cách,  lại dùng  hương  xông để khôi  phục  lại tánh chất sẵn có. Sau đấy, treo 

trên  tràng  cao,  châu  lại  phóng  quang  minh,  tùy  ý  người  cần  gì  bèn  mưa  ra 

khắp các báu. Phật thấy hết thảy chúng sanh cũng giống như vậy. Do đó, dẫu 

kẻ mê đến cùng cực, làm đủ mọi chuyện ác nghịch, như vua Ca Lợi719 cắt 

chặt thân thể, hoàn toàn không có một niệm buông bỏ, mà vẫn thường tìm cơ 

hội để chỉ dạy, khơi gợi, khiến cho họ được độ thoát. Ấy là vì Phật chỉ xem 

trọng  Phật  tánh,  còn  hết  thảy  tội  cấu  ác  nghịch  Ngài  chẳng  buồn  xét  đến. 

Nếu các ông hiểu được những điều vừa nói trên đây dù là pháp hay ví dụ, ắt 

sẽ tự chẳng cô phụ Phật giáo hóa, chẳng phụ bạc tánh linh của chính mình, 

mà một phen hậu ý của chánh phủ, của giám ngục quan, của vị Tăng thuyết 

pháp, thuyết giới cũng chẳng bị trở thành uổng công. Lại mong ai nấy nỗ lực 

tấn tu thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

67. Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá 





Kinh  Kim  Cang  là  tiêu  chuẩn  để  phát  tâm  Bồ  Đề,  hành  đạo  Bồ  Tát, 

thượng cầu  hạ  hóa.  Kinh dạy:   “Tất cả  hết thảy các loài chúng sanh ta đều 

 làm cho họ nhập Vô Dư Niết Bàn để được diệt độ, nhưng vô lượng vô số vô 

 biên chúng sanh được diệt độ như vậy thật ra chẳng có một chúng sanh nào 

 được diệt độ!”   Bởi  lẽ tâm  tánh của chúng sanh  xét  ngay trên bản thể đã  là 

Vô  Dư  Niết  Bàn,  chỉ  vì  mê  nên  huyễn  vọng  tạo  thành  tướng  sanh  tử  luân 

hồi.  Giống  như  say  thấy  nhà  xoay,  nhà  thật  ra  không  xoay;  mê  cho  là 

phương  hướng  đổi  dời,  phương  hướng  thật  ra  chẳng  chuyển.  Chẳng  qua  vì 

họ  đặc  biệt  chỉ  bày  khiến  cho  họ  khôi  phục  lại  cội  nguồn  sẵn  có  mà  thôi. 

Nói:  “Chỉ hết phàm tình, chứ không có thánh giải; chỉ có trừ đi pháp ngăn 

 lấp, chứ không có pháp làm cho sáng tỏ” , chính là diễn tả ý trên vậy. 

Lại dạy chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp để hành bố thí. 

Bố thí đứng đầu lục độ, vạn hạnh. Kinh văn giản lược, chỉ nêu bố thí làm thí 

dụ. Nếu chẳng trụ vào tướng để thực hành lục độ vạn hạnh thì tam luân thể 

không,  nhất  đạo  thanh  tịnh,  lìa  trọn  vẹn  phàm  tình  thánh  kiến  “ta,  người, 

chúng sanh, thọ giả”, chứng trọn vẹn Chân Như diệu tâm thường - lạc - ngã - 

tịnh.  Không  trụ  vào  đâu  để  sanh  tâm,  không  có  gì  để  đạt  được  mà  thành 

Phật, thật đúng là vô thượng diệu pháp để tam thế chư Phật trên thành Phật 

đạo, dưới  hóa độ chúng sanh, tu trọn  vạn  hạnh  nhưng  một pháp chẳng  lập. 

Vì  thế,  người  thọ  trì  phước  đức  quả  báo  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Do  vậy,  danh 

nhân xưa nay đa phần đều thọ trì, biên chép kinh này, ấy là vì muốn cho dân 

chúng  đều  lần  lượt được  hiểu đạo tự giác này. Cư sĩ  Hưu  Tử Đường  Thiên 

Tước  xưa  có  linh căn  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  kiến  địa  cao  siêu,  thư 

pháp tinh diệu, riêng viết kinh này, cho khắc đá để lưu truyền, hòng tiếp nối 

chí hướng, sự nghiệp của các vị Âu Dương Tuân, Triệu Mạnh Phủ, Đổng Kỳ 

Xương720. Công đức ấy chỉ có Phật mới biết được; do vậy, chẳng nề hà hèn 

kém, lược thuật nghĩa kinh để thưa cùng người đọc, ngõ hầu cùng lên được 

bờ giác. 

 

---o0o--- 

68. Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải 





Phật ân rộng lớn, trọn khắp chẳng cùng tận vậy thay! Vì sao nói thế? 

Do hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều có thể thành Phật. Chỉ vì mê 

chưa ngộ nên đến nỗi ngược ngạo dùng sức công đức của Phật tánh để lầm 

lạc khởi tham - sân - si nơi sáu trần cảnh, tạo giết - trộm - dâm. Do Hoặc tạo 

nghiệp, do  nghiệp thọ báo, trải bao  kiếp  lâu  xa thường bị  luân  hồi sáu  nẻo, 

trọn  chẳng  có  lúc  ra.  Phật  trong  kiếp  xưa  biết  điều  này  rồi,  liền  phát  đại 

nguyện,  muốn  cho  hết  thảy  chúng  sanh  tận  hư  không  trọn  pháp  giới  đều 

cùng  ngộ Phật  tánh  vốn sẵn có, cùng thoát sanh tử luân  hồi, cùng  thành  vô 

thượng  giác  đạo,  cùng  nhập  Vô  Dư  Niết  Bàn.  Do  vậy,  vì  khắp  pháp  giới 

chúng sanh trải bao nhiêu kiếp lâu xa hành Bồ Tát đạo, chỉ cần điều gì có lợi 

ích thì không gì chẳng hưng khởi, đề cao, tu trọn Lục Độ nhưng chẳng chấp 

vào một pháp nào, làm được hạnh khó làm, nhẫn được điều khó nhẫn. Hành 

bố thí thì quốc thành, vợ con, đầu, mắt, tủy, não đều chẳng tiếc nuối. Do đó, 

kinh Pháp Hoa nói:  “Ta thấy Thích Ca Như Lai trong vô lượng kiếp, [hành] 

 hạnh  khó,  hạnh  khổ,  tích  công  chứa  đức, cầu  đạo  Bồ Đề  chưa  từng  ngưng 

 nghỉ.  Xem  khắp  tam  thiên  đại  thiên  thế  giới,  thậm  chí  chẳng  có  chỗ  nào 

 chừng bằng hạt cải chẳng phải  là nơi  Bồ Tát xả thân mạng vì chúng sanh. 

 Sau đấy, mới thành đạo Bồ Đề”.  Chỉ một hạnh bố thí này dẫu thọ một kiếp 

còn  chẳng  thể  nói  trọn  được,  huống  chi  những  thứ  khác  như  trì  giới,  nhẫn 

nhục, tinh tấn, thiền định, trí  huệ cũng  như Tứ Nhiếp721, vạn  hạnh  nữa ư? 

Đến khi Hoặc nghiệp hết sạch, phước huệ viên mãn, chứng thấu suốt tự tâm, 

thành  vô  thượng  đạo,  vì  khắp  chúng  sanh  nói  ra  pháp  Phật  đã  chứng  là  vì 

muốn cho họ đều cùng đắc pháp Ngài đã đắc. 

Nhưng vì thượng căn ít ỏi, trung - hạ lại nhiều, nên Phật bèn tùy cơ lập 

giáo, khiến cho ai  nấy tùy phận được lợi  ích. Đến khi  một kỳ sự  nghiệp đã 

xong,  liền  nhập  Niết  Bàn,  nhưng  vẫn  chẳng  bỏ  lòng  đại  bi,  thị  hiện  thành 

Chánh Giác trong những thế giới phương khác để tế độ. Thị hiện sanh trong 

cõi  này  và thế  giới phương khác  như vậy  cố nhiên chẳng thể dùng  toán số, 

thí dụ để diễn tả được nổi. Ví như mặt trời sáng rỡ, vì chiếu cõi đời, mọc - 

lặn chẳng đứng yên. Cũng như người lái thuyền vì để chở người nên qua lại 

không ngừng. Nếu xét theo chuyện xuất thế lần này thì [Phật giáng thế] vào 

năm  26  đời  Châu  Chiêu  Vương722,  mười  chín  tuổi  xuất  gia,  ba  mươi  tuổi 

thành đạo, giảng kinh hơn ba trăm hội. Do vì không căn cơ nào chẳng gồm 

thâu,  không  pháp  nào  chẳng  trọn  vẹn;  lại  do  hạng  trung  hạ  căn  tự  lực  yếu 

hèn,  chẳng  thể  thoát  sanh  tử  ngay  trong  một  đời  này,  dù  có  tu  trì  nhưng 

phiền hoặc chưa đoạn, nếu thọ sanh lần nữa sẽ bị mê mất rất nhiều. Do vậy, 

riêng mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, khiến cho dù 

thánh  hay  phàm,  dù  ngu  hay  trí  đều  cùng  trong  đời  này  vãng  sanh  Tây 

Phương.  Kẻ  thượng  căn  mau  thành  Phật  đạo,  kẻ  trung  hạ  vĩnh  viễn  thoát 

luân hồi. Quả thật là đạo thông đạt để tam thế chư Phật phổ độ chúng sanh, 

là diệu pháp để chúng sanh trong chín giới mau chứng Phật quả. Nhưng chỉ 

cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  chí  thành  khẩn  thiết  trì 

danh hiệu Phật để cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, bất luận công phu 

sâu - cạn, Hoặc nghiệp nặng - nhẹ, không ai chẳng được Phật nhiếp thọ đới 

nghiệp  vãng  sanh  như thuyền  cứu  người  chết  đuối  không  hề  chọn  lựa.  Chỉ 

những  kẻ  tín  nguyện  chẳng  thật,  tâm  hạnh  trái  nghịch  với  Phật  là  không 

được Phật tiếp dẫn. 

Phật  nghĩ thương chúng sanh từ vô thỉ trước đến tận  vị  lai sau, trên  lên 

đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát, dưới đến lục đạo phàm phu, không một ai chẳng 

thuộc vào đại bi thệ nguyện mênh mông. Ví như hư không bao hàm hết thảy, 

sâm  la  vạn  tượng  cho  đến  trời  đất  thảy  đều  chứa  đựng  hết.  Cũng  như  nhật 

nguyệt chiếu khắp muôn phương, dẫu kẻ mù từ lúc lọt lòng chẳng thấy được 

ánh  sáng  cũng  vẫn  được  ánh  mặt  trời,  mặt  trăng  chiếu  đến  mà  được  làm 

người. Nếu không có ánh mặt trời chiếu rọi ắt chẳng có duyên sống còn, nào 

phải chỉ những người tự thấy được ánh sáng mới được nhờ ơn ư? Những kẻ 

Thế  Trí  Biện  Thông  cậy  vào  kiến  giải  câu  nệ,  hẹp  hòi,  chê  bai  Phật  pháp, 

cho  là có  hại cho thánh đạo, bịp đời, dối  dân, trọn chẳng khác  gì  kẻ  mù  từ 

lúc  lọt lòng chửi  mặt trời, cho  là  mặt trời không có ánh sáng  vậy!  Hết thảy 

ngoại đạo đều trộm lấy ý nghĩa trong kinh Phật cho là chính mình có, lại còn 

trộm  lấy  những  danh  từ  của  Phật  pháp  để  hành  tà  pháp.  Do  vậy  biết  Phật 

pháp chính là gốc đạo của hết thảy pháp thế gian, xuất thế gian vậy. 

Ví  như biển cả chảy  ngầm dưới đất,  những chỗ  nó tưới tắm, chảy  lộ  ra 

ngoài chính là vạn con sông; nhưng vạn con sông, không con nào chẳng đổ 

vào biển cả. Những kẻ báng Phật kia  đâu  phải  là báng Phật  mà chính  là tự 

báng  mình đấy chứ!  Bởi  lẽ  một  niệm  tâm  tánh của  họ toàn thể  là  Phật  nên 

Phật  mới  thuyết  pháp  giáo  hóa  đủ  cách  như  thế,  mong  cho  họ  bỏ  mê  quy 

ngộ, tự chứng được Phật tánh sẵn có mới thôi. Do Phật tánh quan trọng nhất, 

đáng  mến tiếc  nhất,  nên  Phật chẳng  tiếc công sức  như thế. Dù kẻ ấy chẳng 

tin  nhận  thì  cũng  chẳng  nỡ  buông  bỏ.  Nếu  chúng  sanh  chẳng  sẵn  đủ  Phật 

tánh, chẳng kham làm Phật, Phật cứ uổng công lập bày như thế, hóa ra nếu 

chẳng phải là gã khờ bậc nhất trong thế gian thì cũng là gã đại vọng ngữ bậc 

nhất trong thế gian ư? Thiên long bát bộ, tam thừa thánh hiền há chịu hộ trì, 

y chỉ Phật hay sao? 

Phật Di Giáo Kinh chính là di chúc khi sự nghiệp một đời đã xong xuôi, 

sắp nhập Niết Bàn, Phật thiết tha dặn dò hàng đệ tử và hết thảy chúng sanh. 

Văn tự tuy giản lược, nhưng nghĩa lý thật châu đáo. Kinh dạy tôn trọng kính 

quý Ba La Đề Mộc Xoa như tôn trọng kính quý đức Thế Tôn. Nếu tôn trọng 

giới luật của Phật như vậy thì sẽ như thường ở sát bên Phật, không xa cách 

chút  nào.  Do  vậy,  Phật  dạy:  “Phải  biết  đây  chính  là  đại  sư  của  các  ông, 

 giống  như  ta  đang  ở  trong  đời  chẳng  hề  khác  gì!”   Tiếp  đó,  kinh  nói  đến 

Giới Tướng, lợi ích trì giới, những tổn thất do không trì giới, và những pháp 

chế tâm, ăn uống có chừng mực v.v… dặn dò cặn kẽ nhiều lượt, không điều 

nhỏ nhặt nào chẳng nhắc tới. Dẫu là mẹ hiền sắp sửa qua đời, vì con cái tính 

kế cũng chẳng thể châu đáo được như vậy. Thật có thể nói là đổ tim đổ gan, 

mỗi một chữ là một bụm máu. Là đệ tử Phật, nên nỗ lực tu trì như thế nào để 

khỏi phụ lòng Phật mong mỏi, người chưa biết Phật pháp phải nên cảm kích 

hành  theo  như thế  nào  để  khỏi  cô  phụ  ơn  sâu  ấy.  Những  lời  ấy  dường  như 

chuyên  dạy  cho  hàng  tỳ-kheo,  nhưng  thật  ra  ngụ  ý  dạy  trọn  khắp  hết  thảy 

phàm - thánh trong chín pháp giới, không sót một ai! Bởi lẽ bậc viên đốn thọ 

pháp,  không  pháp  gì  chẳng  viên.  Phật  dùng  một  âm  thanh  nói  pháp,  chúng 

sanh  tùy  loại  đều  hiểu,  há  lẽ  di  giáo  sáng  rỡ  này  chẳng  thích  ứng  với  Tam 

Hiền Thập Thánh ư? Nhưng Phật xem hết thảy chúng sanh đều như con một; 

ngay  trong  lúc  sắp  nhập  diệt  ấy,  nỡ  nào  chẳng  khuyến  khích,  khuyên  lơn 

thêm ư? Những kẻ bàn luận trong đời sau, đa phần cho rằng kinh này dành 

cho hạng căn cơ nhỏ nhoi và chỉ răn dạy riêng cho hàng tỳ-kheo, khiến cho 

tâm  quang  chiếu  khắp  chín  pháp  giới  rốt  cuộc  trở  thành  những  giáo  huấn 

dành cho hạng xuất gia Tiểu Thừa, chẳng đáng đau tiếc ư? 

Cư  sĩ  Trần  Nguyên  Tôn  túc  căn  sâu  dầy,  học  vấn  uyên  bác,  thuở  đầu 

chưa thấy được kinh Phật cũng noi dấu bọn Hàn, Âu, Châu, Trình, mấy năm 

gần đây mở đọc kinh Phật mới biết Phật là thánh nhân của các thánh, là trời 

đối với các trời, tất cả ngôn giáo không gì chẳng phù hợp Nho giáo, dùng để 

bình trị cõi đời thì đạo cách vật trí tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - bình 

mới được  viên  mãn rốt ráo. Bởi  lẽ Nho Giáo chỉ  nói đến đời  này, còn Phật 

bàn trọn vẹn ba đời. Nếu thật sự biết  nhân quả ba đời, dù hằng  ngày chẳng 

muốn  cầu  lấy  cách  vật  trí  tri,  thành  ý  chánh  tâm  tu  thân  cũng  chẳng  được! 

Trong đời những kẻ miệng nói phải, tâm sai trái, làm ra vẻ hiền lành nhưng 

ngầm  làm  ác  đều  là  vì  không  biết   “tâm  thông  pháp  giới”   cũng  như  không 

biết tam thế nhân quả mà ra. Nếu như biết thì dù là hạng cực hèn kém, cũng 

chẳng chịu đối trước gương sáng hiện các tướng xấu, để chịu xấu hổ vậy! 

Tiếc rằng cõi  đời phần  nhiều không biết,  đến  nỗi chính  mình an  hưởng 

phú quý, sang cả, lại sai giết người đầy thành, ngập ruộng, chẳng thương xót 

mảy  may.  Than  ôi!  Đau  đớn  thay  lòng  người  đời  Mạt!  Tàn  nhẫn  đến  cùng 

cực!  Nếu không có thuyết  nhân quả ba đời của Như Lai thì  những kẻ được 

hết  tuổi  thọ  mới  chết  cũng  sẽ  hiếm  hoi  lắm!  Nếu  có  muốn  xuất  thế  cũng 

chẳng cần phải làm phương cách chi khác, chỉ cần y theo ngôn giáo của Phật 

đối  trị  phiền  não  tập  khí  cho  hết  sạch  không  còn  sót  thừa  gì  thì  dù  thân  ở 

trong  cảnh  tục,  vẫn  chẳng  ngại  đoạn  Hoặc  chứng  chân,  liễu  sanh  thoát  tử, 

hướng đến Phật quả, giống như cư sĩ Duy Ma ở Tây Thiên và Phó Đại Sĩ, Lý 

Trưởng Giả, Bàng cư sĩ  v.v… ở cõi  này.  Nếu  như không  đủ sức thì còn có 

một pháp cậy Phật từ lực vãng sanh Tây Phương để nhờ cậy được. Há phải 

đâu  hết  thảy  mọi  người  đều  phải  bỏ  cõi  tục  xuất  gia  mới  là  đệ  tử  Phật  ư? 

Những kẻ nào nói Phật pháp vứt bỏ luân lý, trái nghịch thánh giáo đều là do 

chưa đọc kinh Phật, chẳng biết  vì sao Phật thành Phật,  lầm  lạc dùng  ý kiến 

ức đoán của phàm phu để phán đoán hồ đồ! 

Do  vậy,  nói:  Muốn  rốt  ráo  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm  mà  không  đề 

xướng, xương minh Phật pháp sẽ không thể được! [Ông Trần Nguyên Tôn] 

cảm  kích  ân  Phật  thật  sâu  đậm,  thiết  tha,  lại  muốn  cho  hết  thảy  đồng  nhân 

cùng biết đến ân Phật, đem kinh Phật Di Giáo, dùng lời lẽ phổ thông để chú 

thích  ý  nghĩa  ngõ  hầu  chánh  khách,  giới  học  thuật,  thương  gia,  nông  gia, 

nhân sĩ các giới đều được thấm gội từ ân của Phật, chẳng đến nỗi sẵn có Phật 

tánh mà thường bị mê mất, trầm luân mãi mãi trong biển khổ sanh tử, không 

thể ra được! Ông ta muốn khắc in để lưu hành, cậy Quang viết lời tựa. Vì ân 

sâu  đức  dầy  của  Phật  nhiều  người  chưa  biết  nên  Quang  trình  bày  đại  lược. 

Còn  như tấm  lòng đại từ bi  vì chúng sanh, người đọc sẽ tự cảm  nhận được 

qua những gì đã nói trong kinh, nên chẳng trình bày cặn kẽ! 

Ôi chao! Phật vì chúng sanh dẫu thiên địa, phụ mẫu cũng chẳng thể sánh 

ví được một phần hằng hà sa số! Tôi trước kia đã lậm chất độc của họ Hàn, 

họ  Âu,  làm  gã  Nhất  Xiển  Đề,  may  chưa  bị  sa  lầy  trong  đời  này,  may  mắn 

được  gặp  Phật  pháp,  chỉ  sợ  những  người  giống  như tôi  chưa  chắc  đã  được 

may  mắn  gặp  gỡ Phật pháp  như tôi. Do  vậy, thốt  lời  mổ tim  vẩy  máu  này, 

những mong ai nấy trên chẳng cô phụ ân Phật, dưới chẳng phụ tánh linh của 

chính mình mà thôi! 



---o0o--- 

69. Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải 







Rõ ràng là tâm, Phật, chúng sanh ba pháp không sai biệt. Cái tâm vô 

sai  biệt  ấy  hư  linh  đỗng  triệt,  trong  lặng  thường  hằng  vừa  tịch  vừa  chiếu, 

chẳng phải có, chẳng phải không, dứt tuyệt danh xưng thánh - phàm, không 

có  hình  ảnh  sanh  diệt  huyễn  vọng.  Lìa  tâm  duyên  tướng,  vì  thế  tình  thức 

chẳng suy  lường được. Vượt khỏi cửa ải  văn tự, vì thế  ngôn  ngữ chẳng thể 

hình dung được. Như Lai trí huệ rộng lớn, tự tại nơi pháp, khéo dùng lời lẽ 

để tỏ bày đạo vượt ngoài ngôn ngữ, nói rộng hay lược đều phù hợp, đều đạt 

đến  chỗ  khéo  léo  viên  mãn.  Do  vậy,  kinh  Đại  Bát  Nhã  nói  rộng,  ước  theo 

Phật  pháp,  chúng  sanh  pháp  để  chỉ  rõ  tâm  pháp  nên  nhiều  đến  sáu  trăm 

quyển. Còn kinh  này  nói  giản  lược, ước trên tâm pháp để dạy rõ Phật pháp 

và chúng sanh pháp nên văn từ chỉ có hai trăm sáu mươi chữ; nhưng sự - lý, 

nhân  -  quả  của  mười  pháp  giới  không  gì  chẳng  đầy  đủ.  Dùng  đại  lược  để 

nhiếp sự rộng rãi, không sót một nghĩa nào. 

Nếu  nói  giản  ước thì  hai câu   “chiếu kiến  Ngũ Uẩn giai không, độ nhất 

 thiết khổ ách” (soi thấy Ngũ Uẩn đều không, vượt hết thảy khổ ách) chính là 

mấu  chốt  của  toàn  bộ  bản  kinh.  Nếu  nói  giản  lược  hơn  nữa  thì  một  chữ 

 “Chiếu”  pháp nào cũng phô bày trọn vẹn, pháp gì cũng hoàn toàn mất, phô 

bày  lẫn  diệt  mất  đều  vắng  lặng,  Nhất  Chân  tỏ  lộ  rốt  ráo.  Quán  Tự  Tại  là 

người đã chứng đắc cái tâm ta trước hết, chúng ta há chẳng học theo Ngài ư? 

Thật có thể gọi là  “tâm ấn của Như Lai, cương tông của Đại Tạng, kim chỉ 

 nam cho chín pháp giới, mấu chốt của Đại Bát Nhã” , nghĩa chẳng thể nghĩ 

bàn, công đức cũng chẳng thể nghĩ bàn. Vì thế, xưa nay những người thọ trì, 

đọc  tụng  trọn  khắp  vũ  trụ;  người  trước  thuật  hoằng  dương  khó  thể  kể  xiết. 

Lý  tuy  rất  sâu,  nhưng  từ  ngữ  phải  phù  hợp  căn  cơ.  Nếu  không,  tuy  khế  lý 

nhưng chẳng khế cơ! Cư sĩ Lý Hòa Lạc tri kiến viên dung, văn tự hoạt bát, 

muốn cho kẻ sơ cơ dễ hiểu nên dùng văn Bạch Thoại để thiển giải (giải thích 

nông cạn, sơ lược). Bàn về lý thật hết sức thấu triệt, nhưng chỉ dùng những 

từ ngữ thật phổ thông, Đại Vân đăng tải trước, rồi cho in lại thành sách, vui 

sướng  lòng  người.  Soạn  xong  lại  khắc  in  lưu  truyền  mãi  mãi  khắp  cõi. 

Quang tầm thường, kém cỏi, thiếu khả  năng, khôn  ngăn  kính  ngưỡng, kính 

cẩn viết lời tựa dẫn giải để giúp lưu thông vậy! 



---o0o--- 

70. Lời tựa thuật duyên khởi sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm 

Ứng Tụng 







Hết thảy các pháp thế gian, xuất thế gian đều do thời tiết, nhân duyên 

mà phát khởi. Vì thế, cổ đức nói:  “Nếu thời tiết đến, lý tự tỏ bày”.  Thật đúng 

là  như thế!  Quang  tầm  thường,  kém  cỏi,  trăm  chuyện  chẳng  làm  được  một 

điều  nào, ăn bám chùa  Pháp Vũ ở  núi  Phổ Đà ba  mươi  hai  năm.  Trước kia 

đọc Phổ Đà Chí, thấy những điều ghi chép trong ấy đều thuộc chuyện hưng - 

phế  của  đạo  tràng  và  những  chuyện  tầm  thường  như vậy.  Còn  như sự  -  lý, 

bổn - tích trong những kiếp xưa của Quán Âm Đại Sĩ cũng như những nhân 

duyên Ngài cảm ứng trong cõi này đều thiếu sót, sơ sài, khôn ngăn người ta 

phải thở dài! Năm Dân Quốc thứ sáu (1917), ba vị cư sĩ Vương Thái Thần, 

Châu Hiếu Hoài, Trần Tích Châu lên núi tìm gặp. Ông Vương, ông Châu nói 

Phổ Đà là đạo tràng thánh địa của Quán Âm Đại Sĩ, trong nước, ngoài nước 

đều kính ngưỡng, sao lại bãi bỏ tòa giảng đã lâu, nỡ để pháp đạo tịch mịch? 

Xin thầy hãy phát tâm giảng kinh, chúng con sẽ vì thầy trù liệu, lo toan chi 

phí. Quang viện cớ mình kém cỏi, hết sức từ chối. Ông Tích Châu bèn nói:  



- Sơn  Chí  đã  lâu  không  tu  chỉnh,  bản  gỗ  khắc  đã  mờ  câm.  Nếu  thầy 

chịu sửa chữa, con sẽ khắc in. 

Quang nói:  

- Chuyện ấy nào phải dễ dàng. Nếu chiếu theo lệ cũ thì phải là văn nhân 

mới làm nổi. Nếu đem những chuyện tu - chứng, bổn - tích trong những kiếp 

xưa kia của Đại Sĩ và những sự tích cảm ứng trong phương này, mỗi chuyện 

đều lược thuật những nét chánh khiến cho người đọc đều biết ân Đại Sĩ trọn 

khắp các cõi số  lượng  nhiều  như cát, lòng từ tế độ không  ngằn  mé; từ đấy, 

phát khởi chánh tín, thân tâm quy y, gần là đạt được phước trong đường trời 

- người, xa là chứng quả Bồ Đề, mà không xem khắp Đại Tạng, tra cứu đủ 

mọi sách  vở sẽ không thể  làm được. Nếu  chẳng phát  huy các sự - lý, bổn - 

tích, cảm ứng của Đại Sĩ thì chính là bỏ chủ dốc chí nơi khách, bỏ gốc theo 

ngọn,  có  khác  gì  những  sơn  kinh  thủy  chí723  tầm  thường?  Làm  sao  tỏ  rõ 

Phổ Đà là đạo tràng ứng hóa của Đại Sĩ, lại sao có thể tỏ rõ Đại Sĩ là bậc cha 

mẹ đại từ bi của pháp giới chúng sanh, có nhân duyên rất sâu đối với chúng 

sanh  trong  cõi  Sa  Bà  cho  được?  Nhưng  Quang  do  túc  nghiệp  đến  nỗi  tâm 

không tri thức, mắt gần như mù lòa, còn phải sám hối  một hai năm đợi đến 

lúc  nghiệp  tiêu  trí  rạng,  chướng  hết  mắt  sáng  thì  sẽ  chẳng  tiếc  thân  mạng 

gắng làm cho thành tựu. Nếu như nghiệp nặng chẳng thể cảm ứng để trừ khử 

cho hết [nghiệp chướng] được thì sẽ qua Giang Tây, cầu cư sĩ Lê Đoan Phủ 

thay Quang lo liệu việc này. Ông này học vấn quán thông Nho - Thích, văn 

tài xuất chúng, ắt phát huy được tâm hạnh, sự tích từ bi của Đại Sĩ. 

Năm  sau,  cư  sĩ  Từ Úy  Như đem  Văn  Sao  ấn  hành,  khiến  cho  những  ai 

không  xem  xét  kỹ,  lầm tưởng Quang  là bậc tri thức, từ đấy, thư từ qua  lại, 

ngày càng không rảnh rỗi để làm. Mùa Xuân năm Dân Quốc thứ tám (1919), 

ông  Đoan  Phủ  quy  Tây,  cái  tâm  đã  phát  trước  kia  trở  thành  chuyện  nói 

xuông. Mùa Xuân năm Dân Quốc thứ 11 (1922), Tri Sự724 vùng Định Hải 

là ông Đào Tại Đông lên núi cho biết: “Sơn Chí được lưu thông sẽ khiến cho 

ai  nấy  do  tin  tưởng  đều  cải  ác  làm  lành,  phản  vọng  quy  chân,  quả  thật  là 

nhiệm vụ quan trọng để vãn hồi thế đạo nhân tâm, hãy nên gấp rút tu chỉnh”. 

Quang thấy tâm ông Đào hộ pháp khẩn thiết, lòng cứu thế ân cần, liền thưa 

với chủ nhân hai chùa Phổ Tế và Pháp Vũ khẩn khoản xin ông Đào đích thân 

đảm nhiệm chuyện này. Ông Đào do bận bịu việc công, bèn ủy thác vị nhân 

sĩ trong vùng là ông Vương Nhã Tam đảm nhiệm. Hết thảy sự việc thì ngoài 

có ông Đào, trong núi có hòa thượng Khai Như đã thoái ẩn725 cùng thương 

lượng,  châm  chước  lo  liệu,  Quang  không  rảnh  rỗi  nên  tuyệt  chẳng  hề  hỏi 

đến.  Năm  sau,  ông  Đào  được  thăng  chức,  chuyển  lên  huyện  Hàng,  nhưng 

vẫn gởi thư từ qua lại để bàn bạc, châm chước chuyện này. Nếu chẳng phải 

xưa đã từng được Đại Sĩ phó chúc, há có được như thế hay chăng? Lúc mới 

vừa bàn bạc chuyện tu chỉnh Sơn Chí xong xuôi, chưa đầy một tháng thì cư 

sĩ Hứa Chỉ Tịnh từ Bành Trạch, Giang Tây, đến viếng thăm, vừa gặp gỡ liền 

thành  [bè  bạn]  thuận  thảo.  Quang  thuật  đầu  đuôi  chuyện  cũ,  đem  chuyện 

sách Đại Sĩ  Tụng  nhờ  vả, ông bèn chấp thuận  ngay. Nếu chẳng phải  là Đại 

Sĩ thầm gia bị, sao có dịp gặp gỡ như vậy cho được? 

Ông Hứa bèn tra cứu khắp Kinh Tạng và các sách vở, phải mất hai năm 

mới hoàn thành bản thảo, soạn thành tụng văn gần hai vạn chữ. Lại còn chú 

thích  ý  nghĩa  để  người  đọc  biết  hết  căn  cội.  Lại  trích  lục  các  kinh  để  làm 

chứng cớ. Tụng Văn gồm ba quyển, dẫn chứng từ kinh văn gồm một quyển, 

tổng cộng hơn ba trăm bảy mươi trang, được gởi đến [Phổ Đà] vào đầu mùa 

Hạ.  Những  ý  nghĩa  của  Tụng  Văn  đã  được  trình  bày  trong  lời  tựa  của  ông 

Hứa;  ở  đây  không  nhắc  lại  nữa.  Trước  kia,  Quang  vốn  muốn  đặt  phần  này 

vào  đầu  bộ  Sơn  Chí,  nay  vì  số  quyển  quá  nhiều,  nên  đặc  biệt  cho  khắc  in 

riêng  để  lưu  truyền  khắp  hậu  thế.  Nếu  in  chung  với  bộ  Sơn  Chí  ắt  khó  thể 

lưu truyền rộng khắp được. Đại Sĩ từ vô lượng kiếp đến nay phân thân trong 

các cõi nhiều như bụi trần, bổn - tích cảm ứng của Ngài chỉ mình Phật biết 

được nổi. Mấy quyển tụng văn này chẳng qua chỉ là một hạt bụi nơi đại địa, 

một  giọt  nước trong biển cả, khiến cho  những ai chẳng biết  lòng từ sâu  xa, 

lòng bi lớn lao của Đại Sĩ sẽ biết được đại khái. Từ đấy, hổ thẹn, đột nhiên 

dũng mãnh nói: “Tâm của chúng ta và tâm của Đại Sĩ không hai không khác, 

Đại Sĩ đã viên thành Phật đạo bao kiếp lâu xa, lại dùng bi tâm vô tận chẳng 

lìa  cõi  Tịch  Quang,  thùy  tích726  trong  chín  giới  hiện  đủ  mọi  sắc  thân  độ 

thoát chúng sanh. Chúng ta từ vô lượng kiếp đến nay luân hồi sáu nẻo, được 

hưởng  ân  dẹp  khổ  ban  vui  của  Ngài  không  biết  là  bao  nhiêu!  Mãi  cho  đến 

ngày  nay,  vẫn còn  là  phàm phu.  Trên đã phụ thâm ân Đại Sĩ cứu  vớt, dưới 

phụ bạc Phật tánh sẵn có của chính  mình. Lặng im suy nghĩ, há không thẹn 

đến chết ư? Ngài đã là trượng phu thì ta cũng thế. Chẳng nên tự khinh để rồi 

lui sụt!” 

Do vậy, chuyển biến phàm tình noi theo dấu Thánh, khắc kỷ, giữ lễ, dứt 

lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  tận  lực  hành  điều  thiện  thế  gian,  kiêm  tu  Tịnh 

nghiệp, lâu dần đều được biến đổi. Bậc thượng thì ngay trong đời này đoạn 

Hoặc chứng chân,  liễu sanh thoát tử, bậc hạ thì đến  lúc  lâm chung cậy  vào 

Phật từ  lực  vãng sanh  Tây Phương. Được như thế thì ai  nấy đều  giữ vẹn  lễ 

nghĩa, ai nấy biết nhân quả, tự nhiên can qua dứt, tai họa do con người gây 

ra  vĩnh  viễn  dứt  mất,  mưa  thuận  gió  hòa,  quyến  thuộc  trời  thường  đến. 

Nhiệm  vụ trọng  yếu căn  bản để  vãn  hồi thế đạo  nhân tâm  như ông Đào  đã 

nói chính là chuyện này! Mong sao những ai thấy nghe đều cùng phát lòng 

kính ngưỡng Đại Sĩ, gắng sức tu tập thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

71. Lời tựa in lại sách Giáo Quán Cương Tông Thích Nghĩa Kỷ 





Biển Giáo mênh mông, rộng sâu chẳng thể lường; nếu chẳng có gì để 

chỉ quy sẽ mịt mờ không biết hướng về đâu. Do vậy, đại sư Trí Giả vào đời 

Trần - Tùy dùng Ngũ Thời Bát Giáo để phán định những pháp đã nói trong 

suốt  cả  một  đời  của  đức  Như  Lai,  hiển  lộ  bản  hoài  xuất  thế  của  Như  Lai. 

Phật chỉ  muốn cho  hết thảy chúng sanh cùng thành  giác đạo, nhưng do căn 

cơ,  khí  lượng  bất  nhất,  nên  lại  tùy  thuận  cơ  nghi,  dần  dần  khuyến  dụ  khéo 

léo,  vì  Thật  lập  ra  Quyền  để  tiếp  dẫn.  Đợi  đến  khi  họ  đã  được  lợi  ích  nơi 

Quyền, bèn khai Quyền hiển Thật cùng quy vào bí tạng, mới biết nguyên do 

 “tâm,  Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt; Phật như, chúng sanh như, 

 nhất  như,  vô  nhị  như” .  Có  thể  nói  là  giương  Phật  nhật  trong  không  trung 

chiếu khắp cõi đất, trao Quả Giác cho đứa con nghèo cùng, sai nó nối  ngôi 

đấng Pháp Vương. 

Nhưng do văn từ quá nhiều chẳng thuận tiện cho kẻ sơ cơ, nên Ngẫu Ích 

đại  sư  mới  thâu  tóm  những  nghĩa  trọng  yếu,  soạn  ra  sách  Cương  Tông. 

Những chỗ  nào  ý  nghĩa bị ẩn kín bèn  giải thích đại  lược để  người  học biết 

hết  ý  nghĩa  Như  Lai  thuyết  giáo  và  pháp  nương  theo  Giáo  để  tu  Quán.  Có 

chỗ giống như chỉ dẫn đi về núi báu, trao thẳng Ma Ni bảo châu cho. Từ đấy, 

hiểu  rõ:  Không  chỉ  Đệ  Nhất  Nghĩa  Đế  “viên  diệu  bất  sanh  bất  diệt,  chẳng 

phải có, chẳng phải không” là tâm ấn của Như Lai, mà ngay cả những pháp 

thiên  -  nhân  -  Quyền  -  Tiểu  v.v…  và  những  lời  lẽ  xử  sự  trong  đời,  những 

nghề nghiệp để kiếm sống v.v… không gì chẳng phải là Đệ Nhất Nghĩa Đế, 

đều là tâm ấn của Như Lai. Ví như vẽ rồng điểm mắt, rồng lập tức bay lên. 

Do pháp không có tự tánh, chuyển biến do tâm, người căn cơ viên mãn thọ 

pháp, không pháp nào chẳng viên. 

Mặc Am Pháp Sư dùng cách thích nghĩa (giải thích ý nghĩa) để chú thích 

dưới  mỗi phần.  Lại còn soạn phần  Kỷ727 để mong  người đọc  vừa đọc đến 

liền hiểu rõ. Người học có được bộ sách này đỡ tốn tâm lực, lại dễ lãnh hội, 

may  mắn  chi  bằng?  Trưởng  lão  Pháp  Dụ  chùa  Bảo  Luân  tại  Duy  Dương 

muốn in lại để truyền bá rộng rãi, sai Quang giảo chánh những chỗ sai lầm 

và trần thuật duyên khởi vậy. 



---o0o--- 

72. Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư của Thế Giới Cư Sĩ 

Lâm tại Thượng Hải 





Chúng sanh và Phật tâm tánh như một, trọn chẳng có hơn - kém cũng 

như tăng-  giảm,  nhưng  Phật  an  trụ  trong  Tịch  Quang,  chúng  sanh  luân  hồi 

trong sanh tử, là vì ngộ và chưa ngộ, và do thuận tu - nghịch tu mà ra. Như 

Lai  biết  chúng  sanh  đều  có  đủ  Phật  tánh,  đều  kham  làm  Phật.  Do  vậy,  thị 

hiện sanh trong thế gian, thị hiện thành Chánh Giác, tùy cơ diễn nói hết thảy 

pháp  môn Quyền - Thật để kẻ  lợi căn  ngay từ đó khai - thị - ngộ - nhập tri 

kiến Phật; những kẻ độn căn cũng dần dần được un đúc nên được ngộ nhập. 

Đợi đến khi ngộ - chứng cùng cực  mới khôi phục lại Phật tánh sẵn có, mới 

lìa khỏi danh tướng “phàm - thánh, chúng sanh - Phật” sai biệt. Đấy chính là 

 “làm cho  hết  thảy  chúng  sanh  đều  nhập  vào  Vô  Dư  Niết  Bàn để  được  diệt 

 độ, nhưng quả thật không có chúng sanh nào được diệt độ”. 

Ôi! Tâm Như Lai độ sanh có thể nói là từ bi đến cùng cực, không còn gì 

hơn được nữa! Về sau, chư  Bồ Tát, tổ sư,  thiện  tri thức, ai  nấy đều  tiềm tu 

mật chứng, hoằng truyền, xiển dương, phát huy để trên thì nối tiếp huệ mạng 

Như  Lai,  dưới  làm  bến  bờ  cho  chúng  sanh.  Từ khi  pháp  truyền  sang  Đông 

Chấn (Trung Hoa), một ngàn mấy trăm năm qua, những kẻ ngộ tự tánh, đoạn 

phiền hoặc, thoát sanh tử, chứng Niết Bàn làm sao kể xiết! Những người nối 


tiếp kế thừa còn có thể thay đổi phong tục, chiến thắng tàn bạo, khử trừ giết 

chóc,  khiến  cho  dân  ngày  càng  hướng  thiện  nhưng  chẳng  biết  vì  sao!  Do 

vậy, xưa nay những bậc cao nhân lỗi lạc vượt trỗi hơn người không ai chẳng 

dùng  pháp  này  để  tự  hành,  hóa  độ  người  ngõ  hầu  thiên  hạ  thái  bình,  muôn 

nước  đều  yên  ổn.  Đến  thời  Hàm  Phong  -  Đồng  Trị  nhà  Thanh,  chiến  tranh 

liên tiếp xảy ra, pháp vận suy sụp dần. 

Về sau, bãi bỏ cử nghiệp, những người thiên tư cao ai nấy ngoài các môn 

khoa học ra còn nghiên cứu thêm Phật pháp, mới biết [Phật pháp] là đạo duy 

nhất vô nhị trong thế gian. Trong lúc thế đạo nhân tâm đã suy hãm đến cùng 

cực  này,  muốn  cứu  vãn  mà  chẳng  xương  minh  Phật  học  thì  không  còn  có 

cách nào hết. Do vậy, ai nấy đều lấy việc đề xướng Phật học làm nhiệm vụ 

cấp bách, nên hội Nghiên Cứu, Cư Sĩ Lâm được lập ra khắp nơi. Pháp chẳng 

chấp nhất, tùy theo căn cơ con người, dù Thiền hay Giáo, dù Hiển hay Mật, 

thảy  đều tu trì  và phát  huy.  Lại còn chú trọng pháp  môn Tịnh Độ để  mong 

người đã ngộ và kẻ chưa  ngộ, đều cùng trong đời  này thoát  ly sanh tử  luân 

hồi.  Ấy  là  vì chúng sanh đời Mạt  Pháp tự lực  yếu  hèn,  nếu không  nhờ  vào 

Phật  lực,  quyết  khó  thể  giải  thoát  ngay  trong  đời  này.  Trong  hội  Hoa 

Nghiêm, Hoa Tạng hải chúng, Đẳng Giác Bồ Tát còn dùng mười đại nguyện 

vương hồi hướng vãng sanh, huống gì những kẻ học Phật trong đời Mạt ư? 

Do vậy, biết pháp  môn Tịnh Độ chính là pháp môn thành thủy thành chung 

để mười phương ba đời hết thảy chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ 

chúng sanh. 

Thượng Hải là nơi quan trọng của toàn quốc, các cư sĩ trong Cư Sĩ Lâm 

muốn phổ biến pháp hóa của Phật, ngoài việc giảng kinh niệm Phật ra, mỗi 

quý (ba tháng) lại ra một số Lâm San ngõ hầu thúc đẩy rộng rãi. Nay lại tiếp 

tục  cho  ra  đời  Phật  Học  Nghiên  Cứu  Tùng  Thư.  Đối  với  các  bộ  Khởi  Tín 

Luận, Lăng Nghiêm Kinh Chỉ Yếu, đối với những kinh luận sâu xa uyên áo 

đều dùng những lời lẽ rõ ràng, giản dị để phát huy, ngõ hầu người sơ cơ dễ 

lãnh  hội,  hòng  khỏi  bị  nỗi  khổ  “do  không  phù  hợp  nên  không  thâm  nhập 

được”,  đều  được  hưởng  lợi  ích  “do  ngón  tay  chỉ  mà  thấy  được  mặt  trăng”. 

Từ đây, tiếp tục ấn hành lưu truyền để tỏa rạng ánh sáng Phật nhật, khiến hết 

thảy đồng nhân cùng ngộ thiên chân Phật tánh sẵn có, ngõ hầu khỏi phụ đại 

sự  nhân duyên  xuất thế của Như Lai,  mà  chuyện  vãn  hồi thế đạo  nhân tâm 

cũng có thể lấy đây làm căn cứ. Phàm những ai đồng hàng với tôi ai nấy nên 

giúp đỡ để [cuốn Tùng Thư này] được truyền bá khắp pháp giới vậy. 



---o0o--- 

73. Lời tựa sách Kim Cang Công Đức Tụng 





Lục Độ là pháp trọng yếu để Bồ Tát trên cầu Phật đạo, dưới độ chúng 

sanh. Nhưng năm Độ [đầu tiên] như kẻ mù, Bát Nhã như người hướng dẫn. 

Năm Độ nếu thiếu Bát Nhã thì chẳng thể rốt ráo đến bờ kia, chẳng thể gọi là 

Ba La Mật. Bát Nhã như tâm, năm Độ kia như thân. Bát Nhã không có năm 

Độ  thì  cũng  chẳng  thể  rốt  ráo  đến  được  bờ  kia,  chẳng  được  gọi  là  Ba  La 

Mật! Nếu  hai thứ  này đều đầy  đủ thì  mỗi  một Độ đều rốt ráo đến được bờ 

kia,  đều  được  gọi  là  Ba  La  Mật.  Kinh  Kim  Cang  chính  là  khuôn  phép  để 

phát  Bồ  Đề  tâm,  hành  Bồ  Tát  đạo,  tu  khắp  lục  độ  vạn  hạnh.  Do  kinh  văn 

giản lược chỉ nêu bố thí làm mẫu, như chẳng trụ vào Sắc, Thanh, Hương, Vị, 

Xúc,  Pháp  để  hành  bố  thí  v.v…  nên  có  thể  độ  thoát  hết  thảy  chúng  sanh, 

nhưng chẳng thấy ta là người độ và pháp dùng để độ cũng như tướng chúng 

sanh được độ, thì bốn tướng chẳng sanh, ba tâm728 há được? Không trụ vào 

đâu để sanh tâm, vô sở đắc để làm Phật. Do vậy, thọ trì bốn, ba, hai, một câu 

thì công đức khó thể nói được, còn nói chi là trì toàn bộ kinh. Do vậy, từ cổ 

đến nay, nhiều người đọc tụng. Người đốn ngộ tự tánh triệt chứng duy tâm, 

sống dự vào dòng thánh, chết về An Dưỡng kể sao cho xiết? Kế đến là tiêu 

trừ  tội  nghiệp,  tăng  trưởng  thiện  căn,  chuyển  họa  thành  phước,  từ  ngu  trở 

thành trí lại càng nhiều hơn nữa. Cư sĩ Hứa Chỉ Tịnh đem những sự tích cảm 

ứng đã được ghi chép từ xưa đến nay phân loại rồi soạn những bài tụng. Bạn 

ông  ta  là  Lưu  Khế  Tịnh  lại  viết  lời  chú  thích  để  người  đọc  đều  biết  được 

nghĩa lý uyên thâm, công đức rộng lớn, sanh lòng chánh tín, gắng bắt chước 

tu theo. Tùy theo công hạnh cạn hay sâu cũng sẽ được các thứ lợi ích. Kinh 

dạy:   “Hết  thảy  chư  Phật  và  đạo  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh  Giác  của 

 chư Phật đều phát xuất từ kinh này. Nếu có thể phát tâm chí thành cung kính 

 thọ trì thì sẽ thuộc vào trong số chư Phật vị lai” , xin hãy gắng sức lên! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Quyển thứ ba 

(phần 3 hết) 



---o0o--- 

 Phần 4 

74. Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán 

 

 

Nho  -  Thích  đạo  không  hai,  chúng  sanh  và  Phật  tâm  không  hai.  Do 

con người có cùng một tâm này, tâm cùng một lý này, nên hết thảy hữu tình 

đều nhờ vào Chân Như Phật Tánh mà được kiến lập. Nhưng chúng sanh và 

Phật thật khác biệt, phàm - thánh khác hẳn nhau là vì nhân địa mê - ngộ bất 

đồng, Tu Đức thuận - nghịch sai khác. Do vậy, thánh nhân Nho - Thích đều 

xuất hiện trong đời làm bậc hướng dẫn, ngõ hầu hết thảy chúng sanh bỏ mê 

theo  ngộ,  thấu  dòng  tột  nguồn,  khôi  phục  lại  bản  tánh  sẵn  có  mà  thôi!  Sự 

phát  huy  tuy có  Quyền  - Thật, sâu - cạn,  phương  tiện - cứu cánh bất  đồng, 

nhưng xét về đại thể thì lý thể được đề cao và công phu tu tập không hai. 

Phật lấy Giác làm Thể, Giác có Bổn Giác, Thỉ Giác, Bất Giác. Bổn Giác 

chính  là  thiên  chân  Phật  Tánh  chúng  sanh  và  Phật  đều  sẵn  có,  tức  là  Tánh 

Đức vậy. Còn Thỉ Giác là diệu trí do dựa theo lý Bổn Giác, phát khởi tu tập 

chân  thật,  đối  trị  phiền  não  tập  khí  khiến  cho  chúng  bị  tiêu  diệt  không  còn 

sót. Đó chính là Tu Đức. Bất Giác là mê trái Bổn Giác, sanh khởi chấp trước 

vào cảnh, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, coi khổ là vui, lấy mê 

làm  đức,  dùng  sức  Phật  tánh  để  tạo  nghiệp  sanh  tử.  Hết  thảy  chúng  sanh 

đang mê không nương theo Chánh Giác, lầm lạc tu tập đều là Bất Giác vậy. 

Bổn Giác thì phàm - thánh bình đẳng, không có cao - thấp. Thỉ Giác thì do 

công phu sâu  hay cạn khác biệt  mà địa  vị  ngộ chứng sai khác, từ Danh  Tự 

cho  đến  Phần  Chứng,  từ  địa  vị  Ngoại  Phàm729  cho  đến  Đẳng  Giác  đều 

thuộc trong phạm vi Thỉ Giác. Từ Đẳng Giác lại phá một phần vô  minh thì 

công Tu Đức  đã đến cùng cực,  Tánh Đức  hiển  lộ trọn  vẹn,  phước  huệ trọn 

đủ,  phiền  hoặc  hết  sạch,  viên  mãn  Bồ  Đề,  trở  về  chỗ  không  thể  đắc,  mới 

thành bậc Đại Giác Thế Tôn, mới chứng Thỉ - Bổn hợp nhất tối thượng thừa 

tối  cực,  mới  hoàn  thành  sự  nghiệp  tu  nhân  chứng  quả  của  bậc  đại  trượng 

phu. Vì thế, kinh Hoa Nghiêm nói:  “Hết thảy chúng sanh đều có đầy đủ trí 

 huệ,  đức  tướng  của  Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng 

 chứng  đắc.  Nếu  lìa hết  thảy  vọng  tưởng,  chấp  trước  thì Nhất  Thiết Trí,  Vô 

 Ngại Trí đều được hiện tiền” . Nói “hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ 

 của Như Lai”  là nói về lý tánh Bổn Giác vậy.  “Do vọng tưởng, chấp trước 

 nên chẳng chứng đắc”  chính là trái nghịch Bổn Giác, khởi Hoặc tạo nghiệp, 

luân hồi trong sáu đường.  “Lìa vọng tưởng thì trí huệ bèn hiện tiền”  chính là 

thuận theo Bổn Giác để tu dần dần cho đến khi viên thành Phật quả. Hiểu rõ 

chỗ đạt đến của lý “Tánh - Tu” này ắt chẳng cam chịu phận phàm ngu, cũng 

chẳng dám đem phàm lạm thánh, ắt sẽ thật tu, thật ngộ, mong sao thật chứng 

mới thôi! 

Nho  thì  lấy  Thành  - Minh  làm  gốc, Thành là Minh  Đức, Minh  nghĩa  là 

 “minh”  (làm sáng tỏ) trong  “minh Minh Đức”.  Thật ra là Thành - Minh, tức 

 “minh Minh Đức”.  Minh Đức chính  là chân tri (sự hiểu biết chân thật) sẵn 

có  trong  tâm  chúng  ta.  Do  có   “vật”   là  nhân  dục  (lòng  ham  muốn  của  con 

người), nên [Minh Đức] bị ngăn lấp chẳng thể hiển hiện được; như mây che 

mặt trời, trọn chẳng thấy được tướng sáng. Muốn làm sáng tỏ Minh Đức ấy 

thì  phải  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành,  khắc  kỷ,  giữ  lễ  thì  cái  vật   “nhân 

 dục”  tự chẳng có đất dung thân, chân tri sẵn có sẽ hiển lộ toàn thể, như phù 

vân (mây nổi) trôi đi, vầng mặt trời sáng rỡ. Chân tri đã hiển lộ thì đạt được 

quyền  làm chủ, kẻ  hầu  hạ phải  nghe theo. Vì thế  những  gì  ý  nghĩ đến, tâm 

suy nghĩ đến đều quy về chân thành, không vọng, trung chánh, chẳng thiên 

lệch vậy. Đấy chính là đại pháp  “tu thân, trị người”  của Khổng Tử thừa kế 

từ  nhị  đế  tam  vương730  được  trình  bày  tóm  lược  như  vậy,  để  làm  khuôn 

phép lớn lao cho thiên hạ hậu thế mong thành thánh thành hiền vậy. 

Nếu đem so với Phật pháp để giải thích thì Thành và Minh Đức chính là 

Tánh  Đức  của  Bổn  Giác,  còn  Minh  và  Minh  Minh  Đức  (làm  sáng  tỏ  Minh 

Đức) chính  là  Tu Đức của  Thỉ Giác  vậy.  “Vật”   là  vọng tưởng, chấp  trước. 

 “Cách  vật”   là  lìa  vọng  tưởng,  chấp  trước.  Lìa  vọng  tưởng,  chấp  trước  liền 

đắc  trí  huệ  của  Như  Lai.  Trừ  khử  vật  dục  của  con  người  thì  lương  tri  và 

Chân  Tri  cố  hữu  trong  tâm  chúng  ta  sẽ  tự  hiển  hiện  triệt  để.  Do  vậy,  nói: 

 “Phát  huy  sâu  -  cạn  tuy  khác  nhau,  nhưng  công  phu  nơi  lý  thể  cố  nhiên 

 chẳng  hai”.   Vì  thế,  những  bậc  thông  minh  duệ  trí  xưa  nay  đa  số  đều  học 

Phật.  Do  đạt  được  tâm  pháp  của  Phật  nên  mới  hiểu  thấu  đáo  tâm  pháp  của 

thánh  nhân  tiên  hiền  bên  Nho;  bởi  lẽ  nhà  Nho  đa  phần  coi  trọng  sự  tướng, 

chẳng dốc sức ngộ hiểu tâm tánh. Nếu chẳng được Phật pháp hướng dẫn thì 

chính tâm  mình còn chưa thể  hiểu biết  được, huống  gì tâm  pháp của thánh 

nhân ư? Do vậy, các nhà Nho câu nệ vào hình tích, đa số chê trách Phật giáo 

là do chẳng biết Phật pháp  tuy  là  pháp  xuất thế  nhưng  vẫn đầy đủ  hết thảy 

những thiện pháp thế gian. Phàm là đạo luân thường, tu thân, tề gia cố nhiên 

cực lực hoằng dương, chẳng sót mảy may điều thiện nào, gặp cha nói từ, gặp 

con  nói  hiếu,  anh  nhường,  em  kính,  chồng  xướng,  vợ  theo,  tùy  theo  chức 

phận ai nấy đều tận nghĩa, chẳng khác với những gì thánh nhân thế gian đã 

nói. Nhưng thánh nhân thế gian chỉ dạy con người tận nghĩa, tận phận, chứ 

đức Phật còn chỉ dạy cặn kẽ quả báo thiện ác của việc tận và không tận. Tận 

nghĩa, tận phận chỉ có thể dạy bậc thượng trí, chứ chẳng thể thâu nhiếp hết 

kẻ  hạ  ngu.  Nếu  biết  quả  báo  thiện  ác  của  việc  tận  và  chẳng  tận  thì  dù  là 

phàm ngu cũng vẫn hâm mộ thiện báo, sợ ác quả; tuy chẳng muốn tận nghĩa, 

tận  phận  cũng  phải  gắng  sức  tận  nghĩa,  tận  phận!  Đấy  là  pháp  để  Như  Lai 

phổ độ thượng trung hạ căn. 

Đời thường có  kẻ cậy  vào sự  hiểu biết, chẳng chuộng thật  tu, bảo  xằng 

nhân quả là pháp Tiểu Thừa, chẳng biết: Như Lai viên thành Phật đạo, chúng 

sanh  thường  đắm  chìm  trong  sanh  tử đều  chẳng  ra  ngoài  nhân  quả!  Chỉ  có 

mỗi  một  niệm  tâm  tánh  của  đương  nhân  tuy  chẳng  thuộc  nhân  quả,  nhưng 

vẫn  chẳng  lìa  nhân  quả.  Muốn  vượt  ra  ngoài  nhân  quả  nhưng  chưa  viên 

thành Phật đạo sẽ trọn chẳng thể được. Chưa thành Phật mà đã vội vàng bác 

bỏ nhân quả sẽ vĩnh viễn đánh mất thiện nhân thiện quả, thường tạo nhân ác, 

thường bị quả ác đến tột cùng vị lai chẳng thể ngưng dứt. Chẳng đáng buồn 

ư? Đời thường có kẻ chẳng biết  Phật pháp, cứ  xằng bậy chê bai Phật  giáo, 

cũng có kẻ hơi biết Phật pháp tuy ngấm ngầm tuân theo, nhưng bề ngoài chê 

trách. Những thứ  hành  vi ấy đều  do tri kiến  môn đình quá  nặng, chẳng thể 

thực  sự  cách  vật  trí  tri,  đến  nỗi  ý  có  chỗ  chẳng  thành,  tâm  có  chỗ  chẳng 

chánh  vậy.  Những  lời  lẽ  ấy  đều  đủ  sức  làm  mù  lòa  con  mắt  trí  của  chúng 

sanh, đoạn huệ mạng của Như Lai. Bậc đại nhân thời cổ thường lo cho điều 

ấy nên thuận theo căn cơ đả phá, khiến cho những kẻ thốt ra lời ấy và những 

kẻ lậm chất độc đó đều hiểu sâu xa duyên do  “đức Phật ta giáo hóa chúng 

 sanh chẳng những không trái nghịch với Nho Giáo mà trái lại còn phát minh 

 lớn lao Nho giáo, phụ trợ Nho Giáo đến tột lý, tột bậc!” 

Gần đây, thế đạo nhân tâm suy hãm, yếu kém đến cùng cực, vứt bỏ pháp 

của tiên thánh gần như hết thuốc chữa. Phàm là những bậc lo cho đời không 

ai chẳng lấy việc đề xướng Phật học làm nhiệm vụ cấp bách, bởi lẽ Phật học 

chú trọng minh tâm và nhân quả báo ứng. Nếu có thể hiểu được bổn tâm của 

chính mình, chắc chắn chẳng đến nỗi hiểu lầm nhân quả. Nếu thật sự không 

hiểu lầm nhân quả, chắc chắn sẽ hiểu rõ bản tâm của chính mình. Đã hiểu rõ 

được bản tâm của chính mình thì cũng sẽ nhờ đó thấu hiểu được tâm của bậc 

thánh nhân Nho gia thời trước lẫn tâm của Như Lai. Đấy chính là ý chỉ lớn 

lao Nho -Thích nhất quán vậy. 

Cư sĩ Hoằng Đạo xưa đã trồng cội đức, dốc lòng tin tưởng Phật thừa, xót 

thương những kẻ câu nệ, hẹp hòi, thấy biết lầm lạc, bèn thâu thập những lời 

cổ  nhân  đả  phá,  quở  trách  những  kiến  giải  lầm  lạc,  kết  hợp  mọi  ngôn  luận 

của  Nho  -  Thích,  soạn  thành  một  cuốn  sách,  đặt  tên  là  Nho  Thích  Nhất 

Quán,  muốn  đem  ấn  loát  lưu  thông.  Do  Quang  lúc  ban  đầu  từng  lậm  chất 

độc của  họ  Hàn,  họ  Âu,  làm  một  gã Nhất Xiển Đề,  nên bảo Quang  viết  lời 

tựa, một là để thương mình, thương người, tự xót mình, xót người, hai là nhờ 

vào  nhân  duyên  này  tiêu  diệt  tội  lỗi  báng  pháp  để  mong  thỏa  chí  nguyện 

vãng sanh. Do vậy, chẳng nề hà kém cỏi, gắng gượng nêu ra những gì mình 

biết;  tuy  văn  từ  chẳng  đáng  để  xem,  nhưng  xét  về  ý  nghĩa  lại  có  căn  cứ. 

Nguyện  người  thấy  nghe đều cách  vật trí  tri  hòng tự sáng  tỏ Minh Đức, bỏ 

lìa  vọng  tưởng,  chấp  trước,  cùng  chứng  trí  huệ  của  Như  Lai  thì  ý  thiết  tha 

lưu  lại  giáo  huấn của cổ  nhân, tâm ông  Hoằng  Đạo soạn sách sâu  xa  nhằm 

diễn bày được bản hoài rộng lớn chẳng đến nỗi uổng công. Và nhờ vào đây, 

thế  đạo  nhân  tâm  được  chuyển  hồi  cũng  là  điều  đoán  trước  được,  còn  may 

mắn gì hơn! 

 

---o0o--- 

75. Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện 



Đức Như Lai điều ngự chúng sanh, tùy cơ thuyết pháp, tuy Quyền - Thật 

- Đốn - Tiệm bất đồng, Đại - Tiểu - Thiên - Viên khác biệt, nhưng cốt  yếu 

đều  là  làm  cho  chúng  sanh  tự  chứng  Chân  Như  Phật  Tánh  sẵn  có  nơi  bổn 

tâm mà thôi. Nhưng Phật tánh ấy sẵn có ngay trong tâm này, chẳng từ ngoài 

đến, chẳng do  gì khác  mà được, như lấy của báu sẵn có trong  nhà tùy  ý sử 

dụng,  hiện  thành.  Vì  thế,  chứng  điều  ấy  là  chuyện  hết  sức  dễ  dàng!  Hiềm 

rằng chúng sanh ở trong sanh tử đã lâu, mê hoặc quá sâu, ví như gương báu 

bị bụi phủ cả kiếp,  muốn cho  nó khôi phục bản thể, hiện tột cùng ánh sáng 

chiếu  trời  soi  đất,  cố  nhiên  chẳng  phải  đổ  công  lau  chùi,  mài  giũa  một  hai 

ngày là có thể đạt được ngay. Như Lai bi tâm chân thật thiết tha, biết sự khó 

khăn  của  chúng  sanh  dùng  tự  lực  để  tự chứng,  dù  có  tu  trì  nhưng  vì  phiền 

hoặc chưa đoạn, hễ phải thọ sanh một lần nữa khó khỏi lại bị mê. Từ đó, đọa 

lạc thì nhiều, siêu thăng ít ỏi. 

Do vậy, đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật ngõ hầu dù thánh 

hay  phàm  đều  cùng  trong  đời  này  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương. Người đã chứng thánh sẽ mau thăng lên địa vị bậc thượng; kẻ chưa 

đoạn Hoặc sẽ vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi. So với những ai chỉ cậy vào tự 

lực  tu  Giới  -  Định  -  Huệ  cho  đến  khi  liễu  sanh  thoát  tử,  siêu  phàm  nhập 

thánh thì khó - dễ khác biệt một trời một vực. Vì thế, kể từ hội Hoa Nghiêm 

dẫn  về,  từ  thuở  tại  Kỳ  Viên  diễn  thuyết  đến  nay,  ngàn  kinh  vạn  luận  chốn 

chốn  chỉ  quy,  vãng  thánh  tiền  hiền  ai  nấy  đều  hướng  về.  Đến  khi  pháp 

truyền sang Đông Chấn, Viễn Công đại sư xướng xuất tại Lô Sơn, quần hiền 

đương thời đều nhóm cả về, những người thông suốt đời sau đều quy hướng. 

Từ đấy, Tăng  - tục bốn chúng  hoặc  là tu trọn  vạn  hạnh để  hồi  hướng,  hoặc 

chuyên  trì  Phật  hiệu  để  cầu  vãng  sanh.  Đến  khi  lâm  chung,  chánh  niệm  rỡ 

ràng,  hiện  các  tướng  lành  để  vãng  sanh,  làm  sao  thấy  hết,  biết  trọn  cho 

được? Những  gì Vãng  Sanh  Tập, Tịnh Độ Thánh  Hiền  Lục  ghi chép chỉ  là 

một  hai  phần  trong  ngàn  vạn  phần  đó  thôi.  Một  trăm  mấy  mươi  năm  qua, 

người  tu  pháp  này  há  có  hạn  lượng?  Huống  chi  gần  đây  tầm  mắt  của  bậc 

nhân sĩ rộng mở, hạng ngầm tu hiển hóa thật đông đảo. Trong số ấy, những 

người  dùng  tâm  Phiền  Hoặc  khế  hợp  Như  Lai  trí,  thoát  khổ  Sa  Bà,  dự vào 

hội Liên Trì càng đông hơn trước, há chẳng nên ghi chép thêm để rồi những 

chuyện  ấy  bị  quên  lãng  hay  sao?  Cư  sĩ  Dương  Huệ  Kính  ở  Dư  Diêu731 

riêng sưu tập những truyện đó, đặt tên là Cận Đại Vãng Sanh Truyện. Ý ông 

muốn  những  chuyện  vãng  sanh  thu  thập  sau  này  sẽ  được  gộp  hết  vào  bản 

thảo,  nên  những  danh  từ  xưng  hô  cứ  giữ  nguyên  văn,  không  sửa  chữa  gì 

thêm, sao cho [cách hành văn] theo cùng một lối, cốt sao để tạo lòng tin, chứ 

không bỏ công chọn  lựa,  gọt  giũa. Đã thâu thập được bấy  nhiêu chuyện ấy 

xong, muốn khắc in, lưu truyền, xin tôi viết lời tựa. 

Trộm  nghĩ: Pháp  môn tu  trì có  hai thứ bất đồng. Nếu cậy  vào tự lực tu 

Giới  -  Định  -  Huệ  để  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  liễu  sanh  thoát  tử  thì  gọi  là 

“pháp  môn  theo  đường  lối  thông  thường”.  Nếu  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thật, 

nguyện  thiết  tha,  trì  danh  hiệu  Phật  để  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương  thì  gọi  là  “pháp  môn  đặc  biệt”.  Đường  lối  thông  thường  thì  hoàn 

toàn cậy tự lực, còn đường lối đặc biệt thì tự lực lẫn Phật lực đều có. Nếu có 

công tu Định - Huệ đoạn  Hoặc sâu  xa  nhưng không chân  tín,  nguyện  thiết, 

niệm Phật cầu vãng sanh thì vẫn thuộc về tự lực. Nay dùng thí dụ để chỉ rõ: 

Đường  lối  thông  thường  giống  như  vẽ  núi  sông,  ắt  phải  từng  nét  bút,  từng 

vạch  một  mới  dần  dần  vẽ  thành.  Còn  [pháp  môn]  đặc  biệt  như  chụp  cảnh 

sông núi, dẫu cho mấy mươi tầng núi non um tùm, chụp một cái liền đầy đủ. 

Lại nữa, đường lối thông thường như đi đường bộ, người mạnh một ngày bất 

quá đi được một trăm mười dặm; còn pháp môn đặc biệt như cưỡi Luân Bảo 

của Chuyển Luân Thánh Vương trong một ngày liền có thể đến khắp bốn đại 

bộ  châu.  Chúng  ta  không  có  tư cách  thành  Phật  ngay  lập  tức,  lại  không  có 

thật  chứng  “đoạn  được  Kiến  Hoặc,  tùy  ý  chẳng  tạo  ác  nghiệp”,  nếu  chẳng 

chuyên tu Tịnh nghiệp để hòng cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh thì 

chỉ e đến tột cùng đời vị lai vẫn cứ phải chịu sống chịu chết trong tam đồ lục 

đạo không cách gì thoát ra được! Chẳng đáng buồn ư? Nguyện những người 

cùng hàng với tôi đều sanh chánh tín. 



---o0o--- 

76. Lời tựa cho sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục 

(tục gọi là Lương Hoàng Sám) 





Tâm của chúng ta thể vốn sáng sạch. Do vô minh nên phiền hoặc bèn 

sanh. Phiền hoặc đã sanh bèn thành tối tăm, dơ bẩn, khiến cho bản thể sáng 

sạch  bị  ngăn  lấp,  chứ  thật  ra  nó  chưa  hề  bị  tổn  giảm  một  mảy  may  nào. 

Muốn trở về cội, quay về nguồn mà không cạn hết lòng thành, dốc hết lòng 

kính, cung kính đối trước Tam Bảo sám hối nghiệp chướng thì sẽ không thể 

nào đạt được! Các kinh Đại Thừa đều có những đoạn  văn dạy sám  hối, tùy 

theo  con  người  tôn  trọng  pháp  nào  sẽ  soạn  sám  pháp  [cho  kinh  ấy],  như 

Pháp Hoa, Kim Quang Minh, Tịnh Độ, Đại Bi v.v…  

Bộ sám pháp này phô bày tường tận tội tướng (những hình tướng của tội 

lỗi) là vì Lương Vũ Đế muốn cứu độ người nguyên phối là phu nhân Hy Thị 

đã  mắc  nỗi  khổ  đọa  làm  thân  mãng  xà,  cũng  như  muốn  khiến  cho  hết  thảy 

nhân dân cùng được pháp lợi thấm nhuần, bèn đặc biệt thỉnh ngài Chí Công 

và các cao tăng, tra đọc các kinh văn, soạn thành sám pháp. Nhà vua lúc ấy 

cũng nâng ngọn bút sắc sảo phát huy ý chỉ đến tột bậc. Tiếc là nhà vua chưa 

thông hiểu pháp môn Tịnh Độ, nên khi sám văn soạn xong, bà Hy Thị mang 

thân  một  vị trời trang  nghiêm đẹp đẽ đến  cảm tạ. Nếu  như nhà  vua  hiểu rõ 

Tịnh  tông, ắt phu  nhân cậy  vào  Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, cao dự 

hải  hội,  lên  địa  vị  Bất  Thoái,  há  lẽ  nào  nhờ  vào  đại  pháp  đại  tâm  này,  rốt 

cuộc chỉ  được sanh  lên trời  mà  thôi!  Những  người  lễ sám đời sau đều phải 

nên chú ý hồi hướng vãng sanh thì mới đạt được lợi ích rốt ráo thật sự. 

Sám  pháp  này  lấy  đại  Bồ  Đề  tâm  làm  gốc,  từ  đấy  cạn  lòng  thành,  tận 

lòng kính, ngoài thì kính mộ chư thánh, phơi bày tội lỗi, trong thì trọng tánh 

linh của chính mình, cho nên được tâm chúng sanh và tâm Phật dung thông, 

cảm ứng đạo giao, tiêu trừ tội cấu bao kiếp, khai phát tâm quang sẵn có. Lợi 

ích ấy chẳng thể nào nói trọn! Lời văn tuy rõ ràng, giản dị, so với những sám 

pháp của tông Thiên Thai chỉ chú trọng đến  Lý Quán, chẳng  nêu rõ các tội 

tướng,  thì  sám  pháp  này  thích  hợp  khắp  cả  ba  căn.  Từ  xưa  đến  nay,  sám 

pháp này chưa từng được giảng giải hay chú giải là vì văn lẫn nghĩa đều rõ 

ràng, rộng mở, không cần phải giảng nói hay chú giải. 

Phải biết pháp không có cạn hay sâu, chỉ cốt sao lợi người; luật không có 

nghĩa  lý  u  huyền,  thế  mà  Đạo  Tuyên  luật  sư  là  bậc  thượng  căn  lợi  trí  còn 

phải nghe giảng mười lần cũng như đã soạn chú sớ vẫn chưa cảm thấy hoàn 

toàn tường tận, há có nên đối với riêng một pháp này lại coi thường ư? Ngài 

Đế Công (pháp sư Đế Nhàn) chùa Quán Tông, do thấy thời này đang nhằm 

thời Mạt Pháp, con người đa số chẳng tự biết tỉnh ngộ khiến cho hành vi lẫn 

sở  học  trái  nghịch  nhau,  nên  Ngài  bèn  phát  tâm  diễn  giảng,  hy  vọng  con 

người  ai  nấy  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành,  rửa  tâm  gột  ý,  cẩn  thận  dè 

chừng  nơi  những  gì  mình chưa  thấy,  kiêng  sợ  đối  với  những  gì  mình chưa 

nghe, học đi đôi với hành, ngõ hầu đứng vững nơi không lầm lỗi mới thôi! 

Ông  Phương  Viễn  Phàm  xưa  có  linh  căn,  tuy  xuất  thân  từ  nhà  giàu  có, 

lại  khá  thích  thanh  tu,  mỗi  phen  được  nghe  diệu  nghĩa  đều  bèn  lãnh  hội 

được.  Lần  này  nghe  giảng  bèn  ghi  chép  lại,  lại  được  ba  vị  sư  là  Bảo  Tịnh, 

Thành  Nhất,  Thường  Tịnh  giúp  đỡ  biên  tập  thành  sách.  Cha  mẹ  ông  cùng 

nghe giảng, đều tận lực ghi chép cẩn thận. Có thể nói là  “thấy con liền biết 

 được  cha  mẹ”,  chẳng  phải  là  hạng  cha  mẹ  như  thế  sẽ  không  sanh  được 

người con như thế!   Ông Phương muốn đem in, xin tôi viết lời tựa. Tôi nghĩ 

trong những điều quan trọng của việc tu hành thì Kính là bậc nhất. Ai trọng 

lòng  kính,  giữ  lòng  thành  thì  hết  thảy  phàm  tình  không  cách  nào  khởi  lên 

được, thánh trí sẵn có tự nhiên phát hiện. Phàm hết thảy nhân - ngã, thị - phi, 

vô minh, kiêu căng, phách lối cũng như những tập khí lười nhác, biếng trễ, 

chần  chừ,  uể  oải  đều  bị  tiêu  diệt.  Huống  chi  cung  kính  đối  trước  Tam  Bảo 

phơi bày tội lỗi ắt cái tâm hổ thẹn, kinh sợ, ý niệm mong thành thánh thành 

hiền  như  đang  đói,  đang  khát  [mong  được  ăn,  được  uống]  sẽ  tràn  trề  nẩy 

sanh. Trên ngưỡng  mộ chư thánh, dưới trọng tánh linh của chính  mình, đau 

đáu  nghĩ  mình  và chư Phật có cùng  một  tâm tánh, cớ sao các Ngài đã  viên 

chứng tam giác732, ta vẫn cứ luân hồi mãi trong lục đạo? Từ đấy, sửa đổi lỗi 

cũ, tu tập, bỏ mê quy ngộ. Ví như Ma Ni bảo châu rớt trong nhà xí, liền nhặt 

đem ra,  gột rửa  nhiều  phen  mong sao khôi phục sự  thanh tịnh  vốn có. Đến 

khi đã trong sạch đến cùng cực thì treo trên tràng cao, ắt sẽ tùy ý tuôn ra các 

báu. Đại sự nhân duyên ấy nếu chẳng phát huy ý chỉ của văn hay nghĩa đến 

cùng  cực  thì  rất  có  thể  sẽ  có  người  chẳng  được  lợi  ích  thật  sự.  Cuốn  Tùy 

Văn  Lục  (sách  ghi  chép  những  lời  được  nghe  giảng)  này  đáng  được  lưu 

truyền rộng khắp. 



---o0o--- 

77. Lời tựa sách Nhân Quả Lục 





Nhân quả báo ứng chính là ảnh hưởng thuận hay nghịch giữa nhân sự 

và  thiên  lý.  Vì  thế,  kinh  Thư chép:   “Thuận  theo  lý  dẫn  đến  điều  lành,  trái 

 nghịch  lại  thì  xấu,  đều  chỉ  vì  ảnh  hưởng”.   Người  dẫu  chí  ngu  chắc  chắn 

cũng không vui mừng vì bị tai họa, tránh điều lành, ham điều xui, mong hết 

thảy  những  người  chung  quanh  réo  tên  thóa  mạ,  bị  thiên  địa  quỷ  thần  đoạt 

hồn  giết  hại,  cũng  như  sau  khi  chết  đi  linh  hồn  bị  đọa  vĩnh  viễn  trong  ba 

đường ác, chịu đựng khổ sở cùng cực trải trăm ngàn kiếp không thể thoát ra! 

Nhưng những gì người ta làm đa phần đều trái nghịch với những gì họ mong 

mỏi, là vì lẽ nào vậy? Là do cõi đời thiếu người thông hiểu, chẳng đề xướng 

đạo nhân quả báo ứng, sẵn quen thói tệ hại, chỉ biết truyền cho nhau thói tự 

tư tự lợi mà nên nỗi! Nếu như có ai hành động thuận theo thiên lý, trong gia 

đình thì trọn hết bổn phận, giao tế bên ngoài thì chú trọng làm lợi cho người, 

cũng như những cử chỉ tốt lành đều phụng hành, như giúp người bị tai họa, 

cứu đói, giúp người  hoạn  nạn, cứu người  đang  gặp  nguy, kiêng  giết, phóng 

sanh, che chở, thương tiếc sanh mạng loài vật, ăn chay, tụng kinh, niệm Phật 

ngõ  hầu  mình  lẫn  người  đều  được  lợi,  u  lẫn  hiển  cùng  được  ích  thì  không 

một  ai  chẳng  được  gia  đình  yên  tịnh,  tốt  lành,  con  cháu  thạnh  vượng,  phú 

quý  sang  cả,  khiến  cho  người  khác  kính  ngưỡng.  Xem  khắp  các  truyện  ký, 

phàm những bậc hiền triết xuất hiện, công nghiệp kiệt xuất, hoặc là tâm lãnh 

hội  đạo  được  truyền  bởi  chư  thánh,  hoặc  là  đức  khiến  cho  vạn  dân  trọng 

vọng  thì  đều  là  do  đời  trước  có  âm  đức,  hạnh  đẹp  “lợi  người,  lợi  vật,  giúp 

cho cả  người âm  lẫn kẻ dương”  vậy. Nhưng đấy chỉ  là  những  gì  mắt phàm 

thấy được mà thôi, chứ còn thần thức người ấy hoặc sanh lên cung trời hoặc 

cao siêu Phật quốc, phàm phu thế gian làm sao thấy hết, biết hết cho được? 

Nêu  thật  rõ lý  nhân quả thật ra chỉ có  mỗi  mình  kinh Phật,  nhưng kinh 

sách  Nho  giáo  cũng  nhiều  lần  nói  đến.  Như kinh  Thư  ghi   “làm  thiện  trăm 

 điều lành giáng xuống, làm điều bất thiện, trăm tai ương giáng xuống”  cũng 

như  thuyết   “ngũ  phước  lục  cực”   được  nói  đến  trong  sách  Hồng  Phạm,  và 

câu kinh Dịch  “nhà tích thiện ắt điều vui có thừa, nhà tích điều bất thiện ắt 

 tai ương có thừa” , không gì chẳng phải đều là dùng lý nhân quả báo ứng để 

dạy người đó sao! Nhưng vì nói giản lược, chỉ nói đến đời này và con cháu, 

chưa nói tường tận chuyện luân hồi lục đạo tam đồ trong quá khứ, hiện tại, 

vị  lai;  nếu  chẳng  nghiên  cứu  sâu  xa,  suy  nghĩ  tinh  tường,  ắt  sẽ  ngay  trước 

mặt lại bỏ lỡ! Hơn nữa, kẻ tục Nho thường muốn đề cao môn đình bèn tranh 

đua  cho  khác  với  nhà  Phật,  dù  có  biết  đi  nữa  cũng  chẳng  chịu  đề  xướng, 

khiến cho người hiền không có cách tận lực làm cho đời yên dân lành, mà kẻ 

ngu cũng luôn ôm ấp ý niệm “mạnh ăn thịt yếu”. Do vậy, tấn công lẫn nhau 

trở thành cuộc sát kiếp xưa nay chưa hề nghe nói đến. 

Người bị giết cố nhiên ai nấy biết là đáng thảm, nhưng nỗi thảm của kẻ 

giết  hại  còn  khốc  liệt  gấp  vạn  lần.  Tiếc  rằng  người  đời  chẳng  biết  tỏ,  thấy 

suốt! Cái họ thấy được như “bị người khác giết, hoặc diệt môn tuyệt tộc” chỉ 

là một hai phần trong ngàn vạn phần, còn sự khổ phải hứng chịu trong tam 

đồ dù có  hết sạch trúc cũng khó  ghi được, chẳng đáng buồn  ư? Tôi thường 

nói:  “Nhân quả chính là phương  tiện lớn  lao thánh nhân thế gian lẫn xuất 

 thế  gian  dùng  để  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh”.   Dù  nhằm  thuở 

thánh giáo xương minh, nếu không đề xướng nhân quả thì còn chẳng thể làm 

cho  mọi  kẻ  ngu  dân  ngấm  ngầm  đoạn  dứt  hay  giấu  ác,  người  trí  đều  tích 

chứa  âm  công  lớn  lao;  huống  chi  nay  đang  lúc  thế  đạo  nhân  tâm  suy  hoại 

đến  cùng  cực,  vứt  bỏ  kinh  sách  của  thánh  hiền,  luân  lý  đổ  nhào,  tà  thuyết 

hoành  hành  đều  đến  mức  cùng  cực  ư?  Những  người  có  tâm  lo  cho  thế  đạo 

nghĩ  muốn kéo  lui con sóng cuồng  loạn  nếu chẳng dùng  nhân quả báo ứng 

làm phương tiện chấn động kẻ điếc, soi sáng kẻ đui thì dẫu cho Phật, Bồ Tát, 

thánh  hiền  đều  cùng  xuất  thế  cũng  không  làm  gì  được,  huống  gì  những  kẻ 

thấp kém hơn các Ngài! 

Cư sĩ Kim Xương ở Vô Tích733 thấy được điều này bèn chép lại những 

chuyện  nhân  quả  trong  những  đời  gần  đây  và  trong  đời  này,  ấn  loát  lưu 

truyền,  mong  cho  ai  nấy  đều  ôm  lòng  tự  lợi  lợi  tha,  mang  hạnh  tự  lập,  lập 

người thì thói quen càng chánh trực, phong tục tốt đẹp, dứt bặt nhân họa mà 

quyến  thuộc  trời  cũng  thường  ngự  xuống.  Những  loài  cạnh  tranh  với  nhau 

đều cùng trở thành người trong thời Hy - Hoàng. Do vậy bèn lược thuật đại 

ý để cống hiến cùng người đọc. 



---o0o--- 

78. Lời tựa cho sách Sanh Tây Kim Giám 

(sau này đổi tên thành sách Tịnh Độ Thanh Chung) 





Thế giới Sa Bà dùng âm thanh làm Phật sự. Biển khổ sanh tử, không 

niệm  Phật  chẳng  thể  thoát  lìa!  Bao  nhiêu  chúng  sanh  mê  chân  đuổi  theo 

vọng,  trái  giác  hiệp  trần,  nhiều  kiếp  lâu  xa  luân  hồi  sanh  tử.  Do  vậy,  động 

đến lòng Bi Đồng Thể của đức Thích Ca Thế Tôn ta, Ngài bèn đặc biệt mở 

ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương để thượng trung hạ 

căn dù thánh hay phàm đều cùng trong một đời này vãng sanh Tây Phương, 

thành tựu cho bậc đại căn cơ mau chứng Pháp Thân, nâng đỡ kẻ căn cơ kém 

cỏi  mau  thoát  sanh  tử.  Những  giáo  pháp  khác  trong  suốt  một  đời  đức  Phật 

đều chẳng sánh bằng được! Do vậy, những bậc cao nhân lỗi lạc ở Tây Thiên, 

Đông  Độ  không  ai  chẳng  dùng  pháp  này  để  tự  hành,  dạy  người,  bởi  pháp 

này chính là diệu môn để nhập đạo, là đường tắt để thành Phật vậy. 

Cư sĩ Nhị  Lâm (Bành  Tế Thanh) thâu thập những  nhân duyên  lập pháp 

độ sanh của Phật, Bồ Tát và những sự tích niệm Phật vãng sanh của cổ đức, 

tăng,  ni,  vua,  quan,  nam  nữ cho  đến  loài  vật  trong  các  đời,  lại  còn  sao  lục 

những câu nói hoằng dương Tịnh Độ thiết yếu soạn thành một cuốn sách, đặt 

tên là Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. Cư sĩ Liên Quy lại soạn tiếp cuốn [Tịnh Độ 

Thánh Hiền] Tục Lục, đều nhằm làm kim chỉ nam cho những kẻ mê mất quê 

nhà, làm gương báu cho những ai chẳng nhận biết chính mình. Nhưng do số 

quyển quá nhiều chẳng thuận tiện cho hàng sơ cơ, nên cư sĩ [Phan] Đối Phù 

muốn  làm cho kẻ sơ cơ dễ nẩy sanh  lòng tin tưởng, do  vậy bèn đối  với  hai 

bộ Chánh Lục, Tục Lục ấy, trích yếu những sự tích rõ ràng nhất gồm hơn hai 

trăm  chuyện,  lại  viết  thêm  lời  tán,  đặt  tên  là  Sanh  Tây  Kim  Giám  (gương 

vàng  sanh  Tây)  ngõ  hầu  người  đọc  nhìn  vào  gương  cổ  nhân  nẩy  sanh  lòng 

kính ngưỡng, ca ngợi. Ý ấy thật sâu xa. 

Xưa kia, Tử Phòng (Trương Lương) muốn phá quân Sở liền truyền quân 

mình cùng hát những bài ca nước Sở, quân Sở nghe hát đều muốn quay về. 

Huống chi đương lúc thiên tai nhân họa liên tiếp xảy ra, vận nước nguy ngập 

dân không lẽ sống này, lại thêm tà thuyết tung hoành, bè lũ  ma lừng lẫy, tà 

chánh  chẳng  phân,  không  có  gì  thích  đáng  để  theo,  vừa  được  nghe  quang 

cảnh  thế  giới  Cực  Lạc  vượt  ra  ngoài  kiếp,  trang  nghiêm  sẵn  có,  há  chẳng 

muốn quay về để vui với thiên chân của chính mình ư? Nếu người đọc hiểu 

thấu  suốt  sự  lợi  -  hại  giữa  Sa  Bà  và  Cực  Lạc,  lại  còn  [được  nghe]  ca  ngợi 

nhiều lần thì tôi biết cái tâm cầu sanh Tây Phương của họ sẽ như sông ngòi 

lúc vỡ đê, thế khôn ngăn được vậy! 



---o0o--- 

79. Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê Chân thường 

trụ 





Pháp môn Niệm Phật cao cả thay! Do một niệm tâm tánh của chúng ta 

giống  như  hư  không  thường  hằng  bất  biến.  Tuy  thường  chẳng  biến  nhưng 

niệm  niệm  tùy  duyên,  chẳng  duyên  theo  Phật  giới  sẽ  duyên  theo  cửu  giới, 

chẳng  duyên  theo  tam  thừa  sẽ  duyên  theo  lục  đạo,  chẳng  duyên  theo  nhân 

thiên sẽ duyên theo tam đồ. Do duyên nhiễm - tịnh bất đồng cho nên quả báo 

khổ - vui rất khác. Tuy bản thể trọn chẳng biến đổi gì, nhưng Tướng - Dụng 

cố  nhiên  khác  nhau  một  trời  một  vực!  Ví  như  hư  không  mặt  trời  chiếu  thì 

sáng, mây đùn bèn tối. Tuy bản thể của hư không chẳng do mây hay mặt trời 

mà  tăng  -  giảm,  nhưng  tướng  hiển  hiện  hay  ngăn  lấp  cố  nhiên  có  nói  trọn 

năm cũng chẳng hết. 

Do vì nghĩa này, Như Lai dạy khắp các chúng sanh duyên niệm nơi Phật. 

Vì  thế  nói:   “Nếu  tâm  chúng  sanh  nhớ  Phật,  niệm  Phật  thì hiện  tiền,  tương 

 lai nhất định thấy Phật, cách Phật chẳng xa”.  Lại nói:  “Chư Phật Như Lai 

 là thân pháp giới vào trong tâm tưởng của hết thảy chúng sanh. Do vậy, lúc 

 tâm các ông tưởng Phật thì tâm ấy chính là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ 

 đẹp phụ, tâm này làm Phật, tâm này là Phật. Biển Chánh Biến Tri của chư 

 Phật từ tâm tưởng sanh”.  Hễ duyên theo Phật giới thì tâm này làm Phật, tâm 

này  là  Phật.  Nếu  duyên  theo  các  giới  chúng  sanh  thì  tâm  này  làm  chúng 

sanh,  tâm  này  là  chúng  sanh.  Hiểu  rõ điều  này  rồi  mà  chẳng  niệm  Phật  thì 

chưa bao giờ có chuyện ấy! Một pháp Niệm Phật chính là lấy hồng danh vạn 

đức  của  Như  Lai  làm  duyên,  mà  hồng  danh  vạn  đức  ấy  lại  chính  là  vô 

thượng  giác  đạo Như Lai  đã chứng  nơi quả địa! Do dùng Quả Địa Giác ấy 

làm  Nhân  Địa  Tâm  nên  nhân  bao  trùm  biển  quả,  quả  thấu  tột  nguồn  nhân. 

Như người nhiễm hương, thân có mùi thơm; như tò vò chúc loài sâu734, lâu 

ngày  sẽ  hóa  thành  [tò  vò].  Thành  Phật  ngay  trong  đời  này,  chuyển  phàm 

thành thánh, công năng lực dụng ấy vượt trội hết thảy những pháp môn khác 

trong cả một đời giáo hóa. Bởi lẽ hết thảy các pháp môn đều cậy vào tự lực 

đoạn Hoặc chứng Chân mới liễu thoát sanh tử; còn pháp môn Niệm Phật thì 

tự  lực  lẫn  Phật  lực  hai  thứ  đều  đầy  đủ.  Vì  thế,  người  đã  đoạn  được  Hoặc 

nghiệp  bèn  mau  chứng  Pháp  Thân,  người  còn  đầy  đủ  Hoặc  nghiệp  sẽ  đới 

nghiệp vãng sanh. 

Pháp này cực kỳ bình thường, dẫu là ngu phu ngu phụ cũng đạt được lợi 

ích, nhưng lại cực huyền diệu, dẫu là Đẳng Giác Bồ Tát cũng chẳng thể vượt 

khỏi  phạm  vi  pháp  này.  Bởi  vậy,  không  một  ai  chẳng  kham  tu,  mà  cũng 

không một ai chẳng thể tu được. Hạ thủ dễ, thành công cao, dùng sức ít được 

hiệu quả nhanh chóng, thật là một pháp môn đặc biệt trong giáo pháp cả một 

đời của đức Như Lai, cố nhiên chẳng thể dùng giáo lý thông thường để biện 

luận  được.  Chúng  sanh  đời  Mạt  Pháp  phước  mỏng  huệ  cạn,  chướng  dầy, 

nghiệp sâu chẳng tu pháp này, cứ muốn cậy vào tự lực để đoạn Hoặc chứng 

chân  hòng  liễu sanh tử thì khó khăn  muôn phần!  Trụ  Trì chùa  Thê Chân  là 

hòa  thượng  Liên Nhân  thấy được điều  này nên đặc biệt  lập đạo  tràng  niệm 

Phật suốt năm tại điện Tam Thánh, nhờ tôi giãi bày ý ấy ngõ hầu người thấy 

nghe phát tâm. Do vậy, tôi bèn viết đại lược như vậy đó. 



---o0o--- 

80. Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông tinh xá 





Hết thảy các pháp môn được nói trong giáo pháp cả một đời của đức 

Như Lai tuy Đại - Tiểu bất đồng, Quyền - Thật đều khác, nhưng không pháp 

nào chẳng nhằm làm cho chúng sanh đoạn Hoặc chứng chân, liễu sanh thoát 

tử, phô bày trọn vẹn cái họ sẵn có, thành ngay vào Phật đạo đó thôi! Nhưng 

vì  chúng  sanh  căn  cơ  bất  nhất,  khiến  cho  đức  Như  Lai  phải  tùy  thuận  cơ 

nghi,  lập  ra  đủ  mọi  cách  thuyết  pháp  Thiên  -  Viên  -  Đốn  -  Tiệm.  Nhưng 

chúng sanh luân chuyển sanh tử bao kiếp dài lâu, Hoặc nghiệp sâu dầy ngăn 

lấp  diệu  minh,  nếu  không  phải  là  người  túc  căn  thành  thục  lại  muốn  ngay 

trong một đời này hoàn thành thì thật là hiếm có mấy ai. Đã chẳng thể hoàn 

thành  ngay  trong  một  đời  này  thì  phải  thọ  sanh  lần  nữa,  những  kẻ  vừa  mê 

vừa thoái thất trong vạn người có đến mười ngàn, những người vừa ngộ vừa 

tiến trong ức người chẳng được ba bốn. 

Cậy vào tự lực tu Giới - Định - Huệ để đoạn phiền hoặc chứng Niết Bàn 

khó khăn như thế đó, khiến cho bản hoài phổ độ chúng sanh của Như Lai bị 

ngăn trở chẳng thể thông suốt được, đạo làm cho chúng sanh mau thoát sanh 

tử  bị  bế  tắc  không  thông.  Nhưng  đức  Như  Lai  đại  từ ắt  muốn  làm  cho  hết 

thảy chúng sanh cùng trong  một đời  này được liễu thoát sanh tử siêu phàm 

nhập thánh nên bèn mở ra pháp môn Tịnh Độ tín nguyện niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương, bất luận thượng trung hạ căn đều được độ thoát ngay trong đời 

này, dùng chính tín nguyện của mình để niệm Phật cảm Phật từ bi nhiếp thọ, 

do  cảm  ứng  đạo  giao  nên  đạt  được  lợi  ích  ấy.  Những  người  đã  đoạn  được 

phiền  hoặc  sẽ  có  thể  chóng  chứng  được  Pháp  Thân,  mau  thành  Phật  đạo. 

Dẫu  là kẻ Hoặc  nghiệp sâu dầy cũng có thể cậy vào Phật từ lực đới nghiệp 

vãng sanh. Do vậy, trong hội Hoa Nghiêm các bậc Đẳng Giác Bồ Tát chứng 

bằng  với chư Phật còn phải dùng  mười đại  nguyện  vương dẫn  về Cực  Lạc; 

trong Quán Kinh những tội nhân nghịch ác sắp đọa A Tỳ địa ngục do xưng 

niệm hồng danh mười lượt mà được dự vào các phẩm cuối. Độ khắp ba căn, 

lợi  -  độn  gồm  thâu,  hết  thảy  chúng  sanh  trong  tận  pháp  giới  cứ  hễ  có  tín 

nguyện  thì  không  một  ai  chẳng  được  thấm  nhuần,  viên  đốn  thẳng  chóng, 

vượt trỗi hết thảy các pháp môn. Chúng sanh đời Mạt muốn liễu sanh tử mà 

chẳng tu pháp này, cứ tu tràn lan các pháp môn cậy vào tự lực khác thì chỉ 

đạt  được  cái  nhân  đắc  độ  trong  tương  lai,  quyết  khó  thể  đắc  quả  liễu  thoát 

ngay trong đời này! 

Cư sĩ Vương Chửng Bang ở Hạ Môn túc căn sâu dầy, hạnh trong đời này 

tinh  thuần,  tin  chắc  nhân  quả,  chuyên  dốc  tu  Tịnh  nghiệp,  muốn  cho  khắp 

mọi người đều sanh Tịnh Độ bèn dựng tinh xá tại bên trái Thái Bình Nham ở 

Bổn Phụ, ngõ hầu những người cùng chí hướng tùy theo thân phận đến đấy 

niệm  Phật,  gieo  nhân  vãng sanh. Vào ngày Chủ Nhật, đặc biệt thỉnh  những 

người thông hiểu đến giảng diễn duyên do pháp môn Tịnh Độ và pháp tắc tu 

trì  cũng  như  mọi  lợi  ích  trong  hiện  đời  và  sau  khi  chết  đi,  cũng  có  thể  nói 

ông ta là người đầy đủ tâm đại bi, có con mắt chọn lựa pháp vậy! Ông lại gởi 

thư xin tôi đề biển tên [tinh xá] và trình bày đại ý. Tôi nghĩ  một pháp Tịnh 

Độ chính là pháp môn thù thắng để tam thế chư Phật dưới độ chúng sanh, để 

chín  giới  chúng  sanh  trên  thành  Phật  đạo,  là  pháp  môn  thành  thủy  thành 

chung735 thù thắng, cao vượt hết thảy Thiền - Giáo - Luật, thống nhiếp hết 

thảy Thiền - Giáo - Luật. Bởi lẽ, hết thảy các pháp truy đến nguồn gốc ban 

đầu thì không pháp nào chẳng lưu xuất từ pháp giới này, xét đến chung cục 

thì  không  pháp  nào  chẳng  quy  hoàn  pháp  giới  này.  Do  vậy,  bèn  đặt  tên  là 

Quy  Tông,  ngụ  ý:  Hết  thảy  các  pháp  môn  rốt  cuộc  đều  quy  về  pháp  này, 

giống như ý nghĩa sông ngòi đều chầu về biển cả vậy. Nghĩa này được tìm ra 

từ chỗ “quy tông” ở cuối kinh Hoa Nghiêm, những ai không tin được thì xin 

hãy chất vấn Phổ Hiền Bồ Tát. 



Lại  nữa,  phàm  hết  thảy  những  thiện  tín  tu  Tịnh  nghiệp  đều  phải  tận 

lực  giữ  vẹn  luân  thường,  ai  nấy  tận  sức  vâng  giữ  bổn  phận,  kiêng  giết,  ăn 

chay,  thanh  tâm,  ít  ham  muốn,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều 

lành, dùng việc làm của chính mình để hóa độ, hướng dẫn hết thảy, trong là 

cha  mẹ quyến thuộc,  ngoài  là bầu bạn  xóm  làng, khiến cho  hết thảy  những 

người cùng hàng đều biết  “tâm này là Phật” , cố nhiên thường học theo Phật 

hạnh, cùng tu  Phật từ, cùng  niệm Phật danh  để  mong sao  hết  một báo  thân 

này vãng sanh Tây Phương, thoát luân hồi huyễn vọng, chứng Phật tánh sẵn 

có mới thôi! 



---o0o--- 

81. Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo Đài Loan 





Phật giáo chính là cái gốc lớn lao của hết thảy các pháp, hết thảy các 

giáo.  Vì  sao  nói  thế?  Hết  thảy  các  pháp  do  tâm  kiến  lập,  hết  thảy  phàm  - 

thánh  do  tâm  xuất  sanh.  Hết  thảy  các  giáo  trong  thế  gian  tuy  đều  nói  đến 

tâm, nhưng những gì được [các giáo ấy] nói chỉ là luận về tác dụng của tâm, 

chứ cội nguồn cùng tột của bản thể  “bất biến tùy duyên, tùy duyên bất biến, 

 tâm này làm Phật, tâm này là Phật, tâm làm tam thừa, tâm là tam thừa, tâm 

 làm lục đạo, tâm là lục đạo ”  thì các giáo đều chưa phát huy được! Chỉ có 

mình đức Thích Ca Thế Tôn ta triệt ngộ tự tâm, biết tâm của hết thảy chúng 

sanh và tâm của Như Lai không hai không khác, nhưng do mê nên chưa ngộ, 

oan uổng làm chúng sanh, cho nên nói:  “Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí 

 huệ  của  Như  Lai  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  chứng  đắc. 

 Nếu  lìa  vọng  tưởng,  chấp  trước  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Vô  Ngại  Trí  đều  được 

 hiện  tiền”.  Lại  nói:   “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  ta  là  Phật  đã 

 thành, các ông là Phật chưa thành”.  Đấy đều là những điều đức Phật nói ra 

khi  mới  vừa thành  Phật  trong các  hội  Hoa Nghiêm,  Phạm  Võng. Do  vì đại 

căn chúng sanh mau chóng ngộ tự tâm, nhập Phật tri kiến, còn hàng tiểu căn 

chưa thể nhập được ngay nên Phật thuận theo cơ nghi để thành thục họ. Lại 

muốn cho hết thảy dù thánh hay phàm cùng trong một đời này thoát lìa sanh 

tử  nên  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  tín  nguyện  niệm  Phật  vãng  sanh  Tây 

Phương,  khiến  cho  hết  thảy  những  ai  không  có  sức  đoạn  Hoặc,  chẳng  thể 

vượt thoát ra  ngoài  luân  hồi đều cậy vào Phật từ  lực đới  nghiệp  vãng sanh, 

cao dự chín phẩm trong hội tốt lành, thân cận ánh sáng yên vui của Phật Di 

Đà, để rồi rốt ráo chứng triệt để tự tâm mới thôi! Lòng chân từ đại bi vỗ về, 

nuôi dạy kẻ căn cơ nhỏ nhoi của đức Như Lai có thể nói là tột bậc không còn 

gì hơn được nữa! 

Phật pháp tuy  gọi  là pháp  xuất thế  gian,  nhưng  thật  ra đạo  luân thường 

hiếu  đễ  thế  gian  và  pháp  “cách  vật  trí  tri,  chánh  tâm  thành  ý,  tu  - tề  - trị  - 

bình”  đều  được  Phật  pháp  phát  huy  đến  cùng  tận,  chẳng  bỏ  sót  mảy  may 

điều thiện nào. Vì thế, xưa nay những vị lập đại công, dựng đại nghiệp, hạo 

khí  ngời  trời  đất,  tinh  thành  lòa  nhật  nguyệt,  lời  lẽ,  hành  vi  trở  thành  pháp 

tắc cho cõi đời phần nhiều là do học Phật đắc lực mà ra; những người thông 

minh  duệ  trí  vượt  trỗi  muôn  người  không  ai  chẳng  cung  kính  sùng  phụng 

Phật pháp, hộ trì, lưu thông, để về mặt ngầm là giúp cho thế đạo, về mặt lộ 

là  giữ  yên  dân  tình,  hòng  đạt  được  hiệu  quả  thật  sự  là  làm  cho  dân  chúng 

ngày  càng  hướng  thiện  mà  chẳng  biết.  Những  nhà  Nho  câu  nệ,  hẹp  hòi, 

không có được con mắt trí như vậy thường chỉ trích bừa bãi, bảo Phật pháp 

khinh  miệt  luân  lý,  vô  ích  cho  quốc  gia.  Bọn  họ  chấp  nhặt  chuyện  bỏ  tục 

xuất gia, chẳng biết Phật giáo dạy người tận lực giữ vẹn luân thường, tận hết 

bổn  phận,  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành,  khắc  kỷ,  giữ  lễ,  đừng  làm  các 

điều  ác,  vâng  làm  các  điều  lành,  kiêng  giết,  che  chở  sanh  vật,  tín  nguyện 

niệm  Phật  ngõ  hầu  lúc  sống  dự  vào  dòng  thánh,  khi  chết  về  cõi  Cực  Lạc. 

Khắp trọn thế  gian  hết thảy kẻ phú quý, bần tiện, trí,  ngu,  hiền, tệ, già, trẻ, 

trai, gái, không ai chẳng thể nương theo pháp này tu tập, há phải đâu chỉ có 

mình người xuất gia [mới làm được] ư? 

Nếu như hết thảy mọi người thật sự nương theo pháp này tu tập thì gần 

là  hưởng  niềm  vui  thoát  khỏi  tam  giới,  xa  là  chứng  quả  phước  huệ  nhị 

nghiêm. Phải biết do Như Lai nêu tỏ lý “tâm sẵn có Phật tánh” và sự “nhân 

quả ba đời” nên đã khiến cho không biết bao nhiêu kẻ ngu phu ngu phụ trở 

thành  thánh  hiền,  khiến  cho  không  biết  bao  nhiêu  kẻ  đại  ác  ngoan  bướng, 

hung  hãn  dứt  bỏ  lòng  ác  ngầm.  Do  vậy,  thực  hành  Phật  pháp  thì  thiên  địa 

quỷ  thần  thảy  đều  hiện  điềm  lành,  huống  chi  là  con  người?  Ngay  như  một 

pháp  xuất  gia  cũng  chẳng  phải  là  khinh  miệt  luân  thường;  bởi  lẽ  những 

người ấy được cha mẹ cho xuất gia, tu tinh ròng phạm hạnh, dùng công đức 

tu trì của chính mình để hồi hướng cho cha mẹ, mong sao thần thức cha mẹ 

thoát khỏi tam giới ngự lên chín phẩm, ngộ Vô Sanh, chứng bản tánh. So với 

những kẻ  hiếu dưỡng,  nhưng để cha  mẹ  luân  hồi trong  tam đồ  lục đạo bao 

kiếp dài lâu không nơi nương tựa, chẳng tốt hơn lắm hay sao? 

Huống  chi  Phật  dạy  đệ  tử  coi  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ  thân 

quyến trong quá  khứ,  dùng tâm  từ bi  hành  hạnh  phóng sanh. Chẳng  những 

đối với cha mẹ trong đời này không nỡ lòng coi thường gạt qua một bên, mà 

còn đối với hết thảy những sanh vật sống trên đất, dưới nước, bay trên không 

cũng chẳng nỡ coi thường bỏ qua. Dù cho sức chẳng thể lo hết, vẫn dùng bi 

tâm  thiện  niệm  vì  họ  niệm  Phật,  mong  cho  họ  mau  thoát  khỏi  ác  đạo,  mau 

sanh về Tây Phương mới thôi! Do vậy nói rằng:  “Nếu con người hành theo 

 Phật pháp sẽ thắng tàn bạo, bỏ giết chóc, thế đạo thái bình vậy!”  Hơn mấy 

mươi năm gần đây, sát kiếp trọn khắp trong ngoài nước, do khí ác ấy chiêu 

cảm thiên tai, lụt lội, hạn hán, bão tố, động đất liên tiếp giáng xuống, vận đời 

nguy ngập, dân không lẽ sống. Những vị lo cho đời nghĩ cách cứu vãn, bèn 

lấy  việc  đề  xướng  Phật  học  làm  nhiệm  vụ  cấp  bách.  Nếu  con  người  biết 

được nhân quả ba đời, sự thật luân hồi lục đạo và diệu đạo  “nhất niệm tâm 

 tánh  của  chúng  ta  chẳng  khác  với  chư  Phật”   thì  có  ai  chịu  dùng  cái  vốn 

 “tâm này làm  Phật, tâm này là  Phật”  để tạo nghiệp sanh tử, vĩnh  viễn đọa 

trong ác đạo hay chăng? 

Đại sư Đằng Chiếu ở Đài Loan thương cho đời nhiều kẻ không biết, thề 

muốn  lợi  khắp  đồng  nhân  nên  tính  lập  hội  Phật  giáo  để  đề  xướng,  giảng 

thuyết khiến cho đại chúng đều biết. Thoạt đầu, hội ấy định kỳ tu trì để làm 

gương  mẫu  ngõ  hầu  phong  thái  ấy  được  lưu  hành  khắp  cõi,  khiến  cho  nhà 

nhà  Quán  Thế  Âm,  chốn  chốn  Di  Đà  Phật.  Lại  còn  lưu  thông  những  kinh 

điển được  in khắc từ các nơi, khiến cho  những ai có tín tâm  hiểu được văn 

nghĩa đều được đọc tụng, thọ trì,  hòng tận  lực thực  hành  luân thường, trọn 

hết  bổn  phận,  trọng  lòng  kính,  giữ  lòng  thành,  khắc  kỷ,  giữ  lễ,  không  làm 

các điều ác, vâng làm các điều thiện, kiêng giết, che chở loài vật, tín nguyện 

niệm Phật để mong sao sống dự vào bậc thánh hiền, mất về cõi Cực Lạc. Lợi 

ích  ấy  chẳng  thể  diễn  tả  được.  Sư biết  Quang  là  người  có  cùng  chí  hướng, 

bèn  gởi  thư  nhờ  viết  lời  tựa,  nên  tôi  bèn  diễn  giải  đại  lược  “Phật  giáo  lợi 

khắp hết thảy hữu tình” vậy! 

 

---o0o--- 

82. Lời tựa Phát Ẩn736 cho Ngô Tùng737 Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 





Phật pháp rộng lớn như pháp giới, rốt ráo như hư không, không gì lớn 

lao chẳng bao gồm, không gì nhỏ nhặt chẳng nêu lên, vốn dùng nhất tâm để 

lập, tùy cơ nghi mà thuyết pháp. Tuy gọi là pháp xuất thế gian nhưng thật ra 

trọn đủ  hết thảy thiện pháp thế  gian. Tuy  chẳng bỏ sót  mảy  may điều thiện 

nào, nhưng lại chẳng chấp vào một pháp ( “Chẳng chấp”  là chẳng cho đó là 

đức,  chẳng  tự  mãn,  cho  là  đủ.  Nếu  hiểu  lầm  chẳng  tận  lực  thật  hành  là 

 “chẳng chấp”  thì lầm to mất rồi!) Chỉ vì không chấp trước nên hành đến rốt 

ráo. Xưa nay,  những ai  hạnh tốt đẹp  hơn người đa phần là do  học Phật đắc 

lực  mà  ra.  Do  vậy,  từ  ngay  nơi  cái  tâm  phàm  phu  bèn  khế  hợp  Như  Lai 

Tạng, đối với mỗi một pháp thảy đều thông đạt đến cùng tột cội nguồn, đích 

thân  chứng  được  Thật  Tướng.  Tuy  là  lý  u  huyền  sâu  thẳm  đến  tột  cùng, 

nhưng  tùy  theo  căn  cơ  lớn  -  nhỏ  đều  có  thể  nhập  được,  trọn  khắp  thế  gian 

không một ai chẳng kham tu, mà cũng không một ai chẳng thể tu được! Bởi 

lẽ  con  người  có  cùng  một  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này  vậy!  Phải  biết  vô 

lượng pháp môn đều phải dùng tự lực đoạn Hoặc chứng chân mới thoát sanh 

tử  được;  tìm  lấy  một  pháp  nhiếp  thọ  chúng  sanh  phổ  biến  nhất,  cứu  vớt 

nhanh  chóng  không  ngằn  mé,  ba  căn  thượng  trung  hạ  đều  cùng  tu,  chặng 

đầu,  chặng  giữa,  chặng  cuối,  Thỉ  Giác,  Bổn  Giác  chẳng  hai,  chẳng  đoạn 

phiền hoặc, chẳng cần phải đợi đến đời khác mà liễu sanh thoát tử siêu phàm 

nhập  thánh  ngay  trong  đời  này  thì  chỉ  có  mình  pháp  môn  Tịnh  Độ  là  được 

như vậy. 

Do  vậy,  bậc  thượng  căn  như  Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  hạ  căn  như  phường 

Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  đều  là  những  căn  cơ  được  nhiếp  thọ  bởi  pháp  môn 

Tịnh Độ. Do pháp này thật giản dị, thật dễ dàng, thật nhanh chóng, thật viên 

mãn, nên nó giống như đại địa chở khắp muôn vật, như biển cả dung nạp các 

dòng nước. Phàm những ai học Phật tu Tịnh nghiệp đều phải tận lực giữ vẹn 

luân thường, tận hết bổn phận, cha từ, con hiếu, anh nhường, em kính, chồng 

xướng, vợ theo, chủ nhân từ, tớ trung thành, chỉ cốt sao chẳng thẹn với thiên 

chức  thì  mới  tạo  lập  được  cơ  sở  để  học  Phật.  Tiến  hơn  bước  nữa  thì  cung 

kính thọ Tam Quy, kính cẩn tu Thập Thiện, đừng làm các điều ác, vâng làm 

các  điều  thiện  (Chuyện   “đừng  làm”   và   “vâng  làm”   phải  căn  cứ  nơi  khởi 

tâm động  niệm  mà  luận,  nếu chỉ  luận  trên  mặt sự  tướng  thì  là tự dối  mình, 

lừa người vậy), kiêng giết, che chở loài vật, thương tiếc mạng sống loài vật, 

tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Người như thế là của báu trong 

thế gian, sống được nổi tiếng, chết về cõi Phật. 

Lại phải biết dùng những chuyện ấy cảm hóa hết thảy từ thân đến sơ, từ 

gần  đến  xa,  khiến  cho  hết  thảy  mọi  người  cùng  thành  thiện  nhân,  tu  chân 

ngay trong cõi tục, sống trong cõi trần đảm nhận việc nước, cảm hóa những 

điều  tàn  bạo  đã  phát  sanh,  tiêu  trừ  họa  loạn  khi  còn  chưa  chớm.  Do  vậy, 

phong tục thuần mỹ, nhân tâm biến đổi lớn lao, tai tiêu phước thạnh, quyến 

thuộc trời thường đến, công đức ấy chẳng thể diễn tả được! Nếu chỉ lăm lăm 

trộm lấy cái danh học Phật, chẳng chuyên chú học Phật thật sự, sẽ trở thành 

tội nhân đối với Phật pháp, chẳng những cái hư danh chẳng thể đạt được mà 

còn sẽ bị  tai  họa thật sự  xảy  đến  về sau. Ví  như trẻ  nhỏ  vô tri, đem Ma Ni 

Bảo Châu trị giá tam thiên đại thiên thế giới đổi lấy một miếng đường để ăn. 

Đường  chẳng  thể  no  bụng,  lại  còn  bị  mất  chỗ  nương  cậy  cho  cả  một  đời, 

muốn  chẳng  chết  vì  đói  lạnh  há  có  được  ư?  Các  cư  sĩ  ở  Ngô  Tùng  mở  ra 

Phật Giáo Cư Sĩ Lâm muốn cho hết thảy đồng nhân dốc chí tu trì, ngõ hầu ai 

nấy  đạt  được  lợi  ích  thật  sự,  xin  Quang  viết  mấy  lời  để  làm  bài  cảnh  sách. 

Nhân đấy bèn trình bày đại ý. Xem đó thì biết Phật pháp là gốc của các pháp 

thế gian. Những kẻ câu nệ hẹp hòi kia do không có con mắt trí nên chẳng thể 

thấy  thấu  suốt,  bèn  nói  Phật  pháp  diệt  luân  lý,  vô  ích  cho  con  người,  quốc 

gia, có khác gì kẻ mù từ lúc lọt lòng được hưởng ân che chở, chiếu soi của 

bầu trời  và  mặt trời  nên được thành  người, nhưng  vì chẳng  thấy bèn bảo  là 

không có, chẳng đáng buồn lắm ư? 



---o0o--- 

83. Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San 





Phật  pháp  là  cội  nguồn  của  hết  thảy  các  pháp  thế  gian  và  xuất  thế 

gian.  Vì  thế  đạo  ấy  không  gì  lớn  lao  chẳng  bao  gồm,  không  gì  nhỏ  nhặt 

chẳng  nêu.  Lời  lẽ  rộng  lớn  dẫu  cạn  hết  biển  mực  cũng  chẳng  thể  viết  hết 

được.  Nói  đến  Sự  thì  dù  kiếm  lấy  một  chữ  cũng  không  thể  được.  Phàm  là 

đạo  “hiếu  -  đễ  -  trung  -  tín  -  lễ  -  nghĩa  -  liêm  -  sỉ”,  pháp  “cách  vật  trí  tri, 

thành  ý  chánh  tâm,  tu  -  tề  -  trị  -  bình”,  không  gì  chẳng  chỉ  dạy  tường  tận 

không sót, chứ không phải chỉ  nói  về  nhân  quả ba đời,  nêu rõ thiện ác báo 

ứng,  xiển  phát  Phật  tánh  sẵn  có  nơi  tâm,  sự  lý  đoạn  Hoặc  chứng  chân  mà 

thôi! Ấy là vì hết thảy các pháp đều vốn ở nơi tâm, chỉ cần triệt ngộ tự tâm 

bèn có thể kiến lập các pháp. Hễ biết được chỗ chỉ quy thì dẫu là phàm phu 

cũng  đều  có  thể  làm  được,  đạt  được.  Xét  đến  cái  đạo  cùng  cực  thì  dẫu  là 

thánh  nhân  vẫn có  điều không biết. Do  vậy,  những bậc thông  minh duệ trí, 

những bậc cao  nhân  lỗi  lạc  vượt trỗi  mọi  người thời cổ, không ai chẳng  hộ 

trì, lưu thông, ngầm tu hiển hóa còn e chưa xuể nữa là! 

Xét  từ  thời  Đông  Hán,  Phật  pháp  được  truyền  sang  Chấn  Đán,  tìm  lấy 

bậc cao nhân kiệt xuất, đại hưng pháp đạo thì xứ Tần (Thiểm Tây) chúng ta 

là nhất. Do Phật pháp được hưng khởi mạnh mẽ từ đời Tấn, đương thời Phù 

Tần, Diêu Tần738 đều đóng đô tại Trường An739, và ngài Đạo An đến đất 

Tần, ngài La Thập vào trong ải740, phàm những vị kiến giải siêu việt trong 

hàng  Tăng  - tục,  kiến  thức  xuất  chúng  đều  quay  về  thờ  hai  vị  ấy  làm  thầy. 

Đến thời Tùy  - Đường  vẫn đóng đô tại đây. Do vậy,  hoằng tuyên pháp đạo 

vượt trội cổ kim. Vào thời Đường, các tông đều có đủ bởi quốc gia hết sức 

tôn  sùng;  do  vậy,  thủ  lãnh  các  tông  đa  phần  ngụ  tại  kinh  đô,  để  sở  học,  sở 

đắc của mình về mặt ngầm giúp cho việc bình trị, về mặt nổi là giữ yên dân 

tình,  sự  thạnh  hành  của  pháp  đạo  [tại  Trường  An]  xứ  khác  làm  sao  sánh 

bằng cho được! 

Về sau, tuy kinh đô được dời sang xứ khác, nhưng những vị hoằng Tông 

diễn Giáo, ngầm tu thầm chứng vẫn đời đời chẳng thiếu người. Đến cuối đời 

Thanh, sau cơn  loạn  giặc tóc  dài,  giặc  Hồi, nhân  dân khốn khó, đạo  này bị 

gác lại không ai hỏi đến, nhưng mạch dây vẫn chưa đứt. Mười mấy năm gần 

đây, thế đạo nhân tâm đã hoại loạn đến cùng cực, nhưng loạn đến cùng cực 

ắt phải nghĩ đến bình trị, vận bỉ đến cùng cực ắt phải nghĩ đến lúc thái, phàm 

những người thấy biết thông suốt không ai chẳng dùng việc phô rõ nhân quả, 

chỉ bày báo ứng, chỉ thẳng nguồn tâm, nêu tỏ tánh thể của Phật pháp làm đạo 

trọng  yếu  để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm.  Do  vậy,  dù  Tăng  hay  tục  đều  đua 

nhau đề xướng tu trì ngõ hầu mình lẫn người cùng thoát mê đồ, sanh lên bờ 

Giác.  Do  vậy,  đôn  đốc  luân  thường,  tinh  tu  Tịnh  nghiệp,  sống  dự  vào  bậc 

thánh hiền, thác về cõi Cực Lạc. 

Do vậy,  hội Phật Giáo ở Trường  An tưng  bừng thành  lập, những  người 

cùng tỉnh đã sống nơi xứ khác, nếu chẳng viết thư báo ắt chẳng thể diễn đạt 

hết ý được. Vì thế, những chuyện được thấy được nghe, những lý được thấu 

hiểu,  được  ngộ  giải,  những  phương  pháp  ngầm  tu  thầm  chứng,  những  giáo 

huấn  cách  ngôn,  những  lời  luận  bàn  hay  đẹp,  những  nghiên  cứu  bàn  luận 

giữa bạn bè, những gì phát huy được soi sáng bởi trí huệ, đều chia môn phân 

loại, chép thành Tùy San. Đây - kia xem xét, bổ trợ lẫn nhau, cốt sao chánh 

trí được khai phát bởi các lời bàn luận, do giúp lẫn nhau lệ trạch741 sẽ cùng 

được tươi tốt rộng khắp. Sẽ thấy do biết nhân quả nên vĩnh viễn dứt được ác 

tâm “mạnh ăn thịt yếu”, tận tâm giữ vẹn luân thường, cùng ôm ấp thiện niệm 

thương  dân  yêu  vật,  trừ  giết  chóc,  thắng  hung  tàn,  trở  về  thời  Đại  Đồng, 

phong tục thuần  mỹ, cùng  làm  người trong thời  Hy - Hoàng.  Lợi  ích ấy  há 

thể diễn tả được ư? 

Do  vậy, bèn chúc  rằng: “Như Lai đại pháp  là  nguồn các pháp,  hết  thảy 

các  pháp  không  gì  chẳng  bao  hàm.  Giữ  vẹn  luân  thường  đến  tột  bực,  phát 

huy  không  sót;  sự  lý  nhân  quả  đều  thích  hợp  cơ  nghi.  Tưởng  nghĩ  Tần 

Xuyên xưa kia hiệu là Pháp Quật (hang pháp), Hiền, Từ742, Mật, Luật đều 

bắt nguồn từ đây. Thiện Đạo, Pháp Chiếu xiển dương Liên Tông, khiến cho 

khắp  phàm  phu  cùng  thoát  lồng  rọ.  Chúng  sanh  đời  Mạt  đoạn  Hoặc  không 

dễ,  chỉ  mình  pháp  này  thật  đáng  nương  tựa.  Từ  Tấn  đến  Đường,  hơn  năm 

trăm năm, pháp đạo Chấn Đán không đâu hơn được! Từ đấy về sau, đời nào 

cũng có  những bậc cao nhân  ngầm tu  mật chứng, phần  nhiều ẩn  mình.  Bầu 

trời chân tánh lý đã già dặn, nhiếp thọ liên trì, trung hưng Tịnh Độ, quả thật 

bắt nguồn từ đây. Nếu đức không cùng tột, ai chịu khuất phục? Tiếc cho dấu 

thơm  cổ  đức  đã  bị  mất  nhiều!  Đến  cuối  đời  Thanh,  chiến  tranh  liên  miên, 

nhân  dân  tan  tác,  truyền  hoằng  gần  tiêu.  Gần  đây  bậc  thông  nhân  tầm  mắt 

rộng mở, biết nếu không dùng Phật pháp sẽ không cách gì vãn hồi tai kiếp. 

Do vậy, tụ tập Tăng - tục những người đồng chí tùy cơ đề xướng, dựng lập 

cờ  pháp  muốn  cho  khắp  tất  cả  được  hưởng  pháp  lợi,  đề  xuất  Tùy  San,  lệ 

trạch  tạo  ích  lợi  lẫn  nhau,  mong  ngộ  được  tánh  thiên  (bầu  trời  chân  tánh). 

Phật  do  tâm  làm,  đạo  do  người  hoằng,  nếu  cạn  lòng  thành  đến  mức  cùng 

cực, gió thổi cỏ rạp. Quang tuy tầm thường, kém cỏi cũng biểu lộ đồng tình, 

chẳng nề ngu tối làm người rao đường. Nguyện những người đồng hành với 

tôi đều tu tịnh hạnh, ngõ hầu siêu phàm nhập thánh ngay trong đời này”. 



---o0o--- 

84. Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên 





Nho - Thích hai giáo về  mặt hình tướng tợ hồ khác nhau, về gốc vốn 

cùng. Có kẻ chấp vào hình tướng mê mất cái gốc thường bài xích Phật pháp, 

cho là diệt luân lý, gây rối chánh trị nước nhà, vô ích cho xã hội, có hại cho 

dân sanh. Đức Như Lai gọi những kẻ thế trí biện thông biện luận mù quáng 

như thế là  “kẻ đáng thương xót” , chẳng biết Phật pháp có đủ pháp thế gian 

lẫn xuất thế gian. Nếu luận trên pháp thế gian thì đạo “hiếu - đễ - trung - tín - 

lễ - nghĩa - liêm - sỉ”, pháp “cách vật trí tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - 

bình” của Nho Giáo trong các kinh Đại Tiểu Thừa không gì Như Lai chẳng 

nói  trọn!  Nhưng  thánh  nhân  thế  gian  chỉ  căn  cứ  trên  đời  này,  chỉ  dạy  con 

người tận nghĩa, tận phận, còn Phật nói đủ quá khứ - hiện tại - vị lai ba đời, 

và  dạy  rõ  thiện  báo  của  việc  tận  phận,  ác  báo  của  việc  chẳng  tận  phận. 

Người thượng căn chỉ nghe được chuyện tận nghĩa, tận phận là chuyện nên 

làm  bèn  dốc  trọn  thân  gánh  vác,  còn  hạng  trung  hạ  căn  ngoài  mặt  kính 

phụng  nhưng  trong  lòng  ngầm  trái  nghịch  nên  không  cách  gì  đối  trị  được. 

Nếu  nghe đến  nhân quả ba đời, biết  tận phận thì được thiện báo, chẳng tận 

phận mắc ác báo, dẫu là kẻ ngu bướng chắc chắn cũng chẳng vui mừng vì bị 

tai  họa,  mang  ý  niệm  tìm  chuyện  xui,  tránh  chuyện  hên.  Do  biết  tam  thế 

thiện  ác  báo  ứng,  dù  chẳng  muốn  tận  nghĩa,  tận  phận,  nhưng  vì  mong  mỏi 

thiện báo, sợ ác báo nên cũng sẽ gắng sức tận nghĩa, tận phận. 

Đấy chỉ là luận trên sự việc nông cạn, gần gũi nhất thì đã có thể biến kẻ 

ngu bướng thành người lương thiện, chuyển thói tục tệ bạc thành phong tục 

thuần hậu, huống hồ những lợi ích sâu xa thì bọn phàm phu thế gian kia làm 

sao có thể thấy hết, biết trọn cho được! Chỉ luận về Hiếu thì đã trọn khắp lục 

đạo  cho  đến  tột  cùng  đời  vị  lai.  Do  vậy,  các  kinh  Phạm  Võng,  Lăng  Già 

v.v… đều dạy sanh tâm hiếu thuận, tâm từ bi, kiêng giết, phóng sanh, bởi lẽ 

hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  kham  thành  Phật,  đều  trong  vô 

lượng kiếp đến nay luân hồi sáu nẻo, ai nấy lần lượt làm cha mẹ, anh em, vợ 

con,  bạn  bè  của  nhau.  Nói  nghĩ  đến  đây,  lẽ  ra  phải  giúp  cho  họ  được  sống 

yên  vui,  nỡ  nào  nhằm  thỏa  ham  muốn  của  bụng  miệng  mà  tàn  hại  cha  mẹ 

quá khứ, chư Phật vị lai ư? Huống chi đã tạo sát nghiệp ắt mắc chịu sát báo, 

ai chịu  thỏa  nỗi  ham  muốn  tạm thời của  miệng bụng để  rồi trong đời  vị  lai 

thường bị mỗi một chúng sanh từng bị ta giết hại ăn thịt trước kia sẽ giết ăn 

thịt  trở  lại  chính  mình  ư?  Huống  chi  binh  đao  đại  kiếp  trong  thời  gần  đây 

thảm  thương  chẳng  nỡ  nói,  nguyên  nhân  đều  là  do  sát  sanh  ăn  thịt  mà  ra. 

Nếu ai nấy đều y theo Phật pháp, kiêng giết, giữ gìn sanh mạng loài vật, ăn 

chay,  niệm  Phật,  chẳng  gây  nhân  giết  chóc  thì  tự  mình  không  có  quả  giết 

chóc, khó gì chẳng thắng được bạo tàn, trừ khử giết chóc, trở thành  yên ổn 

rất mực ư? Xét ra, thế đạo có thái bình thì cha mẹ, anh em, vợ con, bạn bè ai 

nấy mới được vui sướng, ai nấy tận nghĩa tận phận không hối tiếc gì thì mới 

là  hợp  với  tâm  hiếu  thuận,  ý  chỉ  cốt  lõi  từ  bi  mà  đức  Phật  đã  nói.  Do  vậy, 

nói : “Đức Phật dạy đạo hiếu vừa lớn lao vừa sâu xa!” 

Chân  Đạt  đại  sư  sanh  trong  nhà  họ  Hồ  ở  Phật  Xuyên,  tuổi  nhược  quan 

(20 tuổi) liền ngộ cõi đời chẳng thường, bèn xuất gia nơi Tam Thánh Đường 

ở núi Phổ Đà, tinh tu Tịnh nghiệp, mong sanh về Liên Bang. Mấy mươi năm 

qua,  cha  mẹ,  anh  em  đều  tạ  thế  cả,  không  người  cúng  giỗ.  Do  lòng  hiếu 

thuận, lại nghĩ đến con em những nhà đói rét, nghèo hèn ở nơi ấy không đủ 

sức đi học, bèn đem tiền y bát dành dùm được hơn bảy ngàn đồng giao cho 

người nhiệt tâm công ích trong họ, lập ra một trường học nhỏ mang tên Đôn 

Bản để con em  nơi ấy đều được đi  học. Chương trình  học chú trọng  những 

chuyện  như  tận  lực  thực  hành  hiếu  đễ  v.v…  Những  sách  dùng  để  học  chú 

trọng  vào  Ngũ  Kinh,  Tứ  Thư  v.v…  kèm  thêm  vài  phần  của  cách  học  mới, 

ngõ hầu giữ vẹn cái gốc trọng đạo mà chẳng vướng khuyết điểm không hợp 

thời,  chẳng  thích  ứng  vậy.  Người  trong  họ  cảm  nghĩa  ấy,  đem  các  thần 

chủ743 cha mẹ, anh em… của Sư thờ cúng trong nhà trường. Nếu trường ấy 

chẳng  bị  phế  bỏ  thì  sẽ  thờ  phụng  mãi.  So  với  những  người  có  con  cháu 

nhưng  là  hạng  bất tiếu khiến cha  mẹ bị  nhục  lây,  hoặc  giữa chừng bỏ  lửng 

không cúng giỗ thì cha mẹ, anh em v.v… của Sư vinh diệu hơn nhiều lắm. 

Lại do đất Phật Xuyên vốn nằm trên trục lộ giao thông, thường có người 

đi đường bị chết không có quan tài khâm liệm, Sư bèn bỏ ra riêng một ngàn 

đồng  giao  cho  người  quản  trị  nhà  trường  đầu  tư  kiếm  lời,  dùng  tiền  lời  ấy 

làm  chi  phí  mua  gỗ  đóng  hòm,  chôn  cất.  Người  trong  địa  phương  nghèo 

không  mua  nổi  quan  tài  cũng  thí  cho.  Ôi!  Cao  đẹp  thay!  Tâm  của  sư  Chân 

Đạt có thể nói là bình đẳng công bình hết mực, trọn không có ý tự tư tự lợi, 

khiến người trong họ cảm kích, thờ phụng cha mẹ Sư dài lâu, những người 

chỉ  mưu  toan  cho  con  cháu  có  được  lợi  ích  như  vậy  hay  chăng?  Nhưng 

Quang  lại  muốn cho  những  người trong  họ ấy đều  được  lợi  ích  thật sự  nên 

chẳng  ngại  trình  bày  đại  lược  nỗi  lòng  ngu  muội.  Trộm  cho  rằng  sư  Chân 

Đạt  xuất  gia  học  Phật  đem  tiền  y  bát  dư  ra  để  làm  chuyện  công  ích  cho 

người quê mình thì người cùng quê cũng phải ngửa noi theo dấu thơm ấy, ai 

nấy tu Tịnh nghiệp. Gian chính giữa nhà trường nên thờ tượng Tây Phương 

Tam  Thánh. Người quản trị,  giáo  viên,  học sinh trong  trường đều  nên sáng 

chiều lễ kính để cầu nghiệp tiêu, trí rạng, chướng tận, phước cao thì mới là 

lợi ích thật sự rốt ráo. Trong trường cố nhiên nên đoạn dứt vĩnh viễn những 

thứ  tanh  tưởi  (đồ  mặn)  thì  mới  chẳng  phụ  ân  nghĩa  của  vị  Tăng  dùng  tiền 

thập phương tín thí để lập học hiệu. Nếu không, chẳng những không hợp với 

bổn tâm của sư Chân Đạt mà cũng chẳng phải là giữ vẹn cái gốc, tự yêu lấy 

mình, khiến cho chính mình cùng các học trò hằng ngày được un đúc trong 

Phật pháp mà hoàn toàn chẳng được lợi ích thật sự gì! Chẳng tiếc lắm ư? 

Phải  biết  Phật  pháp  chính  là  gốc  của  hết  thảy  các  pháp,  mà  trong  Phật 

pháp  một pháp  niệm Phật cầu sanh  Tịnh  Độ lại  là pháp  môn  vô thượng chí 

viên  chí  đốn,  đơn  giản  nhất,  dễ  dàng  nhất,  độ  khắp  ba  căn,  lợi  -  độn  đều 

thâu,  thành  thủy,  thành  chung,  là  pháp  hết  thảy  mọi  người  đều  nên  tu  tập, 

huống gì nhà trường này ư? Chớ nói Tăng bỏ tiền lập trường nên ép người ta 

học  Phật.  Đấy  chính  là  tâm  hiếu  thuận,  tâm  từ  bi  muốn  cho  hết  thảy  mọi 

người trong trường này đều liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh, làm đệ 

tử Phật Di Đà, chứng Phật tánh sẵn có mà thôi! Chẳng thấy hiện thời những 

người bác học đa văn tri kiến sâu xa quá nửa đều nghiên cứu tu trì pháp môn 

Niệm Phật đó ư? Nếu sống trong nhà trường này mà chẳng tu trì thì thành ra 

là gánh gai bỏ vàng, đến núi báu trở về tay không, chẳng đáng tiếc ư? 

 

---o0o--- 

85. Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật 





Tâm  như  thợ  vẽ  khéo,  vẽ  được  các  thế  gian.  Phật  là  chánh  giác  thế 

gian, còn Bồ Tát, Duyên Giác, Thanh Văn, trời,  người,  A  Tu  La, súc sanh, 

ngạ quỷ, địa  ngục  là  hữu tình thế  gian, còn  gọi  là “mười pháp  giới”. Mười 

pháp  giới  này  tuy  là  thánh  -  phàm  khác  biệt,  khổ  -  vui  sai  khác  vời  vợi, 

nhưng Chân Như Phật Tánh sẵn có đều hệt như nhau, chỉ do dụng tâm khác 

biệt  nên  mới  có  mười  thứ  tướng  biến  hiện  ấy.  Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

Phật dạy:  “Tâm này làm Phật, tâm này là Phật”. “Làm Phật”  là quán tưởng 

tượng  Phật,  ức  niệm  Phật  đức  cũng  như  Phật  hiệu;  “là  Phật”   nghĩa  là  lúc 

quán  tưởng,  ức  niệm  thì  tướng  hảo  trang  nghiêm,  phước  đức,  trí  huệ,  thần 

thông, đạo lực của Phật đều hiện trong cái tâm quán tưởng, ức niệm ấy như 

gương soi hình, giống hệt nhau không hai. 

Như  vậy,  nếu  tâm  chẳng  làm  Phật  thì  tâm  chẳng  phải  là  Phật; tâm  làm 

tam thừa thì tâm là tam thừa; tâm làm lục đạo thì tâm là lục đạo. Bản thể của 

tâm giống như một tờ giấy trắng, tác dụng thiện ác nhân quả của tâm giống 

như vẽ Phật hay vẽ địa ngục, đều tùy tâm hiện. Bản thể tuy đồng, nhưng tạo 

tác thật khác. Vì thế  nói:   “Chỉ là thánh mất niệm thành cuồng, cuồng khắc 

 chế được ý niệm bèn thành thánh” , chúng ta chẳng thận trọng nơi những gì 

mình nghĩ, mình làm ư? Cư sĩ Châu Hiểu Nhai xưa có linh căn, sanh ra liền 

ăn  chay,  khéo  vẽ  người  vẽ  vật,  bút  pháp  xuất  thần,  muốn  khiến  cho  diệu 

tướng vạn đức trang nghiêm của Như Lai in vào tám thức điền của hết thảy 

chúng  sanh  để  nhờ  vào  đây,  thiện  căn  được  tăng  trưởng,  mở  rộng  dần  cho 

đến khi thật sự chứng, hòng khỏi phụ Chân Như Phật tánh ai nấy sẵn có và 

tâm  Như  Lai  đại  từ  bi  nhiều  cách  dẫn  dắt.  Vì  thế,  ông  ta  kính  cẩn  vẽ  một 

ngàn vị Phật cho in thạch bản lưu thông, xin Quang viết lời tựa để nêu bày 

nguyên  do.  Do  vậy,  tôi  bèn  phát  huy  đại  lược  ý  nghĩa   “tâm  làm,  tâm  là”  

mong những ai thấy nghe đều biết được những gì nên lấy nên bỏ để dốc sức. 

Tụng rằng:  

 Phật do tâm làm, 

 Ngục do tâm tạo, 

 Lực dụng của tâm, 

 Thắng diệu bậc nhất. 

 Đã làm được Phật, 

 Sao tạo địa ngục? 

 Do mê hướng về, 

 Chứa nhân ác họa! 

 Cư sĩ Hiểu Nhai, 

 Muốn dẫn dắt người, 

 Kính vẽ ngàn Phật, 

 Để chỉ pháp yếu. 

 Khiến người thấy nghe, 

 Đều sanh kính ngưỡng, 

 Kiệt thành tận kính, 

 Lễ cúng quán tưởng, 

 Đã thấy thánh tượng, 

 In vào thức điền, 

 Do thiện căn này, 

 Ắt chứng nguồn tâm, 

 Đem in thạch bản, 

 Để rộng lưu truyền, 

 Giãi bày nguyên do 

 Biểu thị chút lòng  



---o0o--- 

86. Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận 





Chúng sanh  hôn  mê  điên đảo, phiền  hoặc  quá đỗi, chẳng thể tự ngộ! 

Trái  nghịch  trí  huệ  Như  Lai  sẵn  có,  đuổi  theo  căn  trần  chúng  sanh  huyễn 

hiện. Đối với sắc thanh, của cải, lợi lộc giống như hoa đốm trên không744, 

huyễn  ảnh,  khởi  tâm  tham  -  sân  -  si,  yêu  -  ghét,  chấp  trước.  Tâm  đã  khởi 

tham - sân - si thì thân bèn tạo giết - trộm - dâm, từ đấy trải kiếp dài lâu báo 

phục  lẫn  nhau,  từ  khổ  vào  khổ,  không  hề  ngừng  nghỉ.  Nếu  như  tự  tu  giới 

thiện  thiền  định,  được  sanh  trong  đường  lành  trời  -  người,  nhưng  Hoặc 

nghiệp chưa đoạn, phước  hết  lại bị đọa  lạc, luân  hồi sáu  nẻo trọn chẳng có 

lúc  nào  hết!  Được  thân  người  như  ở  trọ,  đọa  trong  tam  đồ  như  ở  quê  nhà. 

Như vậy thì chẳng những tam đồ đáng sợ, mà nhân thiên cũng đáng sợ! Bởi 

thế, đức Đại Giác Thế Tôn riêng rủ lòng xót thương, thị hiện sanh trong thế 

gian  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  tùy  thuận  chúng  sanh  nói  đủ  mọi  pháp.  Với 

hàng đại căn bèn nói thẳng Lý  “nhất tâm tạo đủ”  khiến họ đích thân chứng 

ngộ, với tiểu căn bèn dạy rõ Sự tam thế nhân quả khiến họ tu trì dần dần. Đã 

biết lý này, sự này, ai chịu ôm châu làm kẻ ăn mày, cầu vui lại bị khổ; mà sẽ 

trái trần, hiệp giác, bỏ mê theo ngộ để mong khôi phục thiên chân Phật tánh 

sẵn  có  của  mình  chẳng  để  lỡ  qua!  Tuy  nhiên,  phiền  não  sâu  dầy  chẳng  dễ 

tiêu  trừ,  nếu  không  phải  là  kẻ  thiện  căn  nhiều  kiếp  chín  muồi,  thật  khó  thể 

siêu thoát ra ngoài luân hồi ngay trong đời này! 

Vì vậy, đức Thế Tôn ta do lòng đại từ bi, đặc biệt mở ra pháp môn cậy 

vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tịnh  Độ,  để  thượng  thánh  hạ  phàm  cùng  được 

vãng sanh Tây Phương ngay trong đời này, quả là đạo trọng yếu vỗ về, nuôi 

nấng,  bế  bồng,  nựng  nịu745,  mà  cũng  là  diệu  pháp  để  mau  chứng  Bồ  Đề 

vậy! Bởi lẽ, hết thảy chư Phật không có pháp này sẽ chẳng thể viên mãn Bồ 

Đề,  hết  thảy  chúng  sanh  nếu  không  có  pháp  này  sẽ  chẳng  thể  thoát  ngay 

được  sanh  tử.  Hạ  thủ  dễ,  thành  công  cao,  dùng  sức  ít  hiệu  quả  nhanh.  Do 

dùng  Quả  Địa  Giác  làm  Nhân  Địa  Tâm  nên  nhân  trùm  biển  quả,  quả  thấu 

nguồn nhân. Gần đây thế đạo nhân tâm suy hoại đến cùng cực, phế kinh, phế 

luận, đua  nhau  lập tân  pháp, lầm  nhân  mê quả,  mặc sức  làm  xằng. Do  vậy, 

thiên tai nhân họa liên tiếp giáng xuống, giặc cướp tung hoành, dân không lẽ 

sống, người lo cho đời đau buồn hết mực. 

Cư sĩ  Đạt  Am  Phùng  Bảo  Anh  xưa đã trồng cội đức, dốc sức tin tưởng 

Phật thừa, triệt  ngộ tự tâm, thâm  nhập  Kinh  Tạng, thương  xót  những kẻ ấy 

mê muội bổn tâm, bèn soạn cuốn Phật Pháp Yếu Luận để cứu đời, phát huy 

mọi lẽ khế lý, khế cơ, khiến cho họ biết được tâm ta sẵn có Phật tánh, nhưng 

bị  Hoặc  nghiệp  huyễn  vọng khởi  lên  ngăn lấp. Do vậy, chịu sống chịu chết 

trong tam đồ lục đạo đến nỗi thân hình xấu hèn, thần thức tối tăm, thọ dụng 

khốn khổ gian  nan, bị nguy  hiểm bức bách. Ví như đặt hình tướng  xấu  hèn 

trước  tấm  gương  sáng,  quyết  chẳng  thể  có  được  hình  ảnh  vi  diệu  trang 

nghiêm đẹp đẽ. Từ đấy, gột lòng tẩy ý, chuyên tu giới thiện và thiền định để 

làm nhân xuất thế. Lại còn phát Tứ Hoằng Thệ Nguyện và Đại Bồ Đề tâm, 

tự  hành, dạy  người cùng tu  Tịnh  nghiệp để  mong khi báo  hết  nhanh chóng 

vãng sanh Tây Phương, thân cận Di Đà, theo gót hải chúng mau chứng Phật 

tánh tâm ta sẵn có, phổ độ vô biên chúng sanh trong pháp giới. Như thế thì 

trên chẳng cô phụ Phật giáo hóa, dưới chẳng phụ tánh linh của chính  mình, 

mà  thâm  tâm  soạn  luận  của  Đạt  Am,  ý  thiết  tha  lưu  thông  của  các  vị  cũng 

được thông suốt, vui thỏa, không tiếc nuối vậy! 



---o0o--- 

87. Lời tựa trình bày duyên khởi cho hội Thí Quan Tài Thể Nhân ở Phổ 

Đà 





Câu  “vùi xương chôn thây”  xuất phát từ thiên sách Nguyệt Lệnh746. 

 “Ân trạch thấm đến xương khô”  là câu văn nói về việc thi ân của vua Châu, 

huống chi Phật pháp là đạo cứu giúp cả thân lẫn tâm, kẻ còn người mất đều 

giúp  đỡ  [lại  chẳng  như  vậy] ư?  Phổ  Đà  là  đạo  tràng  của  Quán  Âm  Đại  Sĩ, 

bao  triều  đại  đều  khâm  kính,  khắp  thế  gian  tôn  sùng.  Do  vậy,  có  được  ba 

ngôi chùa747 như thế chân vạc, các am cùng khắp; trong nước, ngoài nước 

triều yết thật là đông đảo! Phàm là thợ cả, người sai vặt, người bán rong, kẻ 

bán sức thường quá ngàn người. Nếu đến kỳ dâng hương, con số ấy còn gấp 

bội.  Vì  thế,  các  vị  trưởng  lão  trong  núi  thể  theo  lòng  từ của  Phật,  mở  ra  y 

viện  để  chữa  trị  cho  hết  thảy  những  người  mắc  bệnh,  hoặc  là  những  người 

bán rong, bán sức bị chết bất thình lình, không có quan tài thật khó thể an ủi 

vong  linh,  mở  rộng  sự  hóa  độ  từ  bi.  Huống  chi  thường  có  những  tử  thi  từ 

biển  giạt  vào,  cũng  như  những  người  khổ  hạnh  từ  phương  xa  đến  dâng 

hương bị chết bất ngờ, cần phải tẫn liệm ngay. Nếu không sẽ bị rữa nát, đối 

với chuyện giúp đỡ người chết lẫn vấn đề vệ sinh đều đáng phàn nàn. 

Chân Đạt đại sư liền phát tâm thí quan tài. Lại nghĩ: Nếu chẳng lập cách, 

về sau sẽ khó thể duy trì lâu dài được! Năm Dân Quốc thứ năm (1916), các 

ông  Dương  Thúc  Anh,  Chúc  Lan  Phưởng,  Viên  Tổ  Hoài,  Tào  Chấn  Thanh 

v.v…  lên  núi,  nhân  đó  bàn  về  chuyện  này.  Các  ông  cùng  bỏ  ra  hai  ngàn 

đồng, Chân Đạt đại sư tự bỏ ra bốn ngàn đồng. Năm ngoái lại cùng các thầy 

Liễu  Tín  chùa  Phổ  Tế,  Đạt  Viên  chùa  Pháp  Vũ,  Liên  Hy  chùa  Hải  Ngạn, 

Quảng  Đức  chùa  Tử  Trúc,  Nguyện  Lai  chùa  Hồng  Phiệt,  Giới  Như  chùa 

Hồng Phiệt, Oánh Chiếu chùa Báo Bổn, Thanh Phước chùa Hạc Minh, Khôn 

Sơn  chùa  Phổ  Tuệ,  Cực  Đắc  chùa  Bách  Tử  và  hai  vị  cư  sĩ  Lưu  Ký  Đình, 

Trương Tông Phú cùng  nhau thương  lượng bàn bạc biện pháp. Do đấy,  lập 

ra  một  hội, đặt tên  là  Thể Nhân,  nhằm kính cẩn thể theo  lòng  Từ của Phật, 

nhân từ cứu giúp vong linh, khiến cho người mất chẳng bị nỗi thảm phơi bày 

thi thể, Tăng chúng trong núi không bị cười chê là thiếu lòng Từ. Mỗi vị đều 

bỏ ra một trăm đồng, cùng với món tiền đã quyên được bên trên, tổng cộng 

là bảy ngàn hai trăm đồng dùng mua hằng sản, mời người [soạn văn] bày tỏ, 

lập bia. Riêng thỉnh các vị sư trong hội tại núi này luân lưu trông nom, dùng 

tô lợi thâu thập hằng  năm chi dụng  hết  vào việc thí quan tài,  ngõ  hầu được 

truyền mãi không bị bỏ phế. Như thế thì sau này những người bần cùng mất 

đi  đều  được  phước  mà  viên  thông  đạo  tràng  cũng  được  vinh  lây.  Phàm 

những người bỏ vốn và trông nom coi sóc đều được tiêu trừ túc nghiệp, tăng 

trưởng thiện căn.  Hiện đời phước  lẫn thọ  cùng  vượng,  làm  gương  mẫu cho 

đời,  lâm chung  thì thân  lẫn  tâm đều diệu,  dự vào cõi  nước Phật. Muốn cho 

hậu  nhân  biết  rõ  nên  thuật  lại  duyên  khởi,  ngõ  hầu  ức  vạn  năm  sau,  bố  thí 

mãi mãi hầu đền đáp tâm cứu độ chúng sanh của Đại Sĩ, mà cũng chẳng phụ 

một phen tận tâm hộ giáo, giúp đỡ người mất của các vị đại sư, các vị cư sĩ 

vậy. 



---o0o--- 

88. Lời tựa cho Vạn Niên Bạ của Tam Thánh Đường 





Pháp chẳng khởi một mình, đạo do người hoằng. Thắng địa danh lam 

chỉ nhờ vào người [mà được nổi tiếng]. Có được người thì rừng gai góc biến 

thành  rừng  chiên-đàn;  không  có  người  thì  hang  sư  tử  biến  thành  ổ  chồn 

hoang. Tam Thánh Đường được sáng lập vào năm Vạn Lịch thứ 30 (1602), 

khi ấy vị Tăng tên Đại Phương kết am tranh ở đây. Rồi hai thái giám Trương 

Tùy, Đảng Lễ phụng chỉ đứng trông coi xây Tàng Kinh Các, nhàn hạ đi đến 

đây,  uống  nước  suối  thấy  ngọt  bèn  tìm  nguyên  do.  Biết  suối  này  nhằm  lúc 

khô  hạn  hết sức cũng không cạn, trong chùa  nhằm  lúc  hạn  hán cầu  mưa, ắt 

dùng  nước  lấy  từ  con  suối  này  [để  cầu  mưa]  sẽ  liền  được  mưa  tràn  trề;  do 

vậy bèn đặt tên là Bát Công Đức Tuyền (suối tám công đức). Vì vậy, hai ông 

bèn bỏ tiền sai dựng điện  Tây Phương Tam  Thánh, bởi  nước tám công đức 

vốn có trong ao bảy báu của Tây Phương Cực Lạc thế giới. Đến thời Khang 

Hy nhà Thanh, vị tăng tên Hải An trùng tu. Về sau, lâu năm, hư nát. Đầu đời 

Hàm Phong, do Ân Đường Hiển Pháp Công tiềm tu tại đây, chùa đổi tên là 

Như Ý Am, vẫn chỉ là mấy gian nhà nhỏ mà thôi! Đầu đời Quang Tự, đồ tôn 

đời thứ tư [của Hiển Pháp Công] là Hoa Đức Công quyên mộ những vị trong 

ấp như các ông Hồng X… dựng điện Tam Thánh, đổi lại tên cũ. Từ đấy về 

sau, thế đạo thái bình,  lại thêm đường thuyền, đường sắt đều thông,  hương 

hỏa của Bồ Tát này càng thạnh vượng. Chuyện trong am đã gần như đâu vào 

đấy,  Hoa  Đức  Công  muốn  lắng  lòng  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  đem  việc  am 

giao  cho  đồ  đệ  là  sư  Trưởng  Đính,  lại  sai  cháu  là  sư  Chân  Đạt  phụ  giúp, 

chùa bèn được xây dựng rộng lớn. Đến khi thầy Trưởng Đính qua đời, thầy 

Chân  Đạt  lại  càng  chẳng  tiếc  tâm  lực,  những  gì  cần  sửa  bèn  sửa,  những  gì 

nên dựng bèn dựng, chùa trở thành một ngôi già-lam đẹp đẽ lớn lao. Về sau, 

nhọc  nhằn  đã  lâu,  ý  muốn  tịnh  dưỡng,  bèn  giao  cho  thầy  Minh  Giáo  trông 

coi mấy năm. 

Năm  nay, thầy Minh Giáo lại  xin thôi, thầy Chân Đạt nhân đó  nghĩ đời 

người tuổi thọ được  mấy, am  này đã qua  mấy  đời Trụ Trì, do tâm  lực  mấy 

mươi  năm  mới  được  điện  vũ  nguy  nga,  liêu  xá  rộng  rãi,  Tăng  chúng  trong 

am  được  thanh  tu,  khách  đến  dâng  hương  có  chỗ  ở  nhờ.  Đương  trong  lúc 

này,  chẳng  đem  quy  củ  khóa  trình  trong  am  cũng  như  kinh  tượng  trang 

nghiêm, pháp khí, đồ đạc viết hết vào sách để lại cho mai sau thì e rằng năm 

lâu  tháng  chầy,  người  đời  sau  chẳng  biết,  rất  có  thể  phế  bỏ  quy  củ,  đồ  vật 

thất  lạc, khiến cho  một phen khổ tâm  tạo  lập đạo tràng của tiền  nhân đổ ra 

biển  hết,  toàn  là  khiến  cho  hậu  nhân  ở  yên  nơi  đây  ăn  luống  của  tín  thí, 

chẳng  tu đạo  nghiệp,  há chẳng  gây  hận cho tiền  nhân ư? Vì đó,  viên  thông 

đạo tràng bị tước mất sắc vẻ, Phổ Môn Đại Sĩ đành phải ngậm buồn nơi cõi 

Thường Tịch Quang! Do vậy, sai Quang lược thuật duyên khởi của am này, 

phàm mọi thứ quy củ, đồ đạc v.v… đều nhất nhất ghi cặn kẽ ngõ hầu người 

đời sau có cái để tuân thủ vậy. 

 

---o0o--- 

89. Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ Sái Bá Luân 





Con  người  sống  trong  thế  gian  ai  nấy  phải  tận  hết  luân  thường.  Nếu 

không, tuy  mang danh là người, nhưng quả thật có khác biệt gì với loài thú 

đi ngang đâu? Mạnh Tử nói:  “Ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn”.  Kinh Phật 

dạy:  “Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều kham làm Phật”.  Điều cốt 

yếu để làm Nghiêu - Thuấn, để làm Phật nằm ở chỗ tận lực thực hành hiếu 

đễ  cũng  như  bỏ  vọng  theo  chân  mà  thôi!  Cái  giúp  cho  chuyện  này  được 

thành tựu từ lúc ban đầu cho đến khi cuối cùng chính là khắc kỷ, giữ lễ, dứt 

lòng  tà,  giữ  lòng  thành,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện  mà 

thôi!  Gần đây, phái  tân  học trong  thế  gian tranh  nhau  học theo phong cách 

Âu  Tây,  phế  bỏ  kinh  điển,  trái  nghịch  luân  thường,  đến  nỗi  công  khai  đề 

xướng chống đối đạo hiếu, chung vợ, lõa thể v.v… chỉ muốn cho con người 

chẳng khác gì cầm thú! Điên cuồng mất trí quá sức vậy! 

Cư  sĩ  Bá  Luân  sống  gởi  ở  Đài  Loan  đã  ba  đời.  Đến  tuổi  nhược  quan 

muốn trở về tổ quốc, do bà mẹ chẳng muốn đi xa, nên gắng lưu lại chốn xa 

xôi, làm việc nhiều năm. Đến khi mẹ mất bèn ung dung trở về. Có thể nói là 

bậc  đứng  riêng,  đi  một  mình,  giữ  vẹn  luân  thường,  trọn  hết  bổn  phận  vậy. 

Ông sống tạm nơi đất Hỗ (Thượng Hải), sống bằng nghề xem tướng. Phàm 

những ai đến xem bói, bất luận tướng mạo thiện hay ác đều khuyên nên gắng 

tu  đức  tích  thiện,  ngõ  hầu  thiện  càng  thêm  thiện,  bất  thiện  cũng  trở  thành 

thiện, phù hợp sâu xa nghĩa lý  “mạng do ta lập, phước do ta cầu”  cũng như 

 “có tâm không tướng, tướng tùy tâm sanh; có tướng không tâm, tướng theo 

 tâm diệt” ! Nhưng trong  lúc bàn  luận  luôn ra rả  nhắc  đến tam  thế  nhân  quả 

báo ứng và pháp môn Tịnh Độ hoành siêu khiến cho hết thảy mọi người do 

đến coi  bói đều được dự vào cõi  hiền thánh cũng  như vãng sanh  nước Cực 

Lạc, [cũng có công] vãn hồi thế đạo nhân tâm rất lớn! Do đây biết người có 

tâm cứu đời  giúp  người  dẫu chẳng có địa  vị  để thực  hành  việc cai  trị  [theo 

đúng đạo  nghĩa] cũng  vẫn có thể thi  hành  vậy. Nhân đấy  bèn đổi  tên  là  Bá 

Luân,  chẳng  biết  ý  của  cư  sĩ  Bắc  Luân748  có  cho  như  vậy  là  đúng  hay 

không? 



---o0o--- 

90. Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết 





Giáo dục trong gia đình, nhân quả báo ứng là nhiệm vụ trọng yếu nhất 

để cứu vãn thế đạo nhân tâm trong hiện tại. Nếu chẳng bắt đầu từ đây thì dù 

có làm gì cũng đều thuộc về cành nhánh, đều có thể trá ngụy. Chỉ khi nào từ 

nhỏ đã dạy giữ vẹn luân thường, tận hết bổn phận, lý nhân quả báo ứng, tập 

quen  thành  tánh,  đến  khi  lớn  lên  lẽ  đâu  chẳng  trở  thành  người  hiền!  Sách 

Luận Ngữ chép:  “Thiên hạ hưng vong, thất phu hữu trách” (Thiên hạ hưng 

vượng  hay  suy  vong,  kẻ  thất  phu  có  trách  nhiệm).  Kẻ  thất  phu  thân  hèn, 

danh kém, làm sao có trách nhiệm này cho được? Phải biết: Quốc gia thiên 

hạ do từng người, từng gia đình hợp thành. Những ai có quyền lực thì người 

cùng một nhà tranh chấp, những kẻ không quyền lực lập bè đảng cướp đoạt, 

cùng  những  kẻ  phóng  đãng,  lười  nhác,  gian  trá,  phạm  pháp,  chỉ  cầu  may 

mắn tạm  thời, chẳng đoái  hoài  họa - phước về sau, đều  là do  từ  nhỏ chẳng 

được  cha  mẹ  hiền  khéo  dạy,  chẳng  biết  lợi  người  chính  là  lợi  mình,  hại 

người còn tệ hơn hại mình quá mức, làm lành ắt nhà mình thịnh vượng, chết 

đi thần thức siêu thăng thiện đạo, làm ác ắt nhà mình suy vong, đến nỗi chết 

đi thần thức đọa trong ác đạo. 

Nếu như biết âm thanh êm ái thì tiếng vang dễ nghe, hình thẳng ắt bóng 

ngay, trồng dưa được dưa, trồng đậu được đậu, đã tạo nhân như thế phải cảm 

lấy quả như thế, quyết sẽ chẳng đến nỗi vì cầu yên vui, giàu có, sang cả cho 

chính mình mà giết người ngập thành, ngập đồng, khiến cho vận nước nguy 

ngập, dân  không  lẽ sống. Vì thế,  những bậc lập đại công, dựng đại  nghiệp, 

hạo khí ngút trời đất, tiết tháo trong sáng lòa nhật nguyệt, đều ôm tấm lòng 

lập  mình,  lập  người,  mang  ý  nguyện  tự  lợi,  lợi  người.  Do  vậy,  trăm  ngàn 

năm  sau  vẫn  được  người  ta  kính  ngưỡng!  Hiềm  rằng,  người  đời  kiến  thức 

hẹp hòi, nông cạn, thường theo đuổi chuyện trái đạo, từ bé đã không có cha 

mẹ hiền khéo dạy, lớn lên lại không có thầy tốt bạn hiền dắt dìu. Do đó, vượt 

lý,  trái  phận  đến  nỗi  bị  giam  cầm,  tuy  do  họ  tự  chuốc  lấy  nhưng  cũng  rất 

đáng thương!  Do  vậy, các  nhà  ngục đều cử ra  một  vị  thầy  giáo  huấn,  hằng 

ngày  giảng cho  những tù  nhân đạo  lý “con người phải tận sức, lý  nhân quả 

không  lầm  lạc”,  hòng  khiến  cho  những  người  ấy  gột  lòng  tẩy  ý,  đổi  ác 

hướng lành, gắng trở thành lương dân, lần lượt khuyến hóa lẫn nhau, sao cho 

dù mình hay người đều thuộc vào bậc hiền thánh, ngõ hầu quốc gia thiên hạ 

mãi mãi hưởng phước thái bình. 

Ông  Thiệu  Huệ  Viên  đảm  nhận  chức  thầy  giáo  huấn  ở  nhà  tù  Tào  Hà 

Kính749.  Bản  thảo  giảng  dạy  cho  phạm  nhân  của  ông  có  mấy  chục  thiên, 

ước chừng  hơn  mười  vạn chữ đều  là  những  lời  khuyên  họ  nên  giữ phận an 


vui  với  số  mạng,  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận.  Lại  còn  dẫn  kinh 

trích sử, dựa vào đời cổ để chứng minh cho hiện tại. Văn tuy đơn giản nhưng 

ý chỉ thật sâu.  Tuy  là để  nói  với  những tù nhân,  nhưng  hết thảy  mọi  người 

đều  nên đọc để  hành theo.  Những  người cùng chí  hướng cho  là sách ấy có 

ích, bèn đem in, xin Quang viết lời tựa để hướng dẫn. Nhân đấy, Quang bèn 

nêu  đại  lược  những  điều  trọng  yếu  để  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm,  ngõ  hầu 

người  khắp  cõi  đời  đều  chú  trọng  vào  giáo  dục  gia  đình  và  nhân  quả  báo 

ứng, nhưng trong chuyện giáo dục gia đình thì sự dạy dỗ của người mẹ quan 

trọng nhất. Nếu như bà mẹ hiền, ngay từ khi con cái còn bé đã chú trọng nêu 

gương  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận,  lại  hằng  ngày  nhắc  nhở  lý 

nhân quả báo ứng thì con cái bà ta quyết định đều thành hiền nhân, há lẽ nào 

có  những  hành  vi  vượt  lẽ, phạm  phận, thương thiên tổn  đức  ư? Mong rằng 

thất  phu  thất  phụ  đều  nhận  lấy  trách  nhiệm  này,  ngõ  hầu  người  hiền  vượt 

trội,  giặc cướp đổi  lòng,  lễ  giáo  hưng thạnh, thiên  hạ thái bình. Người  hiểu 

lý thông đạt ắt chẳng cho lời tôi là sai lầm, xằng bậy vậy! 



---o0o--- 

91. Lời tựa trình bày duyên khởi của Hoành Siêu Liên Xã 





Kinh  Pháp  Hoa  dạy:   “Ba  cõi  không  yên  khác  nào  nhà  lửa,  các  khổ 

 đầy  dẫy,  thật  đáng  kinh  sợ” .  Huống  chi  đang  lúc  đấu  tranh  lẫn  nhau,  kẻ 

mạnh ăn thịt  kẻ  yếu, phương cách  giết  người  lạ  lùng  không  gì  là chẳng có, 

lại còn đủ mọi thiên tai liên tiếp xảy ra này! Người có trí thức do vậy bèn đề 

xướng  pháp  môn  Tịnh  Độ  để  mong  hết  thảy  những  người  cùng  hàng  đều 

được thoát khỏi tam giới, lên chín phẩm sen. Nếu luận về “thụ xuất” (thoát 

ra theo chiều dọc) thì  nếu  không tận  lực tu đạo Giới  - Định  - Huệ để  đoạn 

phiền hoặc sẽ không thể được. Nếu phiền hoặc còn chút gì chưa đoạn thì vẫn 

không thể thoát khỏi tam giới y như cũ, huống chi chúng sanh đời Mạt thiện 

căn mỏng cạn, thọ mạng ngắn ngủi. Dẫu người tu có ức ức kẻ, người thoát ra 

khó có một hai! Do chỉ cậy vào tự lực, cho nên khó được lợi ích thật sự. 

Nếu luận về “hoành siêu” (thoát ra theo chiều ngang) thì chỉ nương theo 

pháp môn Tịnh Độ, sanh tín phát nguyện, niệm danh hiệu Phật, cầu sanh Tây 

Phương, lại thêm đôn đốc luân thường, trọn hết bổn phận, đừng làm các điều 

ác,  vâng  làm  các  điều  lành  thì  vạn  người  chẳng  sót  một  ai  đều  được  vãng 

sanh! Đã vãng sanh thì liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh vĩnh viễn lìa 

các khổ, chỉ hưởng các sự vui! Người công phu thành thục cố nhiên dự vào 

Thượng Phẩm, mà kẻ lâm chung mới niệm cũng dự vào hàng chót. Pháp này 

toàn cậy vào Phật lực, lợi ích so với pháp chỉ cậy vào tự lực khác nhau như 

trời với vực! 

Vợ  của  cư  sĩ  Sư  Hoằng  là  bà  Sư  Thang  muốn  cùng  những  vị  anh  hiền 

trong khuê các luôn tu trì Tịnh nghiệp để mong sao trong đời này cùng thoát 

khỏi nhà lửa, bèn lập một Liên Xã ở vùng phụ cận. Phân nửa do bà tự bỏ ra, 

phần còn lại do người khác giúp đỡ. Xây dựng đã xong, xin Quang đặt tên; 

nhân đó, bèn đặt tên là Hoành Siêu, ngõ hầu hết thảy những bậc trượng phu 

râu  mày,  những  bậc  khôn  luân  trinh  tịnh750  sợ  hãi  nhà  lửa  muốn  thoát  ra 

nhưng không có cách nào đều cùng nương theo đây tu tập hòng chào từ biệt 

Sa Bà mãi mãi, mau về cõi Cực Lạc, hễ siêu thoát bèn nhập thẳng vào Như 

Lai địa, vĩnh viễn làm người tiêu dao tự tại. Vì thế bèn tường thuật duyên do 

như vậy. 



---o0o--- 

92. Lời tựa khắc lại mộc bản sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm 

Ứng Tụng 





Tâm chúng sanh và tâm Phật không hai, tuy mê chân đuổi theo vọng, 

trái giác hợp trần, khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, luân hồi lục đạo 

trọn chẳng lúc ra, nhưng bản thể tịch chiếu chân thường vẫn y như cũ, chẳng 

tổn thất mảy may. Vì thế, Phật thấy hết thảy chúng sanh đều là Phật, thương 

họ nghiệp chướng sâu nặng, chẳng thể khôi phục ngay được bản thể; do vậy, 

dùng đủ mọi phương tiện khiến cho họ trồng thiện căn, trước hết dùng Dục 

để lôi kéo, rồi sau mới làm cho nhập Phật trí. Do vậy, đức Chánh Pháp Minh 

Như Lai thành Phật đã  lâu, tuy  vẫn chẳng lìa Tịch Quang, nhưng  hiện  hình 

trong chín giới, hiện hình theo từng loài, tầm thanh cứu khổ, nên dùng thân 

nào để độ bèn hiện thân ấy để thuyết pháp. Những thân hiện trong các pháp 

giới  khác  đều  thuộc  về  bí  mật,  thân  Quán  Thế  Âm  hiện  trong  Bồ  Tát pháp 

giới thì lại hiển lộ. Vì thế, mười phương chư Phật đều khen ngợi Quán Thế 

Âm Bồ Tát là bậc đại từ đại bi thí vô úy (ban cho sự không sợ hãi) ngõ hầu 

hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới đều sanh lòng tin tưởng, cùng được 

nhiếp thọ. 

Do  Bồ  Tát chứng  tột  cùng  pháp  giới,  tỏ  bày  trọn  vẹn  tự tánh,  triệt  ngộ 

duy tâm,  nên có  thể  vận dụng  lòng  Bi Đồng  Thể, khởi  lòng  Từ Vô Duyên, 

hễ khắp pháp giới cảm bèn ứng khắp pháp giới. Tùy theo lòng thành cơ cảm 

lớn  hay  nhỏ  sẽ  được  lợi  ích  tương  xứng.  Như  phẩm  Phổ  Môn  kinh  Pháp 

Hoa,  chương  Quán  Âm  Viên  Thông  trong  kinh  Lăng  Nghiêm  đã  nói  và 

những sự tích cảm ứng phương này như đã được ca tụng trong sách đây há 

thể  nghĩ  bàn được ư?  Ấy  là  vì tâm  Bồ Tát giống  như hư không, không đâu 

chẳng trọn khắp. Chỉ do chúng sanh đang mê, chẳng sanh tin tưởng, ví như 

hư  không  bị  vật  ngăn  chướng  nên  biến  thành  cách  trở,  ngăn  ngại,  nếu  xoi 

một lỗ nhỏ thì được một khoảng không bằng cái lỗ nhỏ. Nếu xoi một cái lỗ 

to sẽ được khoảng trống bằng cái lỗ to. Nếu bỏ được hoàn toàn vật chướng 

ngại thì sẽ xen lẫn khít khao cùng hư không bao hàm khắp muôn hình tượng. 

Do vì chúng sanh tiểu cảm sẽ được tiểu ứng, đại cảm bèn được đại ứng, nên 

kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Cầu  vợ  được  vợ  (cầu  vợ  là  cầu  vợ  hiền  thục,  trí 

huệ, trinh lương, nếu không cần gì phải hướng về Bồ Tát mà cầu!),   cầu con 

 được  con,  cầu  tam-muội  được  tam-muội,  cầu  trường  thọ  được  trường  thọ, 

 như  thế  cho  đến  cầu  đại  Niết  Bàn  được  đại  Niết  Bàn”.   Nói   “cầu  vợ  được 

 vợ”  v.v… chính là xoi lỗ nhỏ được khoảng trống bằng cái lỗ nhỏ, xoi lỗ to 

được khoảng trống bằng cái lỗ to. Cầu đại Niết Bàn đắc đại Niết Bàn chính 

là hoàn toàn trừ bỏ được vật ngăn lấp, bèn hòa lẫn không xen hở cùng với hư 

không bao hàm vạn tượng. 

Kinh  Kim  Cang  nói:   “Ta  nên  diệt  độ  hết  thảy  chúng  sanh,  diệt  độ  hết 

 thảy chúng sanh xong nhưng thật ra không có một chúng sanh nào được diệt 

 độ”  vì tâm thể của chúng sanh chính là Vô Dư Niết Bàn, vốn chẳng hề mất 

đi, làm sao có lại? Bồ Tát riêng dùng các thứ phương tiện khiến cho chúng 

sanh tiêu trừ huyễn nghiệp, hồi phục bản thể mà thôi. Lại do chúng sanh mê 

hoặc sâu nặng, chẳng thể nhanh chóng phát khởi tâm Đại Bồ Đề, vì để tiếp 

dẫn kẻ sơ cơ vào chỗ thù thắng nên thuận theo phàm tình của họ, thỏa  mãn 

điều  họ  mong  mỏi,  đợi  đến  khi  thiện  căn  thành  thục  sẽ  có  thể  rốt  ráo  đạt 

ngay được lợi ích chân thật. Đấy chính là ý chỉ căn bản của việc Bồ Tát tùy 

loại hiện thân tùy tâm mãn nguyện vậy. 

Sách này đã được in bản kẽm, tính in ra mấy chục vạn bộ, ngõ hầu người 

khắp trong nước, ngoài nước đều được thọ trì. Hiện đã in được hơn bảy vạn 

bộ, như vậy chuyện sách sẽ được  lưu thông khắp pháp  giới trong tương  lai 

khiến  cho  con  người  được  thấm  đượm  sự  giáo  hóa  từ  bi  là  điều  ắt  sẽ  thực 

hiện được! Nhưng  vì chữ nhỏ, chẳng thuận tiện cho  người  già, quả  là đáng 

tiếc. Cư sĩ Hoa Huệ Khả ở Vô Tích xưa đã gieo cội đức, dốc lòng tin tưởng 

Phật pháp, trông thấy sách  này  hoan  hỷ tán thán  như đạt được của quý báu 

nhất,  mừng  rỡ  khôn  cùng.  Khẳng  khái  bỏ  ra  năm  trăm  đồng  để  khắc  mộc 

bản, ngõ hầu hết thảy mọi người đều đọc được, hết thảy lúc đều có thể in, có 

thể thỉnh. Đúng là đời trước từng được Bồ Tát phó chúc vây bủa lòng từ giáo 

hóa hòng lợi ích hữu tình vậy! Ôi! Cao quý thay! 



---o0o--- 

93. Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích 

 



Pháp môn Tịnh Độ quả là đường lối chung để mười phương ba đời hết 

thảy chư Phật trên thành Phật đạo dưới độ chúng sanh, mà cũng là đạo trọng 

yếu để hết thảy chúng sanh trong thời đại Mạt Pháp cậy vào Phật từ lực, liễu 

thoát ngay trong  một đời này. Ấy là vì hết thảy các pháp môn đức Như Lai 

đã nói, không pháp nào chẳng nhằm làm cho chúng sanh thoát sanh tử, thành 

Phật đạo; nhưng do thượng căn thì ít, trung hạ căn lại đông, nên người được 

liễu  thoát  ngay trong  một đời dẫu  nhằm thời Chánh Pháp, Tượng  Pháp còn 

chẳng  thể  thấy  nhiều,  huống  gì  thời  Mạt  Pháp  căn  cơ  con  người  kém  hèn, 

tuổi thọ ngắn ngủi, tri thức hiếm hoi, tà ma ngoại đạo tung hoành ư? Do vậy, 

đức  Như  Lai  đã  xét  thấu  trước  cơ  nghi,  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  Tịnh  Độ 

nhằm làm cho hết thảy chúng sanh dù thánh hay phàm, thượng trung hạ căn 

đều chăm chú tu trì, đều cùng trong đời này vãng sanh Tịnh Độ. Bậc thượng 

căn thì mau thành Phật đạo, kẻ hạ căn cũng được dự vào dòng thánh. 

So với những pháp môn cậy vào tự lực đã nói trong cả một đời đức Phật 

[thì pháp  này] hạ  thủ dễ, thành công cao,  dùng sức  ít được  hiệu quả  nhanh 

chóng.  Do  vì  Phật  lực,  pháp  lực  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  lại  thêm  sức  Tín  - 

Nguyện  -  Hạnh  của  chúng  sanh  nên  bất  luận  công  phu  sâu  hay  cạn,  tội 

nghiệp nặng hay nhẹ đều được Phật từ lực tiếp dẫn vãng sanh. Do vậy, trong 

các kinh Đại Thừa, đức Như Lai đều  nói  kèm pháp  này,  như các kinh  Hoa 

Nghiêm, Pháp Hoa, Lăng Nghiêm v.v… Còn kinh chuyên nói [về pháp Tịnh 

Độ]  thì  có  kinh  A  Di  Đà,  kinh  Vô  Lượng  Thọ,  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

Phật.  Trong  ba  kinh  này,  phàm  là  thệ  nguyện  của  Phật  Di  Đà,  sự  trang 

nghiêm của  Tịnh Độ,  nhân  vãng sanh của  ba bậc chín phẩm,  mười phương 

chư Phật tán thán đều được nêu rõ không còn sót. 

Thế  nhưng kinh  A Di  Đà  ngôn từ ngắn  gọn,  nghĩa  lý đầy đủ, dễ  thọ trì 

nhất.  Do  vậy,  cổ  nhân  xếp  vào  khóa  tụng  hằng  ngày,  bất  luận  dù  Tông,  dù 

Giáo, dù Luật đều đọc tụng trong khóa tối, nghĩa là cả thiên hạ dù Tăng hay 

tục  không  ai  chẳng  lấy  Tịnh  Độ  làm  chỗ  quy  hướng.  Tuy  hành  trì  như thế 

nhưng  nếu  chẳng  suy  xét  kỹ  càng  nguyên  do  Phật,  Tổ  lập  pháp  thì  sẽ  vẫn 

chẳng coi chuyện cầu sanh  Tây Phương  là trọng. Đấy chính  là  “dùng hằng 

 ngày mà không biết, quen làm mà chẳng xem xét”.  Dù là bậc cao nhân thông 

Tông thông Giáo  vẫn còn rất  nhiều  người  đề cao pháp  môn  Tự  Lực, chẳng 

chịu tin tưởng nương cậy Phật lực. Chí ấy cố nhiên là cao, nhưng sự thật khó 

thể  đạt  được  ngay  trong  đời  này.  Nếu  như  chưa  đoạn  sạch  được  Hoặc 

nghiệp,  phải  thọ  sanh  lần  nữa,  quá  nửa  bị  mê  mất.  Không  những  mọi  điều 

mong  mỏi  đều  thành  bánh  vẽ  mà  còn  có  mối  lo  do  phước  tạo  nghiệp,  thân 

sau phải đọa lạc! Do đó, phải nói là “thật đáng kinh hãi!” 

Phải biết: Pháp môn Tịnh Độ chính là pháp môn đặc biệt trong giáo pháp 

của cả một đời đức Phật, chẳng thể dùng những pháp môn thông thường để 

bàn luận được. Nếu chẳng hiểu rõ nghĩa này, cứ viện vào nghĩa lý của những 

pháp môn cậy vào tự lực thông thường để rồi ngờ vực lợi ích của pháp môn 

đặc biệt cậy vào Phật lực, chẳng chịu tin nhận thì sẽ bị mất mát to lớn. Phật 

nói pháp này khó tin chính là ngụ ý này vậy. Nếu không có mối chấp ấy thì 

có  ai  là  không  tin  nhận,  phụng  hành?  Gần  đây  thế  đạo  nhân  tâm  suy  hãm, 

hèn tệ đến cùng cực hết cả thuốc chữa. Phàm những bậc vĩ nhân kiệt sĩ có đủ 

chánh tri kiến không ai chẳng lấy việc đề xướng nhân quả báo ứng, sanh tử 

luân hồi làm căn cứ để đẩy lùi cơn sóng cuồng, lấy việc tinh tu Tịnh nghiệp 

cầu sanh Tây Phương làm pháp an ổn rốt ráo. Một người xướng, trăm người 

hòa,  không  ai  chẳng  thuận  theo.  Do  vậy,  kẻ  ăn  chay,  niệm  Phật,  đổi  ác  tu 

thiện ngày thấy càng nhiều. 

Điều  đáng  tiếc  là  hạng  thiện  tín  thông  thường  chưa  từng  được  học  hỏi, 

tuy  hằng  ngày  tụng  kinh  Di  Đà,  rốt  cuộc  vẫn  chẳng  biết  kinh  dạy  những 

nghĩa  lý  nào;  dẫu  có  những  bản  chú  giải  như  Sớ  Sao,  Yếu  Giải  v.v…  họ 

cũng chẳng thể đọc được. Cư sĩ Hoàng Trí Hải tâm lợi người tha thiết, đem 

những nghĩa trong Sớ Sao, Yếu Giải diễn giải lại bằng văn Bạch Thoại khiến 

cho những người ít chữ nghĩa đều được hiểu rõ nghĩa kinh. Do vậy, lại càng 

thêm tinh tấn, dốc kiệt lòng thành tu trì, chuyển hóa kẻ hữu duyên, trong đời 

này  thân  tâm  thanh  tịnh,  dự  ngay  vào  bậc  thánh  bậc  hiền,  lâm  chung  cảm 

ứng  đạo  giao,  lên  thẳng  cõi  Cực  Lạc.  Lợi  ích  ấy  làm  sao  diễn  tả  được!  Do 

vậy, tôi viết ý nghĩa tổng quát để cống hiến cho người đọc. 

 

---o0o--- 

94. Lời tựa phổ khuyến thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng 





Mối họa cực thảm khốc, cực lớn, cực sâu trong thiên hạ, hễ bộp chộp 

động đến ắt phải táng thân  mất mạng, nhưng nhiều người vẫn ưa thích theo 

đuổi, lăn xả thân vào dẫu chết chẳng hối thì có lẽ chỉ  mình nữ sắc mà thôi! 

Những  gã cuồng đồ buông  lung  nơi dục sự,  mò  hoa bẻ  liễu, trộm  ngọc cắp 

hương, diệt  lý  loạn  luân, bại  gia  nhục tổ,  danh  xấu đồn khắp  làng  nước, để 

tiếng  nhơ cho con cháu, sống chẳng  được  hưởng  hết tuổi thọ, chết đọa  mãi 

trong  đường  ác,  hãy  khoan  nói  đến  những  gã  ấy!  Ngay  như  trong  tình  vợ 

chồng, những kẻ đắm chìm trong ấy đến nỗi mất mạng kể sao cho xiết! Vốn 

mong cầu khoái lạc, bất ngờ chết mất, cảnh khổ góa bụa quả thật phần nhiều 

do mình tự chuốc! Há nào phải hoàn toàn do số mạng xui khiến như thế đâu! 

Những  kẻ  lụy  tình  ham  hố  đều  là  tự  mình  chuốc  lấy  tai  ương.  Cũng  có  kẻ 

hoàn  toàn  chẳng  suồng  sã,  mê  đắm,  nhưng  do  không  biết  kiêng  ngừa,  cứ 

mạo  muội  theo  đuổi  đến  nỗi  phải  bị  tử  vong  cũng  rất  nhiều!  Vì  thế  thiên 

Nguyệt  Lệnh trong sách  Lễ  Ký có đoạn  văn  nói  về chánh  lệnh:  “Chấn đạc 

 bố  cáo,  linh  giới  dung  chỉ”   (gõ  mõ  truyền  lệnh  kiêng  kỵ  chuyện  ăn  nằm) 

( “Dung  chỉ”  có  nghĩa  là  động  tịnh,  tức  là  chuyện  phòng  sự  (ân  ái)).  Lòng 

thương dân của bậc thánh vương thời cổ có thể nói là chẳng bỏ sót điều nhỏ 

nhặt  nào  (Những  nơi  chỗ  kiêng  kỵ  sách  Thọ  Khang  Bảo  Giám  có  chép  rõ, 

hãy nên đọc kỹ). 

Tôi thường nói trong mười phần nhân dân của thế gian thì những kẻ chết 

trực  tiếp  vì  sắc  dục  chừng  bốn  phần,  kẻ  gián  tiếp  bị  chết  cũng  phải  là  bốn 

phần,  tức  là  do  sắc  dục  gây  hao  tổn,  chịu  những  cảm  xúc  khác  mà  chết. 

Những kẻ bị chết ấy không ai chẳng đổ thừa cho số mạng, nào biết vì tham 

sắc mà chết, đều chẳng phải do số mạng. Nếu là mạng thì phải là người giữ 

lòng thanh tịnh, trinh  lương, không  tham  dục sự;  những kẻ tham sắc kia tự 

tàn hại đời mình, há có thể nói là vì mạng ư? Còn những người do mạng mà 

sống,  mạng  hết bèn chết thì chẳng qua chỉ được  một  hai phần  mà  thôi! Do 

vậy biết quá nửa thiên hạ đều là kẻ chết oan uổng, mối họa này khốc liệt có 

một không hai trong cõi đời, chẳng đáng buồn ư? Chẳng đáng sợ ư? 

Cũng có cách chẳng phí một đồng, chẳng tốn chút sức mà trở thành bậc 

đức hạnh cao tột, hưởng yên vui cực lớn, để lại phước ấm vô cùng cho con 

cháu,  khiến  đời  sau  được  quyến  thuộc  trinh  lương,  có  phải  chỉ  là  kiêng  dè 

dâm đó ư? Dâm tình chánh đáng giữa vợ chồng trước kia đã trình bày lợi - 

hại đại lược, nay không bàn đến nữa. Còn chuyện tà dâm vô liêm, vô sỉ, cực 

uế,  cực  ác,  chính  là  dùng  thân  con  người  làm  chuyện  thú  vật.  Do  vậy,  gái 

đẹp  đến  tằng  tịu,  nữ  nhân  yêu  mị  đến  quyến  rũ,  quân  tử  xem  như  mối  họa 

ương không gì lớn bằng nên bèn cự tuyệt, ắt được phước diệu751 chiếu soi, 

hoàng thiên che chở; tiểu nhân xem điều đó như hạnh phúc không gì lớn lao 

bằng bèn nhận lãnh, ắt đến nỗi tai tinh giáng xuống, quỷ thần tru lục. Quân 

tử  do  họa  được  phước,  tiểu  nhân  do  họa  càng  thêm  họa.  Vì  thế  nói:   “Họa 

 phước vô môn, do con người tự chuốc lấy”.  Nếu đối với cái ải nữ sắc người 

đời  chẳng  thể  thấy  thấu  suốt  triệt  để  sẽ  khiến  cho  đức  hạnh  cao  tột,  an  lạc 

cực  lớn,  phước  ấm  vô  cùng  để  lại  cho  con  cháu,  quyến  thuộc  trinh  lương 

trong đời sau bị khoảnh khắc khoái lạc đoạt hết! Buồn thay! 

Cuốn sách Dục  Hải  Hồi Cuồng của  An Sĩ tiên sinh chia  môn phân  loại 

trình bày rành mạch, dùng tài văn bút khiến cho kẻ tục người nhã cùng thích 

xem,  viết  ra  văn chương khuyên  lơn  lẫn răn  dạy đều tha thiết. Chuyện  xưa 

nay những người không dâm được phước, kẻ phạm dâm mắc họa, cội nguồn 

ngành  ngọn  đều  thuật  tỉ  mỉ,  lớn  tiếng  gào  to  chẳng  tiếc  sức.  Trống  khuya 

chuông sớm lay tỉnh con người sâu xa, muốn khiến cho người khắp cõi đời 

đều hưởng phước lạc, ai nấy hưởng hết tuổi trời mới thôi! Phải biết sách này 

tuy  là  để  răn  kiêng  dâm  mà  soạn  ra,  nhưng  về  nghĩa  và  đạo  thì  phàm  là 

những pháp cai trị đất nước, bình trị cõi đời, tu thân, tề gia, cùng lý tận tánh, 

liễu sanh thoát tử thảy đều trọn đủ. Nếu khéo lãnh hội thì thần trí sáng suốt, 

đâu  đâu  cũng  thấy  được  nguồn,  những  gì  chạm  vào  mắt  đều  là  đạo,  tâm 

thương đời cứu dân có thể nói là thật thâm thiết. 

Do  vậy,  vào  năm  Dân  Quốc  thứ bảy  (1918) Ấn  Quang  đặc  biệt  đưa  bộ 

An  Sĩ  Toàn  Thư  sang  khắc  ván  tại  Tàng  Kinh  Viện  ở  Dương  Châu.  Năm 

Dân Quốc thứ tám (1919) lại cho khắc riêng lẻ hai bộ Dục Hải Hồi Cuồng, 

Vạn Thiện Tiên Tư. Năm Dân Quốc thứ 10 (1921) lại quyên mộ in bộ An Sĩ 

Toàn  Thư  dạng  rút  nhỏ,  tính  in  mấy  mươi  vạn  bộ  để  truyền  bá  khắp  toàn 

quốc.  Nhưng  do  người  kém,  đức  mỏng,  không  cách  nào  cảm  thông,  chỉ  in 

được bốn  vạn  mà thôi. Trung  Hoa  Thư Cục in  riêng để bán cũng  được  gần 

hai  vạn bản. Hàng Châu,  Hán  Khẩu đều bắt chước  in theo, số sách được  in 

đương  nhiên  cũng  không  ít.  Nhờ  có  cư  sĩ  Ngô  Tử  Tường  người  đất  Thái 

Thương, tỉnh Giang Tô nghĩ họa hại thế gian ngày càng nặng nề, những tân 

học  phái đề  xướng  phế bỏ  luân thường, tiết hạnh, chuyên chủ  trương tự do 

luyến ái  như đê bị  vỡ,  nước  mặc sức chảy ào ạt, khiến cho  mọi thanh  niên 

nam  nữ  cùng  bị  hãm  trong  vùng  nước  xoáy  của  biển  dục  không  đáy.  Ông 

bèn  phát  tâm  in  rộng  rãi  bộ  Dục  Hải  Hồi  Cuồng  thí  cho  khắp  mọi  người 

trong  xã  hội  để  mong  đẩy  lùi  cơn  sóng  cuồng  loạn.  Chí  của  mọi  người  tạo 

thành bức thành, nhiều người nâng dễ giở lên, khẩn thiết xin những bậc quân 

tử nhân từ trong nước phát tâm cứu thế lớn lao, lượng sức ấn tống và khuyên 

kẻ  hữu  duyên  phổ  biến  lưu  thông.  Lại  mong  cha  dạy  con,  anh  khuyên  em, 

thầy  răn trò, bạn bè bảo ban  nhau, khiến cho  người  người đều biết  họa hại, 

lập  chí  như  núi,  giữ  thân  như  ngọc,  chẳng  những  không  phạm  tà  dâm  mà 

ngay  cả  dâm  sự  chánh  đáng  giữa  vợ  chồng  cũng  biết  chừng  mực,  sẽ  thấy 

quan - quả - cô - độc từ đây ngày càng ít, giàu - thọ - mạnh - khỏe - yên ổn ai 

nấy đều được. Thân thể, nhà cửa do đấy được yên ổn, tốt lành, cõi  nước vì 

thế  an  ninh,  uế  đức  chuyển  thành  ý  đức  (đức  tốt  đẹp),  tai  ương  biến  thành 

may mắn, tốt lành, rốt ráo chẳng phí một đồng, chẳng nhọc chút sức lại được 

hiệu quả mỹ mãn như thế đó. Mong sao người nhân từ, bậc quân tử đều thấy 

chuyện nhân chẳng nhường, vui vẻ mà làm. Do vậy, thuật những ý chánh để 

cống hiến đồng nhân. 



---o0o--- 

95. Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám 





Chẳng  có  ai  không  muốn  trường  thọ,  mạnh  khỏe,  yên  ổn,  con  cháu 

đông  đảo,  công  nghiệp  lẫy  lừng,  vận  may  đưa  tới,  cũng  không  ai  muốn  bị 

đoản  mạng,  chết  yểu,  bệnh  tật,  con  cháu  tuyệt  diệt,  gia  đạo  suy  đồi,  hung 

thần  ngự đến.  Đấy  là  mong  ước  thường  tình  của  con  người  trong  khắp  cõi 

đời, dẫu là đứa bé con mới cao ba thước, không ai chẳng [mong muốn] như 

vậy.  Dẫu  là  kẻ  chí  ngu  cũng  hoàn  toàn  chẳng  vui  mừng  vì  bị  tai  họa,  chán 

phước, ghét lành. Nhưng kẻ háo sắc tham dâm thì những điều tâm họ mong 

mỏi  và  chuyện  thân  họ  làm  thật  trái  nghịch  nhau,  đến  nỗi  chuyện  chẳng 

muốn lại bị, chuyện mong muốn không cách chi đạt được, chẳng đáng buồn 

ư? Khoan hãy nói đến kẻ buông tuồng nơi hoa nơi liễu chỉ mong mỏi chuyện 

ấy;  ngay  trong  vòng  vợ  chồng,  nếu  cứ  tham  đắm  ắt  sẽ  bị  táng  thân  mất 

mạng.  Cũng  có  kẻ  chẳng  quá  tham  đắm,  nhưng  do  không  biết  kiêng  kỵ 

(những chuyện kiêng  kỵ được  ghi  đầy đủ  ở phần sau cuốn sách,  nên ở đây 

không  ghi  rõ)  cứ  mạo  muội  theo  đuổi  đến  nỗi  bị  chết  mất,  thật  quá  đáng 

thương! Vì thế, tiền hiền soạn sách Bất Khả Lục, thuật rõ cặn kẽ mối hại sắc 

dục,  những  câu  cách  ngôn  khuyên  răn  kiêng  dâm,  bớt  dục,  những  câu 

chuyện  chứng  tỏ  phước  thiện  họa  dâm,  phương  pháp  trì  giới:  ngày  tháng, 

những  lúc,  những  nơi  chốn,  những  người,  những  việc  nên  kiêng  kỵ,  chẳng 

ngại phiền phức đều được trình bày cặn kẽ ngõ hầu người đọc biết nên kiêng 

dè những gì. Tâm giác thế cứu dân ấy có thể nói là khẩn thiết châu đáo, thiết 

tha hết sức. Ấn Quang lại tăng đính (soạn thêm, sửa cho đúng những chỗ bị 

in sai, thiếu sót) sách ấy, đặt tên là Thọ Khang Bảo Giám, và quyên mộ để in 

ra lưu truyền rộng rãi, là vì có nỗi đau lòng chẳng thể chịu được:  

Một  đệ  tử  [của  Quang]  là  La  Tế  Đồng,  người  Tứ  Xuyên,  46  tuổi,  có 

thuyền buôn ở Thượng Hải, tánh tình khá trung hậu, tin sâu Phật pháp, cùng 

với  các  ông  Quan  Quýnh  Chi  v.v…  cùng  sáng  lập  Tịnh  Nghiệp  Xã.  Trong 

những  năm  Dân  Quốc  12,  13  (1923-1924),  thường  muốn  đến  núi  [Phổ  Đà] 

quy  y,  do  bận  việc  nên  chưa  được  thỏa  nguyện.  Năm  Dân  Quốc  14  (1925) 

ông ta  mắc bệnh cổ trướng  mấy tháng,  tình  thế cực  nguy  hiểm, chữa thuốc 

Tàu, thuốc Tây đều vô hiệu. Đến ngày 14 tháng Tám, thanh toán tiền thuốc, 

vì số tiền quá lớn liền bực mình nói: “Từ đây dù có chết ta cũng không uống 

thuốc nữa”. Bà vợ bèn đối trước Phật cầu đảo khẩn thiết, nguyện suốt đời ăn 

chay niệm Phật cầu cho chồng được lành bệnh. Ngay trưa hôm ấy, bệnh liền 

chuyển biến mạnh, đi tiêu xả ào ạt nước ứ ra, không thuốc gì mà hết bệnh. 

Cuối  tháng  Tám, Quang đến  đất Thân (Thượng  Hải),  ngụ tại chùa  Thái 

Bình.  Ngày  mồng  Hai  tháng  Chín,  đến  Tịnh  Nghiệp  Xã  gặp  Quan  Quýnh 

Chi,  ông  Tế  Đồng  cũng  có  mặt.  Tuy  thân  thể  chưa  hoàn  toàn  khỏe  hẳn, 

nhưng  khí  sắc  thuần  tịnh  tươi  tắn  không  ai  bằng.  Gặp  Quang,  ông  ta  vui 

mừng thưa: “Sư phụ đến rồi! Xin quy y tại đất Thân, chẳng cần phải lên núi 

nữa!” Ông ta chọn  ngày  mồng  Tám cùng  vợ đến chùa Thái  Bình, cùng thọ 

Tam Quy Ngũ Giới. Lại thỉnh các cư sĩ Trình Tuyết Lâu, Quan Quýnh Chi, 

Đinh Quế Tiêu, Âu Dương Thạch Chi, Từ Trĩ Liên, Nhậm Tâm Bạch v.v… 

bồi  tiếp  Quang  dùng  cơm.  Ngày  mồng  Mười  lại  mời  Quang  đến  nhà  dùng 

cơm, lại nói: “Sư phụ chính là cha mẹ của bọn đệ tử, bọn đệ tử chính là con 

cái của sư phụ”. Quang nói: “Cha mẹ chỉ lo khi con bệnh, nay bệnh ông tuy 

khá, nhưng chưa bình phục, hãy nên thận trọng”. Tiếc là chưa nói rõ chuyện 

phải  thận  trọng  chính  là  chuyện  phòng  sự  (ân  ái).  Đến  hôm  cuối  tháng,  tại 

Công Đức Lâm mở hội Cảm Hóa Nhà Tù, ông ta cũng dự hội. Buổi hội giải 

tán  xong,  có  mười  mấy  người  giữ  lại  dùng  cơm.  Ông  ta  vừa  mới  đến  bèn 

cùng người trông coi sổ sách trao đổi mấy câu rồi đi, sắc mặt giống hệt như 

người chết, Quang biết là do phạm phải phòng sự mà ra. Rất hối tiếc lúc đó 

chỉ  nói   “cha  mẹ  chỉ  lo  khi  con  bệnh” ,  chưa  từng  nói  rõ duyên  do,  đến  nỗi 

ông ta lại bị nguy ngập. 

Muốn tu chỉnh sách  này để khuyên răn,  nhưng bận bịu chưa  làm được. 

Ngày  mồng  Sáu  tháng  Chín  về  núi,  bèn  gởi  ngay  một  lá  thư,  trình  bày  hết 

sức tường tận lẽ lợi - hại, nhưng đã không còn thuốc gì cứu được, mấy ngày 

sau  [ông  ta]  bèn  mất.  Lúc  mất,  ông  Quan  Quýnh  Chi  mời  các  vị  cư sĩ  đều 

đến niệm Phật, ông La có được vãng sanh Tây Phương hay không chưa thể 

biết, nhưng không đến nỗi đọa lạc. Bị bệnh nặng mấy tháng, do Tam Bảo gia 

bị nên không dùng thuốc được lành bệnh, trong vòng mười mấy ngày khí sắc 

tươi  tỉnh  hơn  xa  người  bình  thường.  Do  không  biết  thận  trọng,  ngộ  phạm 

phòng  sự  mà  chết.  Chẳng  những  tự  tàn  hại  cuộc  đời  còn  cô  phụ  từ  ân  của 

Tam Bảo quá đỗi! Quang nghe tin cáo phó, tâm đau xót, nghĩ cõi đời chẳng 

biết kiêng kỵ cứ  mạo  muội  làm chuyện đó, đến  nỗi  mất  mạng  nhiều  vô số! 

Nếu chẳng lập cách ngăn ngừa, gìn giữ trước, thật là đánh mất đạo từ bi cứu 

khổ của đức Như Lai. Tính đem  Bất  Khả  Lục tăng đính, ấn  loát  lưu truyền 

rộng rãi, ngõ hầu cả thế gian đều biết kiêng kỵ, chẳng đến nỗi lầm mất tánh 

mạng. 

Một  vị  cư  sĩ  đem  số  tiền  mẹ  để  lại  là  một  ngàn  sáu  trăm  đồng,  tính  in 

thiện thư để thí tặng, Quang bảo ông ta dùng hết số tiền ấy để in Thọ Khang 

Bảo Giám hòng cứu vớt thanh niên nam nữ chưa bị mắc nguy thì do cái chết 

của một mình ông La Tế Đồng khiến cho hết thảy những người đọc sách này 

trong  hiện  tại  và  vị  lai  biết  phải  nên  thận  trọng,  cũng  như do  xoay  vần  lưu 

thông,  lần  lượt  khuyên  bảo  lẫn  nhau,  sẽ  khiến  cho  cả  thế  gian  đều  cùng 

hưởng trường thọ, mạnh khỏe, bình yên, nỗi khổ quan quả cô độc ngày càng 

ít thấy. Như vậy do cái chết của mình ông La Tế Đồng lại khiến cho hết thảy 

mọi người đều được sống thọ, khỏe mạnh, thì cái chết của ông Tế Đồng bèn 

có công đức. Nhờ công đức ấy  hồi  hướng  vãng sanh ắt sẽ từ tạ  Sa  Bà, cao 

đăng Cực Lạc, làm đệ tử của Phật Di Đà, làm bạn tốt trong hải chúng. 

Mạnh Tử nói:  “Dưỡng tâm không gì tốt bằng bớt ham muốn”.  Có người 

đã ít dục, tuy không có  nhiều  vẫn  giảm bớt dục. Cũng có  người đa dục, do 

có nhiều bèn giảm bớt. Lúc mạnh khỏe còn nên tiết dục, huống chi lúc bệnh 

nặng mới lành! Mười năm trước, con của một vị đại thương gia, học Tây Y 

ở  Nhật  Bản,  đỗ  đầu,  ngồi  xe  điện,  xe  chưa  dừng  đã  nhảy  xuống,  ngã  gãy 

cánh tay. Anh ta nhờ bác sĩ Tây Y chữa lành. Phàm bị thương ở xương, phải 

kiêng  nữ  sắc  trong  vòng  một  trăm  mấy  mươi  ngày.  Cánh  tay  anh  ta  lành 

chưa lâu, do mừng thọ mẹ liền trở về nước, đêm ngủ cùng vợ, ngày hôm sau 

liền chết. Anh chàng này khá thông minh, sắp thành bác sĩ sao chuyện kiêng 

kỵ  này  lại  ngờ  nghệch  chẳng  biết  để  đến  nỗi  khoảnh  khắc  khoái  lạc  cướp 

mất tánh mạng rất trọng? Đáng buồn quá sức! 

Năm ngoái, một thương nhân đang gặp vận may, hôm trước giành được 

mối  lợi sáu bảy trăm đồng, khá đắc ý. Ngày  hôm sau từ chỗ  người thiếp đi 

đến  chỗ  vợ  cả,  người  vợ  vui  lắm.  Lúc  đó  nhằm  vào  tháng  Năm,  trời  thật 

nóng, vợ bật quạt điện, sắp đặt chậu tắm, lấy nước đá pha mật cho uống, chỉ 

biết  giải  nhiệt  cho  mát,  nào  biết  hễ  muốn  ân  ái  thì  không  được  dùng  chất 

lạnh.  Chưa  đầy  ba  tiếng  sau,  đau  bụng  chết  tốt!  Do  vậy,  biết  vì  thế  gian 

chẳng  biết  kiêng  kỵ  cứ  làm  bừa  đi,  đến  nỗi  chết  mất  chẳng  biết  mấy  ngàn 

vạn ức! Nhưng từ xưa đến nay, người có phước lớn nhất không ai hơn hoàng 

đế. Phước lớn thì thọ cũng phải dài! Thử xét kỹ xem: Mười ông vua có tám 

chín  ông  không  thọ,  chẳng  phải  là  vì  dục  sự  quá  nhiều  lại  do  chẳng  biết 

kiêng kỵ đến nỗi tự rút ngắn tuổi thọ đó ư? Người đại thông minh trong thế 

gian đa phần thường không thọ, là vì không hiểu kỹ chuyện này mà nên nỗi! 

Quang  thường  nói:   “Người  đời  trong  mười  phần  có  đến  bốn  phần  do  sắc 

 dục  mà  chết.  Bốn  phần  tuy  chẳng  chết  trực  tiếp  vì  sắc  dục  thì  cũng  vì  do 

 tham  sắc  dục  mà  bị  hao  tổn,  chịu  đủ  mọi  cảm  xúc  gián  tiếp  khác  mà  chết. 

 Người vốn do số mạng mà chết, bất quá chỉ một hai phần trong mười phần 

 mà thôi!”  Thế giới mênh mang, nhân dân đông đảo, mười phần có tám chín 

phần  chết  vì  sắc  dục,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Đấy  chính  là  lý  do  Quang  lưu 

thông sách Thọ Khang Bảo Giám. 

Mong  người  đời  yêu  thương  con  cái  cũng  như  vì  đồng  bào  tạo  hạnh 

phúc, ngừa họa hoạn, thảy đều phát tâm ấn tống, xoay vần lưu thông, khiến 

cho  ai  nấy  biết  những  điều  kiêng  kỵ,  ngõ  hầu  chẳng  đến  nỗi  lầm  lạc  đánh 

mất  tánh  mạng  cũng  như  chẳng  bị  tàn  tật  đến  nỗi  không  thể  thành  tựu. 

Những kẻ buông tuồng nơi hoa nơi liễu đa số là vì không có chánh kiến, bị 

lầm  lạc  bởi  bè  bạn  phóng  túng,  dâm  thư,  đến  nỗi  hãm  thân  trong  biển  dục 

không  thể  thoát  được.  Nếu  chịu  đọc  kỹ  thì  sẽ  biết  lợi  hại  sâu  xa,  đối  với 

những điều quan hệ đến sự vinh diệu hay nhục nhã của tổ tông cha mẹ cũng 

như sự sống - chết, thành  - bại của bản thân  lẫn  gia đình, cùng  là con cháu 

hiền  hay  ngu,  tuyệt  diệt  hay  thạnh  vượng,  đều  hiểu  rõ  như  nhìn  vào  ngọn 

lửa. Nếu thiên lương chưa hoàn toàn mê muội, sao không mắt nhìn đến tâm 

kinh  hoàng,  nỗ  lực đau đáu  gìn  giữ  ư?  Sẽ  thấy  từ đó  về sau, ai  nấy  vui  với 

mối thiên luân vợ chồng, chẳng đến nỗi tham dục tổn thân, tề mi giai lão752, 

vừa  thọ  vừa  khỏe  mạnh.  Người  ít dục  thường  đông  con,  con  họ  chắc  chắn 

thể chất mạnh mẽ, tâm chí trinh lương, chẳng những không bị lỗi tự hại mà 

chắc chắn còn trở thành hạng lanh lợi làm rạng rỡ cha mẹ, Đấy chính là điều 

Quang  thơm  thảo  mong  mỏi  dài  lâu.  Nguyện  người  đọc  cùng  thể  hiện  sự 

đồng  tình,  tùy  duyên  lưu  truyền  thì  nhân  dân  may  mắn  lắm  mà  vận  nước 

cũng may mắn lắm. 



---o0o--- 

96. Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do kết hôn 

(soạn thay) 





Con  người bẩm thụ khí  Âm  - Dương của trời đất,  nhận  lãnh tinh cha 

huyết mẹ  mà sanh. Từ lúc mới sanh cho đến năm ba bốn tuổi, nhất cử nhất 

động  cha  mẹ  đều  phải  chăm  sóc.  Từ  đấy  trở  đi  tuy  có  thể  tự  hành  động, 

nhưng  phàm  các  sự  lý  đều  cần  đến  cha  mẹ  sắp  đặt,  chỉ  dạy.  Nếu  không, 

chẳng  thể  sống  còn  trong  cõi  đời.  Đến  khi  trưởng  thành,  cha  mẹ  chọn  lựa 

người hôn phối hòng được hưởng niềm vui có gia đình, ngõ hầu trong ngoài 

giúp đỡ nhau, để con tận hết bổn phận phụng dưỡng cha mẹ, có con cháu để 

phòng  lúc  già  -  chết.  Đấy  là  đạo  tất  nhiên  của  trời  đất,  thánh  nhân  phỏng 

theo đạo trời đặt ra lễ, ngõ hầu ai nấy đều giữ luân thường để tận hết đạo làm 

người  và  đạo  làm  con  vậy!  Nếu  chẳng  tuân  theo  lễ  của  thánh  nhân  đã  chế 

cũng  như  mệnh  lệnh  của  cha  mẹ,  chỉ  cần  hai  bên  say  mê  nhau  là  thành  vợ 

chồng thì có khác gì cầm thú đâu! Những kẻ chẳng biết tốt - xấu chuyên bắt 

chước  thói  ác  của  Âu  Tây,  ồn  ào  đề  xướng  tự  do  kết  hôn,  sao  không  đề 

xướng lúc mới sanh bèn chẳng nhận sự chăm sóc, dạy dỗ của cha mẹ để tự 

do  khôn  lớn,  thành  người?  Nếu  như  họ  trong  một  đời  này  tự  do  khôn  lớn, 

tuyệt đối không phải nhận sự chăm sóc, dạy dỗ của cha mẹ thì cứ tự do kết 

hôn, vì sự và lý đều thật sự hết sức chánh đáng. Nếu không thể như vậy, sao 

chỉ  đến  lúc trưởng thành,  lại có thể tự lực lấy chuyện  nam  nữ  luyến ái  làm 

tiêu  chuẩn?  Đấy  chính  là  kẻ  tội  nhân  cực  nặng  nghịch  trời  trái  lý,  khinh 

thánh, miệt thị luân thường. Do vậy, tâm hạnh kẻ ấy có khác gì cầm thú đâu? 

Cư sĩ Dương Chương Phủ ở Vô Tích soạn văn đả phá, do  vậy, tôi bèn  làm 

lời  tựa  dẫn  nhập  để  phát  khởi  điều  chưa  phát,  hầu  những  người  đề  xướng 

thuyết [tự do kết hôn] đều giác ngộ! 



---o0o--- 

V. Bạt753 

1. Lời bạt cho Quy Tâm Đường 





Tâm  vừa  tịch  vừa  chiếu,  bất  sanh  bất  diệt,  rộng  rãi,  thấu  triệt,  linh 

thông, viên dung sống động, là cội nguồn của hết thảy các pháp thế gian lẫn 

xuất thế  gian. Dù ở địa  vị phàm  phu  hôn  mê điên đảo đầy dẫy phiền  hoặc, 

tâm vẫn cùng một thể giống hệt như tam thế chư Phật, trọn chẳng khác gì. Vì 

thế,  nói:   “Tâm,  chúng  sanh,  Phật,  ba  thứ  không  sai  biệt”.   Nhưng  do  chư 

Phật rốt ráo chứng đắc, nên công đức lực  dụng  được phô bày trọn  vẹn triệt 

để, còn phàm phu toàn thể là mê trái nên đâm ra dùng sức công đức lực dụng 

ấy khởi tham - sân - si nơi sáu trần cảnh, tạo giết - trộm - dâm. Do Hoặc tạo 

nghiệp, do nghiệp cảm khổ. Ba món Hoặc - Nghiệp - Khổ dẫn khởi lẫn nhau, 

nhân nhân quả quả liên tục không ngừng, trải trần điểm kiếp luân hồi dài lâu. 

Dù  muốn thoát  lìa cũng  không có cách  gì! Ví  như trong  nhà tối chạm phải 

vật báu, chẳng  những không thọ  dụng  được, trái lại còn bị  thương tổn! Mê 

tâm đuổi theo cảnh, trái giác hiệp trần cũng giống như thế. Như Lai thương 

xót  giảng  cho  diệu  pháp,  khiến  cho  bỏ  vọng  về  chân,  khôi  phục  tâm  tánh. 

Thoạt  đầu  thì  từ  nơi  vọng  liền  thấu  hiểu  tột  cùng  chân,  kế  đến  thì  toàn  bộ 

vọng chính là chân, như gió lặng ắt sóng êm, trời nóng băng phải tan, sóng 

lẫn băng  trở thành  nước, nhưng sóng  - băng  và  nước  vốn chẳng phải  là  hai 

vật! So lúc sóng chưa êm, khi băng chưa tan với lúc sóng đã êm, băng đã tan 

thì thể  tánh  trọn  chẳng  hai,  nhưng  Tướng  - Dụng  thật  sự  khác  biệt  rất  lớn. 

Do vậy, có câu:  “Tu đức hữu công, tánh đức mới tỏ” . 

Nếu chỉ cậy vào Tánh Đức chẳng chú trọng Tu Đức thì đến tột cùng đời 

vị  lai  vĩnh  viễn  vẫn  là  chúng  sanh  uổng  có  Phật  tánh,  nhưng  không  nơi 

nương tựa! Vì thế, Bát Nhã Tâm Kinh chép:  “Quán Tự Tại Bồ Tát khi thực 

 hành sâu xa Bát Nhã Ba La Mật Đa, chiếu thấy năm Uẩn đều không, độ hết 

 thảy khổ ách”.  Toàn thể của Ngũ Uẩn chính là Chân Như Diệu Tâm, nhưng 

do cứ một bề mê trái nên trở thành tướng huyễn vọng. Vọng tướng đã thành 

lập thì Nhất Chân liền bị mê. Nhất Chân đã bị mê thì các khổ đều nhóm họp. 

Giống như gió dậy thì toàn thể nước biến thành sóng, trời lạnh thì nước đang 

mềm biến thành cứng.  “Chiếu”  là dùng Bát Nhã rất sâu bèn hiểu rõ  “do mê 

 chân nên biến thành vọng, toàn thể vọng chính là chân” , như gió lặng, trời 

ấm lại khôi phục bản thể của nước vậy! 

Do  vậy,  biết  hết  thảy  pháp  đều  do  vọng  tình  biến  hiện.  Nếu  lìa  được 

vọng tình thì bản thể hoàn toàn là không; do vậy Tứ Đại đều mất bản tánh, 

sáu căn có thể dùng lẫn cho nhau. Vì thế, Bồ Tát chẳng khởi Diệt Định mà 

hiện các oai nghi, nhãn căn có thể làm được Phật sự của nhĩ căn, nhĩ căn làm 

được Phật sự của nhãn căn, vào trong đất như vào nước, đi trong nước như 

đang  đi  trên  đất,  nước  -  lửa  chẳng  thể  thiêu  đốt,  cuốn  trôi  được,  tùy  ý  đi 

đứng trên hư không. Cảnh không tự tánh, đều tùy tâm chuyển. Do vậy, kinh 

Lăng  Nghiêm  chép:   “Nếu  có  một  người  nhận  ra  lẽ  thật  trở  về  nguồn  thì 

 mười  phương  hư  không  đều  bị  tiêu  tan” ,  đấy  chính  là  hiệu  quả  thật  sự  của 

việc  “chiếu thấy Ngũ Uẩn đều không”.   

Quy là  “quy đầu”  (gieo trở vào),  “quy hoàn”  (trở về), có nghĩa là phản 

chiếu  hồi  quang  khôi  phục  tâm  tánh  vốn  có  vậy.  Nhưng  muốn  phản  chiếu 

hồi quang, khôi phục tâm  tánh  vốn có  mà  nếu trước  hết chẳng quy  tâm  nơi 

Tam  Bảo,  y  giáo  phụng  hành  sẽ  không  thể  được!  Đã  có  thể  quy  tâm  Tam 

Bảo  y  giáo  phụng  hành  thì  sẽ  tự  có  thể  khôi  phục  nguồn  tâm,  triệt  chứng 

Phật  tánh.  Đã  khôi  phục  được  nguồn  tâm  triệt  chứng  Phật  tánh  rồi  thì  mới 

biết  tự  tâm  quý  báu  nhất,  nơi  mê  chẳng  giảm,  nơi  ngộ  chẳng  tăng.  Chỉ  là 

thuận  theo  pháp  tánh  bèn  thọ  dụng  được,  hễ  trái  nghịch  pháp  tánh  bèn  bị 

thương  tổn,  lợi  -  hại  khác  biệt  như trời  với  vực.  Cư  sĩ  Châu  Sư Đạo  muốn 

cho con cái cháu chắt đời đời phụng  hành  Phật pháp nên  lấy chữ Quy Tâm 

đặt tên cho  ngôi  nhà  lớn, thỉnh Quang  đề ý  nghĩa. Do vậy, bèn  viết  lời  này 

cho xong trách nhiệm. 



---o0o--- 

2. Lời bạt cho sách Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm Bồ Tát Giới Sớ 

Chú Tiết Yếu 





Phật  pháp  rộng  lớn  như  pháp  giới,  rốt  ráo  như  hư  không.  Luận  đến 

chỗ thiết yếu thì chỉ có ba pháp Giới - Định - Huệ mà thôi! Nhưng ba pháp 

này  dung  nhiếp  lẫn  nhau,  chẳng  thể  đứng  tách  ra  một  mình  được!  Sơ  tâm 

nhập  đạo  thì  trì  giới  là  nhiệm  vụ  quan  trọng  nhất.  Do  vậy,  kinh  Lăng 

Nghiêm  nói:   “Nhiếp  tâm  là  Giới,  nhân  Giới  sanh  Định,  nhân  Định  phát 

 Huệ.  Đấy  gọi  là  Tam  Vô  Lậu  Học”.   Do  vậy,  lúc  đức  Như  Lai  mới  thành 

Chánh Giác, liền nói Phạm Võng Kinh Bồ Tát Giới để hết thảy Bồ Tát cùng 

chư thiên Thích Phạm, và vua quan, nhân dân dù Tăng hay tục cho đến đào 

kép, nô tỳ, hết thảy chúng sanh trong ba ác đạo đều cùng thọ trì. Do vậy, biết 

Giới này chính là lò luyện lớn lao để Như Lai nung phàm luyện thánh vậy. 

Ấy  là  vì  lục đạo chúng sanh  tuy tôn  - ty, sang - hèn khác nhau, đủ  mọi 

thứ  bất  đồng,  nhưng  nhất  niệm  tâm  tánh  chẳng  hai,  chẳng  khác  gì  tam  thế 

chư  Phật.  Chỉ  vì  thiện  - ác  đời  trước  mỗi  người  mỗi  khác  nên  đời  này  quả 

báo bất đồng! Đức Như Lai chỉ  nhìn  vào  Bổn, chẳng bận tâm đến  Tích, do 

vậy,  khuyên  khắp  mọi  người  thọ  trì.  Nếu  có  thể  y  giáo  phụng  hành  thì  ác 

nghiệp đời trước sẽ nhanh chóng tiêu trừ, phước huệ đời này mau được viên 

mãn. Thoạt đầu hiểu rõ vọng chính là chân, kế đó chỉ có chân không vọng, 

tự có thể khôi phục nguồn tâm, tự chứng diệu tánh. Vì thế nói:  “Chúng sanh 

 nhận lãnh giới của Phật liền nhập vào địa vị chư Phật, địa vị giống với Đại 

 Giác rồi, thật sự là con của chư Phật” . Lại nói:  “Các ông là Phật sẽ thành, 

 ta là Phật đã thành, thường tin tưởng như thế thì Giới Phẩm được đầy đủ”.  

Đây  chính  là  lời  đảm  bảo  cho  hết  thảy  chúng  sanh  từ  chính  kim  khẩu  của 

đức Như Lai, há chẳng đáng tin ư? 

Cư sĩ Vô Danh xưa đã trồng cội đức, dốc lòng tu Tịnh nghiệp, muốn cho 

mình lẫn người cùng thoát luân hồi, bèn chọn lấy những chỗ thiết yếu trong 

các trước thuật Tịnh Độ soạn thành sách Tịnh Độ Tân Yếu (những điều chỉ 

bày  trọng  yếu  về  Tịnh  Độ),  ông  lại  soạn  cuốn  Tục  Biên  của  sách  ấy,  tính 

đem kinh Phạm Võng đặt ở đầu sách. Lại vì kinh văn sâu xa, uyên áo chẳng 

dễ  suy  lường  hời  hợt  được,  khai  -  giá  - trì  - phạm754  khó  thể  hiểu  rõ;  nếu 

không  chú  giải  quả  thật  khó  thể  lợi  ích  rộng  khắp.  Do  vậy,  ông  bèn  chọn 

trích những điểm trọng yếu từ sách Phạm Võng Kinh Chú Sớ giản lược của 

ông  Trần  Hy  Nguyện  đời  Thanh  khiến  cho  dù  văn  hay  nghĩa  vừa  xem  đến 

bèn được hiểu rõ. 

Muốn hoằng dương Tịnh Độ sao lại đặt kinh Phạm Võng lên đầu? Ấy là 

vì muốn sanh về Tịnh Độ thì phải tịnh được cái tâm. Hễ tâm tịnh cõi Phật sẽ 

tịnh! Muốn tịnh cái tâm, không thể nào không trì tịnh giới của Phật! Nếu trì 

giới thì tâm tham - sân - si sẽ chẳng hiện hành, đạo Giới - Định - Huệ được 

triệt để phơi bày trọn vẹn, hằng sa công đức, vô lượng diệu nghĩa chẳng cầu 

tự được, đều hiện trong tâm. Do vậy, nói:  “Giới chính là pháp giới, hết thảy 

 pháp  quy  về  Giới,  còn  gì  hơn  được”.   Huống  chi  lại  thêm  chân  tín  nguyện 

thiết, chấp trì vạn ức hồng danh của A Di Đà Phật thì cái tâm Năng Niệm và 

đức  Phật  được  niệm  sẽ  thầm  khế  hợp.  Trong  đời  này  tâm  -  Phật  đã  chẳng 

hai,  lâm  chung  không  sanh  Tịnh  Độ  thì  sanh  về  đâu  đây?  Nếu  như  căn  cơ 

kém  hèn,  chưa  thể  được  như  thế,  nhưng  nghiêm  trì  giới  luật  của  Phật  để 

thanh tịnh thân tâm, thật sự vì sanh tử, phát tâm Bồ Đề, dùng tín nguyện sâu 

trì danh hiệu Phật, đến khi lâm chung cảm ứng đạo giao được Phật tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương. Dẫu  là kẻ đới  nghiệp  vãng sanh cũng đã  vĩnh  viễn 

thoát  luân  hồi,  cao  siêu  tam  giới,  luôn  thân  cận  Phật  Di  Đà,  nhanh  chóng 

chứng được Pháp Thân, huống gì người nghiệp đã tận, tình đã không ư? 

Có những kẻ tự khoe cao  minh,  miệt thị  giới  luật  và Tịnh Độ,  nói:  “Tự 

 tánh thanh tịnh, nào có thiện - ác, trì - phạm, ta - người, sạch - nhơ, chỉ mặc 

 sức  thiên  chân  mới  chính  là  Như  Như  Phật” .  Từ  đó,  miệng  xoen  xoét  nói 

Không, nhưng chuyện gì cũng Có! Nghe lời lẽ thì cao  minh vượt khỏi chín 

tầng trời, xét đến hành vi tệ hại sâu lún chín tầng đất! Sống làm phường bại 

hoại trong pháp môn, chết làm chủ nhân cõi Nê Lê (địa ngục). So với những 

người đới nghiệp vãng sanh thì lấy trời và đất để sánh ví vẫn chẳng thể đủ để 

diễn  tả  sự  sướng  và  khổ  được;  huống  gì  so  sánh  với  những  bậc  cao  hơn! 

Những  ai  muốn  được  lợi  ích  thật  sự  ngay  trong  đời  này,  lâm  chung  quyết 

định  vãng  sanh,  xin  hãy  thật  sự thực  hành  bằng  việc  trì  giới  niệm  Phật,  sẽ 

chẳng uổng công đâu! 



---o0o--- 

3. Lời bạt cho bản Thạch Ấn bài Tâm Kinh chép bằng lối chữ thảo của 

vị Tăng lạ lùng là Thủ Tùng 

(do chữ viết liên tiếp nhau, không tách ra được nên chưa in) 





Kinh  văn  này  tuy  giản  lược  nhưng  nghĩa  lý  cực  rộng  sâu,  Tánh  - 

Tướng dung thông, Chân - Tục cùng  mất! Vạn pháp sâm la nhưng nhất đạo 

thanh tịnh. Do vậy hễ khởi Quán Chiếu thì xóm làng Ngũ Uẩn nhanh chóng 

trống rỗng, Thật Tướng phô bày trọn vẹn, sanh lên bờ kia Tứ Đức. Nói đến 

sự rộng lớn của kinh thì dù cạn hết biển mực cũng chẳng thể thuật hết nghĩa 

đó.  Nói  đến  sự  tinh  vi  thì  tìm  lấy  một  chữ  cũng  trọn  chẳng  thể  được!  Chí 

viên, chí đốn, tối diệu, tối huyền. Đúng là thầy của chư Phật, là mẹ của Bồ 

Tát,  là  cốt  lõi  của  sáu  trăm  quyển  Bát  Nhã755,  là  cương  tông  của  toàn  bộ 

Đại Tạng thánh giáo. Ấy là vì đức Đại Giác Thế Tôn xét căn cơ thuyết pháp, 

trí huệ tự tại, hoặc nói rộng, hoặc nói lược, diệu lý đều trọn đủ. Ví như vầng 

trăng  vằng  vặc  giữa trời, hiện bóng  trong  những chỗ có  nước.  Không  riêng 

gì sông to biển cả đều hiện trọn vẹn bóng trăng, mà nhỏ như một chước, một 

giọt, không đâu chẳng đều hiện trọn vẹn bóng trăng, chẳng hề khiếm khuyết. 

Cao  quý  thay,  đẹp  đẽ  thay!  Do  chúng  sanh  có  đủ  diệu  tâm  “chúng  sanh  - 

Phật  bình  đẳng”  nên  cảm  được  đức  Như  Lai  nói  kinh  mầu  nhiệm  Chân 

Không  Thật  Tướng  này!  Vì  thế,  từ  thời  Đường  đến  nay,  văn  nhân  danh  sĩ 

thường hay biên chép, trì tụng, có nhiều người đọc đến mấy ngàn vạn bản. 

Vị Tăng lạ lùng là Thủ Tùng muốn viết kinh này hòng nạp vào trong tám 

thức điền của mọi người để tạo chủng tử thành Phật trong tương lai, nên bèn 

vận dụng thần bút tuyệt diệu chẳng thể nghĩ bàn biên chép lưu thông. Bạn bè 

được tặng tờ thiếp ấy, muốn đem in thạch bản để lưu truyền rộng rãi. Lại sợ 

[người  đọc]  chưa  thể  nhận  hết  [mặt  chữ]  nên  chép  thêm  kinh  văn  theo  lối 

chữ Khải trong phần sau. Do vậy, tôi bèn viết lời Bạt gồm mấy câu ngõ hầu 

mình lẫn người đều xa lìa điên đảo mộng tưởng, rốt ráo Niết Bàn. Phải biết: 

Kinh này ở tại đâu thì Phật ở nơi đó, tiêu trừ nghiệp chướng, được nhiều tốt 

lành.  Phải  nên  dốc  lòng  cung  kính  cúng  dường,  thọ  trì,  đọc  tụng,  chớ  nên 

khinh nhờn kẻo phải chuốc lấy tội lỗi, ắt sẽ độ hết thảy khổ, thành vô thượng 

đạo giống như đưa tờ bằng khoán ra lấy lại vật cũ vậy! 



---o0o--- 

4. Lời bạt cho bài văn bia ngự chế của Thanh Thế Tông ở chùa Pháp Vũ 

tại Phổ Đà 

(năm Ất Mão, viết thay cho ông Triệu Hy Y) 





Thanh Thế Tông Hiến Hoàng Đế (Ung Chánh) xưa đã trồng cội đức, 

thừa nguyện tái lai, thâm nhập Kinh Tạng, thấu đạt thẳng vào nguồn Thiền, 

Tông - Thuyết đều thông, ngộ chứng gần như cùng cực, thông hiểu đạo tân 

truyền  của  Linh  Sơn,  Tứ Thủy,  xiển  dương  diệu  đạo   “tâm  chính  là  Phật”.  

Từ khi pháp truyền sang Chấn Đán, hai ngàn năm qua, trong các bậc hoàng 

đế, Ngài quả là bậc nhất. Nếu chẳng phải là bậc đã chứng Pháp Thân từ lâu, 

thị  hiện  trong  đời  Mạt  này,  ở  trong  cõi  tục  hiểu  thấu  lẽ  chân,  rộng  độ  hàm 

thức thì sao có thể được như vậy! Phật pháp lợi khắp chúng sanh, Đại Sĩ tùy 

cơ  ứng  theo  lòng  cảm  rộng  lớn  như  pháp  giới,  rốt  ráo  như  hư  không.  Nếu 

không có đại trí huệ sẽ chẳng thể hình dung. Thanh Thế Tông cực lực phát 

huy những nghĩa lý như mưa đúng thời nhuần thấm  muôn vật, có thể nói là 

khéo léo khế hợp tâm Phật, khó thể thí dụ được! Trước kia, tôi đã đọc sách 

Chiết  Giang  Thông  Chí  thấy  bài  văn  bia  này,  khôn  ngăn  khâm  phục.  Sách 

Định  Hải  Sảnh  Chí  cũng  chép  đầy  đủ.  Mùa  Xuân  năm  nay  đến  lễ  Đại  Sĩ, 

thấy trước tấm bia thờ một tượng Phật bằng ngọc, bia bị khám thờ che khuất 

nên chẳng thể xem rõ được. Là vì khi tượng Phật bằng ngọc được rước đến, 

được thờ tạm trước bia. Sau do không đất lập điện [thờ riêng], bèn thờ tượng 

vĩnh viễn ở đó. Tra trong Sơn Chí, lại thấy thiếu mất bản văn bày, buồn rầu 

khôn  xiết. Nhân đó, cầm đuốc cung kính  chép  lại,  bèn  xin  vị chủ chùa cho 

khắc  vào bản  gỗ, treo  trong đình.  Lại khắc kèm  vào bản khắc  ván của  Sơn 

Chí, thuật  hết duyên  khởi  ngõ  hầu các  vị  quân tử trong tương  lai đều  được 

thấm nhuần mưa pháp, cùng chứng chân thường! 



---o0o--- 

5. Lời bạt cho Lục Độ Thất 

(viết thay ông Đường Hưu Tử) 





Bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền định, trí huệ gọi là Lục Độ, 

hoặc còn gọi là Lục Ba La Mật. Tiếng Phạn  “Ba La Mật”,  Hán dịch là Đáo 

Bỉ Ngạn (đến được bờ kia), có nghĩa là nhờ vào sáu pháp này từ bờ sanh tử 

bên đây vượt qua dòng phiền não sang đến được bờ Niết Bàn bên kia. Năm 

Độ như kẻ mù, Bát Nhã như người dẫn đường. Năm Độ không có Bát Nhã 

sẽ chẳng thể rốt ráo đến được bờ kia. Bát  Nhã  như mắt, Ngũ Độ  như chân. 

Bát Nhã không có năm Độ kia cũng chẳng thể rốt ráo đến được bờ kia. Đầy 

đủ cả  hai thứ thì  mỗi  một Độ đều đến được bờ kia, đều được  gọi  là  Ba  La 

Mật.  Hòa  thượng  Khai  Như  đặt  cho  thất  cái  tên  này,  đáng  gọi  là  bậc  biết 

pháp, mà chí và hạnh của Ngài [từ đó] cũng có thể suy ra được. Do vậy, viết 

ba chữ này và lược thuật ý nghĩa để tặng cho. 



---o0o--- 

6. Lời bạt cho Tâm Quy Tịnh Xứ 

(viết cho cư sĩ Lưu Trí Không) 







Tâm  linh  minh  đỗng  triệt,  trạm  tịch  thường  hằng,  có  khuôn  phép, 

riêng  làm  chủ  của  vạn  tượng,  vô  danh  vô  tướng  hòa  lẫn  trong  các  pháp, 

chẳng  nhơ,  chẳng  sạch,  chẳng  thể  lập  được  mảy  trần,  vừa  là  Sắc  vừa  là 

Không, trọn Ngũ Nhãn cũng không thể thấy được! Xứ sở còn chẳng có, tịnh 

do  đâu  mà  đến?  Tịnh  -  xứ  đã  không,  nương  gởi  vào  đâu?  Thật  Tế  lý  địa 

chẳng  nhiễm  mảy trần. Nói đến chữ Tâm  đã sớm trở thành  vớ  vẩn. Nếu có 

thể  khế  nhập  ngay được điều  này thì toàn  thể  đại dụng của  tâm sẽ phô bày 

triệt để, trọn chẳng giấu diếm gì, liền có thể gọi là  “bậc vô tâm đạo nhân”,  

liền có thể chen vai thích cánh cùng bậc Đại Sĩ đã rỗng không các Uẩn, nắm 

tay  nhau  cùng  đi,  cảm  ứng  khắp  quần  cơ,  hiện  thân  thuyết  pháp.  Trăng  in 

trên ngàn sông, gió thổi vạn ống tiêu, trọn pháp giới cảm bèn ứng trọn pháp 

giới. Nếu như căn cơ kém hèn, chưa thể chứng nhập bèn ước trên Sanh Diệt 

Môn  chỉ  cho  phương  hướng  tiến  đến  chứng  đắc.  Do  đã  mê  tâm  đuổi  theo 

cảnh, hướng ra ngoài tìm cầu, nên toàn bộ trí huệ đức tướng biến thành vọng 

tưởng, chấp trước, vậy thì hãy nên chuyên tinh tu tập chỉ một pháp, chấp trì 

thánh hiệu Di Đà, chân tín nguyện thiết, mong được vãng sanh Tây Phương. 

Trì  lâu  ngày,  tâm  và  Phật  hệt  như  một,  chẳng  lìa  đương  niệm  triệt  chứng 

Ngũ  Uẩn  đều  không.  Vọng  tưởng,  chấp  trước  đã  diệt,  trí  huệ  -  đức  tướng 

cũng mất. Hễ tâm tịnh cõi Phật bèn tịnh, chẳng lìa đương xứ thầm khế hợp 

cõi Tịch Quang. Chỉ có mỗi mình chỗ này mới là chỗ rốt ráo để chúng ta an 

thân  lập  mạng  vậy.  Nguyện  học  trò  tôi  là  Trí  Không  làm  cho  chúng  sanh 

khắp pháp giới cùng quy về đây thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

7. Lời bạt cho sách Định Hải Huyện Giám Ngục Giảng Kinh Tham 

Quan Ký của Hạng Bá Xuy 





Việc cai trị trọng nơi đại thể. Đã đạt được đại thể thì chuyện không kể 

lớn hay nhỏ đều có hiệu quả. Nếu không, chỉ là làm dáng, khó đạt được lợi 

ích  thật sự! Đại thể  là  gì?  Thưa: Chỉ  là  Thành  mà thôi! Người  giữ chức  vụ 

cai quản đất nước nếu phát xuất từ lòng Thành thì tuy là dị loại vẫn còn có 

thể cảm hóa được, huống gì con người là “vạn vật chi linh”? Vì thế, những 

chứng cứ lạ như hổ chẳng vào cõi, cá bỏ sang chỗ khác v.v… được chép rõ 

ràng trong sử sách. Sách Đại Học giải thích câu nói  “Như bảo xích tử”  (như 

che  chở  con  đỏ) của  kinh  Thư  như sau:   “Tâm  thành  cầu  chi,  tuy  bất  trúng 

 bất viễn hỹ”  756 (Dùng tâm thành mà cầu thì dù chẳng trúng cũng chẳng xa 

vậy).  Dùng  cái  tâm   “che  chở  con  đỏ”   để  che  chở  dân  thì  không  mưu  tính 

điều  gì  mà  chẳng  đúng;  nói  là   “chẳng  xa”   là  vì  sợ  con  người  chẳng  chí 

thành đến cùng cực, chứ thật ra là thúc đẩy sao cho chí thành đến mức cùng 

cực. Đây là lời quyết đoán, chứ chẳng phải là lời nói nghi ngờ, do dự! 

Ấp  lệnh  Định  Hải  là  ông  Đào  Tại  Đông  học  đạo  yêu  dân  cùng  lý  tận 

tánh. Đối  với tâm pháp của thánh  nhân Nho  - Thích đều có sở đắc  lớn  lao. 

Lo việc cai trị chỉ lấy lòng tự lập, lập người, tự lợi, lợi tha làm gốc. Vừa đến 

nhậm chức, bèn đau đáu  nghĩ đến  nỗi khổ của kẻ dân  ngu không được dạy 

dỗ, phạm pháp  bị tù  đày. Nguyên do  là chẳng  biết  những chuyện  nhân quả 

báo  ứng,  phước  thiện  họa  dâm  và  sanh  tử  luân  hồi,  ác  báo  trong  tam  đồ 

v.v… cứ một mực có dã tâm ích kỷ, chẳng sợ mắc ác báo vì hại người, nên 

mới bị  hãm  vào  đây. Do  vậy,  muốn tuyên giảng cho  họ  những chuyện  tam 

thế  nhân  quả,  lục  đạo  luân  hồi,  tam  đồ  khổ  sở,  cõi  Phật  yên  vui  v.v…  ngõ 

hầu họ hoảng sợ, kinh hãi, mau mắn sửa đổi tâm trước, vâng phục tuân theo, 

sửa đổi đức sau. 

Do  vì  biết  một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta  và  một  niệm  tâm  tánh  của 

Nghiêu - Thuấn không hai, với Phật không hai thì ai chịu liếm chút mật trên 

lưỡi  dao  để  mắc  cái  họa  đứt  lưỡi,  nỡ  để  Ma  Ni  bảo  châu  tùy  ý  mưa  ra  các 

báu bị chìm đắm vĩnh viễn trong nhà xí, chẳng những trọn không có ích gì, 

còn thường bị coi là hôi nhơ giống như phẩn vậy! Từ đấy, hành trọn vẹn đạo 

hiếu hữu nhân từ và Giới - Định - Huệ. Dù chẳng thể ngay trong đời này đạo 

đức bằng với Nghiêu - Thuấn và chư Phật, nhưng ngựa mong thành ngựa Ký 

thì  cũng  là  loài  ngựa  Ký,  người  mong  thành  Nhan  Hồi  thì  cũng  là  hạng 

giống như Nhan Hồi, sẽ cậy vào Phật từ lực đới nghiệp vãng sanh để thành 

tựu nhân duyên siêu phàm nhập thánh tối thắng. Nếu như chân ngữ, thật ngữ 

của thánh hiền, Phật, Bồ Tát dạy người chẳng truyền sang phương Đông thì 

làm  sao  thỏa  mãn  tâm  ấy  cho  được?   Nhân  quả  báo  ứng  thật  sự  là  phương 

tiện  lớn  lao  để  thánh  nhân  Nho  Giáo  giữ  yên  thiên  hạ,  nhưng  lời  lẽ  của  họ 

đơn  giản, sơ sài, khiến cho  nhà Nho quá quen  nên chẳng  xem  xét, coi  nhẹ, 

bỏ  qua,  đến  nỗi  người  bậc  thượng  chỉ  làm  một  kẻ  tự  giải  thoát,  chứ không 

thể  thay  đổi  phong  tục  được,  còn  kẻ  bậc  hạ  bèn  tùy  ý  hoành  hành,  cốt  sao 

hưởng yên vui một thời. Do vậy, thế đạo nhân tâm  mỗi ngày mỗi đi xuống, 

hết thuốc chữa! 

Ông  Đào  bèn  truyền  cho  hai  vị  trụ  trì  chùa  trước  và  chùa  sau  của  Phổ 

Đà757, chọn ra từ trong núi những vị Tăng giới hạnh tinh nghiêm, hiểu kinh 

giáo thông suốt làm thầy giáo hối. Hai vị trụ trì muốn chọn những vị tại gia 

giỏi giang đảm nhiệm chức vụ ấy, nhưng ông Đào cho rằng:  “Dùng lời lẽ để 

 giáo hóa còn bị tranh cãi, chứ dùng thân để giáo hóa, người ta phải thuận 

 theo”.  Giáo hóa tù nhân không chỉ ở chỗ có khả năng tuyên thuyết! Do vậy, 

bèn cử pháp sư  Trí Đức đáp ứng  lời  mời. Đến  ngày khai  giảng, sự sắp đặt, 

diễn  thuyết,  và  dự  trù  chương  trình,  không  gì  chẳng  đặt  căn  bản  trên  lòng 

Thành,  nghiễm  nhiên  biến  nhà  ngục  thành  đạo  tràng,  biến  tù  nhân  thành 

pháp  lữ,  kể  từ  khi  Định  Hải  lập  huyện  đến  nay  chưa  từng  có  chuyện  như 

vậy!  Ấy  là  vì  ông  Đào  biết  tù  nhân  do  không  được  dạy  dỗ  nên  mới  phạm 

pháp, căn cứ vào ý  “cách vật trí tri, làm sáng tỏ đức sáng, đạt đến chí thiện, 

 con người ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn, ai cũng đều có thể thành Phật”  

mà làm chuyện này. Có thể nói là biết đại thể, lòng thành son sắt, chẳng thẹn 

là bậc cha mẹ của dân. 

Ông lại chẳng chê bỏ Quang là kẻ bất tài, đem bài ký sự thăm viếng nhà 

tù  của  ông  Hạng  đưa  cho  Quang  xem.  Đọc  xong,  khôn  ngăn  mừng  rỡ,  bèn 

quên  mình hèn kém, ghi đại lược mấy lời bạt dở tệ, ngõ hầu người đọc biết 

được tông chỉ của việc giáo hóa trong nhà tù và lòng thành của ông Đào, có 

lẽ người bắt chước làm theo sẽ chẳng phải chỉ có một, hai, ba, bốn, năm, sáu, 

bảy kẻ mà thôi! Tuy nhiên, thuyết pháp không bắt buộc phải sử dụng toàn là 

Tăng  nhân.  Những  gì  được  giảng  nếu  chẳng  lấy  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi 

sáu nẻo, sự khổ sở trong tam đồ, sự yên vui nơi cõi Phật làm gốc thì dẫu cho 

giảng  nói  diệu  nghĩa  cảm  được  hoa  trời  rơi  xuống  thì  cũng  chẳng  có  hiệu 

quả thật sự. Vì sao vậy? Vì không gây được xúc động bên trong, như gió lùa 

qua cây cối, chỉ phớt qua chứ chẳng ăn nhằm gì cả! 



---o0o--- 

8. Lời bạt cho sách Vãng Sanh Luận Chú 





Sanh tử là chuyện lớn lao bậc nhất của chúng ta. Pháp môn Tịnh Độ là 

diệu  pháp  liễu  sanh  tử  vô  thượng.  Giáo  pháp  được  giảng  trong  cả  một  đời 

đức Phật mênh mông như biển thẳm, nhưng pháp diễn bày rốt ráo bản hoài 

phổ độ chúng sanh của Phật chỉ có mình pháp Tịnh Độ mà thôi! Do dưới là 

phàm phu tín nguyện niệm Phật liền được đới nghiệp vãng sanh, trên là bậc 

thánh nếu chịu hồi hướng sẽ mau viên thành giác đạo. So sánh giữa việc cậy 

vào  Phật  từ  lực  và  chỉ  cậy  vào  tự  lực  thì  khó  -  dễ  còn  nhiều  hơn  [sự  khác 

biệt] giữa ngày và kiếp. Thiên Thân Bồ Tát soạn rất nhiều bộ luận để hoằng 

truyền,  xiển dương Phật  thừa. Ngài  lại đề  cao kinh  Vô  Lượng  Thọ, soạn  ra 

Nguyện Sanh Kệ Luận, chỉ ra năm cách tu (Ngũ Môn Tu Pháp) hòng rốt ráo 

được vãng sanh, dạy rõ các pháp lễ bái, tán thán, phát nguyện, quán sát, hồi 

hướng. Trong Quán Sát Môn, chỉ rõ sự trang nghiêm của Tịnh Độ, pháp lực 

của  Như  Lai,  công  đức  của  Bồ  Tát,  phàm  những  ai  thấy  nghe  đều  phát 

nguyện vãng sanh. Đàm Loan pháp sư soạn lời chú thích tường tận, triệt để 

phơi  bày  trọn  vẹn  thệ  nguyện  của  Phật  Di  Đà  và  bổn  hoài  của  Thiên  Thân 

Bồ Tát, giãi bày hết cả ra. Nếu không thấu hiểu Phật tâm sâu xa, trọn đủ Vô 

Ngại Biện, sao có thể làm được như vậy? 

Một  pháp  Tịnh  Độ  chính  là  chỗ  quy  hướng  của  hết  thảy  mọi  pháp.  Vì 

thế, những vị Đẳng Giác Bồ Tát đã chứng bằng với chư Phật trong hội Hoa 

Nghiêm còn phải dùng mười đại nguyện vương hồi hướng vãng sanh. Các vị 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Mã  Minh,  Long  Thọ,  Trí  Giả,  Từ  Ân,  Thanh  Lương, 

Vĩnh Minh v.v… tự hành dạy người cùng về Tịnh Độ, nguyên do là vì vậy. 

Biết điều  này thì  những  người chỉ chấp  vào tự lực, chẳng  nhờ  vào Phật  lực 

sẽ kinh hoảng sợ hãi, hiểu ra, sẽ cầu trong đời này liền được thoát khỏi cõi 

Sa Bà, sanh  về Cực  Lạc, cùng  với  Quán  Âm,  Thế Chí  v.v… các  vị thượng 

thiện nhân cùng ở một chỗ, thường luôn thân cận A Di Đà Phật, hòng chứng 

Vô Sanh Nhẫn, viên mãn Bồ Đề mới thôi. Lời này chẳng đáng tin thì xin hãy 

chất vấn Phổ Hiền Bồ Tát ắt sẽ tự chẳng còn nghi ngờ! 



---o0o--- 

9. Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu của Đại Tổng 

Thống 





Xưa  kia,  khi  sắp  nhập  Niết  Bàn,  đức  Như  Lai  đã  đem  pháp  đạo  phó 

chúc cho quốc vương, đại thần hộ trì, lưu thông. Ấy là vì Tăng chúng bỏ tục 

xuất  gia,  tu  ròng  phạm  hạnh,  đã  không  có  của  cải,  lại  không  có  quyền  thế, 

dầu có thể hoằng dương pháp  hóa vẫn khó tránh khỏi bị  người  ngoài khinh 

khi, lấn hiếp. Nếu được vua quan hộ trì thì pháp hóa được rộng khắp, người 

ngoài  chẳng  dám  coi  thường,  bởi  kẻ  cường  bạo  ngang  ngược  giấu  hình  ẩn 

tích, còn kẻ mềm mỏng lương thiện sẽ khởi lòng tin, gieo lòng thành. Vì thế, 

lưới  giáo pháp được  mở rộng, thâu tóm  những  loài cá trong biển khổ; chấn 

hưng  tông  phong,  thấy  thấu  suốt  vầng  trăng  nơi  tự  tâm.  Nội  hộ,  ngoại  hộ 

phải cùng có đủ thì pháp hóa của đức Như Lai sẽ tự có thể theo chiều ngang 

trọn  khắp  mười  phương,  theo  chiều  dọc  thông  suốt  ba  đời,  khiến  cho  hàm 

thức  đều  cùng  được  thấm  gội  pháp  trạch.  Ấy  là  vì  do  nghe  Phật  pháp  mới 

biết  từ  vô  thủy  đến  nay  đã  mê  trái  bản  tâm,  khởi  tham  - sân  - si,  tạo  giết  - 

trộm - dâm, đến nỗi sanh tử luân hồi nhiều kiếp không cách gì thoát lìa. Đã 

biết điều  này  liền  muốn diệt trừ nhân khổ,  mong  được quả  vui.  Từ đấy, bỏ 

mê  theo  ngộ  khăng  khắng  gắng  công.  Nơi  tâm  bèn  dứt  tham  - sân  - si,  nơi 

thân  kiêng  giết  -  trộm  -  dâm,  đổi  ác  tu  lành,  gần  thì  cảm  được  phước  lạc 

nhân thiên, đoạn Hoặc chứng chân, xa thì thành giác đạo Bồ Đề. Do vậy, tận 

lực tuân theo  lời Phật dạy, gìn  giữ tự tâm  nghiêm  ngặt, dẫu ở trong  nhà tối 

phòng  kín  luôn  như  đối  trước  Phật,  trời;  người  mang  thiện  niệm,  nước  dứt 

xử phạt. Về mặt ngầm là thầm giúp cho việc bình trị, dứt họa loạn khi chưa 

chớm;  về  mặt  hiển  lộ  là  phụ  trợ  cho  chính  sách  cai  trị,  đề  cao  nhân  ái  hòa 

mục. Do có những lợi ích như vậy nên đế vương các đời ở Tây Trúc và cõi 

này vĩnh viễn tuân thủ lời Phật phó chúc, không ai không sùng phụng, hộ trì, 

chỉ lo chưa được truyền bá, lưu thông rộng rãi! 

Xét từ thời Đông Hán, Phật pháp truyền sang Trung Quốc, trải hơn một 

ngàn  tám  trăm  năm,  không  lúc  nào  chẳng  như  vậy.  Đến  cuối  đời  Thanh, 

pháp  đạo  suy  vi,  triết  nhân  ngày  càng  hiếm  hoi,  kẻ  tầm  thường  ngày  càng 

đông.  Lại  thêm  đất  nước  lắm  biến  cố,  chẳng  rảnh  rỗi  đề  xướng.  Tăng  đồ 

phần nhiều cam phận ngu hèn, chẳng chuyên chú thanh tu, sự giáo hóa lỏng 

lẻo, kẻ ngoài khinh lấn. Do vậy, những kẻ không có tín căn dòm ngó tài sản 

của Tăng, không có cách nào khác bèn mượn cớ mở trường học để thôn tính 

nhà  chùa.  Thường  có  những  chuyện  biến  chùa  Phật  thành  trường  học,  đoạt 

Tăng sản để đẫy túi  mình  xảy ra ồ ạt. Đến năm Dân Quốc thứ nhất (1911), 

nước nhà vừa lập, phong trào ấy càng quá đáng. Đồng nhân lo lắng, bèn lập 

ra  hội  Phật  Giáo  đông  đảo,  lắm  phen  khẩn  cầu  chánh  phủ  che  chở.  Vì  thế, 

vào năm Dân Quốc thứ 4 (1915), chánh phủ bèn ban bố chánh sách quản lý 

tự miếu gồm ba mươi mốt điều lệ. Ý ấy tuy tốt lành, nhưng do chưa xét soi 

kỹ  càng  nên  người  thi  hành  vẫn  chen  lẫn  đôi  chút  lòng  riêng  tư,  khiến  cho 

mối tệ nẩy sanh, tạo thành trở ngại lớn. Phàm những hàng Tăng - tục trong 

pháp  môn  không  ai  chẳng  lo  ngại  hậu  hoạn,  nhiều  phen  gởi  thư  bày  tỏ  ý 

kiến, khẩn cầu sửa đổi. 

Mùa Thu năm Dân Quốc thứ chín (1920), cư sĩ Trình Tuyết Lâu xét kỹ 

lợi - hại, lại gởi thư ý kiến trình lên Đại Tổng Thống. Đã được chấp thuận, 

giao cho bộ Nội Vụ bàn bạc. Đầu Xuân năm Dân Quốc thứ 10 (1921), mới 

bắt đầu tu chánh thành 24 điều. Suy xét, châm chước kỹ càng, có lợi không 

hại, bèn trình lên Đại Tổng Thống, để ông ta ban sắc lệnh công bố thi hành. 

Nhưng  sắc  lệnh  của  chánh  phủ  ban  bố  chẳng  thể  khiến  cho  mọi  người  đều 

thấy được hết, nên pháp sư Đạo Giai trụ trì chùa Pháp Nguyên ở Bắc Kinh 

tình hộ giáo sâu nặng, bèn tính gấp rút in ra để lưu thông, ngõ hầu Tăng - tục 

ở những chốn sơn cùng  thủy  tận đều được biết, không còn  ngờ  lo chi  nữa! 

Sư xin tôi viết lời Bạt để góp phần cổ vũ, khuyến khích. 

Tôi nói: “Đạo pháp của Như Lai tuy nhờ vào sức ngoại hộ, nhưng nội hộ 

cũng phải có người thì hộ trì mới có hiệu quả thật sự! Ví như bên ngoài có 

thành  chắc,  hào  sâu,  dù  kiên  cố  không  phá  được,  ắt  chẳng  thua  bại  ngay, 

nhưng nếu chủ soái bên trong hôn mê, ngu muội, chăm sóc dân cai quản lính 

đều  không  đúng  lối  thì  sĩ  tốt  bá  tánh  đều  thành  bè  lũ  phản  nghịch.  Dầu  có 

thành chắc, hào sâu cũng chẳng ích lợi gì! Nếu như chủ soái sáng suốt, khéo 

được lòng sĩ tốt nhân dân thì sự cai trị nhân từ thấm khắp, không ai không ca 

tụng, tiếng tăm lan xa bốn phương, mọi người đều quy phục thì giặc giã, kẻ 

thù  đều  như  con  đỏ,  mọi  kẻ  phản  nghịch  đều  thành  lương  dân.  Khẩn  cầu 

những  người  cùng  một  sắc  áo,  hãy  phát  Bồ  Đề  tâm,  tận  lực  tu  Định  Huệ, 

dùng  vô thượng diệu đạo của Như Lai để  tự  hành dạy  người thì ai  nấy đều 

cảm từ ân của Phật, ngưỡng mộ hạnh đẹp của Tăng chúng. Tự nhiên những 

kẻ không có  tín tâm sẽ phát khởi tín tâm,  người đã có tín tâm càng tận  lực 

hành Phật đạo, sẽ thấy tàn nhẫn chuyển thành nhân từ, chiến tranh vĩnh viễn 

chấm  dứt,  chuyển  thói  tục  tệ  bạc  thành  thuần  phong,  vận  đời  thanh  bình, 

hưng thạnh. Như vậy là trên chẳng phụ ý tha thiết hộ trì của quốc gia, dưới 

chẳng  phụ  thâm  tâm  học  Phật  của  chính  mình,  ân  Phật  lẫn  ân  cha  mẹ  đều 

kham báo đáp được muôn một vậy. Phàm những ai cùng một sắc áo với tôi, 

xin hãy gắng sức lên”. 



---o0o--- 

10. Lời bạt cho bản in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện 

 



Phật  và  chúng  sanh  cùng  một  tâm  thể,  nhưng  sự  thọ  dụng  khác  biệt 

như  trời  với  vực  là  do  vì  dụng  tâm  chẳng  đồng  mà  ra.  Phật  chỉ  nghĩ  dùng 

lòng Vô Duyên Đại Từ, lòng Đồng Thể Đại Bi để độ thoát chúng sanh, trọn 

không  có  tâm  “ta  -  người,  đây  -  kia”.  Dẫu  cho  độ  tận  hết  thảy  chúng  sanh 

cũng chẳng thấy  tướng  người độ, kẻ được độ. Vì thế, phước  huệ được trọn 

đủ,  được  thế  gian  tôn  kính.  Chúng  sanh  chỉ  dốc  lòng  tự tư  tự  lợi,  dẫu  thân 

thiết như cha mẹ anh em còn chẳng thể không có tướng đây - kia, huống chi 

là  người  xung  quanh,  người  trong  cõi  đời  ư?  Do  vậy,  cảm  lấy  nghiệp  báo: 

Hoặc sanh trong  nhà bần cùng  hạ tiện,  hoặc đọa trong  tam  đồ ác  đạo!  Dẫu 

cho  tự  tu  giới  thiện  Thiền  Định  được  sanh  về  chỗ  vui  trong  nhân  gian  hay 

cõi trời, nhưng do không có tâm đại bi  nên chẳng thể khế  hợp Bồ Đề được 

ngay.  Do  vậy,  vừa  hết  phước  báo  lại  bị  đọa  lạc,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Như 

vậy, [nếu] chỉ muốn tạo lợi ích cho người khác thì lại trở thành làm lợi cho 

chính mình; chỉ muốn tự lợi thì chính là tự hại vậy! 

Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Kinh chính là do đức Thích Ca Thế Tôn 

ta thương xót hết thảy chúng sanh tội khổ trong thế giới này, vì họ nói những 

chuyện  lợi sanh của đức Dược Sư Như Lai trong khi tu  nhân cũng  như khi 

đã chứng quả, quả thật  là diệu pháp  vô thượng để rốt ráo  lìa khổ được  vui. 

Nếu chúng sanh phát được tâm đại  Bồ Đề từ bi  hỷ  xả thọ  trì kinh  này, chú 

này  và  danh  hiệu  vị  Phật  này  thì  xét  trên  mặt  hiệu  quả  còn  phá  rỗng  toang 

được  vô  minh,  viên  thành  Phật  đạo,  huống  gì  những  quả  vị  khác,  những 

phước lạc khác! Tâm  Phật cố nhiên  muốn trao toàn thể vô thượng  giác đạo 

cho  hết thảy chúng sanh,  nhưng trí chúng  sanh có kẻ cạn  người sâu, chẳng 

thể không tùy theo lòng ưa thích của họ mà ban thuốc, khiến cho những điều 

họ  mong  cầu  đều  được  như  nguyện.  Phải  biết:  Kinh  Dược  Sư,  danh  hiệu 

Phật  và  thần  chú  của  Ngài  chính  là  pháp  Vô  Thượng  Chánh  Đẳng  Chánh 

Giác mà Phật Thích Ca, Phật Dược Sư đã chứng đắc. Phàm ai chí thành thọ 

trì chính là dùng sự trang nghiêm của Phật để tự trang nghiêm. Do đó, Ngọc 

Lâm Thông Tú quốc sư thường trì kinh và danh hiệu vị Phật này, vì kinh này 

là pháp môn tổng trì của Thiền, Giáo, Luật, Tịnh. Vì thế, người thọ trì hoặc 

sanh về thế giới Tịnh Lưu Ly, hoặc sanh sang thế giới Cực Lạc. Đến khi phá 

rỗng suốt phàm tình, viên thành thánh trí thì khế hợp thẳng vào Tịch Quang, 

Đông  lẫn  Tây đều  mất,  nhưng Đông - Tây đều rành  rành, tùy  nguyện  vãng 

sanh,  bèn  cùng  với  Di  Đà,  Dược  Sư  về  bí  tạng.  Đây  gọi  là  “hành  xứ thậm 

thâm” của chư Phật. 

Thánh Thông đại sư khắc ván lưu thông bản kinh được chép bởi Tâm An 

hòa  thượng,  muốn  cho  người  thọ  trì  phát  khởi  chánh  tín,  xin  tôi  hãy  trình 

bày đại lược, rõ ràng. Lại do bản kinh này do pháp sư Huyền Trang dịch, chỉ 

nêu con số tám vị Bồ Tát, không nêu rõ tên hiệu, đoạn kinh nói thần chú lại 

bị thiếu. Tri thức đời sau muốn cho kinh nghĩa hoàn bị, nên y theo Thất Phật 

Bổn  Nguyện  Kinh  thêm  vào  đoạn  kinh  văn  nói  ra  thần  chú  tổng  cộng  bốn 

trăm hai  mươi tám chữ, y theo bản kinh số 12 trong kinh Quán Đảnh, thêm 

vào danh hiệu của tám vị Bồ Tát, vì ba kinh này vốn là một kinh vậy. Phải 

biết từ xưa, chỉ dùng lá bối để biên chép, rất có thể bị thất lạc, đến nỗi những 

phần kinh  văn được dịch  hoàn bị  hoặc thiếu sót khác nhau. Hậu  nhân thêm 

vào như vậy quả thật khế hợp tâm Phật sâu xa. Vì thế, những người chú giải 

kinh đều cùng tôn trọng. Sợ rằng có kẻ đem đối chiếu với nguyên bản trong 

Đại Tạng sẽ sanh ngờ vực nên bèn ghi lại duyên khởi để mừng cho kinh văn 

được toàn bích vậy! (Đoạn nói ra thần chú bắt đầu từ câu “Lại này Mạn Thù 

Thất Lợi!” cho đến câu “sở cầu nguyện mãn cho đến Bồ Đề”)  



---o0o--- 

11. Lời bạt cho Văn Kinh Thất (Căn thất để nghe kinh) 





Tứ  Đại  vốn  không,  Ngũ  Uẩn  đều  không,  thoát  khỏi  Căn  -  Trần,  tâm 

lẫn cảnh đều tịch thì gì là kinh? Gì là nghe? Gì là thất? Nhất niệm bất sanh, 

trước - sau đều  dứt,  linh quang  riêng chiếu, thể  vốn toàn chân, có  gì chẳng 

phải là kinh, gì chẳng phải là nghe, gì chẳng phải là thất? Hiểu được như thế 

thì  gọi  là   “khéo  nghe  kinh”.   Nếu  không,  ngay  trong  lúc  đọc  tụng  kiệt  lòng 

thành, tận lòng kính như đối trước thánh dung đích thân nghe viên âm sẽ tự 

có  thể  khế  nhập  sâu  xa  kinh  tạng  u  viễn,  tự  thấy  được  Phật  tánh  sẵn  có. 

Nguyện  những  người  học  trò  của  tôi  hãy  nhận  hiểu  phù  hợp,  dốc  lòng  tin 

tưởng, khế ngộ lời này thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

12. Lời bạt cho sách Tín Nguyện Niệm Phật Quyết Định Vãng Sanh 

Thiển Thuyết 





Pháp môn Tịnh Độ là chỗ quy túc của các pháp. Ví như biển cả, toàn 

bộ nước của sông, rạch, khe, suối trong thế gian không gì chẳng đổ vào biển. 

Một khi đã vào trong ấy đều cùng mang tên là Biển, đều thành cùng một vị 

mặn. Tuy sâu rộng đến tột bậc, chẳng thể cùng tột bờ đáy, nhưng nếu luận từ 

chỗ  nông  cạn,  dễ  thấy  thì  danh,  thể,  vị,  tánh  cùng  với  chỗ  sâu  chẳng  thể 

lường cố nhiên không hai, không khác. Từ khi đức Thế Tôn hoằng khai pháp 

này  đến  nay,  chẳng  biết  bao  nhiêu  hằng  hà  sa  hằng  hà  sa  số  chúng  sanh  y 

giáo tu hành vãng sanh Tây Phương? Ấy là vì lịch đại Bồ Tát, tổ sư, thiện tri 

thức, trên  là kính  vâng  ý Phật, dưới  là thuận theo cơ  nghi khéo  léo khuyến 

dụ  dần  dần,  khiến  cho  mọi  người  đều  được  hay  biết  duyên  do.  Nhờ  vậy, 

những người đầy đủ thiện căn từ trước bèn đều cùng được thoát khỏi Sa Bà, 

sanh sang Cực Lạc. Cư sĩ Đồng Liên Quốc muốn đồng nhân cùng sanh khởi 

chánh  tín,  cùng  phát  nguyện  tha  thiết,  trì  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương, thấy  những  lời của cổ đức đều  là văn sâu,  nghĩa thẳm,  hạng sơ cơ 

chẳng dễ  gì  lãnh  hội được, bèn dùng  những  ngôn  ngữ đơn  giản, gần  gũi để 

phát  huy  những  ý  nghĩa ấy. Do  vậy, bèn  đặt tên sách  là  Thiển Thuyết (Lời 

nói  nông  cạn).  Phải  biết  tuy  văn  nói  nông  cạn,  đơn  giản,  nhưng  pháp  được 

nói  đến  chính  là  pháp  môn  rất  sâu  vô  thượng  bậc  nhất  để  chín  giới  cùng 

hướng về, được mười phương chư Phật cùng khen ngợi, được ngàn kinh đều 

xiển dương, vạn luận cùng tuyên nói. Nếu người đọc chẳng cho là pháp thiển 

cận, coi  thường,  mà  hành theo thì tuy chưa ra khỏi Sa  Bà đã chẳng phải  là 

người khách lâu ngày nơi Sa Bà nữa, chưa sanh về Cực Lạc mà đã là khách 

quý cõi Cực Lạc. 



---o0o--- 

13. Lời bạt cho Liên Vinh Đường 

 



Hoa  sen  là  vật  tuy  mọc  lên  từ  bùn  lầy,  nhưng  thể  thường  thanh  tịnh. 

Người  nào  đối  với  hết  thảy  [mọi  sự]  đều  không  chấp  trước,  vui  với  thiên 

chân sẵn có, sẽ coi phú quý, bần tiện, mọi rợ, hoạn nạn như huyễn hóa, hành 

xử  thuận  theo  địa  vị,  thích  đáng  với  hoàn  cảnh.  Những  ý  niệm  dâm,  di, 

khuất, oán đều rốt ráo chẳng sanh, gần giống như hoa sen, còn gì vinh hơn? 

Luận ở mức độ cao hơn, hết thảy các pháp đều thuộc sanh diệt, đừng nói phú 

quý tôn vinh thế gian chưa đáng gọi là vinh, dẫu cho được làm Thiên Đế cho 

đến trời Phi Tưởng Phi Phi Tưởng cũng chưa đáng gọi là vinh! Vì sao vậy? 

Do phước trời  một khi đã  hết  lại đọa  xuống  nhân  gian. Đã sanh trong  nhân 

gian khó tránh khỏi tạo nghiệp. Đã tạo ác nghiệp ắt đọa ác đạo, luân chuyển 

bao kiếp chẳng có lúc ra; không gì nhục hơn, có gì là vinh? Đáng gọi là vinh 

chính  là  đoạn  phiền  hoặc,  thành  đạo  Bồ  Đề,  hiện  thân  trong  pháp  giới  độ 

thoát  chúng  sanh  vậy.  Nhưng  đang  thuộc  địa  vị  phàm  phu,  ngay  trong  đời 

này chắc chắn khó được như thế. Do vậy, hãy nên thật sự vì sanh tử phát Bồ 

Đề  tâm,  dùng  tín  nguyện  sâu  trì  danh  hiệu  Phật  để  mong  vãng  sanh  trong 

chín  phẩm  sen  báu  trong  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Nếu  thật  sự  được 

như thế thì  lúc  lâm  chung cảm  ứng đạo  giao được  Phật tiếp  dẫn,  liền được 

vãng sanh. Từ đấy  vĩnh  viễn  lìa khỏi tám  khổ, thường hưởng Tứ Đức, thân 

cận Di Đà, tham dự vào hải chúng, nghe pháp, thọ ký mau chứng Vô Sanh. 

Không chỉ chính mình như thế, nếu như lại còn có thể trọn đủ lòng đại từ bi, 

phát  đại  thệ  nguyện,  rộng  tu  các  việc  thiện,  giáo  hóa  khắp  hết  thảy,  dùng 

công đức này kính vì hồi hướng cho cha mẹ tổ tông cũng được nhờ vào thiện 

lợi  này  cùng  sanh  về  Tây  Phương.  Huống  chi  khi  đã  sanh  về  Tây  Phương, 

chứng  Vô  Sanh  Nhẫn  thì  chuyện  thành  vô  thượng  đạo,  đạt  đại  Niết  Bàn, 

chắc chắn là chuyện quyết định đạt được, còn gì vinh hơn được nữa? Nghĩa 

của  chữ  “Liên  Vinh”  là  như  thế,  xin  hãy  nghĩ  đến  ý  nghĩa  của  tên  gọi  mà 

thực hành thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

14. Lời bạt cho nghĩa trang của Đặng Bộc Quân 





Con  người  không  có  ai  chẳng  mưu  tính  cho  bản  thân  và  con  cháu, 

nhưng đường lối mưu tính cố nhiên phải nên xem xét tường tận. Nếu vì mọi 

người, vì việc công thì phước trạch dài lâu. Nếu vì mình, vì riêng tư sẽ như 

hạt móc mùa Xuân, giọt sương mùa Thu. Nếu như lại còn mưu mẹo, dối trá 

thì  khác  gì  uống  phê  sương,  trầm  độc  để  cầu  trường  sanh,  không  lẽ  nào 

chẳng chết! Đã thế, thần thức vĩnh viễn đọa trong ác đạo, chịu đủ họa ương, 

vốn muốn lợi mình, rốt cuộc thành tự hại. Tuy do mình tự chuốc lấy, nhưng 

thật đáng thương xót. Phạm Văn Chánh Công (Phạm Trọng Yêm) đời Tống 

lập  nghĩa trang thí cho  người trong  tộc  họ để họ  hàng  luôn được  hưởng  lợi 

ích. Vì thế, suốt tám chín trăm năm, dòng dõi ông luôn hưởng điều tốt lành. 

Cư sĩ Bộc Quân trên kế thừa chí cha mẹ, noi theo dấu thơm của Văn Chánh 

Công,  khiến  cho  dù  con  hay  cháu  và  người  trong  họ  đều  được  hưởng  nhờ, 

đều nghĩ đến A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương. Đấy chính là thí cả pháp 

lẫn tài, giúp đỡ sắc thân lẫn huệ mạng, phước trạch của mình lẫn người đều 

cùng thọ như hư không, không có tai ương. Do vậy, bèn nêu bày nghĩa lý ẩn 

tàng để con cháu và người trong họ cùng những ai thấy nghe đều được thấm 

gội ánh sáng của Phật vậy! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Quyển 3 hết 

 

---o0o--- 

Quyển Thứ Tư 

 Phần 1 

VI. Ký758 

1. Bài ký về việc nghênh đón chân thân Xá Lợi của Thích Ca Như Lai 

(viết giùm) 

 



Trong trần điểm kiếp trước, đức Trung Thiên Điều Ngự Thích Ca Thế 

Tôn  đã  sớm  thành  Chánh  Giác,  dứt  sạch  ba  đời,  trụ  trong  Tịch  Quang, 

thường hưởng Tứ Đức, vì xót thương chín giới bèn thị hiện thọ sanh, hiện ra 

tám tướng759. Từ lúc mới ra đời cho đến khi nhập Niết Bàn, diễn giảng các 

pháp Thiên - Viên - Đốn - Tiệm, tạo lợi ích khiến cho chúng sanh gieo nhân, 

hay  do  thành  thục  mà  bèn  được  giải  thoát.  Lục  đạo  tứ  sanh,  tam  thừa  ngũ 

tánh nghe viên âm liền ngộ đạo, thấy diệu tướng bèn minh tâm, dẫu dùng hết 

mọi  vi  trần  trong  cùng  tận  thế  giới  vẫn  chẳng  thể  tính  hết  được  số  lượng. 

Nhưng củi căn cơ đã hết thì lửa ứng hiện cũng tắt, ẩn Tích quy chân, thị hiện 

diệt độ. Lại nhằm lợi ích cho đời vị lai, bi tâm vô tận, Phật bèn nát thân vàng 

trượng  sáu  do  Định  -  Huệ  sanh  ra  thành  tám  hộc760  xá-lợi  Kim  Cang  bất 

hoại. Do vậy, chia đều cho tám nước, mỗi nơi đều dựng tháp báu khiến cho 

khắp các hàm thức đều được rộng gieo phước điền. Một trăm năm sau, nước 

Ma Kiệt Đề761 có vua A Dục762 cai trị toàn cõi Diêm Phù, oai đức tự tại, 

hết thảy quỷ thần đều thành bầy tôi, bèn đem xá-lợi được cất giữ bởi ông tổ 

là vua A Xà Thế, sai quỷ thần dùng bảy báu, các thứ hương làm thành bột, 

tạo thành tám vạn bốn ngàn tháp báu để cúng dường xá-lợi đặt khắp cả Nam 

châu  (tức  Nam  Thiệm  Bộ  Châu).  Phàm  những  nơi  nào  Phật  pháp  chưa 

truyền đến đều lập tháp ở dưới đất [nơi ấy], ở nước Đông Chấn Đán có mười 

chín chỗ. Khi đại giáo từ phương Tây truyền sang, [những tháp ấy] bèn lần 

lượt xuất hiện, tức là như Ngũ Đài Sơn, chùa A Dục Vương v.v… Kinh Niết 

Bàn dạy:  “Nếu dùng lòng tin sâu xa cúng dường toàn  thân xá-lợi của Như 

 Lai hoặc cúng nửa thân, hoặc cúng một phần tư, hoặc một phần vạn, thậm 

 chí [một phần] nhỏ bằng hạt cải  thì phước đức của người ấy so với phước 

 đức  cúng  dường  Phật,  không  hai  không  khác!”   Bởi  lẽ  xá-lợi  Phật  chính  là 

sắc thân Phật, đều do thệ nguyện  vô tác, do lòng từ bi đồng thể thị hiện ra. 

Do  vậy,  nhân thiên có  được  [xá-lợi] bèn buồn  vui  xen  lẫn, cạn  hết tâm  lực 

cung kính cúng dường. 

Khi Như Lai xuất thế, Phước tôi còn đang trầm luân, nay được làm thân 

người, pháp đã suy vi. Người xưa phải trải qua hiểm trở mà còn lắm người 

đến  cầu  chánh  pháp;  nay  đường  thủy  đường  bộ  đều  thông  suốt,  dám  đâu 

chẳng  đi  lễ  bái  thánh  tích,  nên  vào  năm  Quang  Tự  30  (1904)  bèn  ngồi 

thuyền  sang  Tây  viếng  thăm  Tiêm  La  (Thái  Lan),  rồi  đến  Diến  Điện,  sau 

cùng đến Tích Lan (Sri Lanka). Ba nước ấy Phật pháp rất hưng thịnh, Tăng 

chúng tuy đông nhưng chẳng nấu nướng lấy. Toàn quốc thờ Phật, dâng cơm 

cúng Tăng. Phàm gặp đúng ngày lễ bái, con buôn đều không họp chợ, cùng 

đến  lễ  tháp  báu,  cùng  gieo  nhân  cho  mai  sau,  hơi  giống  với  quy  củ  thơm 

thảo thời đức Phật.  Kế đến,  viếng Trung  Ấn Độ, Già Da, Vương Xá,  Hằng 

Hà,  Song  Lâm,  những  nơi  thánh  tích  nổi  tiếng  đều  đến  lễ  cả.  Tiếc  cho  đời 

xa,  người  mất,  pháp  suy,  giáo  kém,  chẳng  nghe  được  tiếng  hàng  ma  chế 

phục  ngoại  đạo,  chỉ  thấy  dấu  vết  cỏ  lấp  hoang  tàn,  tưởng  nghĩ  thuở  trước 

thật là đau đớn! Trở về đô thành Tích Lan, gặp đúng dịp trùng tu bảo tháp, 

trong  tháp  chứa  hơn  một  trăm  viên  xá-lợi,  khẩn  khoản  xin  vài  hạt  để  tạo 

phước cho người phương Đông chúng ta. Họ nói: “Xá-lợi là phước điền của 

nước  chúng  tôi,  tháp  này  do  quốc  vương  dựng,  dám  đâu  trái  Phật  phạm 

pháp,  làm  lợi cho  người  ngoài!”  Do  vậy,  hằng  ngày  lễ tháp, cầu  Phật thầm 

gia  bị,  đau  lòng  khóc  lóc,  buồn  bã  khôn  cầm.  Mười  hai  ngày  như thế,  cảm 

động tâm họ, bẩm lên quốc vương, vua chấp thuận ban cho mười hai viên. 

Được toại tâm nguyện, thật cảm kích ơn Phật, liền trở về Trung Quốc để 

an  trí  cho  thích  hợp.  Linh  Thạch  Am  ở  Phổ  Đà  chính  là  thánh  đạo  tràng 

Thiện Tài đến tham phỏng  ngài Quán  Âm, do vậy bèn  lưu  lại ba hạt. Giám 

viện Tịnh Minh bèn dựng  phù-đồ  (tháp)  gỗ để cúng dường. Thỉnh  chín  hạt 

cúng dường cho ba chùa Bảo Quang, Long Hưng, Quảng Đức ở Tứ Xuyên. 

Theo Tây Vực Ký, nước Tăng Già La (Sinhala) chính là nước Sư Tử thời cổ 

ở trong đại hải, gần Nam Ấn Độ, nay chính là xứ Tích Lan vậy. Phía Đông 

Nam  nước  ấy  có  núi  Lăng  Già  (Lankā),  vách  núi  cao  ngất,  hang  sâu  thăm 

thẳm, chính là chỗ đức Như Lai nói kinh Lăng Già. Xưa kia, em ruột vua A 

Dục là Ma Hê Nhân Đà La (Mahendra)763 xuất gia chứng đạo, du hóa nước 

này,  tạo  dựng  tháp  miếu,  hưng  khởi  Phật  pháp  lớn  lao.  Tháp  này  (tức  tháp 

chứa  xá-lợi  ở  Tích  Lan)  do  chính  Ngài  sáng  lập.  Xá-lợi  của  Như  Lai  thần 

biến khôn cùng, tế độ u  hiển, che chở trời người. Thấy,  nghe, chiêm  lễ đều 

gieo nhân phước thọ, cúng dường, cung kính đều cảm quả tôn quý. Mây mê 

hết  sạch,  bầu  trời  chân  tánh  rạng  ngời;  sương  tội  tan,  vầng  huệ  nhật  tỏ  rõ. 

Tam  giác  viên  mãn  nơi  sơ  tâm,  vạn  đức  trọn  đủ  trong  đương  niệm.  Dùng 

nhân như thế ắt cảm được quả như thế, phàm những ai cùng hàng với tôi xin 

hãy xét cho lòng ngu thành này. 



---o0o--- 

2. Bài ký lễ rước tượng Thích Ca Như Lai bằng ngọc về điện Tỳ Lô 

chùa Vạn Niên núi Nga Mi764 

(viết giùm) 





Trộm nghĩ chư Phật xuất thế đều có thời tiết, nhân duyên, Tượng giáo 

lưu thông trọn khắp mười phương ba đời. Xét nghĩ đức Thích Ca Thế Tôn ta 

từ trần điểm kiếp trước đã sớm thành Chánh Giác, trụ trong cõi Tịch Quang 

thanh tịnh, chứng thân Pháp  - Báo  viên  dung,  lại  vì  nghĩ thương  xót chúng 

sanh, bi tâm chẳng bỏ, bèn lập phương tiện giáo hóa ứng tích vô cùng. Con 

trẻ mong ngóng sâu xa, mẹ hiền bèn đến, vốn bất sanh mà bao lượt thị hiện 

giáng sanh. Củi căn cơ hết thì lửa ứng hiện bèn tắt; vốn vô diệt mà bao lượt 

hiện  diệt!  Thùy  tích  như  thế,  theo  chiều  dọc  cùng  khắp  ba  đời,  theo  chiều 

ngang trọn khắp  mười phương. Xét nghĩ Bổn cao, Tích rộng, xem ra nguồn 

sâu,  nhánh  dài.  Xét  theo  lần  thành  đạo  phen  này  thì  nhằm  năm  thứ  hai  đời 

Châu Mục Vương765. 

Kinh  Tạo  Tượng  Công  Đức  nói:   “Như  Lai  muốn  chỉ  dạy  đạo  hiếu  bèn 

 lên  cung  trời  Đao  Lợi  an  cư  ba  tháng  vì  mẹ  thuyết  pháp.  Vua  Ưu  Đà 

 Diên766  khát  ngưỡng  Phật  bèn  dùng  tử  chiên-đàn  (gỗ  chiên-đàn  tím)  tạc 

 hình  tượng  Phật  để  hầu  hạ  cúng  dường  chẳng  khác  gì  đức  Phật.  Qua  khỏi 

 chín mươi ngày, Phật giáng hạ nhân gian, bảo với vua rằng: ‘Ông là người 

 đầu tiên làm gương tạo hình tượng Phật khiến cho các chúng sanh được đại 

 lợi ích, công đức của ông không ai sánh bằng.   Nếu ai dùng các món vàng, 

 bạc, đồng, sắt v.v… chạm trổ, đúc, đắp, vẽ tượng Phật dù là tượng rất bé chỉ 

 bằng  ngón  tay  cái  thì  trong  đời  này,  người  ấy  diệt  vô  lượng  tội,  được  vô 

 lượng  phước,  đời  sau  tôn  quý,  giàu  có,  tin  ưa  chánh  pháp,  lần  lượt  tu  tập 

 cho  đến  khi  thành  Phật  đạo”.   Do  vậy,  vua  quan  các  nước  đều  tạo  tượng 

Phật, đến thời vua A Dục tạo nhiều nhất. 

Đến  khi  đại  giáo  truyền  sang  Đông,  thường  có  [những  chuyện]  tượng 

Phật bằng vàng hay đá nổi trên sông, hay từ biển giạt vào, hoặc đất rung, núi 

nứt lộ ra tượng Phật được chép trong những truyện ký nhiều đến nỗi khó thể 

thuật trọn. Đức Thế Tôn cao quý thay! Lòng từ mạnh mẽ trong đời này mà 

lòng  bi  thấu  tận  kiếp  vị  lai,  tuyệt  phan  duyên  (nắm  níu)  mà  ứng  khắp  lòng 

cảm  của  đại  chúng;  như  một  vầng  trăng  in  bóng  trên  ngàn  con  sông,  trụ 

Chân Tế nhưng ứng khắp quần cơ; như một trận mưa thấm ướt muôn loài cỏ 

cây.  Những  kẻ  thiện  căn  chưa  gieo,  chưa  chín  muồi,  chưa  được  thoát  liền 

làm cho họ gieo, chín muồi, giải thoát. Nên dùng thân tướng nào để độ bèn 

hiện  thân  tướng  ấy  để  thuyết  pháp.  Trời  che,  đất  chở,  khó  sánh  ví  được  ân 

ấy, nát xương tan thân chẳng đáp được đức này. 

Thanh Phước đại sư xưa đã gieo cội đức, dốc sức tu Tịnh nghiệp, qua Ấn 

Độ lễ khắp các thánh tích, trở về đi ngang Diến Điện bèn cẩn thận chọn ngọc 

đẹp,  chạm  khắc  ba  bức  tượng  Phật,  thỉnh  về  Trung  Quốc.  Pháp  thể  rạng 

ngời, trong sạch, diệu tướng trang nghiêm, ngờ rằng chẳng phải do thợ khéo 

gọt giũa mà là cổ Phật tái lai. Do bổn tự vốn là thánh địa đạo tràng của Phổ 

Hiền Bồ Tát, các triều đại đều xuống chiếu kiến tạo, tứ chúng quy ngưỡng, 

tôn  sùng;  Phật  điện  cao  ngất  như  núi  non,  vẻ  đẹp  nguy  nga  đua  sáng  cùng 

nhật nguyệt. Điện này lại được thập phương thường trụ Tăng chúng vân tập, 

một dạ tinh tu đạo phẩm, không lúc nào chẳng mở rộng cửa cứu độ. Do vậy 

bèn  thờ  một  tượng  trong  đại  điện  để  khắp  mọi  hàng  Tăng  -  tục  cung  kính 

cúng  dường.  Nên  biết  tượng  này  chính  là  chân  thân  của  Phật,  chẳng  phải 

ngọc, chẳng phải đá, vừa là sắc, vừa là không, hãy nên nhất tâm quy mạng, 

trọn đời dốc lòng thành. Sáng tối như thế, niệm đâu nghĩ đấy. Nếu như nhất 

niệm ngầm phù hợp ắt sẽ biết mọi tướng lìa tướng, hoặc là lục căn giải thoát, 

sẽ  tự  có  thể  tâm  tâm  ấn  tâm.  Từ  đấy  trở  về  nguồn  cội,  trần  tiêu,  giác  tịnh, 

Ngũ  Uẩn  không,  Ngũ  Nhãn  trọn  đủ,  Tam  Hoặc  đoạn,  Tam  Đức  trọn  vẹn. 

Khi ấy, sóng trào biển Hạnh,  mây bủa cửa Từ, Tứ Nhiếp cùng  hành, chẳng 

chấp vào một pháp, lần lượt truyền trì đến tận đời vị lai, khiến cho huệ mạng 

được  thường  trụ  bao  kiếp.  Đấy  gọi  là  đệ  tử  thật  sự  của  Phật,  có  thể  gọi  là 

“biết ân báo ân” vậy. 



---o0o--- 

3. Bài ký về duyên khởi chuyên tu Tịnh nghiệp của Đại Giác Nham Tây 

Lâm thảo am tại Nam Ngũ Đài Sơn, tỉnh Thiểm Tây 






Chân Như pháp tánh chúng sanh và Phật về thể vốn đồng, do mê hay 

ngộ cách biệt mà khổ - vui khác biệt vời vợi. Vì thế, đức Thế Tôn ta đặc biệt 

rủ  lòng  thương  xót,  tuy  trong  trần  điểm  kiếp  trước  đã  sớm  thành  Phật  đạo, 

lại vận dụng lòng Bi Đồng Thể, khởi lòng Từ Vô Duyên, chẳng lìa cõi Tịch 

Quang,  thị  hiện  sanh  trong  đời  trược,  xuất  gia  tu  hành,  thành  Đẳng  Chánh 

Giác,  cứu  vớt  những  kẻ  mê  muội  cùng  lên  bờ  giác,  thuyết  pháp  bốn  mươi 

chín  năm,  giảng kinh  hơn ba trăm  hội. Tùy  thuận cơ  nghi, khéo khuyên dụ 

dần  dần:  Với  hàng  đại  cơ  bèn  dạy  Ngũ  Uẩn  đều  không,  sáu  trần  chính  là 

giác, rốt ráo chẳng lập một pháp, ngay khi đó vạn đức đều hiển lộ trọn vẹn; 

với kẻ căn cơ nhỏ nhoi thì tùy thuận tiếp dẫn, vì Thật bày Quyền, khiến cho 

họ  vun  bồi  Phật  chủng  dần  dần  để  tạo  thành  nhân  duyên  đắc  độ.  Các  pháp 

môn thuận theo căn cơ nói ra như trên tuy Đại - Tiểu bất đồng, Quyền - Thật 

đều  khác,  nhưng  đều  cậy  vào  Tự  Lực  để  đoạn  Hoặc  chứng  chân  mới  thoát 

được  sanh  tử.  Vì  thế  bản  hoài  phổ  độ  chúng  sanh  của  đức  Như  Lai  chưa 

được  thỏa  mãn  rốt ráo.  Do  vậy,  ngoài  các  pháp  ra,  Ngài  lại  mở  riêng  pháp 

môn  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  chỉ  bày  thế  giới  Cực  Lạc  là 

quê nhà vốn có, chỉ A Di Đà Phật là vô thượng từ phụ, khiến cho con người 

phát  tâm  Bồ  Đề  trì  danh  hiệu  Phật,  dùng  tín  nguyện  sâu  cầu  sanh  Tây 

Phương. Nếu như khăng khăng vâng giữ, niệm nơi đâu nghĩ tại đó thì do tín 

nguyện của mình hợp với thệ nguyện của Phật, chúng sanh và Phật khế hợp 

nhau, bèn cảm  ứng đạo  giao, trong đời  này  nghiệp chướng tiêu diệt, phước 

huệ  tăng  cao,  lâm  chung  được  Phật  tiếp  dẫn  gởi  thân  nơi  sen  báu.  Những 

người Hoặc nghiệp đã đoạn bèn dự ngay vào địa vị Bổ Xứ, mau chứng Phật 

Thừa. Dẫu là hạng phàm phu sát đất, nghiệp lực khắp thân, cũng vẫn có thể 

cậy  vào Phật từ lực đới nghiệp  vãng sanh, khi đã  vãng sanh  liền thoát khỏi 

dòng phàm, cao dự hải hội, chẳng mong đoạn Hoặc mà tự đoạn, chẳng mong 

chứng  chân  mà  tự  chứng.  Pháp  môn  này  hoàn  toàn  nương  vào  Phật  lực,  ví 

như kẻ thọt một ngày đi được mấy dặm, nếu ngồi luân bảo của Chuyển Luân 

Thánh Vương sẽ trong khoảnh khắc đến khắp bốn châu. Đấy là sức của Luân 

Vương,  chứ  không  phải  sức  của  chính  mình;  suốt  đời  tu  hành,  cố  nhiên  là 

như vậy! Dẫu là kẻ tội nặng Ngũ Nghịch, Thập Ác, lúc lâm chung tướng địa 

ngục hiện, nếu có thể chí tâm niệm Phật sẽ liền được Phật tiếp dẫn. 

Ấy là vì Phật xem chúng sanh hệt như con một: Với đứa hiền ngoan tất 

nhiên  thương  yêu,  nhưng  với  đứa  ngỗ  nghịch  lại  càng  thương  xót  gấp  bội. 

Nếu con hồi tâm hướng về cha mẹ, cha mẹ ắt rủ lòng từ nhiếp thọ. Hơn nữa, 

tâm tánh của chúng sanh và Phật không hai, do vì mê trái nên khởi Hoặc tạo 

nghiệp, ngăn lấp bản tâm chẳng thể hiện bày trọn vẹn. Nếu có thể nhất niệm 

hồi  quang  thì  khác  nào  mây  tan  trăng  hiện,  tánh  vốn  chẳng  mất,  trăng  vốn 

sẵn có. Vì vậy tình trần bao kiếp đoạn ngay trong một niệm. Ví như nhà tối 

ngàn  năm,  một  ngọn  đèn  [chiếu  vào]  bèn  sáng.  Đây  chính  là  pháp  nhiệm 

mầu nhất trong giáo pháp cả  một đời đức Phật, là con đường để trên thánh, 

dưới phàm đều phải theo, là cơ nghi thấu suốt chín giới, phô bày tột bậc bản 

hoài của Như Lai. Cao quý thay, đẹp đẽ thay! Há thể nghĩ bàn được ư? Đến 

khi  đại  giáo  truyền  sang  Đông,  Lô  Sơn  sáng  lập  liên  xã,  một  người  xướng 

trăm  người  hòa,  không  ai  chẳng  tuân  theo.  Hơn  một  ngàn  năm  trăm  năm 

qua, những người ngầm tu hoặc giáo hóa công khai khó thể kể xiết! 

Nêu tên những bậc lỗi lạc thì đời Nguyên Ngụy767 có ngài Đàm Loan, 

đời  Trần  -  Tùy  có  ngài  Trí  Giả,  đời  Đường  có  các  ngài  Đạo  Xước,  Thiện 

Đạo, Hoài Cảm768, Phi Tích769, Thừa Viễn, Pháp Chiếu, Thiếu Khang, Đại 

Hạnh. Các vị sư trên đây đạo đều vượt lên bậc Thập Địa, đức chấn động cửu 

trùng, không pháp  nào chẳng thông,  nhưng chỉ đề cao pháp  này. Đời  Tống 

thì có các  ngài Vĩnh Minh, Chiêu  Khánh, Tứ Minh, Trường  Lô. Ngài Vĩnh 

Minh dung hội Thiền - Giáo - Luật quy vào nhất tâm, soạn Tứ Liệu Giản để 

riêng  khen  ngợi  Tịnh  Độ.  Ngài  Chiêu  Khánh  dùng  máu  chép  kinh  Hoa 

Nghiêm, lập Tịnh Hạnh Xã, những hạng đại thần công khanh đua nhau quy 

y. Ngài Tứ Minh soạn [Quán Vô Lượng Phật Kinh] Diệu Tông Sao, phô bày 

lý  Quán  Đạo  đến  cùng  cực.  Ngài  Trường  Lô  vừa  tính  kết  liên  xã,  bậc  Đại 

Thánh  đã  ghi  danh770.  Đời  Minh  có  các  ngài  Sở  Thạch,  Diệu  Hiệp,  Liên 

Trì, Ngẫu Ích, đời  Thanh có các  ngài  Tỉnh Am, Mộng Đông,  không  vị  nào 

chẳng  Tông  -  thuyết  đều  thông,  giải  -  hạnh  tương  ứng,  chuyên  trọng  Tịnh 

Độ, khuyên khắp mọi người tu trì. 

Thời  xưa,  những  vị  sư  trong  Thiền  Tông  đa  số  chuyên  về  ngầm  tu, 

không  mấy  ai  công  nhiên  hoằng  hóa  [Tịnh  Độ];  từ  ngài  Vĩnh  Minh  trở  về 

sau, phần nhiều lưu lại ngôn giáo thiết tha khuyên bảo vãng sanh, như các vị 

Tử Tâm Tân, Chân Hiết Liễu, Trung Phong Bổn, Thiên Như Tắc v.v… cho 

đến  tể  quan,  cư  sĩ  như  các  ông  Lưu  Di  Dân,  Bạch  Cư  Dị,  Văn  Ngạn  Bác, 

Dương Vô Vi, Vương Nhật Hưu, Viên Hoằng Đạo, Châu Mộng Nhan, Bành 

Thiệu  Thăng  v.v…  hoặc  kết  liên  xã  để  tinh  tu,  hoặc  tạo  luận  để  truyền  bá. 

Những bậc dù thánh hay hiền, dù Tăng hay tục như thế tuy khác thời nhưng 

đều cùng tiếng, cực lực hoằng truyền, xiển dương. Do vậy, liên phong lừng 

lẫy mạnh mẽ, phổ biến trong nước lẫn ngoài nước, cuồn cuộn như trăm sông 

vạn dòng đổ vào biển cả. Ấy là do nơi hội Hoa Nghiêm bậc Pháp Thân đại sĩ 

sau  khi  đã  chứng  bằng  với  chư  Phật  còn  dùng  mười  đại  nguyện  vương  hồi 

hướng  vãng sanh, trong  Quán  Kinh  hàng  Ngũ Nghịch Thập  Ác  lúc sắp đọa 

địa ngục, nếu xưng danh hiệu Phật mười tiếng liền được dự vào phẩm cuối. 

Vì  thế,  không  căn  cơ  nào  chẳng  tiếp  độ,  không  pháp  nào  chẳng  gồm  thâu. 

Như trời che khắp, như đất  nâng đều, sâm la  vạn tượng không  gì chẳng trụ 

trong ấy hoặc có thể vượt ra ngoài được! Thật có thể nói là  “chín pháp giới 

 chúng  sanh  lìa  pháp  này  thì  trên  chẳng  thể  viên  thành  Phật  đạo,  mười 

 phương chư Phật bỏ pháp này thì dưới chẳng thể lợi khắp quần sanh” . Do 

vậy,  hằng sa Như Lai  hiện tướng  lưỡi rộng dài để  xưng dương, tôn túc các 

tông  phát  tâm  Kim  Cang  lưu  truyền.  Nam  Ngũ  Đài  chính  là  nơi  Quán  Âm 

đại  sĩ  hàng  phục  rồng  độc,  hiện  thân  tỳ-kheo  mở  mang  đạo  tràng.  Từ  đời 

Tùy đến  nay  hơn  một  ngàn  ba trăm  năm, trong khoảng thời  gian ấy do bao 

lượt tang thương khiến cho những sự tích của các cao nhân đều bị  mất  mát 

không cách gì biết được. Đến cuối thời Minh, có lão nhân Tánh Thiên Văn 

Lý ẩn cư trong Vô Môn Động (thế tục gọi sai là Tương Tử Động). Sau đấy, 

do  vân  du  đến  Hàng  Châu,  lão  nhân  trụ  tại  Hoàng  Long  Am.  Khi  ấy,  Liên 

Trì  đại  sư  chưa  xuất  gia,  bèn  cùng  phu  nhân  là  Thang  Thị  quy  y  dưới  tòa. 

Tiếp đó, lại xin xuống tóc với Ngài. Chẳng lâu sau, lão nhân trở về Trường 

An, ngài Liên Trì trung hưng Tịnh tông, cội nguồn quả thật xuất phát từ đây. 

Cụ  Văn  Lý  nếu  chẳng  phải  là  bậc  cao  nhân  lỗi  lạc,  há  ngài  Liên  Trì  chịu 

khuất thân dưới tòa, trước sau y chỉ nơi cụ ư? Chuyện này được chép trong 

bài  minh nơi tháp Thái Tố của ngài Liên Trì trong bộ Vân Thê Pháp Vựng. 

Quán Âm đại sĩ phò tá đức Di Đà độ thoát chúng sanh, núi này lại là nơi bắt 

nguồn  trung  hưng  Tịnh  tông.  Vị  chủ  tể  lẫn  núi  này  đều  có  đại  nhân  duyên 

đối với chúng sanh. 

Cư  sĩ  Hạc  Niên  Cao  Hằng  Tùng  xuất  thân  từ  Giang  Tô,  dốc  lòng  tin 

tưởng Phật thừa, vừa ra làm quan đã buông bỏ trâm anh771, tìm học với đủ 

mọi bậc Tông tượng, phỏng theo Thiện Tài tham học cùng khắp, lễ khắp các 

danh sơn, đi khắp các nơi giống như ngài Tử Bách, từng đến núi này hai ba 

lần.  Năm  Dân  Quốc  thứ ba  (1914),  nhóm  họp  Tăng  chúng  đất  Tần  (Thiểm 

Tây) tu bổ tháp Phổ Đồng dưới chân ngọn Đại Đài để thập phương Thiền lữ 

khi chết có chỗ  nương  về.  Lại dựng  hai tịnh  thất chuyên tu Tịnh  nghiệp để 

mong  sao  người  sống  lẫn  kẻ  thác  đều  được  vãng  sanh.  Sau  đấy,  nhân  khi 

Thiền  duyệt  rảnh  rỗi,  bèn  đến  chơi  hai  đài  Linh  Ứng  và  Nhiếp  Thân  (đài 

Nhiếp Thân bị thế tục gọi sai là Xả Thân), thấy vách núi cao ngất, cuộc đất 

bằng phẳng, chợt  ngộ ra đời trước đã từng ở chỗ này, bèn đặt tên cho  vách 

đá  ấy  là  Đại  Giác.  Do  vậy,  bèn  dựng  hai  gian  thảo  am  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp, để  xa  là  noi dấu  Lô Sơn,  gần  là  bắt chước  Vân  Thê, quyết chí quy 

Tây,  vì  thế  đặt  tên  là  Tây  Lâm.  Lượng  tôi  xuất  gia  tại  núi  này,  từng  hầu 

hương đèn cho Đại Sĩ. Về sau, do tham học với tri thức, vân du các phương. 

Đến nay đã hơn ba mươi năm, đạo nghiệp chưa thành; do vậy, cứ sống nhờ 

mãi  ngoài biển, không  mặt  mũi nào quay  về  quê cũ. Một  ngày  nọ, cư sĩ từ 

Trường An đến bảo hãy soạn một bài ghi duyên khởi của pháp môn Tịnh Độ 

và duyên khởi của núi này cùng thảo am này, tính trước hết in ra chừng bao 

nhiêu đó bản để người thấy nghe đều nẩy sanh lòng tin, tiếp đó là lập bia đá 

trong thảo am để lưu lại vĩnh viễn. Do vậy, tôi khôn ngăn vui mừng ghi đại 

lược,  tuy  lời  lẽ  thô  vụng,  chất  phác,  không  giúp  gì  được  cho  pháp  đạo, 

nhưng cũng chẳng thẹn lòng đoái tưởng. 



---o0o--- 

4. Bài ký tự trách lỗi trong việc chép kinh Hoa Nghiêm 

(viết thay sư Khoan Huệ) 





Lớn  lao  thay  giáo  pháp  kinh  Hoa  Nghiêm,  xứng  pháp  giới  tánh,  nói 

pháp thường trụ. Nương tâm Chân Như chỉ bày đầy đủ Thể; Lý vượt ngoài 

hiện tượng, đạo khế hợp hoàn vũ. Tịch lẫn Chiếu hiển lộ trọn vẹn, Năng lẫn 

Sở cùng mất. Lìa cái giả danh “phàm - thánh”, dứt bặt xưng hô “chúng sanh 

-  Phật”.  Châu  trong  chéo  áo,  kẻ  mê  chẳng  biết,  không  thể  không  trong  cái 

“chẳng thể tu” lại bàn chuyện tu, trong cái “chẳng thể chứng” lại bàn chuyện 

chứng, cho nên mới có năm mươi hai địa vị theo thứ tự, Tín - Giải - Hạnh - 

Chứng  sâu  -  cạn,  đó  gọi  là   “toàn  tánh  khởi  tu,  toàn  tu  tại  tánh” ;  còn  như 

viên chứng Diệu Giác chẳng qua là khôi phục bản thể! Ngoài bản thể ra, trọn 

chẳng tăng thêm  gì; chỉ  là khi  Trí Đoạn rốt ráo  thì quang cảnh  nơi bổn  địa 

được phơi bày triệt để!  “Viên mãn Bồ Đề thật ra chẳng có một pháp nào để 

 đắc! Nhân trùm biển quả, quả thấu nguồn nhân” , chính là nói về ý này vậy! 

Mười  phương  chư  Phật  thành  đạo  không  vị  nào  chẳng  nói  pháp  này,  mười 

phương Bồ Tát tu hành, không vị nào chẳng nương theo khuôn phép này. 

Kinh  văn tuy  gồm tám  mươi  mốt quyển,  hơn sáu  mươi  vạn chữ, nhưng 

đều  bao  quát  hết  sạch  hằng  sa  pháp  môn,  vô  biên  diệu  nghĩa  được  hiển  thị 

chẳng sót. Toàn bộ Sự chính là Lý, toàn bộ Tu chính là Tánh, toàn thể nhiều 

chính là một, toàn Tha chính là Tự. Do vậy nói:  “Mười đời xưa nay từ đầu 

 đến  cuối  chẳng  lìa đương  niệm;  vô  biên  cõi  nước  tự  - tha  chẳng  cách  đầu 

 lông” . Vì thế, được thọ trì đọc tụng kinh này thì núi tội sụp, biển phước rộng 

sâu; biên chép lưu truyền thì mây mê tiêu, mặt trời huệ sáng rỡ. Huệ tôi đời 

trước lắm may mắn nên được nhập pháp môn, nhưng nghiệp cũ rất sâu nên 

chẳng khế hợp đạo. Nghĩ muốn chép đại kinh rất sâu chẳng thể nghĩ bàn này 

để sám trừ túc nghiệp, được hòa thượng Tịch Sơn, pháp sư Đế Nhàn và các 

thiện tri thức khuyến khích, khen ngợi, tán trợ, nên được toại nguyện. Chỉ vì 

ít đọc kinh giáo, chưa hiểu rõ quy củ, tuy thường thắp hương, đốt đèn, chép 

đâu lễ đấy, nhưng dạng chữ tùy tiện, chưa thật đoan nghiêm, tề chỉnh. Cô lậu 

quả văn (thấy nghe kém cỏi) có lỗi chẳng biết! Trải hai lượt lạnh - nóng chép 

được hơn sáu mươi quyển. Một ngày nọ, có vị lão túc772 trông thấy quở:  

- Ông phát tâm chép kinh, toan nhờ đó để sám trừ túc nghiệp, hiển lộ cái 

mình sẵn có, siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử, lòng mong mỏi ấy lớn 

lao  chẳng  thể  nói  được,  nhưng  cẩu  thả  như thế  này  thì  sao  có  thể  trên  cảm 

ứng  Tam  Bảo,  dưới  khế  hợp  tự  tâm,  đoạn  phiền  hoặc,  chứng  chân  thường, 

sanh về An Dưỡng hầu hạ Đạo Sư? Há chẳng phải là cô phụ một phen khổ 

công của chính mình cũng như ân đức khen ngợi, giúp đỡ không gì lớn bằng 

của  các  Sư  ư?  Ông  hãy  lấy  Hoa  Nghiêm  Cảm  Ứng  Truyện  mà  đọc  đi,  sẽ 

thấy các khuôn mẫu chép kinh tốt đẹp của các vị cổ đức như Đức Viên, Tu 

Đức v.v… cũng như những lợi ích mà họ đạt được, há chẳng thẹn đến chết 

ư? 

Huệ  tôi  nghe  dạy  xong,  lòng  đau  như  cắt,  tiếc  hận  sâu  xa  lúc  ban  đầu 

chẳng  gặp  được  vị  lão  nhân  này.  Do  vậy,  bèn  nhanh  chóng  sửa  lỗi  cũ,  dốc 

kiệt lòng thành, cạn hết lòng kính, tuy vẫn thô vụng như cũ nhưng cung kính 

cẩn  thận  tột  bực.  Nét  bút  của  bộ  kinh  trước  sau  không  giống  nhau,  chỉ  sợ 

người  đọc  thấy  lạ,  nên  bèn  thuật  bày  duyên  khởi  trách  lỗi,  cũng  mong  hết 

thảy tứ chúng thọ trì đọc tụng hết thảy kinh điển thảy đều cạn hết lòng thành, 

tận hết lòng kính không coi thường chút nào, như đối trước thánh dung đích 

thân nghe được viên âm, ngõ hầu tội lỗi của Huệ nhờ đó được tiêu diệt, mà 

phước huệ của người thọ trì ấy cũng mau được viên mãn! 



---o0o--- 

5. Bi ký về việc trùng tu tháp Thái Tử và xây lan can quanh hồ sen tại 

Phổ Đà (viết thay sư Liễu Dư) 





Nhất  niệm  tâm  tánh  của  hết  thảy  chúng  sanh  và  tam  thế  chư  Phật 

không  hai, không khác. Nhưng do  từ  vô thủy đến  nay chưa  hề  ngộ  nên  mê 

chân khởi vọng, trái giác theo trần, ngược ngạo biến Phật tánh thường trụ bất 

sanh  bất  diệt  này  thành  cái  gốc  để  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  luân  hồi  sanh  tử. 

Đức Như Lai thương xót tùy cơ thuyết pháp, khiến cho khắp ba căn tùy phần 

được lợi ích. Lại vì pháp âm có lúc bị gián đoạn nhưng tháp tượng còn mãi 

cho  nên  dạy  tứ  chúng  tạo  dựng  tháp  tượng,  ngõ  hầu  [con  người]  chiêm  lễ, 

gieo lòng thành nơi ấy, trồng thiện căn dần dần. Một phen thấy được thánh 

dung vĩnh viễn thành hạt giống đạo, dùng đó làm nhân duyên tối thắng để bỏ 

vọng  về  với  chân,  trái  trần  hiệp  giác,  tiêu  trừ  Hoặc  nghiệp,  khôi  phục  tâm 

tánh vốn có. Phổ Đà chính là chỗ thù thắng ứng tích của Đại Sĩ, là đạo tràng 

chúc hỗ773 của các triều đại. Khai sơn từ thời Trinh Minh nhà Lương nhằm 

đời  Ngũ  Đại,  đến  nay  đã  hơn  ngàn  năm.  Phổ  Môn  thường  khải  phát,  Tông 

phong chẳng suy sụp, quả thật là Phật quốc nơi Chấn Đán, là phước địa của 

vùng Đông Nam. Vào cuối đời Nguyên, có Phù Trung Tín thiền sư đạo cao 

ngất  đời,  đức  cảm  cửu  trùng,  năm  lượt  ngồi  đạo  tràng  hoằng  khai,  xiển 

dương Tông thừa, vương công, đại thần phần nhiều theo Ngài học đạo. Vào 

thời  Thiên  Lịch  (1328-1329),  Sư  trụ  trì  Phổ  Đà.  Đến  niên  hiệu  Nguyên 

Thống (1333-1334), Sư  mua đá Thái  Hồ774, tìm thợ khéo  nhất tạo  một tòa 

tháp  Đa  Bảo  Phật775  ở  góc  Đông  Nam  chùa.  Tháp  năm  tầng,  cao  chừng 

chín  trượng  sáu  thước776.  Bốn  mặt  của  ba  tầng  trên  cùng  đều  chạm  trổ 

thánh tượng Phật,  Bồ Tát,  La  Hán, từ dung đẹp đẽ  tuyệt  vời,  nghiễm  nhiên 

như người sống.  Tài  nghệ khéo  léo sướng  mắt đẹp  lòng  người  nhìn. Tuyên 

Nhượng  Vương777  theo  Sư  học  đạo,  phát  tâm  bỏ  ra  tiền  của,  vì  thế  người 

đời thường gọi tháp này là Thái Tử Tháp. 

Đến nay đã hơn 580 năm, năm tháng đã lâu; hơn nữa, do ở giữa biển cả, 

gió  cuốn  theo  sương  muối,  mặt  trời  chói  chang,  sương  giá  dữ dội  xói  mòn 

các  vật,  thật  dễ  bị  hư  hoại.  Do  vậy,  đỉnh  tháp  đã  sứt,  thánh  tượng  bị  tàn 

khuyết, đá ghép bị rã rời, sắp bị sụp đổ. Trộm  nghĩ tiền  nhân tạo dựng  vốn 

nhằm  gieo phước cho quốc dân,  nỡ  nào để bị  hư nát sụp đổ, dấu  xưa cũng 

như ruộng phước của chúng sanh đều bị biến mất ư? Nhưng do Tăng chúng 

tiền  của  lẫn  pháp  đều  nghèo  cùng,  không  cách  gì  lo  liệu  được!  Tháng  Sáu 

năm Mậu Ngọ (1918), đúng dịp cư sĩ Tích Châu Trần Tánh Lương lên núi, 

tính lập bi phường (nhà để bia) bên đường, bạn tôi là Ấn Quang cùng với Dư 

(tức  sư  Liễu  Dư)  và  Trụ  Trì  Pháp  Vũ  là  thầy  Liễu  Thanh  đều  bảo  ông  ta: 

“Ông vốn xưa đã vâng lời Phật phó chúc hoằng hộ Tam Bảo, nay tháp Thái 

Tử  liệu  chừng  sắp  đổ  nát,  Tăng  chúng  thẹn  không  có  đức  hạnh,  khả  năng, 

không cách gì lo liệu, xin đừng tiếc sức lực sửa sang cho. Có lẽ nên gác lại 

chuyện kia, lấy chuyện sửa chữa tháp này làm việc cấp bách trước”. Ông ta 

bèn  ứng  tiếng:  “Con  đã  phát  nguyện,  tình  thế  khó  thể  ngừng  giữa  chừng 

được.  Nhưng  đã  được  ủy  thác,  con  sẽ  nỗ  lực  thay  các  thầy  quyên  mộ  hóa 

duyên, mướn thợ, gắng sức lãnh trách nhiệm”. 

Do vậy, bèn giãi bày cặn kẽ tấm lòng ngu thành, nhờ vào phước lực ấy 

được  các  vị  cựu  Đại  Tổng  Thống  là  ông  Lê  [Nguyên  Hồng],  ông  Phùng 

[Ngọc Tường], và Đại Tổng Thống đương nhiệm là ông Từ [Khiêm] đều bỏ 

ra tịnh tài để tu bổ Phổ Đà, xướng suất tứ chúng. Khi ấy, những vị tai to mặt 

lớn  đều  phát  tín  tâm,  chung  sức  giúp  đỡ.  Do  vậy,  vào  tháng  Ba  mùa  Xuân 

năm  nay  liền khởi công để tháp Đa Bảo Phật  lại được từ đất  vọt  lên,  trước 

chùa  Phổ  Tế  thường  thấy  lan  can  vây  quanh  ao  báu.  Lại  vỡ  đất  dựng  tháp 

viện, cất năm gian nhà chánh, bốn gian chái phụ. Phàm những thứ cần dùng 

thảy đều đầy đủ, cử một vị Đầu Đà tịnh hạnh hầu hạ hương đèn dài lâu. Tri 

Sự  huyện Định  Hải  là  ông Phùng  Bỉnh Càn  nghe  vậy, vui  mừng khôn  xiết, 

liền  ra  sức  bảo  vệ,  có  thể  nói  là  xưa  có  linh  căn,  chẳng  quên  lời  phó  chúc 

vậy! Từ đây những người vào cửa Phổ Môn trông thấy Đa Bảo, những người 

tu Tịnh  nghiệp thường dạo  nơi ao báu. Công đức  lợi  ích ấy sẽ có cùng thọ 

lượng  với  hư không,  không  ngọn  bút  nào  có  thể  hình  dung  cho  được!  Xây 

dựng đã xong, bèn thuật duyên khởi, khắc vào đá quý kiên cố để lưu truyền 

mãi mãi không hư nát. 



---o0o--- 

6. Bi ký sáng lập Bi Phường bằng xi-măng bên đường ven biển và trùng 

tu Hồi Lan Đình (đình ngăn sóng) tại Phổ Đà (viết thay sư Liễu Dư) 





Quán Âm Đại Sĩ thệ nguyện hoằng thâm, từ bi rộng lớn. Trong  mười 

phương vô tận thế giới hiện khắp các sắc thân, tùy cơ thuyết pháp, các kinh 

Đại  Thừa  đều  chép  sự  này.  Nhưng  ứng  theo  căn  cơ  phàm  phu  thị  hiện  các 

thân  ở  cõi  này  càng  nhiều  chẳng  thể  kể  xiết,  mầu  nhiệm  chẳng  thể  lường. 

Huống chi là ứng khắp trong sáu đường và ứng hiện cho những bậc căn cơ 

lớn lao vượt ngoài Tam Thừa ư? Nếu chẳng đã viên chứng Pháp Thân sao có 

được đại dụng như vậy? Cư sĩ Tích Châu Trần Tánh Lương được gội ân Bồ 

Tát sâu xa, tâm báo ân tha thiết, muốn cho đồng nhân đều cảm niệm sâu xa 

bèn dựng  một tòa Bi Phường bằng chất “thủy nê”778 bên bờ biển. Đó là vì 

muốn  chỉ  cho  con  người  thấy  biển  khổ  vô  biên,  quay  đầu  lại  chính  là  bờ, 

trong biển sanh tử, chỉ có Đại Sĩ đáng để nương cậy. Do vậy, bèn lược thuật 

chuyện thấm gội ân đức của ông ta, cho khắc vào đá quý kiên cố, mong sao 

những người thông hiểu đời sau đều cùng sanh tín tâm, cùng được che chở, 

ngõ hầu từ ngay nơi vọng hiểu rõ chân, tiêu trừ huyễn chấp ta - người, hiểu 

tâm thấu gốc, chứng Phật Tánh tịch chiếu. 

Cư sĩ Tích Châu bẩm tánh trung hậu, thoạt đầu chỉ học hỏi tông chỉ Nho, 

Đạo,  đối  với  đại  pháp  của  Như  Lai  và  lý  tam  thế  nhân  quả  còn  chưa  tin 

tưởng  sâu  xa.  Phu  nhân  là  bà  họ  Hồ  xưa  đã  có  tín  tâm,  lễ  Phật,  tụng  kinh, 

dẫu  lạnh  nóng,  bệnh  tật  vẫn  tu  trì  chẳng  lười  nhác.  Năm  bà  ngoài  ba  mươi 

tuổi, đứa con đầu không nuôi được, càng nỗ lực hành thiện, chẳng lâu sau lại 

có mang, sắp đến kỳ sanh nở, liền mắc bệnh nặng, suốt hai mươi chín ngày 

chẳng  ăn  uống  gì,  chẳng  nói  năng  được,  chẳng  thể  trở  mình.  Vóc  gầy  như 

que củi, thân  nóng  như lửa, danh  y bó tay, không còn cơ hội sống sót  nữa! 

Một đêm, phu  nhân  mộng  thấy  một bà  lão tay cầm  mấy cành  hoa sen, bảo: 

 “Ngươi do túc nghiệp vướng phải bệnh ngặt này, may đã gieo thiện căn sâu 

 dầy nên ta từ Nam Hải đến an ủi ngươi” , rồi dùng hoa sen phất quanh thân 

phu  nhân, bảo:  “Phủi đi nghiệp chướng của ngươi, khéo sanh con ngoan!”  

Bà  liền  thấy  thân  tâm  thanh  lương,  sảng  khoái  không  gì  sánh  ví  được!  Do 

vậy, bèn tỉnh ra, toàn thân mướt mồ hôi, hết sốt, thân yên ổn, vẻ mặt ôn hòa, 

thật chẳng khác gì người khỏe mạnh. Ngày hôm sau liền sanh được một con 

đúng  vào  ngày  tốt  là  ngày  mồng  Ba  tháng  Ba.  Tuy  phải  trải  qua  hai  mươi 

chín  ngày  sốt  nóng,  đói  khát  nhưng  thân  thể  đứa  bé  đầy  đặn,  mập  mạp, 

chẳng khác gì do người không bệnh tật gì sanh ra. Đến năm nay, đứa bé ấy 

đã lên mười. Ôi chao! Lạ lùng thay! 

Cư  sĩ  được  nhận  đại  ân,  khác  gì  chết  đi  sống  lại,  xương  khô  mọc  thịt, 

mới biết những chuyện lợi sanh chẳng thể nghĩ bàn của Bồ Tát đã được nói 

trong kinh Phật đều chân thật chẳng hư dối. Tiếc cho những kẻ câu nệ, hẹp 

hòi, dùng tri kiến phàm phu  múa  mồm báng bổ, khinh  nhờn, khác  gì kẻ  vô 

tri  vô  thức  ngồi  đáy  giếng  nhìn  trời,  uổng  cho  đức  Đại  Bi  Chủ  phải  xót 

thương buồn bã, nhưng không cách gì cứu độ được! Buồn thay! Do vậy, tâm 

tin tưởng mười phần khẩn thiết cực độ. Năm ngoái, ông lên núi muốn lập bi 

phường, bạn tôi là Ấn Quang đem chuyện tháp Thái Tử sắp đổ khuyên ông 

gác lại chuyện này lo chuyện đó; nhưng tâm ông ta đã phát nguyện, khó thể 

ngưng  giữa  chừng.  Do  vậy,  mùa  Xuân  năm  nay  cùng  khởi  công  cả  hai 

chuyện  cũng  như  lập  tháp  viện  và  dựng  lan  can  quanh  bờ  ao  trước  chùa, 

trùng tu đình  hóng  mát, phí  tổn  hơn  năm  vạn. Tuy cũng  xin khắp  những  vị 

có  tiếng  tăm  bỏ  ra  tịnh  tài  giúp  hoàn  thành  việc  lớn  lao  này,  nhưng  tháp 

được  cao  đẹp,  ao  được  trang  nghiêm,  nhà  bia,  đình  hóng  mát  được  khang 

trang,  rộng  rãi,  không  tính  công  chọn  thợ,  chọn  vật  liệu,  đốc  thúc  thợ  thì 

[ngoài ra] việc gì cư sĩ cũng phải bỏ ra một khoản tiền lớn một mình lo liệu 

hòng thành tựu công đức trang nghiêm. Tín tâm hoằng nguyện quả thật đáng 

kính! 

[Danh tánh] các vị thiện sĩ bỏ tiền giúp đỡ đều được chép trên bia trong 

tháp viện. Nơi đây còn đặc biệt ghi chép tướng một giọt nước trong vô lượng 

trăm  ngàn  đại  hải  ứng  hóa  của  Bồ  Tát  khiến  cho  các  đồng  nhân  sanh  tâm 

chánh  tín,  ai  nấy  cung  kính  cúng  dường  xưng  niệm  danh  hiệu,  há  nào  phải 

chỉ  thường  được  Ngài  gia  bị,  gặp  xui  biến  thành  hên,  gặp  nạn  biến  thành 

chuyện tốt lành mà thôi ư? Nếu có thể dốc cạn lòng thành đến cùng cực thì 

đoạn Hoặc chứng chân siêu phàm nhập thánh nào có khó gì, tương lai cũng 

được như Bồ Tát theo chiều dọc suốt cả ba đời, theo chiều ngang trọn khắp 

mười  phương,  hiện  đủ  mọi  sắc  thân  độ  thoát  chúng  sanh  vậy!  Hơn  nữa, 

Quán Âm đại sĩ chính là vị Cổ Phật trong quá khứ, do tâm đại bi hiện thân 

trong  chín  giới,  nên  dùng  thân  nào  để  độ  được  bèn  hiện  thân  ấy  để  thuyết 

pháp.  Chỉ  vì  chúng  sanh  căn  cơ  kém  cỏi,  không  cách  gì  thấy  được  bản 

tướng. Phàm những người được Ngài gia hộ che chở, phần nhiều đều thấy là 

một  bà  lão.  Ấy  là  vì  thuận  theo  căn  cơ  kém  cỏi  bèn  hiển  thị  tâm  tha  thiết. 

Nếu  cho  rằng  Ngài  vốn  thuộc  thân  nữ  thì  đối  với  đạo  thượng  đồng  hạ  hợp 

của Bồ Tát dẫu có mơ cũng chưa từng thấy được mảy may! 



---o0o--- 

7. Bi ký thuật duyên khởi Vô Trước Lão Nhân sáng lập Thường Minh 

Am (viết thay thầy Hóa Hoằng) 





Chân tông tịch diệt duy tâm sẵn đủ, nhưng diệu đạo viên thông không 

có  người  sẽ  chẳng  thể  hoằng  truyền  được.  Hưng  khởi  phạm  sát,  mở  mang 

Phổ  Môn,  bủa  mây  từ,  xối  mưa  pháp.  Nhằm  lúc  pháp  vận  đi  vào  mùa 

Thu779,  người  chấn  hưng  đạo  Thiền  sắp  bị  tuyệt  diệt,  chỉ  có  mình  tiên  sư 

Vô Trước Lão Nhân của tôi là người như vậy mà thôi! Thầy húy là Lập Sơn, 

pháp danh Mãn Viên, biệt hiệu Vô Trước. Năm Đạo Quang thứ năm (1825) 

tức năm Ất Dậu, ngày Hai Mươi Lăm tháng Hạ, thị hiện giáng sanh vào nhà 

họ Cố ở Kim Sơn, Tùng Giang780, cha Ngài chính là Phước Bổn Ngộ Công. 

Năm Sư mười bốn tuổi, thân phụ bèn xuất gia, tâm muốn đi theo, nhưng mẹ 

còn tại thế nên chẳng được thỏa nguyện. Đến tuổi nhược quan, xin xuống tóc 

với  cha,  đến  chùa  Đại  Sùng  Phước  thọ  Cụ  Túc  Giới.  Do  giặc  đang  chiếm 

đóng  Nam  Kinh781  nên  chẳng  tiện  tham  học  các  nơi,  bèn  trụ  tại  Phổ  Đà 

hoặc  sống  ở  Tùng  Giang,  ẩn  mình  giấu  tiếng,  không  có  lòng  góp  mặt  với 

đời. 

Đến năm Canh Ngọ (1870) đời Đồng Trị, bế quan tại Bán Sơn Am, hằng 

ngày lễ kinh Hoa Nghiêm, tham học khắp hải chúng. Khi ấy, chùa Pháp Vũ 

điêu  tàn  đến  cùng  cực,  thiếu  người  Trụ  Trì.  Vị  tôn  túc  trong  núi  là  hòa 

thượng Tín Chân suất lãnh pháp quyến gõ cửa thỉnh Sư [làm Trụ Trì]. Từ tạ 

không  được,  phải  chấp  thuận.  Mùa  Xuân  năm  Nhâm  Thân  (1872)  bèn  tấn 

viện782, tài sản  nhà chùa đơn  bạc, chi dụng không đủ,  nhà  nát, tường  xiêu 

hoang  tàn  nhức  mắt.  Sư  cảm  thương,  tự  đặt  trách  nhiệm  trùng  hưng  nhà 

chùa, tận sức lo liệu, sửa sang, tu bổ, bốn phương đàn tín trải vàng783 chỉ lo 

chậm  chân.  Trong  vòng  mấy  năm,  trăm  chỗ  bỏ  phế  đều  được  phục  hưng. 

Tuy chưa hoàn toàn khôi phục được quy mô như cũ, nhưng xét về đại cuộc 

đã khả quan lắm. Lâu ngày, ý muốn nghỉ ngơi để chuyên tu Tịnh nghiệp, do 

vậy  bèn  dựng  am  tại  phía  Tây  sườn  núi  Thanh  Lương,  đề  biển  là  Thường 

Minh. Ấy chính là dùng ý nghĩa  “tâm tánh tịch chiếu viên dung, theo chiều 

 ngang  trọn  khắp,  theo  chiều  dọc  thông  suốt”  hòng  làm  cho  người  khác  tu 

nhân để đắc quả. 

Mùa Xuân năm Giáp Thân (1884) đời Quang Tự, Sư thoái ẩn tại am này, 

quyết chí quy Tây, niệm Phật không để sót. Lại lấy hai thời khóa tụng trong 

am  làm  hai  thời  niệm  Phật,  dùng  đó  làm  quy  định  thường  hằng  vĩnh  viễn, 

nóng - lạnh không gián đoạn, tậu ba trăm hai mươi hai mẫu ruộng lúa, trừ ra 

một  trăm  mẫu  [làm  chi  phí  cúng  tế  trong]  Vô  Trước  Từ  Đường,  những 

khoảnh  ruộng  còn  lại  dùng  để  nuôi  chúng  thường  trụ  niệm  Phật.  Ngoài  ra, 

các vị như Hóa Khai v.v… dành ra bốn mươi bốn mẫu ruộng để giúp tiền chi 

dụng cho những vị sư niệm Phật, đều ghi chép tường tận ở phần sau. 

Lão nhân thường nói:  “Chúng sanh đời Mạt chướng sâu căn độn, chẳng 

 dễ gì thấu đạt lẽ hướng thượng, đại ngộ còn khó huống chi thật chứng! Chỉ 

 có mỗi một pháp Tịnh Độ thích hợp khắp ba căn, lợi - độn gồm thâu, thượng 

 thánh hạ phàm đều nên tu trì. Bởi lẽ pháp này hoàn toàn lấy Quả Giác làm 

 cái tâm trong khi tu nhân, nhân bao trùm biển quả, quả thấu tột nguồn nhân, 

 dùng chính ngay tướng thế gian để thông đạt Thật Tướng, lấy phàm tâm khế 

 hợp  Phật  tâm.  Pháp  có  thể  nhờ  cậy  để  duy  trì  Phật  pháp,  giúp  cho  nền 

 chánh trị của đất nước, cảm động tâm người chỉ có mình pháp này mà thôi! 

 Các  ông  hãy  nên  tận  lực  tuân  hành,  chớ nên  phế  bỏ  mới  chẳng  phụ  tứ  ân, 

 giúp  trọn  tam  hữu.  Nếu  sau  này  hàng  đương  gia  (người  cai  quản  am  này) 

 phế  bỏ  quy  củ  đã  thành  lập  này  thì  kẻ  ấy  chẳng  phải  là  đệ  tử  của  ta,  hãy 

 nhóm họp pháp quyến lập tức tẫn xuất784, chớ cho ẩn náu kẻo phụ lòng ta”.   

Đến ngày  mồng Một tháng Chạp năm Kỷ Sửu (1889), Sư an nhiên thâu 

thần qua đời, Tăng lạp785 bốn mươi sáu năm, thọ sáu mươi lăm tuổi. Đệ tử 

thế độ mấy mươi người, nhưng người nối tiếp được công hạnh của Sư chỉ có 

mình  Hóa  Văn.  Bọn  Hoằng  tuy  được  liệt  vào  hàng  đồ  đệ  nhưng  chưa  vào 

được cửa trong786, chẳng biết được sở ngộ của Sư, chẳng dám đề cao thầy 

kẻo đem phàm lạm thánh, cũng chẳng dám hạ thấp kẻo khuất lấp người hiền, 

đành  nêu đại cương  ngôn  hạnh của thầy để nêu rõ duyên khởi am  này (Xét 

ra  Pháp  Vũ  Tự  khai  sơn  vào  năm  Vạn  Lịch  thứ  tám  đời  Minh,  đời  Thanh 

trước kia hai lần được sắc kiến, sau loạn Hồng Dương suy bại đến cùng cực, 

ngài Vô Trước trùng hưng chùa). 



---o0o--- 

8. Bi ký ghi công đức xây giếng Tiên Nhân ở Phổ Đà 

(viết thay thầy Giới Như) 



Viên Thông đại sĩ bao kiếp thường trụ núi này, bậc tiên nhân vượt ngoài 

trần  gian  không  lúc  nào  chẳng  sống  tại  nơi  đây.  Tuy  chưa  đến  thời  Tượng 

Giáo, phàm tục không thấy được từ dung, nhưng từ chỗ ở của bậc ứng thân, 

các tiên thật sự luôn được chiêm ngưỡng Phật nhật. Do vậy, An Kỳ Sanh đời 

Tần, Mai Tử Chân đời Hán, Cát Trĩ Xuyên đời Tấn v.v… đều sống nhờ núi 

này để tu chân dưỡng đạo. Dòng suối  ngọt họ  uống được gọi  là Tiên  Nhân 

Tỉnh (giếng Tiên Nhân). Đến niên hiệu Trinh Minh đời Lương mới bắt đầu 

lập đạo tràng, ấy chính là lòng từ rộng lớn của Đại Sĩ, vận lòng trời độ rộng 

khắp.  Dấu  cổ  của  tiên  nhân  cũng  nhờ  Phật  pháp  mà  được  lưu  truyền.  Mặt 

trước giếng ấy gần biển cả, có cái hang đất che bên trên. Từ dưới đất sâu hơn 

cả  trượng,  [nước  suối] từ  dưới  vọt  lên.  Lúc  khô  hạn  nhất  suối  chẳng  giảm, 

lúc ngập úng nhất cũng chẳng tăng thêm, lúc nóng gắt thì nước lại mát rượi, 

lúc rét buốt thì nước lại ấm, nước chảy chậm rãi, lừ đừ, nhưng trong lắng, vị 

ngon ngọt, mướt dịu. Ai tin tưởng uống nước ấy phần nhiều khỏi bệnh trầm 

kha.  Vì  thế  những  người  đến  chiêm  bái  núi  này  từ  Mân,  Việt,  Ngô,  Sở787 

đều dùng bình múc nước giếng mang về để làm pháp dược. 

Nếu không phải là đại bi pháp thủy từ tâm đại từ bi của Bồ Tát chảy ra, 

khiến cho  người  uống  vào  gần  là khỏi tật  bệnh,  xa  là chứng  Bồ Đề, sao có 

thể linh nghiệm sâu xa như vậy được? Cư sĩ Can Hạnh Thôn ở Tứ Minh, lên 

núi  dâng  hương,  uống  nước  thấy  ngọt,  hỏi  đến  ý  nghĩa  tên  gọi,  khen  ngợi 

khôn cùng, liền khẳng khái bỏ ra tiền của, nhờ Nạp Tăng lo liệu dùng đá xây 

thành  giếng  và  đắp  đường  quanh  giếng.  Phía  trên  dựng  một  cái  khám  thờ 

Đại Sĩ trong ấy, bên trái thờ Long Vương, bên phải thờ An tiên nhân (tức An 

Kỳ  Sanh),  muốn  cho  những  người  lấy  nước  sau  này  hành  đạo  thanh  tịnh, 

thấu  triệt  nguồn  đáy  pháp.  Thấy  Quán  Âm  ngay  nơi  ấy,  vun  bồi  hạt  giống 

Phật cho tương lai. Đề Hồ vào miệng, bệnh tật lìa thân, tâm địa thanh lương, 

vĩnh viễn không bị nhiệt não bức bách, tiền trình xa rộng, thường được nhân 

từ, sống lâu, khỏe mạnh. Nạp Tăng tôi quý lòng thành khẩn của ông ta, lược 

thuật đầu đuôi, tạc vào đá quý kiên cố để bảo cùng những người thông sáng 

trong tương lai. 



---o0o--- 

9. Bi ký của Trinh Tiết Tịnh Độ Viện thuộc Lưu Trang Trường tại 

Hưng Hóa, tỉnh Giang Tô 





Phật  pháp  là  pháp  chung  cho  cả  chín  pháp  giới,  không  một  ai  chẳng 

kham tu  mà cũng không  một ai chẳng  thể tu  được.  Bởi  phàm ai có tâm  thì 

không một ai chẳng cùng sẵn có Phật tánh, nhưng do mê chưa ngộ nên đâm 

ra dùng sức công đức của Phật tánh để khởi  Hoặc tạo  nghiệp,  luân  hồi sáu 

nẻo trải trần điểm kiếp, không thể thoát lìa, há chẳng đáng buồn quá sức ư? 

Nhưng  vì  chúng  sanh  và  Phật  thể  vốn  đồng  bèn  cảm  Như  Lai  xuất  thế,  soi 

sáng cho chúng sanh. Do đây, người bỏ tục xuất gia, tận lực tu Định - Huệ, 

đoạn Hoặc chứng chân, liễu thoát sanh tử không thể kể xiết! Cũng có vị cư 

trần  học  đạo,  tu  chân  ngay  trong  cõi  tục,  tự chứng  Pháp  Thân,  sanh  lên  bờ 

đạo  như  cư  sĩ  Duy  Ma,  Phó  Đại  Sĩ,  Bàng  Cư  Sĩ  v.v…  cả  nhà  tu  trì,  đều 

chứng thánh quả. Các vị đại sĩ ấy làm gương cho chúng sanh, đủ biết ai nấy 

đều  có  thể  tu,  hễ  tu  ắt  đều  được  lợi  ích.  Do  vậy,  từ  khi  pháp  được  truyền 

sang Đông Độ, vua quan, dân chúng, khuê các anh hiền chẳng lìa trần lao tu 

ròng  Tịnh  nghiệp,  đều  đích  thân  thấy  được  Phật  Tánh,  đoạn  Hoặc  chứng 

chân,  cũng  như  người  được  cảm  ứng  đạo  giao  được  Phật  tiếp  dẫn,  đới 

nghiệp vãng sanh lại không biết bao nhiêu mà kể. 



Cư  sĩ  Hạc  Niên  Cao  Hằng  Tùng  là  người  Hưng  Hóa,  tỉnh  Giang  Tô, 

xưa  đã  trồng  cội  đức,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  thừa.  Tuổi  vừa  nhược  quan 

liền hâm mộ chân tu, vứt bỏ trói buộc thế tục, chăm chú nơi sự nghiệp tuyển 

Phật rộng lớn. Do vậy, bèn đến khắp các tùng lâm, tham học với những bậc 

tông tượng, hòng nhanh chóng thấu rõ tự tánh, triệt ngộ duy tâm, báo đáp tứ 

ân, tế độ mọi phẩm. Việc phụng dưỡng cha mẹ giao cho vợ, mấy tháng mới 

quay về để thăm hỏi. Bà phu nhân tên X… bẩm tánh hiền thục, tận lòng hiếu 

đạo, dẫu đã kết hôn, nhưng chí hâm mộ thanh tu. Vì thế, cư sĩ không lo thiếu 

sót tình phụng dưỡng, mà cha mẹ cũng hưởng niềm vui được quấn quít. Nếu 

không  phải  do  nguyện  xưa  đã  kết,  làm  sao  được  như  vậy!  Đến  khi  cha  mẹ 

đều  khuất, không còn phải  lo  lắng  gì  nữa, khác  nào  hạc  nội  mây  ngàn  mặc 

sức bay nhảy. Do vậy, Ngũ Đài, Nga Mi, Thiên Thai, Kê Túc788, tất cả mọi 

chỗ danh sơn thánh đạo tràng, thường đến lễ bái một loạt nữa. Riêng đối với 

đạo tràng của Quán Âm Đại Sĩ ở Chung  Nam789 lại càng quyến  luyến sâu 

xa,  chợt  nhận  biết  đời  trước  từng  trụ  tại  núi  này,  đủ  thấy  nhiều  đời  nhiều 

kiếp  đã  tu  Phật  đạo  từ  lâu,  chẳng  phải  chỉ  gieo  thiện  căn  tại  một  đức  Phật, 

hai đức Phật, ba bốn năm đức Phật mà thôi. 

Năm Dân Quốc thứ 10 (1921), từ núi Kê Túc trở về nhà trông nom, thấy 

vợ đã già, cô đơn không nơi nương tựa. Nghĩ đến công vợ thay mình phụng 

dưỡng  cha  mẹ  nhọc  nhằn,  thương  vợ  giữ  chí  thủ  tiết  thanh  tu,  do  vậy  bèn 

biến  nhà  mình  thành  Trinh  Tiết  Tịnh  Độ  Viện.  Vì  để  cho  trinh  nữ,  phụ  nữ 

tiết  hạnh  sống  ở  đó  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  cầu  sanh  Tịnh  Độ  nên  đặt  tên 

như vậy. Những bậc hương thân chuộng nghĩa bèn bẩm lên huyện ra cáo thị: 

Phàm là con cháu họ Cao và nhân sĩ các giới chẳng được can dự, bởi lẽ viện 

này  được  tạo  dựng  bởi  tài  sản  riêng  để  làm  phước,  tánh  chất  khác  biệt  với 

những  am  miếu  [thông  thường].  Tài  sản  ban  đầu  là  bao  nhiêu  đó  mẫu,  tậu 

thêm bao nhiêu đó mẫu, tô lợi thu được hằng năm dùng chi tiêu cho cơm áo 

của người trong viện, căn cứ theo thâu nhập mà thâu nhận người để khỏi bị 

thiếu hụt. Chi phí sửa chữa, xây dựng đều do bạn bè thân thiết của cư sĩ giúp 

đỡ.  Ba  gian  nhà  chánh  dùng  làm  điện  Phật,  bên  trong  thờ  tượng  ngồi  của 

Tây Phương Tam Thánh để những người sống trong ấy sớm tối lễ tụng hòng 

tạo  tư  lương  vãng  sanh.  Hai  gian  chái  hai  bên  làm  chỗ  ăn  ở  của  các  bà. 

Những trinh nữ tiết phụ lui tới đều không phân biệt chọn lựa, chỉ cần trường 

trai  niệm  Phật,  quyết  chí  vãng  sanh,  tánh  tình  nhu  hòa,  không  có  các  thói 

ngang ngược, tai ác, chẳng coi trọng trang điểm, chẳng ăn mặn, uống rượu, 

đoạn tuyệt tình thân thế tục, chẳng du hành bừa bãi thì đều được chấp nhận. 

Nếu không, nhất loạt chẳng chấp nhận cho cư trú ở đó. 

Lại  vào  mùa  Đông,  mùa  Hạ  mỗi  năm,  nhằm  hai  dịp  Phật  Đản790,  liền 

mời bậc nữ sĩ thông hiểu pháp đến giảng thuyết suốt tuần ngõ hầu đường lối 

tông chỉ tu tập thảy đều hiểu rõ, chẳng đến nỗi dùng pháp liễu sanh tử để đạt 

được phước trời người. Đấy chính là thượng hoằng hạ hóa, trọn vẹn đôi bề, 

do bi thành kính,  hai thứ ruộng (bi điền  và kính điền) đều đầy đủ. Do  vậy, 

bàn  bạc  việc  này  xong  xuôi,  những  bạn  bè  chuộng  nghĩa  đều  vui  thích  hỗ 

trợ,  như  ông  Giản  Chiếu  Nam,  Giản  Ngọc  Giai,  Phan  Đạt  Vi,  Lý  Bách 

Nông,  Lê  Ất  Chân  ở  Quảng  Đông  và  các  vị  cư  sĩ  ở  đất  Hỗ  (Thượng  Hải), 

đều tùy tâm lực, bỏ tiền của giúp đỡ. So với việc giúp đỡ những bà góa thì 

gần  như  giống  nhau,  nhưng  về  mặt  lợi  ích  cách  biệt  như trời  với  đất.  Viện 

nuôi bà góa bất quá chỉ nhằm làm cho họ có chỗ gởi thân, chẳng đến nỗi đói 

rét, nhưng chỉ ăn  no, suốt  ngày chẳng chịu dụng tâm, chẳng tụng kinh chú, 

chẳng  kiêng  rượu  thịt,  chỉ  nhằm  giúp  đỡ  họ  trong  đời  này,  chẳng  tính  đến 

chuyện “khi  mất đi thần thức sẽ đi về đâu!” Sống  trong  viện  này suốt  ngày 

trì danh hiệu Phật, sớm tối khẩn thiết sám hối, chẳng những lúc sống có chỗ 

nương gởi, chẳng uổng sống qua ngày, mà còn khiến cho khi mất đi, có chỗ 

nương về, vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi. Ý đẹp, pháp lành thật hay đẹp, thật 

cao  quý!  Pháp  này  đã  hưng  khởi,  sau  này  ắt  có  bậc  thông  hiểu  pháp  nghĩa 

hành theo để giúp đỡ các bà góa, ngõ hầu bậc trinh tiết anh hiền cùng dự vào 

Liên Trì hải hội, công đức ấy chẳng thể diễn tả được! 



---o0o--- 

10. Bài ký về tịnh nghiệp trinh hiếu của trinh nữ Trần Thánh Tánh 

 



Chân  Như  pháp  tánh  chúng  sanh  và  Phật  đồng  thể.  Do  mê  -  ngộ  sai 

khác  mà thánh - phàm khác  biệt. Muốn khôi phục  tâm tánh sẵn có thì phải 

đoạn  Hoặc  nghiệp  huyễn  vọng. Muốn đoạn  Hoặc  nghiệp  mà không  nghiêm 

trì  tịnh  giới,  tận  lực  tu  Định  -  Huệ  sẽ  không  thể  được!  Tận  lực  tu  ba  món 

Giới  - Định - Huệ đến khi công thuần  thì  Vọng  Hoặc triệt để tiêu diệt, bổn 

tâm  hiển  hiện  toàn  thể.  Ví  như  mài  gương,  hết  chất  bẩn,  tánh  sáng  còn  lại. 

Gương vốn sẵn có tánh sáng, chẳng do bên ngoài mà có, chỉ nhờ vào duyên 

lau mài mà hiển hiện vậy. 

Tuy nhiên, cậy vào tự lực tu hành để đoạn Hoặc chứng Chân, thật chẳng 

dễ dàng! Đoạn Kiến Hoặc giống như cắt đứt dòng nước rộng bốn mươi dặm, 

huống gì là Tư Hoặc! Vừa đoạn Kiến Hoặc bèn chứng Sơ Quả, dự vào dòng 

Thánh, vẫn còn phải bảy lần sanh lên trời, bảy lần sanh xuống nhân gian mới 

đoạn  sạch  được  Tư  Hoặc  và  chứng  Tứ Quả.  Tuy  nói  là  mười  bốn  lần  sanh 

tử, nhưng trên trời tuổi thọ rất dài, nên chẳng dễ gì luận bàn năm tháng cho 

được!  Thánh  nhân  Sơ  Quả  muốn  liễu  sanh  tử  còn  khó  khăn  như  thế  đó, 

huống chi phàm phu có đủ Hoặc nghiệp ư? Nếu chứng Tứ Quả thì vĩnh viễn 

cắt đứt căn bản sanh tử, vượt thoát ra ngoài lục đạo luân hồi. Nếu phát tâm 

đại bi thì vào đời độ sanh, thừa nguyện thị hiện hạ sanh, chẳng giống như kẻ 

Hoặc nghiệp đầy dẫy bị nghiệp lực thiện - ác lôi kéo, thăng - trầm trong sáu 

đường, tự mình không làm chủ được mảy may nào! Nếu không phải là người 

túc căn sâu dầy sẽ không thể  tự  lực  liễu sanh tử được; chúng sanh đời Mạt 

sao  có  thể  mong  cầu!  Do  vậy,  đức  Như  Lai  đặc  biệt  mở  ra  một  pháp  môn 

Tịnh Độ, để hết thảy dù thánh hay phàm, thượng trung hạ căn cùng liễu sanh 

thoát tử ngay trong đời này. Tâm từ bi cứu giúp ấy tột bậc không còn gì hơn 

được  nữa!  Pháp  tu  trì  này  cũng  phải  nghiêm  trì  tịnh  giới,  tận  lực  tu  Định  - 

Huệ, nhưng phải kèm thêm sanh lòng tin phát nguyện, trì danh hiệu Phật cầu 

sanh Tây Phương. Tín nguyện chân thật, thiết tha, niệm lực tinh thuần, ngay 

trong hiện đời cũng có thể chứng thánh, lâm chung lên thẳng Thượng Phẩm, 

dự vào địa vị Bồ Tát, chứng địa vị Bất Thoái. Nếu như căn cơ kém hèn, chưa 

được như thế, chỉ cần chí tâm niệm Phật thì tâm và Phật khế hợp, cảm ứng 

đạo  giao,  lúc  lâm  chung  ắt  được  Phật  từ  tiếp  dẫn  đới  nghiệp  vãng  sanh. 

Thậm chí  kẻ Ngũ Nghịch Thập  Ác khi  lâm chung tướng địa  ngục  hiện  nếu 

tâm  thức chẳng  mê, có thiện tri thức dạy  niệm  Phật,  người ấy sanh  lòng sợ 

hãi lớn lao, sanh lòng thẹn hối lớn lao, dẫu chỉ niệm được mấy tiếng rồi liền 

mạng  chung  cũng  vẫn  được  cậy  vào  Phật  từ  lực  tiếp  dẫn  vãng  sanh.  Được 

vãng sanh rồi thì vĩnh viễn thoát luân hồi, cao dự hải hội, tấn tu dần dần ắt 

chứng  Phật  Quả.  Cậy  vào  tự  lực  để  liễu  sanh  tử  khó  khăn  như  thế  đó;  cậy 

vào Phật từ lực để liễu sanh tử dễ dàng như thế này! Phàm những ai có tâm 

đều  có  thể  niệm  Phật,  đều  có  thể  vãng  sanh.  Là  trang  nam  tử  có  chí  khí, 

quyết chẳng chịu để Chân Như Phật Tánh sẵn có trái nghịch tịnh duyên, ngả 

theo duyên mê nhiễm, luân hồi bao kiếp trong lục đạo, không thể thoát ra! 

Trinh nữ Trần Thánh Tánh vốn là người quê ở huyện Hoài Ninh tỉnh An 

Huy, cha cô vào độ tuổi trung niên theo đuổi nghề buôn bán ở Cam Tuyền, 

Dương Châu, bèn dời nhà sang đó, bà mẹ họ Cao. Trinh nữ sanh nhằm năm 

thứ chín đời Hàm Phong (1859), có ba chị em gái, người chị cả chính là mẹ 

ông  Trương  Thiệu  Xuân,  trinh  nữ  là  con  giữa,  cùng  với  cô  em  đều  tự  ăn 

chay từ nhỏ, không ăn mặn. Ấy là sẵn có túc căn. Ba người em trai, lớn nhất 

là  Thọ Thanh,  từng được  hậu bổ  làm  tri  huyện Giang  Tây  đời Thanh trước 

kia.  Kế  đến  là  ông  Mậu  Chi,  người  em  thứ  ba  là  ông  Mậu  Như,  đều  theo 

nghề  buôn  bán  muối.  Trinh  nữ  đến  tuổi  cài  trâm,  cha  mất,  mẹ  muốn  chọn 

chỗ  giạm  hỏi cho, trinh  nữ bèn đau đớn khóc  lóc, thệ nguyện  làm  Anh Nhi 

Tử  con  gái  nhà  họ  Bắc  Cung791,  vứt  bỏ  trang  sức  để  nuôi  mẹ,  ở  đến  già 

không lấy chồng. Cô em quyết chí xuất gia tu hành, còn trinh nữ thì lập chí ở 

tại gia hầu hạ mẹ. Mẹ biết chẳng thể thay đổi được chí hướng của con, liền 

để  mặc.  Mẹ  cô  có  tật  sạch  sẽ  quá  đáng,  phàm  thức  ăn,  quần  áo,  giầy  dép, 

mền  gối,  giường  màn, không thứ nào không thay  mới  mỗi  ngày, dẫu  là sàn 

nhà cũng phải mỗi ngày lau chùi một lần, ba ngày rửa một lần, vì thế chuyện 

gì giao cho con hầu, vú già làm đều chẳng vừa ý, chỉ có trinh nữ nấu nướng, 

khâu  vá,  giặt  giũ,  rửa  ráy  mới  vừa  lòng  mẹ  mà  thôi.  Tận  lực  hầu  hạ  chăm 

sóc, chẳng  để thiếu sót,  hễ rảnh thì tụng kinh  lễ Phật, không  bỏ  uổng  ngày 

tháng.  Dẫu  nhằm  dịp  lễ  tết  cũng  chẳng  ra  khỏi  cửa  đi  chơi,  tận  tâm  hiếu 

dưỡng, dốc sức tu Tịnh nghiệp đến mức như thế đó, không những đã trọn hết 

phận gái mà còn thật sự phụng trì Phật pháp. Về sau, cô lại quy y Tam Bảo, 

thọ Bồ Tát Ưu Bà Di giới, Thánh Tánh chính là pháp danh của cô vậy. 

Đến khi mẹ mất, cô đau đớn cùng cực, sau đấy ở nhà người em trai, càng 

siêng năng tu trì. Mấy năm gần đây, Thiệu Xuân tin Phật ngày càng sốt sắng, 

cô từng đến thăm cháu  mấy  lần,  mừng  vì  chí  hợp đạo đồng, bèn không trở 

về nữa. Qua hơn một năm, các em trai phải ép đón về. Không lâu sau, tự biết 

mình còn ở đời không lâu, do các em trai và em dâu chỉ biết lễ nghi thế gian, 

đều  chẳng  hiểu  Phật  pháp,  sợ  lúc  lâm  chung  họ  thương  cảm  lưu  luyến  làm 

loạn  chánh  niệm  đến  nỗi  bị  mất  lợi  ích,  bèn  đến  ở  ni  am  của  cô  em  gái  để 

cầu chánh  niệm  vãng sanh.  Không  lâu sau, cô thị  hiện bệnh  nhẹ,  gọi  Thiệu 

Xuân và ba người em trai đến, nhờ thỉnh vị Tăng đầy đủ đức hạnh làm lễ thế 

phát  cho  cô  làm  ni  cũng  như  thuyết  giới  cho,  lại  dặn  sau  khi  mất  nên  hỏa 

táng để không còn sót lại vật gì, xả thân rồi không còn gì để nương náu nữa 

mới  là  tốt.  Thiệu  Xuân  chấp  thuận,  cô  liền  tắm  gội,  mặc  pháp  phục,  ngồi 

ngay  ngắn  niệm  Phật.  Thiệu  Xuân  bảo  các  vị  ni  và  các  ông  em  trai  cùng 

niệm  Phật  trợ  giúp.  Các  ông  em  trai  buồn  thương  không  cầm  được,  Thiệu 

Xuân tận lực răn nhắc họ đừng làm loạn chánh niệm của cô, các ông em trai 

đều  nén  lòng  bi  thương  niệm  Phật.  Một  chập  lâu  sau,  dứt  hơi,  Thiệu  Xuân 

bảo đại chúng nhất tâm niệm Phật hai tiếng đồng hồ, mặt cô càng thêm rạng 

rỡ hơn khi còn sống. Sức tu trì cả một đời được thể hiện trong khi ấy, chắc 

chắn sẽ được vãng sanh Tây Phương. Nếu không, sao có thể đạt được tướng 

lành như vậy ư? Lúc ấy nhằm giờ Sửu ngày 17 tháng Chạp năm Dân Quốc 

thứ 10 (1921), thọ sáu mươi ba tuổi. Tuy lúc lâm chung đã xuống tóc làm ni, 

nhưng chưa được mấy ngày, cũng như vì muốn hiển thị tấm lòng trinh bạch, 

đức hạnh đẹp đẽ, thủ tiết tận hiếu cả một đời của cô nên gọi là “trinh nữ”. 

Mùa Xuân năm nay, Thiệu Xuân đến Phổ Đà lễ Đại Sĩ, thuật cặn kẽ sự 

việc, xin tôi soạn bài ký để khai phát đức ẩn kín, ánh sáng ngầm của cô. Tôi 

dựa  theo  kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật,  [xét  thấy]  Tịnh  Nghiệp  Chánh 

Nhân gồm ba điều: Một là hiếu thuận phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

chẳng  giết,  tu  Thập  Thiện  Nghiệp;  bốn  điều  này  thuộc  điều  thiện  thế  gian. 

Hai  là thọ  trì  Tam  Quy,  giữ đủ các  giới, chẳng phạm  oai  nghi, ba điều  này 

thuộc về Giới Thiện. Ba là phát tâm Bồ Đề, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại 

Thừa, khuyến tấn hành giả, bốn điều này thuộc về Huệ Thiện. Hai điều đầu 

tùy thuộc mỗi người mà thuộc về Đại Thừa hay Tiểu Thừa, nhưng điều này 

thuộc về Đại Thừa. Trong mười một sự ấy, dù trọn vẹn hay nửa phần, thậm 

chí chỉ làm được một việc, dùng lòng tín nguyện sâu, hồi hướng Tịnh Độ thì 

đều được vãng sanh. Huống chi trinh nữ làm được nhiều phần, lại thêm bình 

sinh chuyên tâm niệm Phật, lẽ đâu chẳng vãng sanh. Cô biết trước thời khắc, 

sau khi tắt hơi vẻ mặt lại càng thêm rạng rỡ, đủ chứng tỏ điều ấy vậy. 

Do  đó,  bèn  đem  nguyên  do  của  pháp  môn  Tịnh  Độ  và  hạnh  đẹp  trinh 

hiếu,  tịnh  nghiệp  của  cô  lược  thuật  những  nét  chánh,  mong  sao  những  bậc 

anh  hiền  trong  khuê  các  và  hết  thảy  thiện  tín  nghe  đến  phong  cách  của  cô 

bèn hưng khởi theo, ai nấy trọn hết bổn phận và tu Tịnh nghiệp, cha từ, con 

hiếu, anh nhường, em kính, chồng xướng, vợ theo, chủ nhân từ, tôi tớ trung 

thành,  càng  tu  Tịnh  nghiệp  càng  giữ  vẹn  luân  thường,  sống  thì  được  thêm 

tiếng tăm, mất liền gởi thân nơi Tịnh Độ. Trông ra những kẻ chỉ biết Thế Đế, 

chẳng hiểu Phật pháp, nghiệp thức mênh mang, không nơi nương tựa, uổng 

có Phật tánh mà  mê  mất toàn thể, luân hồi trong sáu nẻo, đọa lạc trong tam 

đồ  đến  cùng  tận  đời  vị  lai  trọn  chẳng  có  lúc  thoát  ra,  dẫu  hết  cả  năm  cũng 

không thể nói hết được nổi. Phàm những ai thấy nghe hãy đều nên gắng sức 

vậy! 



---o0o--- 

11. Bi ký lễ phóng sanh nhằm ngày sinh nhật của bà phu nhân cư sĩ 

Châu Mộng Pha ở Ô Trình792 

 



Một niệm tâm tánh của hết thảy chúng sanh với tam thế chư Phật hoàn 

toàn  chẳng  hai,  nhưng  do  mê  chưa  ngộ  nên  trải  kiếp  dài  lâu  luân  hồi  trong 

sáu  nẻo  mãi  mãi  không  ngừng.  Tuy  đường  lành  trời  người  đem  so  với  tam 

đồ  ác  đạo  khổ  -  vui  thật  khác,  nhưng  đều  tùy  thuộc  nghiệp  lực  thiện  -  ác 

thường bị luân chuyển. Do vậy, thiện đạo chẳng đáng để nương cậy, ác đạo 

thật đáng kinh sợ! Há có nên không vun bồi nhân lành, lầm tạo ác nghiệp, ỷ 

mình mạnh mẽ lấn hiếp kẻ yếu, bắt lấy hết thảy chúng sanh sống dưới nước, 

trên  cạn,  trên  không  trung  đem  giết  hại  để  ăn  uống  ư?  Trước  kia,  khi  Phật 

Giáo chưa truyền sang, thánh nhân Nho Giáo đều dùng luân thường thế gian 

để lập giáo, đối với Phật tánh sẵn có của chúng ta và lục đạo luân hồi thăng 

trầm chuyển biến cũng như chuyện đoạn Hoặc chứng chân, siêu phàm nhập 

thánh  dù  Lý  hay  Sự  đều  chưa  nêu  tỏ.  Vì  thế,  chẳng  ngăn  cấm  giết  chóc, 

nhưng cái tâm bất  nhẫn đã được  hiển  hiện rõ ràng qua  những  giáo  huấn để 

lại  cho  đời.  Như  kinh  Thư  nói  chim,  thú,  cá,  ba  ba  đều  sống  vui  vẻ,  sách 

Luận  Ngữ  nói   “chỉ  câu  nhưng  không  quăng  lưới,  chỉ  bắn  chim  đang  bay, 

 không bắn chim đang đậu”793, Mạnh Tử nói  “thấy sống liền không nỡ nhìn 

 thấy  chết,  nghe  thấy  tiếng  bèn  không  nỡ  ăn  thịt” ,  kinh  Lễ  chép:   “Chư  hầu 

 không  có  lý  do  thì chẳng  mổ  trâu,  đại  phu  không  có  nguyên  do  bèn  chẳng 

 giết  dê,  kẻ  sĩ  không  có  lý  do  sẽ  chẳng  mổ  giết  chó,  lợn,  thứ  dân  không  có 

 nguyên do sẽ không ăn đồ ngon quý”. “Đồ ngon quý”  chính là thịt vậy! Đủ 

thấy  Nho  Tông  cũng  không  phải  là  không  răn  cấm  chuyện  sát  sanh,  nhưng 

do giáo hóa phải quyền biến nên chưa thể ngăn cấm vĩnh viễn được!  “Phải 

 có lý do mới giết”  nên giết chóc ít đi, không có lý do bèn không ăn thịt, nên 

một năm ăn thịt không được mấy ngày. Về sau, đạo giáo hóa suy sụp, quen 

thói tàn nhẫn, lấy thịt làm món ăn thường ngày, chỉ mong sao sướng miệng, 

chẳng nghĩ đến nỗi khổ của loài vật, chẳng đáng buồn ư? 

Đến  khi  Phật  Giáo  truyền  sang  Đông,  rốt  ráo  xiển  minh  thật  sự  thật  lý 

thường  trụ  mãi  mãi “hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh”  và   “hễ  mê  thì 

 sanh tử luân hồi trọn không có lúc ngơi, hễ ngộ thì triệt chứng Niết Bàn, bao 

 kiếp thường trụ”  thì  mới biết bao nhiêu dị loại đều là cha  mẹ quá khứ, chư 

Phật vị lai. Chẳng những không dám giết ăn, mà lại còn nghĩ cách khiến cho 

chúng được sống yên vui. Do vậy, vua thánh, tôi hiền, triết sĩ, thâm Nho đa 

phần tuân theo lời Phật giáo huấn, vun bồi lòng nhân, hoặc ăn chay, dứt ăn 

mặn,  hoặc kiêng  giết, phóng sanh. Những  lời  hay  hạnh đẹp chép đầy trong 

sử sách, cũng mong cho người đời sau cùng tu từ tâm, thương những loài vật 

cùng có Phật tánh, do nhân duyên ác nghiệp phải đọa trong loài súc sanh, ta 

nay may được sanh trong loài người, nếu chẳng thương xót cứ mặc tình giết 

hại,  khó  tránh  khỏi  đời  vị  lai  sau  oan  oan  tương  báo.  Kinh  Lăng  Nghiêm 

dạy:  “Giết thân mạng chúng, hoặc ăn thịt chúng, trải vi trần kiếp ăn giết lẫn 

 nhau, ví như bánh xe xoay tròn, lần lượt lên cao xuống thấp không lúc nào 

 ngưng nghỉ. Trừ [khi đắc] Xa Ma Tha và [khi] Phật xuất thế ra, chẳng thể 

 ngưng  nghỉ!”   Nhưng  đạo  Xa  Ma  Tha794  thật  chẳng  dễ  đắc,  Như  Lai  xuất 

thế cũng chẳng dễ gặp, nào dám chẳng học theo tiên hiền, tuân lời Phật dạy. 

Suy  cái  tâm  sợ  chết  của  chúng  ta  mà  cứu  vớt  chúng  nó  đang  đợi  bị  nấu 

nướng, ngõ hầu tiêu trừ túc nghiệp, vun bồi thiện căn, vĩnh viễn dứt cái nhân 

sát hại, cùng chứng quả trường thọ. 

Cư  sĩ  Mộng  Pha  Châu  Khánh  Vân  ở  Ô  Trình  thuộc  dòng  vọng  tộc  tại 

Nam  Tầm,  ưa  thiện,  thích  bố  thí,  đời  đời  tiếp  nối  đức  hạnh,  bà  nội  là  Hứa 

Thái  Phu  Nhân  bẩm  tánh  từ  thiện,  phước  thọ  song  toàn,  từ  năm  sáu  mươi 

tuổi đến nay nhằm mỗi dịp sanh nhật đều khuyên các con đừng làm tiệc, mà 

dùng tiền đó để lo các thiện sự như giúp người nghèo, cứu người hoạn nạn, 

giúp đỡ bà góa, nuôi trẻ mồ côi, cho quần áo, tặng thuốc… Đức lành lan xa, 

cả  làng  đều  kính  ngưỡng.  Đến  năm  bảy  mươi  chín  tuổi  lại  dùng  500  quan 

tiền  lập  hội  Phóng  Sanh,  các  con  đều  vâng  hiểu  lòng  từ  của  mẹ,  kính  cẩn 

thuật chuyện  này, khắc  vào  bia đá đặt trong từ đường để con cái cháu chắt 

trong  họ  và  những  người  được  thấy  nghe  đều  phát  thiện  niệm,  tu  cái  nhân 

trường thọ. 

Cư  sĩ  cùng  người  hôn  phối  đức  hạnh  là  Trương  phu  nhân  đều  tận  lực 

tuân thủ gia quy, dốc lòng tin tưởng Phật thừa, chỉ mang tâm niệm lợi người 

cứu  vật.  Nay  phu  nhân  tuổi  đã  tròn  hoa  giáp  (sáu  mươi),  cũng  muốn  vâng 

tiếp gương lành, bỏ ra năm trăm đồng lập hội Phóng Sanh tại Thu Tuyết Am 

ở  Tây  Khê,  Hàng  Châu  để  thay  thế  cho  lễ  chúc  thọ,  dù  con  hay  cháu  cũng 

đều  có  thể  tiếp  nối  chí  nguyện  người  trước  hòng  đẹp  lòng  mẹ.  Cư  sĩ  lại 

muốn dựng  một tấm bia  ngõ  hầu  người  nghe tiếng đều  khởi  lòng cùng  vãn 

hồi  kiếp  vận.  Do  vậy,  bèn  đem  chuyện  này  ủy  thác  cho  Quang  trần  thuật. 

Quang tự thẹn tài lẫn pháp đều nghèo, không cách gì giúp cho thế đạo được, 

nhưng một niệm ngu thành chỉ  muốn cho người đời cùng phát từ tâm, cùng 

tu Tịnh nghiệp vãng sanh, sống làm một người chẳng thiếu nợ trong cõi Sa 

Bà, khi mất dự vào Liên Trì Hải Hội ở Cực Lạc. Do vậy, quên mình hèn tệ, 

lược thuật đại khái nguyên do kiêng giết phóng sanh và đức hạnh nhiều đời 

của họ Châu. 



---o0o--- 

12. Bài ký nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của Tuần Cai795 Tiểu Trúc 





Hiếu  là đạo không  lớn  lao  nào  vượt ra  ngoài  được,  hết thảy các điều 

thiện  không  gì  chẳng  bao  trùm,  nhưng  có  điều  thiện  thế  gian  và  xuất  thế 

gian,  đại  -  tiểu,  bổn  -  tích  khác  biệt.  Đạo  hiếu  thế  gian  là  hầu  hạ,  phụng 

dưỡng cho [cha mẹ] được yên thân, tiếp nối ý chí của người trên để làm đẹp 

dạ, cho đến lập thân hành đạo để được lưu danh đến tận đời sau. Tuy là lớn - 

nhỏ bất  đồng,  nhưng đều thuộc  về  phương diện sắc thân. Dẫu cho đại  hiếu 

ngút trời, rốt cuộc đối với tâm tánh, sanh tử của cha  mẹ chẳng được lợi ích 

gì! Có thể nói là toàn chạy theo hình tích, chẳng xét đến cái gốc, huống chi 

sát sanh để phụng dưỡng, cúng tế khiến cho cha mẹ bị oán đối cố kết, nhiều 

kiếp đền trả chẳng ngơi ư? 

Đạo hiếu xuất thế về mặt hình tích thì cũng giống như thế gian: Hầu hạ, 

phụng dưỡng cho đến lập thân, dương danh; nhưng về mặt cội gốc thì khiến 

cho  cha  mẹ  huân  tu  đại  pháp  của  đức  Như  Lai,  [khi  cha  mẹ]  còn  sống  thì 

khéo  léo  khuyên  dụ  ngõ  hầu  cha  mẹ  ăn  chay  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây 

Phương. Ăn chay thì chẳng tạo sát nghiệp, lại diệt được túc ương; niệm Phật 

thì ngầm thông Phật trí, thầm hợp diệu đạo. Nếu có thể tin sâu nguyện thiết 

cầu sanh Tây Phương, ắt đến khi lâm chung được Phật tiếp dẫn, gởi chất nơi 

chín phẩm sen. Từ đấy siêu phàm  nhập  thánh,  liễu sanh  thoát tử,  vĩnh  viễn 

lìa các sự khổ chốn Sa Bà, thường hưởng những sự vui nơi Cực Lạc. Cha mẹ 

đã mất thì thay cha mẹ dốc lòng tu Tịnh nghiệp, chí thành hồi hướng cho cha 

mẹ. Nếu tâm chân thật, tha thiết thì cha mẹ được lợi ích, nếu chưa vãng sanh 

sẽ liền có thể được vãng sanh. Nếu đã vãng sanh ắt tăng cao phẩm sen. Đã 

có thể phát tâm như vậy thì tương ứng với Tứ Hoằng Thệ Nguyện, khế hợp 

giác  đạo  Bồ  Đề,  há  nào  phải  chỉ  riêng  cha  mẹ  được  lợi  ích  mà  công  đức, 

thiện căn của chính  mình, phẩm bậc  nơi đài sen  lại càng được cao siêu thù 

thắng hơn, huống chi lại còn lấy thân mình thuyết pháp khiến cho khắp đồng 

luân  đều  phát  tâm  hiếu  thuận  ư?  Đấy  mới  là  thật  nghĩa  rốt  ráo  của  Hiếu, 

chẳng phải như thế gian chỉ mong làm lợi cho sắc thân và đời này, hoàn toàn 

bỏ sót tâm tánh và vị lai chẳng bàn đến! 

Do vậy biết Phật giáo lấy Hiếu làm gốc, cho nên kinh Phạm Võng chép: 

 “Hiếu thuận phụ mẫu, sư tăng, Tam Bảo. Hiếu thuận là pháp chí đạo (đạo 

tột cùng ). Hiếu gọi là Giới”.  Trong các giới Giết - Trộm - Dâm đều dạy phải 

sanh  lòng  từ  bi,  sanh  tâm  hiếu  thuận.  Trong  giới   “bất  hành  phóng  cứu”  

(Không  thực  hành  chuyện  phóng  sanh,  cứu  vớt),  có  câu:   “Hết  thảy  người 

 nam là cha ta, hết thảy người nữ là mẹ ta, đời đời kiếp kiếp không lúc nào ta 

 chẳng sanh ra từ họ, cho nên lục đạo chúng sanh đều là cha mẹ ta. Giết họ 

 ăn  thịt chính  là  giết  cha  mẹ  ta”.   Do  vậy,  nói: Đạo  hiếu  của  Phật  giáo  trọn 

khắp tứ sanh lục đạo, đến tận vô thủy trước, đến tột cùng vị lai sau, nào phải 

[đạo hiếu thế gian] chỉ biết một thân một đời có thể so sánh được ư? Đã như 

thế  rồi  mà  chẳng  kiêng  giết,  phóng  sanh,  ăn  chay,  niệm  Phật,  há  có  còn  là 

đạo hiếu rốt ráo tột bậc không gì hơn được nữa hay sao? 

Ông Trương Tử Ấm ở Hàng Thản hiếu thuận khôn nguôi, cha mẹ khuất 

bóng  đã  mấy  mươi  năm,  mỗi  lần  nghĩ  đến  vẫn  còn  gạt  lệ,  do  nghĩ  đến  cha 

mẹ  bèn  chuyên  niệm  danh  hiệu  Phật,  ấy  là  vì  sắc  thân  của  ta  đây  chính  là 

thân của cha  mẹ,  ta đã  vì cha  mẹ  niệm  Phật, cha  mẹ ắt sẽ được Phật  nhiếp 

thọ, ấy chính  là  hiếu! Đó  gọi  là   “thế gian  lẫn xuất thế gian đều vẹn toàn”. 

Đã  có  cha  như thế  ắt  có  con  như thế;  con  ông  là  Hinh  Cốc  khéo  hiểu  lòng 

cha, dốc sức tu Tịnh nghiệp, rộng hành các điều thiện, thoạt đầu thỉnh khắp 

các bậc danh  hiền phát  huy  đức  hạnh thủ tiết  nuôi con côi của bà  nội  là bà 

Phí  Thái  Nhụ  Nhân796,  đức  lừng  lẫy  khắp  nữ  giới,  cho  khắc  vào  tập  Tinh 

Tiết  Lục  để  an  ủi  tấm  lòng  trinh  linh  của  bà  nội,  cũng  như  xoa  dịu  lòng 

thương  nhớ  hiếu thuận suốt đời của cha. Kế đó, do cha  luôn  nghĩ  nhớ, bèn 

dựng một cái thất nhỏ, trồng la liệt tùng, trúc, đặt tên là Tuần Cai Tiểu Trúc, 

trong  thất  thờ  hình  bà  nội,  bốn  vách  treo  đầy  những  đề  vịnh  của  các  bậc 

danh hiền, để cha thường được thờ phụng hình bóng bà, giữ lòng thành như 

bà đang còn sống. 

Lại  vì  Tuần  Cai  Tiểu  Trúc  bèn  cầu  tìm  đề  vịnh  của  khắp  các  bậc  danh 

hiền để tỏ rõ lòng hiếu thuận của cha, ngõ hầu cảm phát đồng nhân, phù hợp 

sâu  xa  đạo   “hiếu  thuận  cha  mẹ,  phụng  sự  sư  trưởng, từ  tâm  chẳng  giết,  tu 

 Thập Thiện Nghiệp”  của Quán Kinh. Đã có Tịnh nghiệp chánh nhân, ắt đạt 

được thật quả  vãng sanh. Cha con  ông  Tử  Ấm  và các quyến thuộc tuy  vẫn 

sống  trong  Sa  Bà,  nhưng  quả  thật  đã  là  các  thượng  thiện  nhân  trong  Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới. Những ai  muốn hiếu  thuận  với cha  mẹ trong cõi 

đời, chẳng thể không lấy điều này làm gương vậy! 



---o0o--- 

13. Bi ký về việc tạo lan can sắt bên đường lên Phật Đảnh Sơn 

(viết thay cho Văn Chất hòa thượng) 

 

 



Viên  Thông  đại  sĩ  thệ  nguyện  hoằng  thâm,  pháp  giới  hữu  tình  đều 

được  bình  đẳng  nhiếp  thọ,  Phổ  Môn  thị  hiện  trong  hết  thảy  xứ,  chân  trí 

không  ngằn  mé.  Danh  sơn  Bổ  Đát  ở  Đông  Nam  Hải  là  chỗ  Ngài  ứng  tích. 

Do không ngằn mé nên bèn tùy theo hình loại, thí lòng từ bi đồng thể. Do có 

nơi chỗ nên bèn vượt biển trèo núi, báo đáp ân đức khôn ngằn. Do vậy, bao 

triều đại đều khâm kính, cả cõi đời cùng tôn sùng. Không ai chẳng muốn cầu 

chúc mọi người cùng được khỏe  mạnh, yên vui để cõi đời thạnh trị, tiêu tai 

lệ để tạo phước cho lê dân. Vì thế, ba ngôi chùa đứng như thế chân vạc, các 

am  la  liệt;  chùa  nào  am  nấy  đều  hoằng  đạo  Tổ,  đều  cùng  xiển  dương  Phật 

tâm. Chỉ riêng chùa  Huệ  Tế  xây  nền trên  đảnh  núi  mang tên  là Phật Đảnh, 

quanh co mấy dặm, đường đi xếp bằng đá tảng, vòng vèo cao ngàn nhận797 

khác nào người leo thang lên trời. Mỗi khi đến kỳ dâng hương, người qua lại 

nhộn nhịp, chân đạp trên đá trơn hết sức nguy hiểm. 

Vị  trụ  trì  đời  trước  là  Văn  Chánh  quyên  mộ  các  đàn  tín  xây  dựng  con 

đường đá khiến cho con đường hiểm trở biến thành khang trang, dù cao vòi 

vọi,  ngút  ngàn,  nhưng  bước  nào  cũng  bằng  phẳng,  nhưng  vì  bên  đường 

không có gì ngăn chặn nên qua lại vẫn cảm thấy rờn rợn. Vị đại hộ pháp là 

ông  Chúc  Đại  Xuân  xưa  đã  gieo  cội  đức,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  thừa; đã 

thế, trong cõi tục, ông ta lại có địa vị trong chánh quyền, hành đạo “tu chân 

ngay  trong  cõi  tục”,  gặp  dịp  đến  đây  dâng  hương  trông  thấy  tình  cảnh  ấy, 

bèn phát đại tâm, cho  dựng  lan can sắt khắp  nơi, khiến cho  mọi  người đến 

đây  lên  đạo  tràng  viên  thông  đều  đi  đường  yên  ổn,  không  sợ  hãi  gì  nữa, 

chẳng mất công cứ mỗi bước lại phải nhìn xuống chân, đắc đại tổng trì, hiểu 

rõ bậc thềm Phật ở tại ngay nơi ấy, nương theo đường chăng bằng giây vàng, 

đâu đâu cũng gặp đạo. Từ dưới đất vịn nắm quanh co, đi một mạch lên đến 

nơi  sơn  cùng  thủy  tận,  từ đấy  nhập  vào  Phật  huệ,  tự  thấy  Quán  Âm.  Công 

đức  như  thế  thật  giống  như  sức  Phổ  Môn  Thí  Vô  Úy,  có  cùng  một  Thể  - 

Tướng - Dụng; ắt sẽ do đây nhanh chóng vượt lên Thập Địa, viên mãn Tam 

Giác, không những thân tâm được yên vui, điều tốt lành nườm nượp xảy đến 

dài lâu dằng dặc, mà điều mừng vui còn thấu đến tận hậu duệ nữa! 



---o0o--- 

14. Bi ký trùng hưng chùa Tịnh Cư ở Tế Nam798 





Nơi  Thật  Tế  lý  địa  trọn  chẳng  có  cái  tên  chúng  sanh  và  Phật,  trong 

pháp môn tu trì mới có danh hiệu phàm và thánh. Tâm thể vốn vắng lặng, do 

phiền  hoặc  nên  hôn  trược  bèn  nhanh  chóng  hiện  ra.  Vọng  tánh  vốn  không, 

do giác chiếu nên chân thường riêng tồn tại. Do vậy biết: Bất biến tùy duyên 

mười giới thăng trầm rất khác; tùy duyên bất biến, Thể - Dụng của nhất tâm 

không  khác.  Tâm  ấy,  lý  ấy  mọi  chúng  sanh  đều  có,  nhưng  triệt  ngộ,  triệt 

chứng chỉ có mình đức Phật. Vì thế, đức Thế Tôn ta thị hiện sanh trong thế 

gian,  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  tùy  cơ  thuyết  pháp.  Với  kẻ  đại  căn  bèn  chỉ 

ngay Nhất Chân pháp giới khiến họ vô trụ sanh tâm, cho đến khi đoạn Hoặc 

chứng  chân.  Với  kẻ  căn  khí  nhỏ  nhoi  bèn  giảng  cặn  kẽ  tam  thế  nhân  quả, 

khiến họ hướng lành tránh dữ, dùng đó làm phương tiện nhập đạo. Tuy ngàn 

căn  cơ  đều  được  dưỡng  dục,  pháp  không  có  tướng  nhất  định,  nhưng  muôn 

dòng đều quy hướng, đều đổ vào biển giác. Phàm nói đến đạo “cách vật trí 

tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - bình” thì chẳng khác gì khuôn phép của 

Nho  Giáo,  nhưng  chuyện  “minh  tâm  kiến  tánh,  chân  cùng,  Hoặc  tận”  thì 

Nho Giáo chưa thể phát  huy được. Bởi  lẽ  một đằng tùy  thuận tình  kiến thế 

gian, một đằng chỉ thẳng vào tâm thể (bản thể của tâm). Nếu xét đến cội gốc 

thì Linh  Sơn, Tứ Thủy ở cùng  một đất, Đông  Lỗ799, Tây  Trúc thực chẳng 

phải hai trời. Do vậy, vua quan đời cổ không ai chẳng hoằng dương, hộ trì, 

những bậc hiền triết thời nay thảy đều nghiên cứu đến cùng tận, bởi lẽ pháp 

này về mặt ngầm là giúp cho đạo bình trị, về mặt tỏ khiến dân tình yên lành, 

tiêu họa loạn ngay khi chưa chớm, chứng Phật tánh sẵn có vậy. 

Tế Nam là khu vực nổi tiếng của vùng Tề - Lỗ800, là xứ văn hiến. Nhằm 

lúc pháp đạo hưng thạnh thời Đường, thời Tống, đã có những ngôi chùa nổi 

tiếng. Đến nay lâu đời chầy tháng, người mất, giáo suy, bao nhiêu tùng lâm 

thảy đều suy tàn, dẫu có chùa miếu đều trở thành [tài sản truyền riêng cho] 

con  cháu.  Chẳng  những  hàng  Tăng  tục  nơi  địa  phương  không  có  cách  nào 

được nghe pháp, ngay cả hàng pháp lữ qua lại cũng không có chỗ nghỉ ngơi. 

Cư sĩ Đối Phù Phan Thủ Liêm xưa đã vâng lời Phật phó chúc, thừa nguyện 

tái lai, đọc sách thấu hiểu lý, học đạo yêu người, những chuyện cai trị khéo 

léo khi xưa của ông đều được lưu truyền nơi bia miệng. Những chuyện tu trì 

như kiêng giết, phóng sanh, ăn chay, niệm Phật của ông trong mấy năm gần 

đây đều khắc vào tâm người. Lòng thành cứu nạn, giúp nghèo, hộ pháp, giúp 

cho tăng chúng yên trụ của ông thật có thể noi gót Cấp Cô Độc, tiếp nối Văn 

Chánh Công (Phạm Trọng Yêm). Thường nghĩ nhân dân đời mạt như người 

mù không ai hướng dẫn, lại do nơi tỉnh hội hoàn toàn chẳng có thập phương 

tùng  lâm,  nên cao tăng không có duyên  đến  trụ, chánh pháp  không cách  gì 

được  hoằng  thông;  lý  nhân  quả  ba  đời,  đạo  “nhất  tâm  tạo  đủ  mọi  sự”  gần 

như bị dứt bặt, làm sao cứu vớt thế tục đang bị chìm đắm, đưa dân chúng lên 

bờ giác cho được? 

Vào năm Dân Quốc thứ bảy  (1918), ông thương  nghị  với  vị Trụ  Trì đã 

thoái ẩn của am Phổ Tế ở Tế Ninh là ngài Đức Hinh, ngài Đức Hinh bèn sai 

phương trượng am ấy là Kiến Huệ đến Tế Nam tìm đất, thấy mười mấy mẫu 

đất thuộc nền cũ của Tịnh Cư Tự ở Đông Quan là nơi có thể lập đạo tràng. 

Chùa này được lập vào thời Bắc Tống, nay đã thành chốn gò hoang, chỉ còn 

lại ba gian Phật điện nhưng cũng sắp sụp đổ. Người trông coi chùa muốn tu 

bổ  nhưng  khổ  nỗi  không  có  sức,  gặp  đúng  lúc  thầy  Kiến  Huệ  đem  chuyện 

muốn  quyên  mộ  đất  để  lập  tùng  lâm  ra  nói,  người  ấy  cố  nhiên  khâm  phục 

đức của ông Phan, ngài Đức Hinh, thầy Kiến Huệ, nên bèn vui vẻ dâng tặng, 

lại  bẩm  lên  huyện  lập  giấy  tờ  để  làm  bằng  chứng.  Ông  Phan  tuổi  cao,  đã 

thuộc vào hàng thất thập, bèn lên kinh đô, xin ông phụ tá của Quốc Vụ Tổng 

Lý (Thủ Tướng) là ông Cận đứng ra đề xướng, ông Cận bèn quyên tặng hai 

ngàn  đồng.  Khi  ấy,  con  ông  Phan  là  Phục,  giữ  chức  Tổng  Trưởng  Tài 

Chánh,  quyên  góp  khắp  trong  đất  Đàm801  được  tất  cả  năm  ngàn  đồng,  lại 

tùy  duyên  quyên  góp  được  khoảng  sáu  ngàn  đồng  nữa,  bèn  khởi  công  vào 

mùa Xuân năm Dân Quốc thứ chín (1920), đến mùa Thu thì hoàn thành. Khi 

ấy, gặp đúng lúc đốc quân Du Quan là ông Điền Uẩn Sơn đóng quân ở Sơn 

Tả, dốc lòng tin tưởng Phật pháp, nên khẳng khái quyên ra  một ngàn đồng, 

cực lực đề xướng, lại còn phái người thay mặt đến trước để phụ đôn đốc, nên 

mau được hoàn thành. 

Trù tính tu bổ Phật Điện, Thiên Vương Điện, mỗi nơi đều ba gian. Vây 

quanh  là  Tổ  Đường,  Già  Lam  Điện,  Phương  Trượng,  Niệm  Phật  Đường, 

Thiền Đường, Trai Đường, Đại Môn (cổng chánh),  Khách Đường (nhà tiếp 

khách), Khách Sảnh (chỗ nghỉ cho khách), Trù Phòng (nhà bếp) v.v… tổng 

cộng hơn năm mươi gian, tuy chưa đáng gọi lầu cao giăng mắc, điện các vòi 

vọi,  nhưng  cũng  đã  tiến  hành  tham  thiền,  niệm  Phật,  hoằng  pháp  lợi  sanh 

được  rồi.  Đến  ngày  Mười  Chín  tháng  Chín,  làm  lễ  khai  quang  tượng  Phật, 

thành lập đạo tràng, treo chuông, bản lên, người đèn nhang lễ Phật chen vai, 

thích cánh, khi đó có chuyện lạ đứa bé con té giếng, được Phật cứu vớt, nằm 

yên  ổn  trong  nhà.  Về  sau,  có  chuyện  tốt  lành  là  có  một  người  già  cả  mắc 

bệnh  lâu  ngày  không  khỏi,  nằm  mộng  thấy  có  người  cho  uống  nước  giếng 

này  liền được lành bệnh. Đến  năm Dân Quốc thứ 10 (1921), vùng  Tế Ninh 

hạn hán lớn, ôn dịch tràn lan, mọi người cùng kéo nước giếng này để uống 

và cầu đảo thì mưa ngọt bèn tuôn xuống khắp nơi, ôn dịch dứt ngay. Do vậy, 

mọi  người  đều  gọi  là  Thánh  Thủy.  Vì  thế  bèn  lập  một  cái  đình  bát  giác  để 

che giếng, khắc bia ghi lại việc này. Ôi chao! Lạ lùng thay! Lòng thành đến 

cùng cực thì vàng đá cũng nứt. Đấy là do lòng thành của ông Phan, các thầy 

Đức  Hinh,  Kiến  Huệ,  phát  khởi  lòng  thành  của  mọi  người  thành  lập  đạo 

tràng này, do lòng thành của mọi người tương cảm nên Phật từ bèn rủ lòng 

ứng  theo,  cho  nên  mới  có  những  chuyện  chẳng  thể  nghĩ  bàn  như  vậy,  đủ 

chứng tỏ  “tâm, Phật, chúng sanh cả ba không sai biệt!”  Tâm này làm Phật, 

tâm  này  là  Phật,  cảm  ứng  đạo  giao,  giống  như  đã  có  hình  ắt  có  bóng,  có 

tiếng ắt có tiếng vang. 

Tuy  chùa  đã  thành  lập,  nhưng  Tăng  không  được  nuôi  dưỡng  thì  cũng 

không thể an cư hành đạo; do vậy, ông Phan lại quyên mộ được một vạn hai 

ngàn đồng gởi vào công ty Lỗ Phong với lãi suất khởi đầu một phân hai ly, 

mỗi tháng thu được một trăm bốn mươi bốn đồng, dùng làm tiền ăn uống và 

chi phí những thứ cần dùng trong chùa, có thể nuôi được hai  mươi vị Tăng 

thường  trụ  và  mười  vị  Tăng  quải  đơn802.  Sau  này  nếu  có  bậc  đại  từ thiện 

quyên tặng khoản tiền lớn hơn thì sẽ căn cứ theo khả năng mà mở rộng quy 

mô hơn nữa. Chùa thành lập rồi, hai vị Đức Hinh và Kiến Huệ nối nhau quy 

Tây;  do  vậy,  bèn  thỉnh  vị  Trụ  Trì  đã  thoái  ẩn  của  Thiên  Mục  là  Năng  Hòa 

Lão  Nhân  tạm  thời  chấp  chưởng,  nay  thỉnh  hòa  thượng  Diệu  Liên  thuộc 

chùa Hoa Nghiêm ở Duyện Châu803 làm Trụ Trì. 

Việc  tu  trì  trong  chùa  chuyên  chủ  Tịnh  Độ,  không  truyền  giới,  không 

làm  kinh sám thù tạc. Thí chủ có tín  tâm  đến chùa  niệm  Phật  hoặc đả Phật 

thất để  hồi  hướng cho tiên  linh hoặc cầu  phước thọ thì không cự tuyệt. Do 

pháp  môn Tịnh Độ chính  là pháp quy tông kết đảnh của  hết thảy các pháp, 

hạ thủ dễ thành công cao, dùng sức ít lại được hiệu quả nhanh chóng, là vô 

thượng diệu  đạo để phổ độ chúng sanh của Như  Lai,  quả thật  là pháp  môn 

đặc biệt để cả phàm lẫn thánh cùng lên bờ giác. Chúng sanh đời Mạt căn cơ 

kém hèn, tu các pháp môn khác khó thể được lợi ích thật sự, bởi lẽ hết thảy 

pháp môn đều cậy vào tự lực, chỉ có pháp Tịnh Độ này hoàn toàn nương vào 

Phật lực. Cậy vào tự lực để đoạn Hoặc chứng chân nếu không phải là bậc lợi 

căn  cao  nhất  thì  chẳng  thể  liễu  thoát  ngay  trong  đời  này!  Nương  vào  Phật 

lực,  có  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  dẫu  là  hạng  độn  căn  thấp 

nhất  cũng  có  thể  đới  nghiệp  vãng  sanh.  So  sánh  hai  pháp  thì  sự  khó  -  dễ, 

nhanh  -  chậm  khác  nào  trời  với  vực.  Do  vậy,  mười  phương  chư  Phật  hiện 

tướng lưỡi rộng dài để tán dương, thánh hiền hai cõi phát tâm Kim Cang lưu 

truyền. 

Lược  nêu  tóm  tắt  những  ý  chánh  để  bảo  cùng  đồng  nhân,  nếu  ai  tin 

tưởng  chắc  thật  thì  lợi  ích  vô  tận.  Phương  danh  của  những  vị  thí  tiền  của 

được ghi đầy đủ ở mặt sau bia, nhờ vào công đức này ắt hiện đời phước thọ 

tăng trưởng, lâm chung được Phật Di Đà tiếp dẫn vậy! 

 

---o0o--- 

15. Bi ký Vạn Niên Niệm Phật Hội ở Thường Minh Am 





Từ  nơi  phàm  tình  hiển  lộ  Như  Lai  Tạng,  dùng  Quả  Địa  Giác  làm 

Nhân Địa Tâm, dẫn sáu nẻo lên chín phẩm sen, vượt thoát tam giới hưởng tứ 

đức, trong thời Ngũ Trược lừng lẫy, làm một tông viên mãn ngay trong một 

đời thì chỉ có pháp Niệm  Phật  là được như vậy  mà thôi!  Khi  xưa,  Lập Sơn 

Lão Nhân trùng hưng chùa Pháp Vũ suốt mười mấy năm, muốn thoái ẩn nơi 

tịnh thất để chuyên tu Tịnh nghiệp, nên mới dựng am này, hòng làm chỗ cho 

chính  mình  và các đồ đệ gieo tấm  lòng thành cho đến  hết đời,  mong  trở  về 

An  Dưỡng.  Cảnh  giới  vắng  lặng,  cách  tuyệt  cõi  trần,  quy  củ  nghiêm  túc, 

không dễ dãi chút nào; chẳng phải là người không tham thế duyên, cam chịu 

đạm bạc, dốc chí tu trì cầu sanh Tịnh Độ sẽ chẳng thể ở đây được! 

Vào năm Tuyên Thống thứ hai (1910) đời Thanh trước kia, nhằm khi sư 

Liễu Đế làm đương gia, có các cư sĩ Trần Lạc Chi, Cố Thọ Bành v.v… lên 

núi  dâng  hương,  ở  nhờ  am  này.  Trông  thấy  am  quy  (quy  củ  trong  am) 

nghiêm túc, Tăng chúng nghiêm tịnh, xa là tiếp nối được liên xã của Khuông 

Lô, gần là thừa kế Tịnh tông của ngài Vân Thê. Thầy Liễu Đế lại vì họ giảng 

cặn kẽ  pháp Niệm Phật, sự tuy  giản dị,  nhưng  lý cực  viên đốn, độ khắp ba 

căn,  lợi  -  độn  cùng  thâu,  là  tông  yếu  tối  thượng  của  vô  lượng  pháp  môn 

trong  cả  một  đời  giáo  hóa  của  đức  Như  Lai.  Hết  thảy  pháp  môn,  hằng  sa 

diệu nghĩa không gì chẳng lưu xuất từ pháp giới này, không gì chẳng trở về 

pháp giới này. Do vậy, vị Tổ của ta là Lập Sơn Lão Nhân dựng lập am này 

để tiếp độ con cháu. 

Bọn họ vừa nghe như vậy bèn phát đại tâm, chọn lựa tập hợp mấy mươi 

người cùng chí  hướng, ai  nấy đóng  góp bao nhiêu đó tiền, lập ra Vạn Niên 

Niệm Phật Hội, bắt đầu từ ngày Mười Chín tháng Hai của năm sau cho đến 

ngày  Hai Mươi  Lăm  là  viên  mãn, đêm  hôm  đó  làm  lễ thí thực để cứu  giúp 

mọi cô hồn, vĩnh viễn lấy đó làm lệ nhất định, chẳng được sửa đổi. Am này 

đem số tiền thanh tịnh ấy, ngoại trừ phần dùng để làm chi phí trong pháp hội 

ấy ra, phần còn  lại dùng để  mua ruộng  hết. Hoa lợi thâu được liền dùng để 

lập  pháp  hội  kế  tiếp.  Số tiền  còn  dư thì  dùng  để  giúp  chi  dụng  cho  thường 

trụ. Sợ rằng lâu năm không chứng cớ, bèn khắc vào đá quý kiên cố, ngõ hầu 

ức vạn năm sau không bị phế bỏ. Sẽ thấy đạo tràng Thường Minh hương đèn 

ngày  càng  thạnh,  mười  phương  đàn-việt  tín  tâm  càng  nồng,  cùng  dự  Phật 

hội,  cùng  niệm  danh  hiệu  Phật,  cùng  sanh  cõi  Phật,  cùng  thành  Phật  đạo, 

công  đức  lợi  ích  làm  sao  diễn  tả  cho  được?  Những  quy  củ  được  ghi  tường 

tận ở phần sau. 



---o0o--- 

16. Bài ký nơi tháp hóa thân của chùa Phổ Tế tại Phổ Đà 





Cổ  nhân  nói:   “Tử  sanh  cũng  lớn  lắm,  há  chẳng  đau  đớn  ư?”   Trộm 

nghĩ: Chẳng biết nguyên do, dù có đau lòng nào có ích gì đâu? Phải biết hết 

thảy  chúng  sanh  theo  nghiệp  lưu  chuyển,  thọ  sanh  trong  sáu  đường.  Sống 

chẳng biết từ đâu đến, chết chẳng biết đi về đâu. Do tội phước, nhân duyên 

bèn  thăng  -  giáng,  xoay  vần  luân  hồi  trọn  không  lúc  nào  ngơi.  Như  Lai 

thương xót, dạy cho nhân duyên  “do Hoặc khởi nghiệp, do nghiệp cảm khổ”  

và  bản  thể   “thường  -  lạc  - ngã  - tịnh,  tịch  chiếu  viên  dung” ,  khiến  cho  họ 

biết rõ: Do vô minh nên mới có thân này, tức là sắc thân này hoàn toàn thuộc 

huyễn vọng, chẳng những Tứ Đại không có mà ngay cả Ngũ Uẩn cũng đều 

là Không. Đã biết các Uẩn là Không thì diệu lý Chân Như Pháp Tánh Thật 

Tướng sẽ triệt để phô bày trọn vẹn. Lại sợ có kẻ tình chấp kết chặt chưa thể 

giải thoát, nên sau khi xả báo bèn dùng lửa thiêu hóa, ngõ hầu người chưa lìa 

chấp trước sẽ mau lìa được, người đã lìa được bèn mau chứng Pháp Thân, lại 

còn khiến cho  hiện tiền đại chúng  ngộ biết thân  này chẳng chân  thật, dùng 

ngay  cái  thân  ấy  để  làm  chứng  minh.  Ấy  gọi  là   “nên  dùng  thân  hóa  thành 

 tro, diệt mất dấu tích để độ, bèn hiện thân cháy thành tro, diệt mất dấu tích 

 để thuyết pháp”.  Do đây bèn lập ra quy chế hỏa táng, phàm những ai thuộc 

vào Tăng đồ đều tuân hành. 

Nhằm lúc pháp đạo thạnh hành vào đời Đường, đời Tống, những người 

tại gia thông hiểu đa phần cũng tuân theo, chứ không chỉ riêng Tăng chúng 

mới vậy. Phổ Đà chính là đạo tràng của Quán Âm Đại Sĩ; Phổ Tế, Pháp Vũ 

là  tùng  lâm  thập  phương  cộng  trụ,  Tăng  chúng  đến  -  đi  quả  thật  rất  đông. 

Phàm  những  vị  mất  đi  đều  dùng  lửa  thiêu  hóa,  nhưng  lò  thiêu  rất  thô  sơ, 

chẳng  những tốn  nhiều củi đốt,  lại còn khiến cho  xương  bị trộn  lẫn  với  tro 

đất. Các cư sĩ đương thời túc căn sâu dầy dốc lòng tin tưởng Phật pháp, phát 

tâm  Bồ  Đề  làm  chuyện  lợi  lạc,  bèn  phỏng  theo  cách  thức  của  ngoại  quốc, 

nghiên cứu châm chước sao cho thích hợp, chuẩn bị nhân công, vật liệu, tạo 

cho hai chùa trước và chùa sau mỗi chùa một lò. Do lò ấy hình như cái tháp, 

nên gọi là Tháp. Mỗi tháp tốn hơn cả ngàn bạc, có thể nói là công đức chân 

thật  vậy. Tháp  vừa dựng  xong,  gặp đúng  lúc có  người  vãng sanh, chưa đầy 

ba tiếng đồng hồ đã thiêu sạch sẽ, tro xương đều đựng trong hộp sắt, không 

bị lẫn lộn với tro đất nữa. Do vậy, đại chúng hoan hỷ, mong khắc vào đá để 

ghi lại. Minh804 rằng:  

Ban đầu thọ thân là do vô minh, mê cái gốc Chân Như, lầm sanh ái tình, 

ái  tình đã khởi,  huyễn chất  gá  vào,  nhận  lầm  là Ngã,  vĩnh  viễn chẳng  giác. 

Như Lai thương xót, riêng lập phương tiện, khiến cho kẻ còn, người mất đều 

lìa  Ngã  Kiến.  Thân  còn  chẳng  được,  Ngã  từ  đâu  có?  Diệt  trọn  bốn  tướng, 

Ngũ Uẩn đốn không. Sanh - diệt đã diệt, tịch diệt hiện tiền. Chân Như Pháp 

Tánh trở về sẵn có. Lìa tướng huyễn vọng, phát tâm Bồ Đề, hồi hướng Tịnh 

Độ, gần đấng Quang Thọ, nghe pháp, thọ ký, chứng Vô Sanh Nhẫn, nương 

đại  nguyện  luân độ cho  những  kẻ thật  đáng  thương  xót, khiến cho  hết thảy 

cùng sanh Tây Phương, đều trong vị lai làm đấng Pháp Vương. 



---o0o--- 

17. Bài ký nơi tháp hóa thân chùa Pháp Vũ, Phổ Đà 





Ngã Chấp của chúng sanh kiên cố khó phá lắm thay! Cái sắc thân này 

vốn  do  đất,  nước,  gió,  lửa  Tứ  Đại  hợp  thành,  nhưng  lầm  chấp  là  Ngã,  như 

dầu  lẫn  vào  miến,  vĩnh  viễn  chẳng  thoát,  đâm  ra  mê  trái  toàn  thể  [chân  lý] 

“Chân Ngã chẳng thuộc Ấm - Giới, chẳng thuộc thánh - phàm”, như gương 

bị  bụi  lấp,  chẳng  thể  chiếu  soi.  Vì  thế,  kinh  Hoa  Nghiêm  nói:   “Hết  thảy 

 chúng  sanh  đều  có  đủ  trí  huệ  của  Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp 

 trước,  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng  thì Nhất  Thiết  Trí,  Vô  Sư 

 Trí  đều  được  hiện  tiền”.   Do  vậy  biết  tâm  tánh  của  chúng  sanh  ngang  bằng 

chư Phật, nhưng do chấp trước mà chẳng thể thọ dụng, chẳng đáng buồn ư? 

Vì  thế,  đức  Như  Lai  thuyết  pháp  đủ  cách  khiến  cho  chúng  sanh  biết  rõ 

cái sai từ trước đến nay  “nhận lầm Tứ Đại là thân tướng, [tưởng lầm] duyên 

 ảnh của sáu trần là tướng của tự tâm”  thì  “chân thân thường - lạc - ngã - 

 tịnh, chân tâm tịch chiếu viên dung”  bèn tự được hiển hiện toàn thể. Lại do 

những  người  chấp  chặt  thân  tướng,  căn  cơ  ám  độn  cũng  khó  liễu  ngộ  thân 

này  là  vọng,  ngõ  hầu  chẳng  sanh  chấp  trước,  cho  nên  sau  khi  xả  báo,  bèn 

đem hỏa thiêu, đột nhiên chẳng còn gì nữa. Như thế thì người còn lẫn kẻ mất 

đều  ngộ  được  cái  thân  do  Tứ  Đại  giả  hợp  chẳng  phải  là  thân.  Các  cư  sĩ 

đương  thời  từ  xưa  đã  có  linh  căn,  tận  lực  tu  tịnh  hạnh,  tâm  lợi  người  tha 

thiết, lòng hộ pháp ân cần. Do từ trước đến nay lò thiêu chưa thích đáng, nay 

muốn sửa đổi cho tốt đẹp hơn, bèn tinh chuyên nghiên cứu, phỏng theo cách 

thức của ngoại quốc để sửa đổi, tạo cho Pháp Vũ, Phổ Tế mỗi chùa một lò. 

Hình cái lò ấy giống như cái tháp nên gọi là Hóa Thân Tháp. Phí tổn tính ra 

hơn cả ngàn bạc, ý đẹp, cách hay, công đức vô lượng. 

Minh  rằng:  Chúng  sanh  mê  trái  chẳng  phải  Ngã,  lại  chấp  là  Ngã,  như 

tằm  kéo  kén,  như  con  thiêu  thân  đâm  đầu  vào  lửa.  Vốn  có  Chân  Ngã  mà 

chẳng  đoái  hoài,  Tứ  Đại  huyễn  chất  lại  cứ  lầm  nhận.  Như  Lai  xót  thương, 

dạy dỗ đủ cách, lại dạy hỏa thiêu, để toàn trí chiếu. Đã biết là vọng bèn hiểu 

được chân, đắc Vô Ngại Trí, thấy thân vốn có. Nương trí thân ấy hồi hướng 

Tịnh Độ, được vô lượng thọ, dự vào Bổ Xứ, chẳng lìa An Dưỡng, vào khắp 

mười phương, khiến khắp kẻ mê trở về quê nhà sẵn có. Do vậy chúng sanh 

đều khôi phục bản tánh, phước huệ trọn đủ, tiếp nối huệ mạng Phật. Nguyện 

đem công đức này trao cho khắp tất cả pháp giới hữu tình đều chứng Chánh 

Giác. 



---o0o--- 

18. Bài ký về chuyện Lý Thái Phu Nhân ở Trấn Hải thắp đèn soi sáng 

biển 





Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh  thường quang, tất cả  những  gì 

sáng - tối, thông - tắc, xa - gần thảy đều chiếu thấu suốt không sót. Vì vậy, 

chẳng  cần  nhờ  vào  ánh  sáng  của  mặt  trời,  mặt  trăng,  đèn  đuốc  mới  thấy 

được. Hiềm rằng chúng sanh mê  muội bản tánh, trái giác hiệp trần, đến nỗi 

Phật tánh thường quang ấy biến thành phiền não vô minh, chẳng những chỗ 

tối  tăm,  ngăn  lấp,  xa  xôi  không  thấy  được,  ngay  cả  những  thứ  ở  gần  ngay 

trước  mắt  nếu  không  có  ánh  sáng  của  mặt  trời,  mặt  trăng,  đèn  đuốc,  dù  là 

Thái Sơn vẫn không thể thấy được, huống gì những thứ khác! Do vậy, luân 

hồi  trong  biển  khổ  sanh  tử  như  người  mù  không  ai  dẫn  đường,  trọn  chẳng 

thể thoát ra được! Chẳng đáng buồn ư? Đức Đại Giác Thế Tôn xót thương, 

nói ra đủ mọi pháp khế lý khế cơ, khiến họ bỏ vọng theo chân, trái trần, hiệp 

giác, hầu khôi phục Chân Như Phật Tánh sẵn có. Lại sợ kẻ căn cơ hơi kém, 

trong đời này chưa thể đoạn hết được phiền hoặc, qua một đời sau lại thành 

mê muội, nên bèn mở ra pháp môn Tịnh Độ cậy vào Phật từ lực vãng sanh 

Tây  Phương.  Bất  luận  trung  hạ  căn,  chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành, 

nguyện  thiết  tha  niệm  danh  hiệu  Phật  sẽ  quyết  định  vãng  sanh,  vạn  người 

chẳng sót một ai! Quả thật là vô thượng diệu pháp bậc nhất để phổ độ chúng 

sanh của đức Như Lai. Ví như ngồi trên chiếc tàu lớn vào trong biển cả, cứu 

vớt khắp những kẻ chìm đắm cùng lên bờ kia. Có duyên gặp được pháp này 

thì còn may mắn nào hơn! 

Lý Thái Phu Nhân ở Trấn Hải là mẹ của ông Vân Thư, túc căn sâu dầy, 

hiện đời tu tập tinh thuần, dốc lòng tu Tịnh nghiệp, rộng hành phương tiện, 

chẳng  những đáng  là  bậc  mẫu  nghi  nơi khuê các, đức  lẫy  lừng  nữ giới,  mà 

quả thật còn đáng là gương mẫu cho cả xóm làng, tận lực hộ trì thánh giáo. 

Huyện Phổ Đà nằm bên biển cả, là đạo tràng ứng hóa của Quán Âm đại sĩ, 

chỗ  cao  nhất  gọi  là  Phật  Đảnh.  Lên  đảnh  núi  nhìn  xa  bốn  phía,  biển  mênh 

mông  tiếp  nối  trời,  quả  thật  mở  rộng  cõi  lòng,  tăng  trưởng  trí  thức.  Năm 

Quang  Tự  30  (1904)  đời  Thanh,  tức  năm  Giáp  Thìn,  các  ông  Triệu  Phức 

Trù, Đồ Cảnh Tam tạo một tháp đèn ở nơi ấy để thường thắp sáng mỗi đêm 

ngõ  hầu  trừ  nỗi  hiểm  thuyền  vỡ  vì  đi  lạc  phương  hướng.  Lại  dựng  ba  gian 

Phật đường để  những ai đến đảnh Diệu Cao Phong  này đều trông  thấy đức 

Quán Âm. Thái phu nhân cũng đã quyên tặng bao nhiêu đó tiền; tiếp đó, bà 

nghĩ:  Ngọn  đèn  này  vốn  thuộc  về  Phật  quang,  chẳng  những  khiến  cho 

thuyền bè qua lại chẳng đi sai hướng mà còn có thể khiến cho những người 

từ bốn phía trông thấy từ xa bèn nghĩ nhớ Đại Sĩ. Do vậy muốn cúng dầu đốt 

đèn nhiều năm. Do tịnh nghiệp chín muồi sẽ quy Tây, cụ bèn dặn dò con là 

ông Vân Thư vì cụ lo liệu. 

Mùa Xuân  năm Quý  Hợi (1923), những  vị thiêng  liêng trong  núi  muốn 

cho quy mô được mở rộng, lại muốn cho người đời sau cùng được gieo thiện 

căn bèn nhờ sức thần Chúc Dung805 thiêu sạch Phật đường đã dựng từ xưa, 

Tăng chúng chùa Huệ Tế lại quyên mộ kiến tạo, Vân Thư bèn đem số phiếu 

công trái kỳ hạn bảy năm, giá trị năm ngàn đồng cúng cho chùa Huệ Tế, chỉ 

định  chuyên  dùng  [số  tiền  ấy]  để  chi  phí  mua  dầu  thắp  đèn  nơi  tháp  hải 

đăng. Phiếu ấy lợi tức mỗi năm là sáu ly (6%), tính ra tiền là ba trăm đồng, 

đợi đến khi nào rút thăm được hoàn lại tiền vốn thì sẽ đem tiền ấy giao cho 

nhà  chùa  mua  ruộng  đất,  dùng  hoa  lợi  thâu  được  làm  chi  phí  thắp  đèn.  Hễ 

Phật Đảnh còn tồn tại thì đèn ấy chẳng diệt, tâm quang của hiền mẫu hiếu tử 

cũng nương theo Phật quang chiếu mãi ức vạn năm. Những kẻ trong cõi đời 

đuổi  theo  thanh  sắc,  tiêu  vàng  như đất,  đến  nỗi  cha  mẹ,  anh  em  đều  chẳng 

buồn hỏi đến, nghe phong thái của ông Vân Thư há chẳng thẹn đến chết ư? 

Do vậy, tôi vui vẻ soạn bài ký, muốn cho hết thảy chúng sanh cùng dùng đèn 

sáng Phật pháp phá trừ tối tăm phiền hoặc, do đây cùng thoát khỏi biển khổ 

sanh tử, cùng về quê nhà Cực Lạc, làm con thật sự của đức Di Đà, làm bạn 

tốt của Đại Sĩ vậy! 

 

---o0o--- 

19. Bài ký trùng tu tháp viện của ngài Bách Trượng Đại Trí Hoài Hải 

thiền sư 





Từ  khi  đức  Thế  Tôn  cầm  cành  hoa,  ngài  Ca  Diếp  mỉm  cười,  Chánh 

Pháp  Nhãn  Tàng,  Niết  Bàn  diệu  tâm  được  truyền  thừa  mãi  mãi.  Hai  mươi 

tám  vị Tổ ở  Tây Thiên, sáu  vị Tổ ở Đông Độ tâm tâm tương ấn,  nên  pháp 

này được thạnh hành, rạng rỡ ở Thiên Trúc lẫn Trung Hoa. Đến thời môn đệ 

của  ngài  Nam  Nhạc  Hoài  Nhượng,  xuất  hiện  ngài  Mã  Tổ  Đạo  Nhất  mở  ra 

mối  pháp  vượt  khỏi  cách  thức  thông  thường,  phương  cách  tiếp  độ  căn  cơ 

không ngằn, khéo léo không gì sánh ví được. Đối với những kẻ mê tình liền 

dạy tâm bổn giác, chẳng lìa đương niệm siêu phàm nhập thánh, như sấm sét 

rung  trời,  nghe  rồi  đều  táng  thân  mất  mạng,  như  cam  lộ,  Đề  Hồ  nếm  vào 

[liền giống như] đã chết rồi bèn sống lại, chẳng những đại giáo của đức Như 

Lai đều hiện rõ chân tâm thường trụ, mà ngay cả sơn hà đại địa cũng hiển lộ 

diệu thể của đấng Pháp Vương,  khiến cho  mọi  hình  mọi sắc trong thế  gian 

đều quy về quang cảnh nơi bổn địa. Với pháp gì, chuyện gì trong khắp cùng 

vũ trụ cũng thấy chính là đương nhân. 

Do vậy, trong đồ chúng của Ngài có tám mươi bốn vị tri thức kiệt xuất, 

nhưng Hoài Hải thiền sư thật là bậc nhất. Trong lúc vịt trời bay qua, bèn vặn 

đầu mũi lôi lại806, quát to một tiếng, tai điếc ba ngày, khác nào tượng vàng 

gỡ  khỏi  khuôn,  quang  minh  chiếu  khắp,  sư  tử  ra  khỏi  hang  oai  mãnh  khôn 

địch, bèn đại khai đạo tràng tuyển Phật tại núi Bách Trượng. Dùng lò luyện 

 “một pháp chẳng lập” đúc thân Phật vạn đức sẵn đủ để tự hành dạy người; 

Luật,  Giáo,  Liên  (Tịnh  Độ)  tu  trọn  vẹn  không  gián  đoạn,  một  đạo  Giới  - 

Định  -  Huệ  cùng  hành,  tùy  cơ  thuyết  pháp,  hoàn  toàn  chẳng  lưu  dấu  tích, 

nhưng đoạn văn  “linh quang riêng chiếu, thoát khỏi Căn - Trần, thể lộ chân 

 thường, chẳng câu nệ văn tự, tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên thành, chỉ lìa 

 được vọng niệm thì chính là Như Như Phật”  là thân thiết nhất. Ngài lo lắng 

sâu  xa khi pháp tồn tại  lâu  ngày sẽ nẩy sanh  mối  tệ, nên  nghiêm cẩn  lập ra 

Thanh Quy để  làm khuôn phép  ngăn  ngừa sẵn, dựa theo  giới  luật đức Phật 

đã chế ngõ hầu thích hợp thời tiết, nhân duyên, trở thành khuôn vàng thước 

ngọc cho các tùng lâm trong thiên hạ, những bậc thầy gương mẫu trong thiên 

hạ cũng do đây mà được thành lập. 

Bản  thân  Ngài  giữ  Luật  đã  nghiêm,  mà  làm  lụng  cũng  đứng  đầu  đại 

chúng.  Nếu  có  chuyện  gì  ngăn  trở  không  chấp  tác  (làm  lụng)  được  bèn 

chẳng  ăn,  vì  thế  mới  có  lời  huấn  thị:   “Một  ngày  không  làm  thì  một  ngày 

 không ăn”  răn chúng thật thiết tha! Vì vậy, Ngài mới có câu nói  “Chẳng lầm 

 nhân  quả”   khiến  cho  kẻ  hiểu  lầm  thốt  lời   “chẳng  rơi  vào  nhân  quả”   liền 

được  thoát  thân  nghiệp  báo  chồn  hoang.  Nếu  ước  trên  Thật  Tế  Lý Thể  mà 

luận thì phàm - thánh, chúng sanh - Phật, nhân - quả, tu - chứng đều chẳng 

thể  được,  nhưng  bàn  trên  phương  diện  pháp  môn  tu  trì  thì  trên  là  đức  Như 

Lai đã thành Phật đạo, dưới là chúng sanh đọa trong A Tỳ đều chẳng thể ra 


khỏi  nhân  quả  được.  Hiểu  lý  tánh  nhưng  chẳng  bỏ  sự  tu,  ấy  là  Chánh  Tri. 

Chấp  lý  tánh  phế  sự  tu,  bèn  thành  tà  kiến.  Sai  biệt  chừng  hào  ly  liền  cách 

biệt thành Phật và địa ngục! Chủ nhân núi Bách Trượng đời trước807 muốn 

cứu vớt những kẻ cuồng huệ đời Mạt khỏi đọa lạc nên chẳng tiếc công hiện 

thân  nêu  tỏ  quả  báo;  quả  thật  đã  cùng  với  Bách  Trượng  thiền  sư  đe  -  búa 

thành toàn cho nhau, cùng nhau rèn đập, khiến cho những Thiền giả đời sau 

triệt  ngộ  lý   “chẳng  dính  dáng  nhân  quả”,   thực  hành  sự  “tu  nhân  chứng 

quả”, ngõ hầu rốt ráo triệt chứng, hiển bày trọn vẹn. Hai câu chuyện này thể 

hiện thâm tâm của ngài Bách Trượng, người học chẳng được lơ là đọc phớt 

qua vậy. 



Núi  này thuộc  về  huyện Phụng  Tân, tỉnh  Giang  Tây, chùa ấy sau khi 

được  ngài  Bách  Trượng  sáng  lập  bèn  được  sắc  tứ  là  Thọ  Thánh  Thiền  Tự. 

Năm  Nguyên  Hòa  thứ  chín  (814)  thời  [Đường]  Hiến  Tông,  ngài  Bách 

Trượng  thị  tịch,  thọ  sáu  mươi  sáu  tuổi.  Năm  Trường  Khánh  nguyên  niên 

(821) đời [Đường] Mục Tông, được sắc phong thụy hiệu là Đại Trí thiền sư, 

tháp  mang  tên  là  Đại  Bảo  Thắng  Luân,  tháp  cách  chùa  hai  dặm.  Từ  đời 

Đường đến nay hơn một ngàn  một trăm mấy mươi năm, pháp đạo không gì 

chẳng hưng - suy. Nhờ có người có khả năng gánh vác pháp đạo làm bậc trụ 

trì  nên  chùa  tháp  được  tồn  tại  mãi,  Tông  phong  vẫn  y  như cũ.  Từ  cuối  đời 

Thanh  đến  nay,  mấy  phen  gặp  binh  hỏa,  lại  thêm  đói  kém,  đến  nỗi  chùa 

không có bậc cao nhân, tháp viện đổ nát. 



Năm Dân Quốc thứ tám (1919), tức năm Kỷ Mùi, chủ chùa là thầy Tự 

Thành chẳng nỡ để tổ đạo mất tích, liền khẩn khoản thỉnh hòa thượng Tiên 

Cần  làm  Trụ  Trì,  vĩnh  viễn  biến  chùa  thành  tùng  lâm  truyền  hiền  của  thập 

phương. Đến năm Dân Quốc thứ 12 (1923), ngài Tiên Cần giao cho sư Liễu 

Nhiên.  Hai  vị  đều  là bạn thân trong pháp  môn, cùng  nghĩ tháp  viện của Tổ 

Sư đổ nát khó kham, bèn khởi đầu quyên mộ những người cùng một sắc áo 

các  nơi  được  bao  nhiêu  đó  tiền  bèn  tận  lực  trùng  tu  tháp  điện,  hiến  điện, 

tường  vây quanh tự  viện  và tăng  liêu đều  sửa tốt đẹp  hoàn  toàn, tổng cộng 

tốn chừng bao nhiêu đó tiền. Tiền dư bèn đem chuộc lại chừng bao nhiêu đó 

mẫu ruộng để làm chi phí ăn ở cho tăng chúng trụ trong tháp viện. Phàm suy 

sụp đến cùng cực sẽ lại khôi phục, bỉ cực ắt thái lai, hai thầy Tiên Cần, Liễu 

Nhiên  trước  sau  trụ  trì  núi  Bách  Trượng  chẳng  phải  là  chuyện  ngẫu  nhiên. 

Tháp  viện  sửa  xong,  muốn  phát  huy  đạo  yếu  của  ngài  Bách  Trượng  cũng 

như nguyên do trùng hưng tháp viện bèn sai Quang soạn bài ký. Quang thẹn 

mình  chẳng  hiểu  Thiền,  đành  mượn  chuyện  cũ  của  ngài  Bách  Trượng  và 

những chuyện hiện tại kể thẳng vào đây ngõ hầu những bậc hiền triết trong 

vị lai có cái để khảo cứu, kiểm chứng vậy. 

Lại  nữa,  từ  khi  đức  Thế  Tôn  nhập  diệt  đến  nay,  phàm  các  chùa  miếu 

không  đâu  chẳng  lấy  Phật  làm  chủ,  điện  Phật  phải  được  lập  ở  chánh  giữa 

chùa. Ngài Bách Trượng lập Thanh Quy: Phàm những chuyện chúc ly, chúc 

thọ808, Phật Đản v.v… đều tụng kinh trong đại điện, còn khóa tụng sáng tối 

thì  không  cần  nói  đến.  Trong  Tống  Cao  Tăng  Truyện,  chép  sai  câu   “lập 

 Phật điện ở đằng trước, lập pháp đường ở đằng sau”  thành  “chẳng lập Phật 

 điện,  chỉ  lập  pháp  đường” .  Ông  Dương  Đại  Niên  khi  viết  lời  tựa  cho  bộ 

Thanh  Quy  cũng  lập  lại  cái  sai  này,  chẳng  nghĩ  nếu  không  có  Phật  điện, 

phàm  những  lễ  chúc  ly,  chúc  thọ  v.v…  sẽ  cử  hành  ở  đâu  đây?  Chẳng  lẽ 

trong chùa hoàn toàn không có một tượng Phật nào hay sao? Hay là thờ Phật 

ở điện phụ vậy? Không có tượng Phật nào thì có khác gì ngoại đạo! Tự mình 

ở chính giữa còn thờ Phật ở điện bên cạnh để cử hành những lễ chúc ly, chúc 

thọ  v.v… có khác  gì khinh  miệt quốc  gia, khinh  mạn  Phật đâu? Nhưng cái 

sai lầm rành rành nhất ấy từ đời Tống cho đến Nguyên, Minh, Thanh, gần cả 

ngàn  năm  không  ai  sửa  cho  đúng  khiến  cho  Bách  Trượng  thiền  sư  bị  vu 

báng,  miệt thị oan  uổng,  há chẳng khiến cho  người ta đau  lòng  nhức óc  ư? 

Sách Chứng Nghĩa Ký sửa thành  “chẳng lập các điện khác, lập pháp đường 

 trước  hết”   cũng  chẳng  trọn  câu,  vì  câu  này  chỉ  nói  lên  chuyện  gấp  rút  cần 

làm  trước  hết,  há có  thể  lấy  làm khuôn  mẫu cố  định  vĩnh  viễn được ư? Do 

vậy,  tôi  bèn  nêu  sự  lý  đại  lược  nơi  đây  để  hậu  hiền  biết  cái  sai  lầm  trong 

Tống Cao Tăng Truyện và những lời tựa Thanh Quy trong các bộ Đại Tạng 

khiến cho bản hoài của Bách Trượng thiền sư được thông suốt lớn lao trong 

cõi Thường Tịch Quang thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

20. Bi ký công đức xây lại Ngũ Phật Trấn Mãng Tháp tại Tiểu Bạch 

Lãnh 

(Viết giùm) 





Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  xem  hết  thảy  chúng  sanh  như  con  một,  bởi 

một niệm tâm tánh của họ vốn không hai, không khác với tam thế chư Phật. 

Do  mê trái  nên chẳng  những không thể đích thân thọ dụng,  mà còn đâm  ra 

dùng  sức  Phật  tánh  thường  trụ  bất  sanh  bất  diệt  này  để  khởi  Hoặc  tạo 

nghiệp, luân hồi sáu đường trải trần kiếp lâu xa, không thể thoát lìa. Do vậy, 

đức  Phật  bèn  thị  hiện  sanh  trong  thế  gian  thành  Đẳng  Chánh  Giác,  tùy  cơ 

thuyết  pháp  khiến  cho  [chúng  sanh]  được  độ  thoát.  Ngài  cũng  tạo  nhân 

duyên  đắc  độ  cho  những  căn  cơ  chưa  chín  muồi  cũng  như  hết  thảy  chúng 

sanh trong vị lai. Ấy gọi là  “lưu thông kinh giáo, dạy khắp vị lai”.  Khi hết 

thảy sự việc đã xong, Phật liền nhập Niết Bàn, do lòng đại từ bi, hóa lửa tự 

thiêu, nát Pháp Thân vạn đức trang nghiêm thành tám hộc bốn đấu xá-lợi để 

chúng  sanh  lễ  bái,  cúng  dường,  tăng  trưởng  phước  điền,  gây  nhân  thành 

Phật.  Do  vậy,  trên  trời  trong  cõi  người,  long  cung,  hải  tạng,  nơi  nào  cũng 

đều được chia xá-lợi, dựng tháp cúng dường. 



Phần xá-lợi chia cho nhân gian được chia đều cho tám nước, riêng vua 

A  Xà  Thế  được  tám  vạn  bốn  ngàn  hạt,  thờ  nơi  sông  Hằng,  lập  vành  đai 

gươm [vây quanh] để thủ hộ. Một trăm năm sau, chắt của vua tên là A Dục 

làm  vua  cõi  Diêm  Phù,  oai  đức  tự  tại,  vâng  theo  lời  Phật  phó  chúc,  chấn 

hưng  Phật  pháp,  đem  xá-lợi  ấy  sai  khiến  quỷ  thần  dùng  bảy  báu,  các  loại 

hương làm vữa (chất hồ), trong vòng một ngày tạo ra tám vạn bốn ngàn cái 

tháp  báu.  Muốn  cho  những  tháp  ấy  được  phân  bố  khắp  Nam  châu,  nên  tôn 

giả Da Xá  (Yaśa) dùng tay che  mặt trời,  năm  ngón tay phóng  quang tỏa ra 

tám vạn bốn ngàn đạo ánh sáng, sai các quỷ thần mỗi người bưng  một tháp 

đi theo ánh sáng. Ánh sáng chiếu đến đâu là hết thì đặt ở đấy. Phàm chỗ nào 

Phật  pháp  chưa  truyền  đến  đều  đặt  tháp  trong  đất  nơi  ấy.  Đến  sau  này  khi 

pháp hóa được lưu truyền đến đó, các tháp sẽ đều theo thứ tự xuất hiện, như 

những tháp ở chùa Dục Vương, Ngũ Đài v.v…  

Ấy là vì chúng sanh đang  mê chẳng hiểu rõ lục trần về bản thể chính là 

Thật  Tướng  Chân  Như,  do  vậy,  bèn  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  luân  hồi  nhiều 

kiếp.  Chư  Phật  lập  giáo,  chẳng  qua  chỉ  là  ngay  trong  những  cảnh  giới  lục 

trần bị mê ấy,  mỗi  mỗi chỉ ra bản thể của những cảnh giới ấy chính là Giả, 

chính là Không, chính là Trung, khiến họ chuyển mê thành ngộ, hiểu tâm rõ 

gốc.  Do  vậy,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Ngũ  Ấm,  Lục  Nhập,  Thập  Nhị  Xứ, 

 Thập  Bát  Giới  đều  là  Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  tánh”.   Tam  Tổ  nói: 

 “Sáu trần chẳng ác, trở về giống với Chánh Giác” . Ông Tô Đông Pha nói: 

 “Tiếng suối chảy chính là tướng lưỡi rộng dài, sắc núi không gì chẳng phải 

 là thân thanh tịnh”.  Như vậy, thấy sắc, nghe tiếng đều có thể dùng để hiểu 

tâm  rõ  gốc,  huống  chi  kinh  do  chính  kim  khẩu  của  đức  Như  Lai  đã  nói  và 

chân thân xá-lợi cũng như hình tượng Phật ư? 

Tuy giáo thể của phương này vốn thuộc về nghe tiếng, nhưng nghe pháp 

được lợi ích cố nhiên chẳng phổ biến thường hằng bằng thấy tướng được lợi 

ích. Do vậy, tam thế chư Phật không vị nào chẳng dạy con người xây dựng 

tháp miếu, tạo hình tượng Phật. Bởi lẽ một phen chạm vào mắt thì trong tám 

thức điền đã  gieo được  hạt  giống thành Phật. Từ đấy, dần dần tăng  trưởng, 

rốt ráo được thành giác đạo. Do vậy, vua thánh tôi hiền các triều đại, những 

bậc triết nhân thông suốt, đa phần đều xây dựng tháp miếu ở những nơi danh 

sơn,  hoặc  cuộc  đất  tốt  đẹp,  để  người  thấy  nghe  cùng  gieo  thiện  căn.  Đấy 

chính là cội nguồn của tháp miếu ở Chấn Đán vậy. 

Tháp  Trấn  Mãng  thuộc  Tiểu  Bạch  Lãnh  ở  phía  Đông  huyện  Cận,  Tứ 

Minh.  Huyện  chí  và  Thiên  Đồng  Tự  Chí  đều  nói  tháp  được  dựng  vào  đầu 

niên hiệu Hội Xương (841-846) đời Đường. Rặng núi ấy có con mãng xà lớn 

hung  hăng  mặc sức phun độc,  người  đi đường bị  mắc  nạn.  Khi ấy,  Trụ  Trì 

chùa  Thiên  Đồng  là  ngài  Tạng  Hoán809,  sau  khi  diệt  độ  được  sắc  phong 

thụy  hiệu  là  Tâm  Kính  thiền  sư,  ngài  chính  là  con  (đệ  tử)  của  [ngài  Linh 

Mặc ở] núi Ngũ Tiết, là cháu (đồ tôn) của ngài Mã Tổ, vốn là bậc đại sĩ thừa 

nguyện  giáng  sanh,  những  chuyện  lạ  suốt  cả  đời  Ngài  khiến  người  ta  phải 

kính  ngưỡng,  Ngài  thật  sự  là  thủy  tổ  chùa  Thiên  Đồng  vậy.  Nghe  chuyện 

quái lạ ấy, bèn đến độ thoát. Trước hết, Ngài thí cho rắn ăn để thân nó được 

an lạc, rồi mới thuyết pháp, cho nó thọ giới, khiến tâm nó khai ngộ cũng như 

có chỗ nương tựa. Thức ăn Ngài dùng để thí vốn chỉ là thứ bánh mạn đầu có 

nhân, do sức pháp lực nên hóa thành vô lượng. Những cái bánh rắn ăn không 

hết đều biến thành đá, đầy khắp trong núi và trên mặt đất, nay gọi di tích ấy 

là  “mạn  đầu  thạch”,  ngoài  trắng  trong  đen,  hình  dáng  rất  giống  [bánh  mạn 

đầu].  Rắn  đã  nhận  pháp  thực,  lại  được  nghe  pháp  yếu,  liền  được  tiêu  trừ 

nghiệp chướng, thoát lìa thân rắn, Sư bèn theo đúng pháp hỏa thiêu, nhặt lấy 

xương thừa, vùi bên vách núi, lập tháp lên trên. Tháp có sáu cạnh, bảy tầng, 

cao hơn mười trượng, bên trong để tượng Phật và các kinh chú, để mong cho 

mãng xà nương Phật từ lực, mau chứng Pháp Thân. Phàm những loài thuộc 

dòng  giống  nó  đều  chẳng  dấy  lên  khuấy  phá  nữa.  Do  vậy,  đặt  tên  tháp  là 

Trấn  Mãng  Tháp,  cũng  như  mong  cho  nhân,  thiên,  quỷ  thần  chiêm  lễ  cúng 

dường gieo nhân Bồ Đề thù thắng, kết thành viễn duyên thành Phật. 

Từ  đời  Đường  đến  nay  đã  hơn  một  ngàn  năm,  mưa  gió  vùi  dập,  sương 

tuyết  xói  mòn,  nghiêng  sụp  mất  nửa,  thế  sắp  bị  sụp  đổ  hoàn  toàn.  Phàm 

những ai trông thấy đều than thở: “Sao hoàn toàn vắng lặng chẳng có ai bảo 

tồn dấu cổ, khai khẩn ruộng phước vậy!” Cuối đời Thanh, trụ trì chùa Thiên 

Đồng là ngài Ký Thiền, muốn trùng tu lại, chưa kịp khởi công, đã nhụt chí, 

quy  Tây.  Người  kế  vị  là  thầy  Tịnh  Tâm,  chí  lại  càng  tha  thiết,  nhưng  do 

trong chùa quá nhiều công trình [xây dựng] nên chẳng đủ sức lo tới. Trụ trì 

hiện  thời  là  sư  Văn  Chất  muốn  hoàn  thành  công  trình  này  cho  chóng,  bèn 

cùng  với  thầy  Tịnh  Tâm  dốc  sức  đồng  tâm,  ai  nấy  bỏ  ra  tiền  của  và  quyên 

mộ đàn tín giúp cho việc thù thắng này được hoàn thành. Do vậy, Tăng - tục 

hoan  hỷ, tùy sức tán trợ, khởi đầu từ  mùa  Đông  năm  Kỷ Mùi tức  năm Dân 

Quốc  thứ  tám  (1919),  hoàn  thành  vào  mùa  Hạ  năm  Quý  Hợi  tức  năm  Dân 

Quốc  12  (1923).  Qua  năm  phen  nóng  lạnh  đắp  đổi  mới  lại  được  thấy  bảo 

tháp từ đất vọt lên, chỉ có điều tháp cũ sáu cạnh, đặc ruột, nay tháp mới tám 

cạnh,  rỗng  ruột.  Đó  là  phỏng  theo  ý  nghĩa  tướng  bạch  hào  giữa  chặn  mày 

của  đức  Như  Lai  “có  tám  cạnh,  nhưng  rỗng  ruột,  có  đầy  đủ  quang  minh, 

chúng  sanh  được  quang  minh  ấy  chiếu  đến  bèn  ngay  lập  tức  lìa  khổ  được 

vui, gần là sanh vào nhân thiên, xa là dự vào dòng thánh”. 

Trên tầng cao nhất thờ tượng Ngũ Phương Ngũ Phật, hàm nghĩa:  “Tỳ Lô 

 Pháp Thân thuộc địa vị cao tột trong mười pháp giới, đầy đủ Tứ Trí Bồ Đề”.  

Lại còn chỉ rõ từ địa vị phàm phu  muốn chứng Phật Quả thì phải giẫm đạp 

trên  Thật  Địa,  tuân  tu  đạo  phẩm,  tăng  tấn  dần  dần,  đoạn  Hoặc  chứng  chân 

cho  đến  khi  Trí  Đoạn  rốt  ráo  mới  có  thể  triệt  chứng  thật  nghĩa  tứ  đức 

Thường - Lạc - Ngã - Tịnh sẵn có của Pháp Thân. Chót tháp đúc bằng đồng 

theo  hình  dạng  hồ  lô,  phần  dưới  cùng  để  trống  chính  giữa,  bên  trong  đặt 

tượng  Phật,  Bồ  Tát  và  tên  các  kinh  trong  Đại  Tạng  và  kinh  chú  Đại  Thừa 

nhằm biểu thị Nhất Thể Tam Bảo, Tam Đức bí tạng chẳng lìa đương xứ, rốt 

ráo hiển bày trọn vẹn. Lại nữa, kinh chính là Pháp Thân xá-lợi của Như Lai, 

tượng  là  hai  thân  Báo  -  Hóa  của  đức  Như  Lai,  ngõ  hầu  người  chiêm  lễ,  đi 

nhiễu  quanh,  cúng  dường,  tán  thán,  trong  đời  vị  lai  cùng  chứng  được  công 

đức Như Lai đã chứng. Hai phần trên cùng và phần giữa của tháp, bên trong 

đổ  đầy  cát  sạch  để  trấn  đỉnh  tháp,  tạo  thành  bảy  tầng  cấp,  cao  hơn  mười 

trượng,  để  làm  biểu  hiệu  lớn  lao  vòi  vọi  của  giác  đạo,  làm  hướng  dẫn  tốt 

lành  rạng  ngời  cho  kẻ  mê  đường.  Chung  quanh  tháp  dựng  tường  cao  vây 

quanh, ngõ hầu những thứ tệ hại, dơ bẩn không xen lẫn vào được, dễ gìn giữ. 

Đằng  trước  tháp  dựng  mấy  gian  nhà,  cử  một  vị  tịnh  hạnh  đầu-đà,  hầu  hạ 

hương  đèn  mãi  mãi.  Tổng  cộng  dùng  đến  hơn  năm  vạn  bạc,  phương  danh 

công đức đều khắc riêng trên đá. 

Do công đức này nguyện nền tảng đất nước bền vững mãi mãi, vận nước 

tốt đẹp, Phật nhật thêm sáng, pháp luân thường chuyển. Phàm những người 

đề xướng, trông nom, lo liệu, bỏ tiền, góp sức và những người chiêm lễ, thấy 

nghe trong hiện tại vị lai, cạn lòng thành, hết lòng kính, cúng dường tán thán 

đều được Hoặc chướng băng tiêu, cát khánh như mây nhóm, giàu, thọ, khỏe 

mạnh, bình yên thảy đều đạt được, đạo Giới - Định - Huệ đều trọn đủ trong 

đương  niệm,  nghiệp tận tình không,  thấy  được diện  mục sẵn có, phước đủ, 

trí rạng, chứng Pháp Thân thường trụ, sống làm người tự tại trong cõi Sa Bà, 

chết dự vào hội Liên Trì thanh tịnh. Như vậy mới thỏa được bổn nguyện tạo 

tháp của hai vị sư Tịnh Tâm, Văn Chất, mà cũng chẳng phụ tấm lòng nồng 

nhiệt  phi  thường  của  đàn  tín  bỏ  tiền  của  tán  thành.  Do  vậy,  bèn  thuật  bày 

duyên khởi để khắc vào đá quý kiên cố vậy. 

 

---o0o--- 

21. Bài ký huấn dụ của Diệu Ngộ Luật Viện ở Kim Lăng 





Đại pháp của đức Như Lai lấy Chân Như Thật Tướng làm thể. Thể ấy 

chúng sanh và Phật đều có, tại Phật chẳng tăng, nơi chúng sanh chẳng giảm; 

nhưng  Phật  thì  chứng  ngộ  rốt ráo,  còn  chúng  sanh  thì  triệt  để  mê  mất,  đến 

nỗi thăng - trầm thật khác biệt, khổ - vui thật sai khác. Đức Như Lai thương 

xót, tùy thuận cơ nghi, nói đủ mọi pháp khiến họ bỏ vọng theo chân, trái trần 

hiệp  giác.  Pháp  ấy  xét  trên  đại  thể,  gồm  có  năm  tông,  tức  là  Luật,  Giáo, 

Thiền, Mật và Tịnh. Luật là Phật thân, Giáo là Phật ngữ, Thiền là Phật tâm; 

Phật  sở  dĩ  thành  Phật  chỉ  do  ba  nghiệp  này.  Nếu  chúng  sanh  có  thể  y  theo 

Luật, Giáo, Thiền của Phật để tu trì thì ba nghiệp của chúng sanh sẽ chuyển 

biến thành ba nghiệp của chư Phật. Ba nghiệp đã chuyển thì Chân Như Thật 

Tướng  sẽ  tự chứng  đắc  được.  Phật  còn  sợ  rằng  chúng  sanh  nghiệp  chướng 

sâu nặng, chẳng dễ thành tựu nên dùng Đà La Ni tam mật gia trì để chuyển 

Thức thành Trí, chuyển phiền não thành Bồ Đề. Lại sợ kẻ căn khí kém cỏi, 

chẳng  thể  giải  thoát  trong  đời  hiện  tại;  nếu  phải  thọ  sanh  lần  nữa  khó  thể 

tránh khỏi  mê mất, phải sanh tử luân hồi đến cùng tận kiếp chẳng thể thoát 

khỏi. Do vậy, đặc biệt mở ra pháp môn tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ khiến cho trên từ Đẳng Giác Bồ Tát dưới đến kẻ tội nhân ác nghịch đều 

cùng trong đời này vãng sanh Tây Phương, thượng thánh sẽ mau thành Phật 

đạo, hạ phàm cũng được dự vào  dòng thánh. Đấy chính  là quy củ  rộng  lớn 

vỗ về, dưỡng dục hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới của đức Như Lai. 

Tông tuy có năm, nhưng đạo vốn nhất quán, năm tông trọn đủ thì mới có 

thể  tùy  cơ  hoằng  dương  một  tông,  trên  mới  có  thể  tiếp  nối  huệ  mạng  của 

Như Lai, dưới mới có thể khải phát cho quần sanh tăm tối. Nếu không, một 

bánh xe, một cánh làm sao đi xa, bay lên không cho được? Luật là cơ sở của 

Giáo, Thiền, Mật, Tịnh. Không trì Luật sẽ chẳng đạt được lợi ích thật sự nơi 

Thiền,  Giáo,  Mật,  Tịnh;  như  xây  lầu  cao  vạn  trượng,  nếu  nền  móng  không 

kiên  cố,  ắt  chưa  thành  đã  sụp.  Tịnh  là  chỗ  quy  túc  của  Luật,  Giáo,  Thiền, 

Mật, không niệm Phật cầu vãng sanh Tây Phương thì Luật, Giáo, Thiền, Mật 

đều khó thể rốt ráo; bởi Tịnh Độ chính là pháp môn thành thủy thành chung 

để  mười  phương  tam  thế  chư  Phật  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng 

sanh. Do vậy, những vị Đẳng Giác Bồ Tát đã chứng bằng với chư Phật trong 

hội Hoa Nghiêm vẫn còn phải dùng mười đại nguyện vương hồi hướng vãng 

sanh  Tây  Phương  để  cầu  viên  mãn  Phật  quả;  huống  gì  hết  thảy  thánh  hiền 

khác và những kẻ phàm phu chưa đoạn Kiến Tư Hoặc ư? 

Diệu Ngộ Luật Viện từ trước tới nay luôn lấy việc trì luật, niệm Phật để 

tu trì. Trụ trì An Tịnh hòa thượng rất sợ hậu nhân quên mất đường lối này thì 

một phen khổ tâm của người phục hưng viện này là Minh Thiền Lão Nhân bị 

mất đi, bèn nhờ Quang trình bày đại ý để răn dạy đại chúng trụ tại viện này 

trong tương lai. Xét ra viện này chính là cổ sát (ngôi chùa cổ) của triều đại 

trước, vào thời Hàm Phong nhà Thanh đã bị hư nát khó kham. Sau cơn binh 

hỏa,  chỉ  còn  ba  gian  nhà  rách.  Minh  Thiền  Lão  Nhân  chẳng  tiếc  tâm  lực 

phục  hưng.  Lại  được  thầy  An  Tịnh  nối  chí  bèn  trở  thành  một  Tịnh  nghiệp 

đạo tràng. Nhưng do  [nhà chùa] sản  nghiệp không  nhiều  nên chẳng thể  thu 

nhận  đại  chúng  đông  đảo,  nhưng  khóa  tụng  sáng  tối,  tiếng  tụng  kinh  niệm 

Phật  cố  nhiên  hoàn  toàn  chẳng  khác  gì  tùng  lâm  các  phương.  Vào  lúc  mới 

tạo  dựng  ban  đầu,  bọn  thổ  phỉ  hay  đến  khuấy  nhiễu,  ý  toan  xâm  chiếm,  cụ 

Minh  luôn  nhẫn  nhục  nên tiêu trừ được thói  dữ. Những kẻ trước kia chiếm 

đoạt  bao  nhiêu  đất  đai  của  nhà  chùa  đó,  chẳng  lâu  sau  nhà  cửa  suy  bại, 

chẳng  thể  giữ  được,  phải  bán  cho  người  khác,  người  khác  cũng  chẳng  giữ 

được, lại bán  ngược  lại cho  viện. Do đào  kênh  ngòi, khai quật được  những 

pháp khí như bát, linh v.v…mới biết là nền đất của đạo tràng được long thần 

thủ  hộ,  kẻ  chiếm  đoạt  đều  chẳng  gặp  được  chuyện  tốt  lành,  lại  phải  trả  về 

cho chủ cũ. 

Kẻ  ngu  không  biết  nhân  quả,  thường  muốn  chiếm  tài  sản  nhà  chùa, 

chẳng biết long thiên nổi giận, ngấm ngầm bị chiết phước, tổn thọ, bị tổn hại 

thật  nặng.  Luận trên  nhân quả thì  người đời còn nhẹ, chứ Tăng chúng càng 

nặng  nề  hơn.  Nhưng  người  đời  có  gia  đình  nên  quả  báo  dễ  thấy,  chứ  Tăng 

chỉ có một thân, khó thấy được báo ứng. Phàm là Tăng sĩ trụ trong viện này 

ai nấy đều phải thật sự vì sanh tử, phát tâm Bồ Đề, nghiêm trì giới cấm, dốc 

sức tu Tịnh nghiệp. Như thế thì sống làm phước điền cho thế gian, mất sẽ dự 

vào  Liên  Trì  Hải  Hội.  Nếu  không  suốt  ngày  ăn  no  kềnh,  chẳng  dụng  tâm 

chút nào thì nhân cách của kẻ đó trở thành hạ lưu. Nếu lại còn phá trai phạm 

giới,  bại  hoại  cửa  Phật  sẽ  thành  quyến  thuộc  của  ma  vương,  là  dòng  giống 

địa ngục. Viện này do tâm lực của hai thầy Minh Thiền, An Tịnh và thí chủ 

tạo thành, an trụ trong đây chẳng chịu tu trì thì khác nào xâm chiếm thường 

trụ! 

Cổ đức nói:  “Một hạt gạo thập phương, to như núi Tu Di, ăn rồi không 

 tu đạo, mang lông, đội sừng đền”.  Nếu chỉ vì cái thân, thầm lén trộm cắp, thì 

khi  một  hơi  thở  ra  không  hít  vào  được  liền  đọa  ngay  vào  địa  ngục,  lửa  từ 

trên đùa  xuống,  lửa từ dưới bốc  lên, trải trăm  ngàn kiếp thường bị  lửa đốt, 

không cách  gì thoát ra được!  Há chẳng rất đáng sợ ư? Trưởng  lão  An  Tịnh 

đau đáu nghĩ thuở  “pháp nhược ma cường”  (pháp suy yếu, ma tà mạnh mẽ), 

muốn khơi dậy tâm tu tập  mạnh  mẽ của  Tăng chúng,  muốn  tiêu trừ ý  niệm 

xâm  chiếm  của  người  thế  tục  ngõ  hầu  người  ngoài  đời  thì  ngũ  phước  đều 

vẹn đủ, tốt đẹp về sau, Tăng chúng thì Tam Học viên minh, chấn hưng tông 

phong.  Vì  thế,  soạn  ra  bài  ký  lưu  lại  huấn  dụ  này  để  mong  viện  này  vĩnh 

viễn  hưng  thạnh  không  bị  suy  tàn,  thường  hoằng  dương  pháp  đạo  thì  pháp 

giới chúng sanh đều được hưởng lợi ích. 

 

---o0o--- 

22. Bi ký thuật duyên khởi của con đường Giáp Thọ 





Tứ Minh810 có nhiều quả núi đẹp, nhưng Thái Bạch đẹp nhất. Trường 

tuyển  Phật  Thiên  Đồng  ở  ngay  trên  quả  núi  này.  Từ  năm  Vĩnh  Khang 

nguyên  niên  (300)  đời  Huệ  Đế  nhà  Tây  Tấn,  tổ  sư  Nghĩa  Hưng  kết  chòi 

tranh ở đây tiềm tu, cảm được sao Thái Bạch811 biến thành một đứa bé trai 

làm  kẻ  hầu.  Từ  đấy,  trở  thành  đạo  tràng  lớn,  vì  thế  núi  này  có  tên  là  Thái 

Bạch, chùa có tên là Thiên Đồng (đứa trẻ nhà trời). Đến đời Đường thì các 

vị sư  như Pháp Duệ, Tâm  Kính  v.v…  hoằng đạo  Trực Chỉ của Thiền  Tông 

khiến  chùa  càng  thêm  to  lớn.  Từ  đấy  về  sau,  hơn  một  ngàn  ba  trăm  năm, 

pháp đạo thường hưng thạnh, tông phong chẳng suy sụp, đến nay vẫn được 

coi  là  chùa  hàng  đầu  của  nhà  Thiền.  Ấy  là  vì  đời  nào  cũng  có  người  gánh 

vác  pháp  đạo  vậy,  thật  đúng  là   “được  cuộc  đất  tối  thắng  thì  mới  có  thể 

 hoằng dương đạo tối thắng, tạo lập chuyện phi thường ắt phải đợi người phi 

 thường”.  Địa linh lẫn nhân kiệt đều hội đủ, đấy là đại nhân duyên chứ không 

phải ngẫu nhiên! 

Từ  chùa  Thiên  Đồng  đi  theo  phía  trái  chừng  một  dặm  là  Linh  Lung 

Nham, thế núi quanh co lạ lùng như khắc, như vẽ, phàm là kẻ tao nhân mặc 

khách đến chơi nơi đây, không ai chẳng khởi lên ý niệm thoát tục. Từ đây, đi 

quanh co lên trên, ngang qua một khe suối lớn và một khe suối nhỏ thì đến 

Bàn Đà  Thạch,  lên cao  nữa  là  động Ngộ  Tâm,  ngọn  Phi  Lai, đài  Bái  Kinh, 

động Quán Âm, động Thiện Tài, đường đi độ chừng hai dặm nhưng qua mấy 

khúc  quanh,  mắt  dõi  nhìn  ngàn  dặm,  quả  thật  như  lên  Đông  Nhạc,  lên  núi 

Thái, huống chi dõi nhìn biển cả, trời nước hòa lẫn vào nhau, khiến lòng dạ 

con  người  rộng  mở, tựa  hồ chẳng phải  là  người trong  thế  gian  nữa!  Nhưng 

con đường ấy chưa được mở mang, đi lên thật khó, rất đáng tiếc nuối! 

Cư sĩ Mộng Pha Châu Khánh Vân túc căn sâu dầy, hạnh tu tập hiện đời 

thanh  cao,  đời  đời  tiếp  nối  đức  hạnh,  nhiệt  tâm  làm  chuyện  công  ích.  Vào 

mùa  Thu  năm  Quý  Hợi,  tuổi  đúng  sáu  mươi,  liền  đến  Thiên  Đồng  làm  các 

Phật sự để cầu cho ông bà đã khuất cùng sanh về Tây Phương, quyến thuộc 

hiện đời đều tăng phước thọ. Một bữa, ông đến chơi Linh Lung Nham, thấy 

cảnh  núi  đẹp  đẽ  xinh  xắn  hết  sức  thỏa  thích,  nhưng  đường  đi  trắc  trở,  quá 

sức  trái  ý,  bèn  khẳng  khái  phát  tâm  đắp  đường,  phó  thác  cho  bạn  ông  là 

Phương Bội Thân trông coi, lắng lòng nghỉ hưu để đốc thúc, qua mười tháng 

bèn  hoàn  thành.  Con  đường  ấy  khởi  đầu  từ  Linh  Lung Bồng  cho  đến  động 

Thiện  Tài  thì  ngưng,  độ  chừng  hơn  150  trượng,  phí  tổn  hơn  một  ngàn  một 

trăm  năm  mươi  đồng.  Lại  dựng  một  tòa  nhà  đá,  phí  tổn  là  bốn  trăm  đồng, 

cùng đặt tên cho con đường và tòa nhà đá ấy là Giáp Thọ. Qua khỏi khe suối 

lớn, con suối bên đường cũng đặt tên là Giáp Thọ. 

Trộm nghĩ: Giáp chính là Thủ (đứng đầu), đã gọi là Giáp Thọ thì không 

còn gì có thể cao hơn được nữa. Do con người sống trăm năm như bóng mặt 

trời lướt qua khe cửa sổ, lưu lại di tích ấy để đóng góp vào danh sơn ngõ hầu 

những  ai  đến  đây  đều  trông  thấy  sẽ  nói:  “Các  pháp  thế  gian  sanh  diệt  vô 

thường, gọi là Giáp Thọ, há liền có thể bất sanh bất diệt hay sao?” Phải biết: 

Phật pháp không đâu chẳng tồn  tại,  há có  thể  lìa pháp thế  gian để  nói Phật 

pháp được ư? Nếu thấy biết tòa nhà ấy, đi trên con đường đó thì tòa nhà ấy, 

con đường ấy chính là Phật pháp bất sanh bất diệt vô thủy vô chung. 

Xưa kia,  lúc tu  nhân, đức  Thế Tôn từng trải tóc  lót chỗ  lầy  lội, chỉ  vào 

đó nói:  “Chỗ này nên lập một ngôi chùa”.  Khi ấy, trưởng giả Hiền Vu cầm 

cành  cây  cắm  xuống  chỗ  Phật  đã  chỉ,  nói:   “Lập  ngôi  chùa  xong” .  Khi  ấy 

chư  thiên  rải  hoa  tán  thán.  Hãy  nói  xem  dựng  nhà  đắp  đường  và  cắm  cành 

cây dựng chùa là giống hay là khác? Nếu nói là khác thì xưa nay há nào có 

hai;  nếu  bảo  là  giống  thì  há  có  nên  chê  là  sanh  diệt?  Pháp  vốn  không  sanh 

diệt, sanh diệt là do con người! Người có đủ con mắt thấy được tòa nhà này, 

con đường  này, ắt sẽ  ngay  khi đó tự thấy  được bản  lai diện  mục của chính 

mình, ấy tức là Thọ, tột cùng đời vị lai cũng chẳng có cùng tận. Nếu không 

như thế thì  hãy  y theo kinh  dạy, sanh tín,  phát  nguyện,  niệm  A Di Đà  Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương,  ắt  nương  theo  Phật  từ  lực  mau  được  chứng  đắc.  Ý 

nghĩa của chữ Giáp Thọ là như thế đó. Người có đủ con mắt sẽ chẳng cho lời 

tôi là sai lầm vậy. 



---o0o--- 

23. Bi ký thuật duyên khởi Cư Sĩ Niệm Phật Lâm Liên Xã tại Cửu 

Giang812 





Pháp  Niệm  Phật  chính  là  pháp  môn  đặc  biệt  trong  giáo  pháp  cả  một 

đời của đức Như Lai, quả thật là đạo trọng yếu vô thượng thành thủy thành 

chung  để  mười  phương  tam  thế  chư  Phật  trên  thành  Chánh  Giác,  dưới  hóa 

độ chúng sanh. Nay  [Cư Sĩ] Lâm  này được  lập  ra bắt  nguồn từ Viễn Công 

(tổ Huệ Viễn) kết  xã ở Đông  Lâm, khởi  xướng phong trào  niệm  Phật.  Hơn 

một ngàn năm sau, cư sĩ Liễu Nghĩa hiểu sâu xa pháp này khế lý khế cơ bèn 

cực lực đề xướng, trùng hưng liên xã, theo đuổi dấu thơm. Tuy biết mình lẫn 

người  trí  huệ  cạn  mỏng,  mê  hoặc  sâu  dầy,  nhưng  chẳng  nề  hà,  bởi  lẽ  con 

người có cùng một tâm này, tâm cùng một lý này, nếu cứ tích cực đề xướng 

sẽ  được  đồng  thanh  tương  ứng,  chẳng  cần  luận  xưa  nay  khó  -  dễ!  Do  vậy, 

chẳng  ngại  gian  khổ,  gắng  công  tiến  hành,  chẳng  tiếc  sức  lực,  ngõ  hầu  xa 

gần trông thấy đều cùng dấy tâm, đề xướng tiến hành cho đến trọn khắp vũ 

trụ, chứ nào phải chỉ mong ru rú trong một chỗ này mà thôi? 

Hoằng  dương  Phật  pháp  thì  đạo  tràng  là  gốc,  thoạt  đầu  ở  nhờ  am  của 

người ta, không những không thể duy trì lâu dài, mà cuộc đất còn chật hẹp, 

tới lui bất tiện. Do vậy, vào năm Quý Hợi bèn biến nhà mình ở thành Niệm 

Phật Lâm, nguyện lực mạnh mẽ, cứng cỏi, lớn lao, sâu rộng ấy quả thật hiếm 

có! Nhà ấy bốn tầng, tầng trệt cho thuê làm tiệm bán gạo mỗi năm được hơn 

hai trăm đồng dùng làm chi phí cho Niệm Phật Lâm. Tầng hai làm nơi tiếp 

đãi và họp hành. Tầng ba làm đại điện, trong ấy thờ tượng Tây Phương Tam 

Thánh Tiếp Dẫn để luôn lễ bái, chiêm ngưỡng, ngõ hầu lâm chung dễ được 

cảm thông. Tầng bốn làm Tịnh Độ Diên Sanh Đường, bày đủ bài vị cha mẹ 

của  những  người đã quyên  góp  ngõ  hầu  người sống  được tăng phước, tăng 

thọ,  người  mất  được  lên  thẳng  Liên  Bang.  Lại  còn  có  lầu  để  làm  chỗ  xem 

kinh, tọa thiền. 

Cư sĩ đã phát tâm ấy, những người cùng trong liên xã đều kính ngưỡng, 

ai  nấy  tùy  sức  đóng  góp:  Hoặc  là  tạo  tượng  Phật,  hoặc  trần  thiết  trang 

nghiêm  và  sắm  sửa  đồ  thờ.  Phàm  những  gì  cần  dùng  cho  đạo  tràng  chẳng 

thiếu thứ gì. Từ đấy, tu trì, giảng diễn đã có nơi, ắt thấy thiện tín nườm nượp 

đổ tới,  xa - gần đều bắt chước  theo. Do  vậy bèn bỏ phàm tình để  liễu Phật 

tánh, vãn hồi kiếp vận thành thái bình, sống làm bậc hiền thánh, chết dự vào 

Liên Trì Hải Hội, ngõ hầu chẳng phụ ân Thế Tôn thuyết pháp, thiện tri thức 

các  đời  hoằng  dương,  một  phen  cư  sĩ  Liễu  Nghĩa  tâm  đại  từ  bi  bỏ  nhà,  đề 

xướng, cũng như chẳng phụ Chân Như Phật Tánh tâm mình sẵn có vậy! 

Pháp môn Tịnh Độ lý vốn cực rộng sâu chỉ có Phật với Phật mới có thể 

thấu hiểu cùng tột, đừng nói chi hạng phàm phu sát đất chẳng thể suy lường 

được, ngay cả hàng Bồ Tát đã chứng Pháp Thân từ lâu cũng chẳng thể biết 

trọn. Do vậy, khi đức Thế Tôn nói pháp môn này, mười phương hằng hà sa 

số  chư  Phật  hiện  tướng  lưỡi  rộng  dài  đồng  thanh  tán  thán  khiến  cho  khắp 

mọi chúng sanh đều sanh tín tâm, lại còn khen ngợi nồng hậu đức Thích Ca 

Thế Tôn có thể làm chuyện hy hữu rất khó. Đức Thế Tôn cũng tự nói:  “Ta ở 

 trong  đời  ác  ngũ  trược,  làm  chuyện  khó  như  thế  này:  Đắc  Vô  Thượng  Bồ 

 Đề, vì hết thảy thế gian nói ra pháp khó tin này, thật là rất khó!”  Phổ Hiền 

Bồ Tát dạy Hoa Tạng hải chúng đều cùng dùng mười đại nguyện vương hồi 

hướng  vãng sanh,  nếu chẳng phải  là  đạo trọng  yếu thành thủy thành chung 

há có thể được  như vậy ư? Vì  vậy,  ngàn kinh  muôn  luận chỗ  nào cũng chỉ 

quy,  vãng  thánh  tiền  hiền  ai  nấy  đều  hướng  về,  như  mọi  ngôi  sao  chầu  về 

Bắc Đẩu,  như các dòng nước đổ vào biển  Đông. Người niệm  Phật tin được 

như thế mà nếu chẳng vãng sanh thì mặt trời, mặt trăng sẽ xoay ngược chiều, 

trời đất sẽ bị đổi chỗ, há có  lẽ ấy chăng?  Xin  những ai thấy  nghe  hãy cùng 

gắng sức lên! 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Quyển thứ tư 

Phần 1 hết 



---o0o--- 

 Phần 2 

24. Bài ký về chuyện thếp vàng tượng Phật Tiếp Dẫn trong hang đá của 

Trung Am thuộc Bí Ma Nham núi Ngũ Đài 





Ngũ Đài chính  là chốn thánh đạo tràng thường trụ  bao kiếp của Văn 

Thù Bồ Tát và  một vạn Bồ Tát, kinh Hoa Nghiêm gọi là núi Thanh Lương; 

ấy chính là Phàm Thánh Đồng Cư ở cõi này; nếu luận trên phương diện Bồ 

Tát thì nó chính là Thường Tịch Quang Tịnh Độ, hoàn toàn tách lìa hết thảy 

phiền  hoặc,  nhiệt  não,  rốt  ráo  thanh  lương.  Chùa  Bí  Mật  ở  Bí  Ma  Nham 

chính là do Mộc Xoa hòa thượng dùng chĩa ba bằng gỗ813 để thể hiện ý chỉ 

 “từ trời Tây qua Đông”  của Tổ Sư. Phàm những ai được nghe tên không ai 

chẳng  sanh  tâm  kính  ngưỡng,  mong  mỏi,  hâm  mộ,  huống  chi  những  ai  đã 

đích  thân  đến  được  nơi  ấy?  Cách  chùa  không  xa  có  nơi  gọi  là  Trung  Am 

được tạo dựng bên vách núi, vách núi ấy cao mấy mươi trượng. Hang núi ấy 

khá  cao  sâu  rộng  rãi,  bên  trong  đắp  một  tượng  Phật  Tiếp  Dẫn  cao  hơn  hai 

trượng, hết sức viên mãn trang nghiêm. Đó là vì muốn cho những người đến 

đây đều lễ bái từ dung, đều cùng niệm thánh hiệu, lâm chung cùng được tiếp 

dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Đại  sư  Tư  Thái  trước  khi  xuất  gia  có  đến  nơi 

đây lễ Phật, phát nguyện thếp vàng tượng Phật. Sau khi xuất gia thọ Cụ Túc 

Giới,  bèn  quyên  mộ  các  thiện  tín  để  thỏa  nguyện  này,  tổng  cộng  dùng  hơn 

hai  trăm  đồng,  xin  tôi  phát  huy  đại  lược  ý  nghĩa  về  sự  khác  biệt  và  giống 

nhau  giữa chúng sanh  và Phật, cũng  như  lòng từ phổ độ của đức Di Đà để 

chỉ dạy cho những người đến đây. 

Trộm  nghĩ: Một  niệm tâm thể của chúng ta và Phật không khác, do  mê 

chưa ngộ nên tâm tướng khác biệt một trời một vực. Dù Tướng rất khác biệt 

nhưng Thể  vẫn chẳng khác,  như thái  hư không trống rỗng, sáng sủa, thông 

suốt,  hoàn  toàn  không  trệ  ngại.  Do  mây,  sương,  bụi  bặm  nên  biến  thành 

tướng tối tăm, bế tắc, nhơ bẩn. Phải biết: Chính ngay trong lúc đang tối tăm, 

bế tắc, nhơ bẩn ấy, Thể của nó vẫn trống không, sáng sủa, thông suốt y như 

cũ.  Do  vậy,  chư  Phật  thương  xót  chúng  sanh  sẵn  có  Chân  Như  Phật  Tánh, 

chỉ  vì  mê  trái  mà  [cái  tánh  ấy]  đâm  ra  trở  thành  cái  gốc  để  khởi  Hoặc  tạo 

nghiệp,  chịu  khổ.  Do  vậy,  chỉ  dẫn  nhiều  cách  khiến  cho  chúng  sanh  trở  về 

gốc, quay về nguồn. Cầu lấy một pháp hạ thủ dễ thành công cao thì không gì 

bằng  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương;  bởi  lẽ  chúng  sanh  tín 

nguyện  trì  danh  sẽ  cảm  được  Phật  Di  Đà  từ  bi  nhiếp  thọ.  Vì  thế,  bất  luận 

thượng  trung  hạ  căn  đều  được  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây  Phương. 

So với việc cậy vào tự lực để đoạn sạch phiền hoặc rồi  mới liễu sanh tử thì 

dù  có  hết  năm  cũng  chẳng  thể  nói  trọn  được!  Do  vậy,  Phật  vì  chúng  sanh 

hiện đủ mọi thân để tạo nhân duyên đắc độ. 

Phải biết: Tượng này chính là chân thân của Phật, do chúng sanh căn cơ 

kém  hèn  nên  thấy  là  tượng,  chứ  luận  theo  phía  Phật  thì  thân  và  cõi  chẳng 

hai, Lý - Trí như một, có pháp nào chẳng phải là chân thân của Phật, huống 

hồ  bức  tượng  đẹp  đẽ  vạn  đức  trang  nghiêm  này!  Bồ  Y  Đồng  Tử814  nói: 

 “Một ngọn cỏ, một cái cây trong núi này đều đầy đủ đức tướng, trí huệ của 

 Văn Thù” , há lẽ tượng Phật này lại chẳng đầy đủ trí huệ, đức tướng của Như 

Lai ư? Chỉ vì chúng sanh căn cơ kém cỏi, đáng nên dùng hình tượng để đắc 

độ cho nên  mới hiện hình tượng để vì họ thuyết pháp. Nếu có thể tin tưởng 

sâu xa lý này thì chẳng những tượng này chính là chân thân của Phật, mà hết 

thảy chúng sanh trong lục đạo, mỗi mỗi đều là chân thân của Phật. Hãy nên 

thương  xót  kẻ  ngu  mê,  dùng  nhiều  cách  chỉ  dạy  khiến  cho  họ  cùng  niệm 

danh  hiệu  Phật,  cùng  sanh  về  cõi  Phật.  Đợi  đến  khi  thấy  Phật  nghe  pháp, 

chứng Vô Sanh Nhẫn, mới biết chính mình vốn sẵn là Phật, đến nay mới tự 

chứng. Những kẻ cậy mạnh hiếp yếu, giết thân kẻ khác cho sướng cái miệng 

mình, tranh giành lẫn nhau, giết người ngập thành, ngập đồng, chẳng những 

không  sanh  lòng  đau  thương,  lại  còn  cho  đó  là  điều  đắc  ý,  cái  tội  lỗi  mê 

muội, trái nghịch ấy không cách gì ví dụ được! Tương lai phải chịu khổ cùng 

cực đến dường nào! Nghĩ đến đó quả thật rất đáng sợ. Vì thế, hãy kính cẩn 

đem  cái  lý   “toàn  thể  là  Phật”   này  bảo  cùng  những  kẻ  mê  trái  cùng  cực 

khiến cho họ lập tức tỉnh ngộ, chẳng phụ lòng từ hiện thân tiếp dẫn của đức 

Như Lai thì quốc gia may mắn lắm mà chúng sanh cũng may lắm thay! 



---o0o--- 

25. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Nhạc Vận Sanh 





Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều kham làm Phật, nhưng do 

mê trái tự tánh nên luân hồi sanh tử chẳng lúc nào xong. Như Lai muốn cho 

họ khôi phục bản tâm nên tùy thuận cơ nghi, tuyên nói đủ mọi pháp. Nhưng 

muốn  cậy  vào  tự  lực  để  tu  trì,  trong  đời  này  chứng  rốt  ráo  Chân,  đoạn  tận 

Hoặc  để  thoát  khỏi  luân  hồi,  hòng  liễu  sanh  tử  thì  trong  đời  Mạt,  thật  khó 

thấy được mấy ai. Chỉ có tu pháp môn Tịnh Độ thì bất luận thượng trung hạ 

căn,  già, trẻ, trai,  gái, chỉ cần  đầy đủ  lòng tin chân  thành,  nguyện thiết tha, 

dùng  tâm  chí  thành  niệm  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương,  kèm  thêm 

chẳng làm các điều ác, vâng làm các điều lành, đến khi lâm chung bèn được 

Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương,  vạn  người  chẳng  sót  một  ai!  Do  cậy 

vào Phật từ lực nên đạt được lợi ích lớn lao này, như do ngồi thuyền lớn bèn 

vượt được  biển,  chứ chẳng  phải  do  bản  lãnh  của  chính  mình  mà  được  như 

vậy. Vì thế, các  vị  Bồ  Tát, các  Tổ Sư, các thiện  tri thức  nhiều đời đều cực 

lực đề xướng pháp  này, bởi đây chính  là đường tắt để liễu sanh thoát tử, là 

pháp trọng yếu để thành Phật đạo vậy! 

Cư sĩ Nhạc Vận Sanh là cha ông Bộ Vân, tên là Thái Nguyên, tự là Vận 

Sanh,  thờ  cha  mẹ  chí  hiếu,  ưa  thiện  chuộng  nghĩa,  thiên  tánh  trung  hậu, 

không  gì  chẳng  thích  đáng.  Trong  mấy  năm  gần  đây,  Bộ  Vân  sanh  lòng 

chánh  tín  kha  khá  đối  với  Phật  pháp,  ăn  chay  niệm  Phật,  một  mực  chân 

thành,  nghiêm cẩn. Nhân đấy, khuyên  lơn  cha  mẹ cùng ăn chay  niệm  Phật, 

cầu sanh  Tây  Phương, cũng  như giải  nói  những sách  Tịnh Độ  rõ ràng, đơn 

giản dễ hiểu, khuyên họ thường xem. Cha ông biết tự tâm sẵn có Phật tánh, 

nhưng  vì  Hoặc  nghiệp  ngăn  lấp  nên  chẳng  thụ  dụng  được;  may  là  có  pháp 

môn cậy  vào  Phật từ lực  này khiến cho  lũ chúng sanh căn cơ hèn kém  như 

chúng ta, tuy thiện căn ít ỏi mà ngay trong đời này liền được vượt ngang ra 

khỏi  tam  giới,  cao  dự chín  phẩm  sen,  còn  may  mắn  nào  hơn!  Từ  đấy,  tâm 

tâm ức niệm, mong được thỏa nguyện. Đến đầu tháng Bảy, cụ thị hiện bệnh 

nhẹ,  sáng  ngày  mồng  Tám  dậy  sớm,  niệm  Phật  xong,  dặn  dò  Bộ  Vân  mau 

sắm sửa tang phục, quan tài: “Ta sắp đi rồi!” Đợi tang phục, quan tài chuẩn 

bị  xong  xuôi,  cụ  bèn  tắm  gội,  thay  áo,  đi  nằm.  Bộ  Vân  khuyên  răn  người 

trong nhà: “Đừng khóc lóc, kẻo cụ bị mất chánh niệm, hãy đồng thanh niệm 

Phật để giúp cụ vãng sanh”. Lại khuyên cha trong tâm hãy niệm thầm theo. 

Tuy  chẳng  nghe  tiếng  nhưng  miệng  cụ  vẫn  máy  động,  lúc  lâu  sau  thấy 

ngừng thì đã  mất rồi! Lại niệm thêm ba giờ nữa mới bắt đầu than khóc. Vẻ 

mặt cha vẫn mỉm cười, trong nhà thoảng mùi hương lạ, để ba ngày mới liệm, 

tướng mạo hãy như còn sống. Cụ được vãng sanh là điều có thể đoan chắc! 

Bộ Vân cùng người nhà hằng ngày niệm Phật trước bàn linh để cầu cụ được 

tăng  cao  phẩm  sen,  mau  chứng  Vô  Sanh  hòng  báo  đáp  ân  cù  lao,  trọn  hết 

phận con. 

Lại nữa, ông Bộ Vân tài nhỏ chức kém, tiền lương ít ỏi, thờ cha mẹ nuôi 

vợ con khá chật vật, may nhờ chú họ là tướng quân Mao Thiếu Phủ bù đắp 

nhu cầu cho. Tang phục, quan tài, chi phí tang ma lần này đều do Thiếu Phủ 

bỏ  ra.  Thiếu  Phủ  chánh  trực,  công  bằng,  liêm  khiết,  sáng  suốt,  trong  sạch, 

khí  tiết  cao  cả,  trung  với  nước,  hiếu  với  cha  mẹ,  nghĩ  đến  tình  thương  yêu 

của người trước nên coi Bộ Vân như con, Bộ Vân cảm kích trước tình đùm 

bọc nên cũng coi Thiếu Phủ như cha. Nhân duyên ăn chay của Bộ Vân thật 

ra cũng do Thiếu Phủ mà ra. Nếu như Thiếu Phủ do Bộ Vân  mà có thể dốc 

lòng tu Tịnh nghiệp, ăn chay niệm Phật hầu sống dự vào bậc thánh hiền, mất 

về cõi Cực Lạc thì lợi ích đạt được càng rạng rỡ, trọn vẹn đẹp đẽ đôi đường. 

Do vậy, bèn ghi lại để khuyên đời. 



---o0o--- 

26. Bài ký về chuyện vãng sanh của phu nhân Uông Hàm Chương 

 

 

Đạo nơi con người giống như nước ở trong đất, không đâu chẳng có, 

nhưng  nếu không có công  xoi đào chắc chắn khó thể phát  hiện  được  nước. 

Tâm tánh của chúng sanh và tâm tánh của Phật không hai. Do vô minh ngăn 

lấp nên công đức của Phật tánh không cách gì hiển hiện được! Vì thế, kinh 

Hoa Nghiêm nói:  “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều có đủ trí huệ 

 của  Như  Lai,  nhưng  vì  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc. 

 Nếu  lìa  được  vọng  tưởng  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Tự  Nhiên  Trí  liền  được  hiện 

 tiền”.  Những gì đức Như Lai đã nói trong cả một đời Ngài đều là pháp dược 

nhằm đối trị vọng tưởng chấp trước. Một pháp Niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ 

thật là viên đốn thẳng tắt, vì dùng Quả Địa Giác để làm Nhân Địa Tâm. Do 

vậy,  nhân trùm biển quả, quả thấu tột nguồn tâm. Từ khi pháp được truyền 

qua  Đông  Chấn,  hết  thảy  tứ  chúng  do  niệm  Phật  được  vãng  sanh  Tây 

Phương, triệt chứng Phật tánh sẵn có viên thành giác đạo chẳng biết là mấy 

ngàn vạn ức! 



Phu  nhân  Uông  Hàm  Chương  là  người  hôn  phối  đức  hạnh  của  cư sĩ 

Giang  Dịch  Viên,  túc  căn  sâu  dầy,  bẩm  tánh  hiền  thục,  thờ  cha  mẹ,  phụng 

dưỡng  bố  mẹ  chồng,  giúp  chồng  dạy  con,  tự  mình  nêu  gương,  gìn  giữ  nếp 

nhà,  mọi chuyện  đều đáng  làm  gương cho hàng khuê các. Bà  lại  mang  tâm 

niệm  nhân từ,  vì thế  thường  hành bố  thí cho  kẻ  nghèo thiếu, cứu  vớt  mạng 

loài  vật.  Những  hành  vi  tốt  lành  ấy  đều  do  cần  kiệm  mà  thành.  Nếu  như 

thích buông tuồng, hoang phí, ắt lo cho chính  mình còn không xong, huống 

gì cứu người lợi vật được ư? Dịch Viên lo dạy học nhiều năm, chỉ muốn vun 

bồi nhân tài chân chánh, chẳng tiếc tâm lực, do giảng dạy mệt nhọc đến nỗi 

thành bệnh. Năm Dân Quốc thứ tám (1919), ngã bệnh không ngồi dậy được, 

thuốc  men  vô  hiệu,  tình  thế thật  nguy  ngập. Có người bạn khuyên ông  hãy 

lắng  lòng  niệm  Phật,  [nhờ  đó]  dần  dần  được  khỏi  bệnh.  Do  vậy,  bèn  đọc 

khắp  các  kinh  Phật,  mới  biết  Phật  là  đại  thánh  nhân,  dạy  những  chuyện 

chẳng thể nghĩ bàn, buồn tiếc mình trước kia không biết, nay may mắn được 

nghe.  Do  vậy,  khuyên  cha  mẹ,  vợ  và  con  cái  cùng  tu  Tịnh  nghiệp.  Do  đó, 

phu nhân thành kính trì danh hiệu Phật, tụng kèm thêm các kinh chú như Di 

Đà, Phổ Môn, Đại Bi v.v… quyết chí cầu sanh Tây Phương. 

Vào  tháng  Mười  năm  ngoái,  bà  bị  bệnh,  chính  trong  lúc  đang  đau  khổ 

bèn  phát  đại  nguyện  mau  được  vãng  sanh,  thấy  Phật  nghe  pháp,  chứng  Vô 

Sanh Nhẫn rồi sẽ nương theo Phật từ lực trở vào Sa Bà cứu khổ cho chúng 

sanh, tâm cực khẩn thiết. Đêm cuối tháng, bà bảo với người săn sóc: “Trên 

lầu có Phật đường, tiếng mõ thật trầm ấm, nơi tường vách có kinh viết bằng 

chữ vàng, quang minh chói ngời, ngươi có thấy nghe hay chưa?” Vả nữa, ba 

hôm  trước  đó,  bà  mẹ  chồng  mộng  thấy  kim  quang  đầy  nhà,  trong  quang 

minh có không biết  là bao  nhiêu  Bồ Tát,  ý bà cụ cho  rằng con dâu bệnh sẽ 

chóng được lành. Nên biết: Đấy đều là tướng trạng Tịnh nghiệp thuần thục, 

tịnh  cảnh  hiện  tiền.  Bữa  hôm  sau,  nhằm  giờ  Mùi  ngày  mồng  Một  tháng 

Mười  Một,  bà  Uông  ngồi  xếp  bằng,  niệm  Phật  qua  đời.  Mất  rồi,  thần  sắc 

đoan  nghiêm,  hoàn  toàn  không  có  tướng  chết  chóc  gì,  toàn  thân  đều  lạnh 

nhưng  đảnh  đầu  vẫn  ấm.  Khi  trước  hai  đùi  sưng  phù,  chẳng  thể  co  duỗi 

được, đến lúc sắp mất lại như bình thường. Vì thế, có thể ngồi xếp bằng qua 

đời như nhập Thiền Định. 

Dịch Viên hướng dẫn con cái và các đạo hữu chí thành niệm Phật, giúp 

bà được vãng sanh. Qua năm tiếng đồng hồ mới bắt đầu xếp đặt [tang ma], 

cúng  lễ,  tiếp  đãi  khách.  [Tang  gia]  đã  không  dùng  đồ  mặn,  mà  khi  người 

trong thôn  muốn đến  tế  lễ chung, Dịch Viên bèn  ngăn  lại,  mỗi  ngày chỉ để 

một số người đến niệm Phật một lúc độ khoảng hai tiếng đồng hồ, một là để 

khỏi lãng phí, hai là có lợi ích thật sự cho vong linh, ba là khéo léo dẫn dụ 

mọi người cùng gieo thiện căn, bốn là để cho những ai nghe được phong thái 

ấy  đều  phổ  biến  ân  Phật.  Quả  thật  là  phong  cách  tang  lễ  mới  thật  tốt  lành; 

phàm những ai có tín tâm đều nên hành theo. 

Sau  khi  tẩn  liệm,  Dịch  Viên  gởi  thư  đến  chùa  Pháp  Vũ  ở  Phổ  Đà  kèm 

theo 100 đồng, xin Quang tùy nghi làm Phật sự hòng [người mất] chưa được 

vãng sanh liền được vãng sanh, đã vãng sanh thì sẽ được tăng cao phẩm sen. 

Quang bảo mười sáu người trong Niệm Phật Đường cử hành Phật thất, lại vì 

họ  khai  thị  về  lợi  ích  của  pháp  môn  Niệm  Phật  cũng  như  lòng  chân  thành 

của  cư  sĩ  Dịch  Viên.  Các  sư  nghe  xong  đều  cạn  lòng  thành,  tận  lòng  kính. 

Đến  ngày  hai  mươi  mốt,  bà  mẹ  chồng  cầu  khấn:  “Con  dâu  mất  đã  nhiều 

ngày  rồi,  sanh  về  Tây  hay  chưa?  Xin  hãy  báo  mộng  cho  biết  để  an  ủi  lòng 

ta!” Đêm ấy, có một người bạn con bà cụ nằm mộng thấy thư từ nườm nượp 

gởi tới, bèn đem một lá thư lên Phật đường trên lầu để xem, thấy trong Phật 

đường treo một ngọn đèn lớn sáng tỏa bốn phía, sáng hơn đèn điện. Mở thư 

ra thấy có một bức vẽ, trong ấy vẽ một đóa sen lớn màu đỏ, trên hoa có đài 

tòa,  dưới  hoa  ghi  hai  hàng  chữ  nhỏ,  chẳng  thể  nhớ  được.  Chung  quanh  có 

bao  nhiêu  là  hoa  nhỏ,  nước  ở  dưới  hoa  có  màu  như bạc.  Ngày  ấy  chính  là 

ngày  viên  mãn  Phật  thất  ở  Pháp  Vũ.  Được  mấy  điềm  như  thế  đủ  thấy  bà 

quyết định vãng sanh. 

Tâm  chúng  sanh  và  tâm  của  A  Di  Đà  Phật  xét  về  bản  thể  hoàn  toàn 

tương  đồng.  Nếu  dùng  tín  nguyện  ức  niệm  để  cảm  chắc  chắn  sẽ  được  thệ 

nguyện từ bi của Phật Di Đà nhiếp thọ. Do vậy, trong cõi này phát tâm niệm 

Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  thì  trong  ao  bảy  báu  nơi  Tây  Phương  liền  mọc 

lên một đóa sen. Nếu tinh tấn chẳng lui sụt thì hoa sen ấy càng ngày càng to 

lớn, đến khi người ấy lâm chung, Phật và thánh chúng liền cầm hoa ấy tiếp 

dẫn vãng sanh. Bà Kinh Vương phu nhân đời Tống dốc lòng tu Tịnh nghiệp, 

những  người  thiếp,  thị  nữ,  không  ai  chẳng  hành  theo.  Có  một  người  thiếp 

không  bệnh  mà  mất,  phu  nhân  đêm  nằm  mộng  thấy  người  thiếp  đã  mất  ấy 

đến cảm tạ ân cần. Cô lại dẫn bà đi về phương Tây, thấy có một cái ao báu 

kích  thước  rộng  lớn.  Trong  ao  có  một  cái  hoa  to,  quang  minh  thù  thắng. 

Người thiếp bảo: “Đấy là chỗ phu nhân sẽ sanh về. Tất cả những hoa chung 

quanh đều  là [hoa của] những  người được phu  nhân  giáo  hóa  hay được  lần 

lượt  truyền  dạy  mà  phát  tâm  đấy!”  Phu  nhân  tỉnh  giấc,  buồn  vui  chen  lẫn. 

Không lâu sau, gặp đúng dịp sanh nhật, bà đứng niệm Phật qua đời. 

Giấc  mộng  của  người  bạn  [ông  Dịch  Viên]  gần  giống  với  chuyện  này, 

nhưng Uông Phu Nhân không có được công phu và quyền lực giáo hóa chỉ 

dạy  như  Kinh  Vương  phu  nhân  nên  cảnh  tượng  phải  kém  xa.  Người  bạn 

Tịnh  nghiệp chưa thuần thục  nên chỉ thấy được bức  vẽ, chứ chẳng thể đích 

thân  thấy  được  cảnh.  Dùng  nhân  như  thế  sẽ  cảm  được  quả  như  thế.  Nhân 

chẳng luống uổng, quả chẳng lãng phí, do vậy càng thêm tin tưởng. Nguyện 

những ai thấy nghe đều gắng sức lên! 



---o0o--- 

27. Bài ký về chuyện vãng sanh của Dương Thái Phu Nhân mẹ ông Từ 



Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  kham  làm  Phật.  Bất  luận 

thiên,  nhân,  A  Tu  La,  ngạ quỷ, súc sanh,  địa  ngục, bất  luận  nam,  nữ, sang, 

hèn, trí, ngu, hiền, tệ, thăng trầm lục đạo, luân hồi chẳng ngơi, đều là do mê 

sâu hay cạn, do nghiệp thiện hay ác làm thành nhân duyên, nhưng một niệm 

Phật  tánh  chưa  từng  do  vậy  mà  bị  tăng  hay  giảm.  Do  mê  không  biết  nên 

chẳng những không được thụ dụng, trái lại còn dùng sức công đức của Phật 

tánh  làm  cái  gốc  để  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  do  nghiệp  cảm  khổ,  há  chẳng 

đáng buồn lắm ư? Đức Như Lai xót thương dạy cho bỏ mê về với ngộ, đoạn 

Hoặc  chứng  chân,  cho  đến  khi  tự  chứng  được  Phật  Tánh  sẵn  có  mới  thôi! 

Lại do chúng sanh không có sức đoạn Hoặc, dẫu có tu trì cũng chẳng thể liễu 

thoát sanh tử ngay trong một đời này, thọ sanh lần nữa đa phần đều mê mất 

cho nên đến tận đời vị lai không có lúc nào được giải thoát. Do vậy, vì lòng 

đại  từ  bi,  đặc  biệt  mở  ra  pháp  môn  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương để hết thảy dù phàm hay thánh đều cùng trong đời này cậy vào Phật 

từ lực liễu sanh thoát tử. So với những kẻ chuyên cậy vào tự lực thì khó - dễ, 

chậm - nhanh, khác biệt như trời với vực. Vì vậy, từ cổ đến nay, Tăng - tục 

tứ chúng tu pháp môn này vãng sanh Tây Phương nhiều chẳng kể xiết, ngay 

cả mấy lúc gần đây cũng vẫn thường thấy. 

Bà Dương  Thái Phu Nhân  mẹ của  ông  Từ ở  huyện Thạch Đãi, tỉnh  An 

Huy,  chính  là  mẹ  đẻ  của  cư  sĩ  Từ  Quốc  Trị,  tánh  tình  hiếu  thuận,  hiền  từ, 

mềm  mỏng,  hiền  lành,  minh  mẫn,  quả  quyết,  thờ  cha  mẹ,  phụng  dưỡng  bố 

mẹ  chồng,  giúp  chồng  dạy  con,  chăm  sóc  nhà  cửa,  mỗi  việc  đều  đáng  làm 

gương  mẫu  cho  bạn  khuê  các,  làm  bậc  thầy  mẫu  mực  cho  hàng  nữ  lưu, 

chẳng thẹn sánh với những hàng liệt nữ, mẫu nghi, hiền nhân, minh trí thời 

cổ. Từ nhỏ đã tin Phật, đến già càng sốt sắng, có ba người con là Quốc Hoa, 

Quốc  Quân  và  Quốc  Trị,  đều  theo  đuổi  quan  trường  hay  thương  nghiệp. 

Quốc Trị sống ở Thiên Tân muốn được hầu hạ dưới gối dài lâu, nên vào năm 

Dân Quốc thứ 10 (1921) đón mẹ về Thiên Tân phụng dưỡng. Bà bèn ăn chay 

trường,  thọ  giới  Ưu  Bà  Di,  từ  đấy  niệm  Phật  càng  thêm  tinh  tấn.  Bà  thấy 

được  chút  điềm  lành,  nhưng  tôi  sợ  có  người  ngu  chẳng  cầu  nhất  tâm  chỉ 

chuyên  mong  mỏi  tướng  lành  trở  thành  bệnh  nên  không  ghi  lại.  Mùa  Thu 

năm  ngoái,  tỉnh  An  Huy  vừa  bị  nạn  lụt  lẫn  hạn  hán,  tỉnh  trưởng  đánh  điện 

điều Quốc Trị về lo việc cứu tế, bởi tám năm ở tại kinh đô ông đã có thành 

tích  trong  chuyện  này.  Quốc  Trị  chẳng  nỡ  cách  xa  mẹ,  phu  nhân  đem  đại 

nghĩa quở trách, bắt ông phải đi cho  nhanh  để cứu  giúp dân chúng  đang bị 

tai họa. Quốc Trị ở đất Hoàn hơn năm, phu nhân bị bệnh, chẳng cho viết thư 

báo tin, sợ ông từ phương xa trở về sẽ lỡ làng việc cứu tế. Bà lại còn dặn dò 

Quốc Hoa, Quốc Quân quyên mộ, dốc hết tiền dành dụm ra để giúp đỡ, được 

Đại  Tổng  Thống  đề  tặng  biển  ngạch,  tặng  cho  huy  chương  Từ  Huệ.  Năm 

Dân Quốc 11 (1922) việc cứu  trợ  xong  xuôi, chính quyền đất  Hoàn815 lưu 

giữ Quốc  Trị,  nên ông  lại đón  mẹ  về phụng dưỡng tại  Hoàn  Thản. Năm ấy 

cụ  đã  bảy  mươi  bốn  tuổi,  tinh  thần  suy  yếu,  trong  thân  thích  có  người 

khuyên nên thôi ăn chay, phu nhân nói: “Ta thà ăn chay mà chết, chứ chẳng 

ăn thịt để được sống!” 

Đến  mùa  Xuân  năm  nay,  bệnh  ngày  càng  nặng,  thần  trí  vẫn  sáng  suốt, 

niệm Phật không bỏ sót, bảo Quốc Trị rằng: “Thế sự gian khổ mẹ đã nếm đủ 

cả rồi nên chẳng luyến tiếc, trong tâm chỉ có mỗi một chuyện niệm Phật mà 

thôi!” Lại nói: “Mỗi một lần phát sốt, đau khổ dị thường, hễ tưởng đến Tây 

Phương Cực  Lạc thế  giới chợt cảm thấy  mát  mẻ  liền!” Ngày  hai  mươi  mốt 

tháng  Hai,  thỉnh  Tăng  chúng  đến  nhà  niệm  Phật  để  giúp  vãng  sanh,  lại  sai 

đem  những  quần  áo,  đồ  đạc  của  chính  mình  bán  hết  để  cúng  dường  Tam 

Bảo, hỏi Quốc Trị: “Ngày nào đi thì tốt nhất?” Quốc Trị đáp: “Ngày mốt là 

ngày ăn chay, ấy là ngày tốt nhất”. Mấy tiếng sau, cụ nói: “Mẹ đã thấy Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  và  Phật,  Bồ  Tát  đã  thờ  ở  Thiên  Tân,  nhưng  có  mình  đức 

Phật Tiếp Dẫn sao không thấy?” Quốc Trị đáp: “Đến lúc sẽ thấy”. Ngày hôm 

sau, cụ lại niệm Phật theo chư Tăng, đến rạng sáng ngày hai mươi ba, vị sư 

niệm Phật là thầy Hải Phước nói: “Phu nhân thần chí, khí tượng như thường, 

chắc trong một hai ngày chưa đi đâu!” Đến giờ Tỵ, Quốc Trị thỉnh hình Phật 

Tiếp Dẫn thờ trước giường nói: “A Di Đà Phật đến rồi!” Phu nhân nghe vậy 

vui mừng lớn lao, ngồi dậy chiêm ngưỡng, lớn tiếng niệm “nam-mô A Di Đà 

Phật”  mấy  câu,  rồi  ngồi  kết  ấn,  mỉm  cười  qua  đời.  Quốc  Trị  và  chư  Tăng 

cùng quyến thuộc vẫn lớn tiếng niệm Phật ba tiếng đồng hồ nữa rồi mới cử 

ai  (cất  tiếng  khóc) và  tắm  rửa,  thay  áo.  Mùi  thơm  ngào  ngạt,  có  người  bạn 

đến phúng điếu ở ngoài cửa đã ngửi thấy, khen là hy hữu. Ba ngày sau mới 

liệm, diện mạo so với lúc sống càng tươi tắn hơn, đảnh đầu vẫn còn hơi ấm, 

tứ chi mềm mại, đem xâu chuỗi đặt vào tay bèn gập ngón tay nắm lấy. Cao 

đẹp thay! 

Như phu nhân có thể gọi là người túc căn sâu dầy, đời này tu hành tinh 

thuần,  lại  được  người  con  như  Quốc  Trị  phụ  trợ  nhiều  cách  cho  nên  Tịnh 

nghiệp  chín  muồi,  toại  nguyện  vãng  sanh.  Những  người  trong  đời  không 

niệm Phật thì chẳng cần bàn đến, chứ như người chí tâm niệm Phật lúc sắp 

mất, con cái khóc lóc, tắm rửa, thay y phục v.v… khiến cho người sắp  mất 

đâm ra bi thương, hoặc sanh sân hận, đến nỗi bị mất chánh niệm, vĩnh viễn 

luân hồi trong tam đồ lục đạo chẳng thể thoát ra. Những kẻ ấy cho đó là tận 

hiếu, chẳng biết đã  mắc tội gây trở ngại cho cha mẹ, so với tội giết cha  mẹ 

lại càng nặng hơn! Cả thế gian không biết như vậy, thật là bi thương! Quốc 

Trị bắt chước mẹ nhân từ thờ Phật, nên ăn chay trường, học Phật, nhiều lần 

đi  cứu  trợ  thảy  đều  cạn  kiệt  tâm  lực.  Mùa  Hạ  năm  nay  ông  lên  núi,  kể  lại 

hành trạng của phu nhân, xin tôi soạn bài ký để làm gương cho con cháu đời 

sau. Tôi viện cớ thô lậu, bận bịu để thoái thác, nhưng về sau ông lại viết thư 

khẩn cầu. Do vậy, tôi bèn thuật đại lược cuộc đời và kể khá tường tận những 

sự  thực  cuối  đời  để  người  làm  mẹ,  người  làm  con  trong  đời  đều  bắt  chước 

theo. 



---o0o--- 

28. Bài ký về chuyện cảm ứng của cư sĩ Lục Tây Lâm 

(Đầu Thu năm Dân Quốc thứ 15 – 1926) 





Quán Âm Đại Sĩ ân trọn khắp pháp giới, tùy loại hiện thân tầm thanh 

cứu  khổ,  đa  phần  được  Ngài  gia  bị  sâu  xa  mà  không  hay  biết.  Tháng  Năm 

mùa  Hạ  năm  nay,  tôi  đã  ấn  hành  bộ  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  Bổn  Tích  Cảm 

Ứng Tụng, gởi cho cư sĩ Tây Lâm Lục Thọ Từ ở Tô Châu. Ông ta đọc đến 

phần  Cứu  Khổ  trong  quyển  thứ  hai  khôn  ngăn  cảm  xúc,  mới  biết  thuở  nhỏ 

gặp cảnh  hoạn  nạn  mà được sống còn đều là  nhờ  vào từ  lực của Đại Sĩ  gia 

bị, nên bèn lược thuật chuyện ấy, gởi thư cho Quang như sau:  

“Nhà con ở Thái Thương816, thuở nhỏ mồ côi, nhờ bà nội, mẹ góa nuôi 

dạy.  Mẹ  ăn  chay  Quán  Âm817,  thường  tụng  kinh  Quán  Âm,  chú  Đại  Bi. 

Năm  Hàm  Phong  thứ  10  (1860),  con  được  14  tuổi,  gặp  phải  giặc  cướp  từ 

Quảng  Đông  nhiều  phen  công  hãm  các  thành,  cô  là  Hồ  Thái  Quân  đem  ba 

mạng trong nhà về quê sống tại nhà bà. Không lâu sau, thành lại bị vây hãm. 

Con  mang  cái  tráp  có  bộ  Đại  Bi  Sám818;  đấy  là  do  mẹ  của  cô  là  Trương 

Thái Quân sai con chép lại chú văn ấy. Do đó, đọc tụng thuộc không quên, 

hằng ngày niệm chừng đó biến. Đến khi cô đi nơi khác liền ở nhờ nhà người 

thân thích họ Mao ở Tam Đồ. Đến mùa Thu, giặc dấy lên mạnh mẽ, mặc sức 

cướp bóc, đốt phá, giết chóc. Một hôm, vào buổi trưa gặp phải lúc giặc tràn 

đến,  bà  nội  tuổi  cao  không  trốn  được,  con  theo  mẹ  trốn  trong  lùm  trúc  ở 

vườn sau,  giặc cầm  mâu đuổi theo sau,  mẹ con  vội  vàng chạy ra sông,  gặp 

phải bộng cây liền rúc vào đó, thấy giặc đâm loạn vào đám trúc một hồi rồi 

bỏ đi, nghe sau lưng có tiếng người, nhìn lại thấy mấy tên giặc đứng bên bờ 

sông, phất cờ quát tháo, chừng  như chẳng  hề thấy  mẹ con chúng con, chốc 

lát giặc bỏ đi, bèn chui ra. Đến nay nghĩ lại vẫn còn run rẩy khôn cùng! 

Tháng  Mười  năm  sau,  lương  thực  sắp  cạn,  vay  tiền  một  ngàn  bốn  trăm 

đồng, ngồi thuyền qua Hoàng Kính819 để gặp ông Tổ trong dòng họ là Trúc 

Lâu Ông. Chưa đến nơi, trời đã tối, thuyền phu đẩy con lên bờ, quăng hành 

lý  lên bờ  rồi chèo đi. Đêm  tối cùng đường, không biết tính sao, khôn  ngăn 

đau  đớn!  Bà  lão  trong  thôn  là  Viên  Thái  Quân  thương  xót,  cho  ngủ  đêm 

trong nhà. Ngày hôm sau, sai con dẫn đi gặp Trúc Lâu Ông. Ông vốn nghèo, 

lo  việc công, chuộng  việc  nghĩa, dạy học có tiếng,  nhờ  vào nghề thuốc đắp 

đổi  qua  ngày.  Vừa  gặp  cháu  rất  mừng  rỡ,  hứa  sẽ  tính  cách,  bảo  đợi  mấy 

ngày, nhưng hóa ra ở nhà họ Viên hơn một tháng. Đến khi ông tính toán ổn 

thỏa, bèn bảo ngồi tàu biển sang Thượng Hải, nhờ thân thích dẫn đến Thúy 

Vi  Tăng  Xá  ở  ngoài  cửa  Nam.  Khi  ấy,  Lý tướng  quốc820  thống  lãnh  quân 

đội đóng ở đây, được tuyển làm người chép thuê. Sau khi giặc tan, bèn dời 

sang  sống  tại  Tô  Châu,  gắng  tạo  thành  gia  nghiệp,  khỏi  trở  thành  thịt  thối 

trong ngòi nước, may mắn thay! Cảm niệm ân đức của cô, bà Viên và tộc tổ 

(tức Trúc Lâu Ông), khác nào xương khô mọc thịt, trọn đời chẳng dám quên, 

nhưng vẫn chẳng biết là do sức cảm ứng của kinh chú. Nay đọc các sự tích 

trong bộ Đại Sĩ Cảm Ứng Tụng mới biết thoát lìa được mũi gươm, mũi tên, 

mỗi lần gặp phải nạn gấp liền gặp được thiện nhân, đấy đều là do mẹ con trì 

trai tụng kinh, cảm thần lực đại từ bi của Bồ Tát che chở mà ra. 

Phẩm  Phổ  Môn  chép:   “Tâm  niệm  chẳng  luống  qua,  diệt  khổ  trong  các 

 cõi. Trong khổ  não nạn chết, thường làm  chỗ nương tựa”.  Con tin đúng  là 

như vậy  nên bèn thuật  lại  mong sao  hết thảy  thiện  tín chí thành  niệm danh 

hiệu Bồ Tát và kinh Quán Âm, Đại Bi thần chú, sẽ tự có thể gặp chuyện dữ 

hóa thành chuyện lành, gặp tai nạn biến thành chuyện tốt, cũng như nghiệp 

tiêu  trí  rạng,  chướng  tận  phước  cao,  sống  dự  vào  hàng  thánh  hiền,  mất  lên 

cõi  Cực  Lạc.  Xin  pháp  sư  thương  xót  lòng  con  ngu  thành,  soạn  bài  ký  sự 

cảm ứng chép thêm vào bộ Văn Sao khiến cho khắp các đồng nhân đều sanh 

chánh tín, đều được gội từ ân”. 

Cư  sĩ  Tây  Lâm  xưa  đã  trồng  cội  đức,  hạnh  hiện  đời  thuần  thục,  nhiều 

năm qua ăn chay trường thờ Phật, tu trì Tịnh nghiệp, tuổi đã tám mươi, tinh 

thần khỏe mạnh, hễ có chuyện công ích dù xa đến mấy dặm cũng đều đi bộ 

tới, những thứ xe kéo bằng sức người nhất quyết không chịu dùng. Mục lực 

thật  tốt,  viết  được  chữ  nhỏ.  Tháng  Tư,  Quang  đến  đất  Tô,  mấy  lần  trò 

chuyện [cùng cụ], khiêm tốn, nhún nhường như cụ bây giờ chẳng có ai! Từ 

nhỏ,  cụ  đã  mấy  lượt  được  Đại  Sĩ  thầm  gia  bị  nên  mới  có  ngày  hôm  nay, 

nhưng vẫn chưa hiểu thấu suốt nguyên do. Như vậy, trong đời những người 

được thọ ân từ bi che chở  mà không biết  ắt phải  là  nhiều  lắm!  Ví  như  mặt 

trời  rạng  rỡ  chiếu  khắp  muôn  nước,  người  mù  dù  được  ánh  mặt  trời  sanh 

thành,  nhưng  chưa  từng  thấy  được  tướng  ánh  sáng,  bèn  bảo  là  “không  có” 

thật là phụ ân chiếu soi quá lắm! Thương cõi đời ngu mê, nên chép thành bài 

ký. 

 

---o0o--- 

29. Bài ký về chuyện Ô Vưu Sơn Tự dựng Tàng Kinh Các 

(Núi ở tại huyện Lạc Sơn, Gia Định, Tứ Xuyên) 





Phật pháp không gì lớn lao chẳng bao trùm, không gì nhỏ nhặt chẳng 

nêu  lên,  lớn  lao  như  mười  phương  pháp  giới,  nhỏ  nhặt  như  một  niệm  tâm 

tánh của chúng sanh, khuôn mẫu tốt lành khiến đời yên dân lành, đường lối 

tốt  đẹp  để  siêu  phàm  nhập  thánh,  không  gì  chẳng  chỉ  bày  thấu  triệt  ngọn 

ngành,  kết  cuộc,  lý  do  đến  cùng  cực  vậy.  Đạo  ấy  lớn  lao,  nghĩa  lý  nhỏ 

nhiệm, văn sâu, nghĩa rộng, nếu muốn xiển dương chỉ thú ấy thì cạn hết biển 

mực cũng chẳng thể [diễn tả] tột cùng chỗ mầu nhiệm. Nhưng nếu hiểu thấu 

được  lẽ  đạo  viên  đốn  thì  tìm  lấy  một  chữ  cũng  không  thể  được,  dù  là  bậc 

thánh nhân vẫn có chỗ không biết đến, há phàm tình có thể suy lường được 

sao! Do vậy, pháp này được thực hành rộng rãi, thiên - địa, quỷ thần không 

ai trái nghịch; cho nên xưa nay những người xuất sắc lỗi lạc không ai chẳng 

siêng năng tu trì, cực lực lưu truyền để mong cho mình lẫn người đều được 

lợi ích thật sự. 

Nói  chung,  giáo  điển  trong  cả  một  đời  giáo  hóa  của  đức  Như  Lai  chia 

thành  ba  tạng.  “Tạng”  có  nghĩa  là  sâu  kín,  u  viễn,  vô  cùng,  vô  tận.  Phàm 

những  kinh  Tiểu  Thừa,  Đại  Thừa  đức  Phật  đã  nói  đều  gọi  là  Kinh  Tạng. 

Phàm  những  luật  Đại  Thừa,  Tiểu  Thừa  đức  Phật  đã  chế  đều  gọi  là  Luật 

Tạng.  Phàm  những  bộ  luận  do  các  vị  Bồ  Tát,  Thanh  Văn  đã  trước  tác  để 

thích kinh, tông kinh821 đều gọi là Luận Tạng. Những kinh sách này đều do 

thỉnh Phạn bản từ Phật quốc về cõi này phiên dịch ra [tiếng Hán] ước chừng 

hơn năm ngàn quyển. Từ khi đại pháp truyền sang Đông, các tông quật khởi, 

đời nào cũng có cao nhân hoặc soạn sớ để giải thích kinh, hoặc do tông kinh 

mà tạo luận, cũng như các thứ ngữ lục, truyện ký. Phàm là những thứ trước 

thuật  nhằm  hoằng  dương  pháp  đạo  đều  được  ghép  nối  tiếp  theo  sau  [Đại 

Tạng],  gọi  là  Tục  Tạng.  Nhưng  trước  thuật  của  cổ  đức  đa  phần  bị  thất  lạc, 

được  nhập  tạng  chỉ  là  một  hai  phần  trong  trăm  ngàn  phần  đó  thôi,  vậy  mà 

cũng  đã  nhiều  đến  hơn  hai  ngàn  quyển;  huống  chi  những  tác  phẩm  chưa 

được nhập tạng nhưng được lưu hành rộng rãi trong cõi đời thì càng khó thể 

biết được số lượng! Núi nghĩa vòi vọi, biển pháp mênh mông, tùy theo thiên 

bẩm của mỗi người mà nghiên cứu đến cùng tận, không ai chẳng thấy được 

Chân Không, thấu triệt nguồn pháp, khôi phục lại Phật tánh sẵn có. 

Ô Vưu Sơn  Tự  là  nơi thù thắng trứ danh  của  Tây Thục (Tứ Xuyên),  là 

đạo tràng hóa hiện của Quán Âm. Từ khi Huệ Tịnh thượng nhân đời Đường 

khai sơn đến nay trải hơn một ngàn năm, tông phong chẳng suy sụp, dù cung 

ngọc  điện  tía  đã  lùi  vào  dĩ  vãng,  nhưng  thừa  lẫn  giới  đều  đề  cao,  dốc  cạn 

lòng thành lễ tụng, xưa - nay chẳng khác, há chẳng đáng gọi là  “hễ địa linh 

 ắt có nhân kiệt”  hay sao? Truyền Độ đại sư trụ trì núi này, phàm trăm thứ bị 

bỏ  phế,  suy  sụp,  Sư  đều  dần  dần  tu  bổ,  đã  dựng  điện  Di  Đà  để  làm  nơi 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  lại  dựng  gác  này  để  thờ  tạng  kinh  Tần  Già822  vừa 

thỉnh,  ngõ  hầu  làm  căn  cứ  nghiên  cứu  Phật  pháp.  Tạng  kinh  này  chữ  nhỏ, 

chẳng tiện cho người già, mong rằng sau này có bậc đại thí chủ sẽ lên kinh 

đô thỉnh Đại Tạng bằng tiếng Phạn để mọi người được đọc tụng nghiên cứu 

rộng  rãi.  Từ  chỗ  này  đã  có  thể  thấy  được  đại  khái  lòng  thành  vì  pháp,  vì 

người của Sư. 

Gác ấy gồm năm gian, hai tầng, hết sức trang nghiêm, phí tổn ước chừng 

ba  ngàn  mấy trăm đồng, đều  là do  đàn-việt  xa  gần cảm đức của sư Truyền 

Độ nên hoan hỷ bố thí. Xây dựng xong, gởi thư cho Quang sai soạn bài Ký. 

Trộm nghĩ: Giáo pháp trong Đại Tạng nghĩa lý vô tận, nhưng pháp chẳng thể 

tự hoằng, phải do con người hoằng pháp. Ví như vị trưởng giả cực giàu, có 

rất nhiều kho lẫm; nếu như con ông ta không biết đến sẽ không thể nào thụ 

dụng được, so với con nhà nghèo hèn nào có khác gì! Nếu như biết được, ắt 

sẽ  tự  dùng  và  châu  cấp  cho  hết  thảy  mọi  người,  không  ai  chẳng  được  thỏa 

lòng  mong  muốn,  mà  kho  tàng  ấy  vẫn  chẳng  bị  giảm  bớt  mảy  may.  Bởi  lẽ 

kho tàng này chính là vô tận tạng, lấy mãi không hết, dùng hoài chẳng cùng, 

đến  tột  cùng  đời  vị  lai  chẳng  bị  khánh  kiệt.  Nguyện  hết  thảy  tứ chúng  đều 

cùng  thăm  dò  tạng  báu  này  để  tự  lợi,  lợi  tha,  từng  ngọn  đèn  nối  tiếp  nhau, 

sáng mãi không dứt, ngõ hầu chẳng phụ một phen Như Lai nói kinh, chư tổ 

hoằng pháp, thầy Truyền Độ dựng gác, đàn tín giúp đỡ tha thiết vậy. Phàm 

những ai cùng hàng với tôi đều hãy gắng lên. 

 

---o0o--- 

30. Bài ký tháp Phổ Đồng ở Ô Vưu Sơn 





Một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  sanh  và  một  niệm  tâm  tánh  của  Phật 

không hai. Do vọng chấp nên thành khác biệt như trời với vực, đức Như Lai 

thương xót, dạy tu quán Tứ Niệm Xứ: Một là quán thân bất tịnh, hai là quán 

thọ  là  khổ,  ba  là  quán  tâm  vô  thường,  bốn  là  quán  pháp  vô  ngã.  Nếu  quán 

thành thục thì Ngã Chấp bị phá. Ngã Chấp đã phá thì Pháp Chấp cũng mất. 

Hai  Hoặc  Kiến  và  Tư do  đấy  liền  đoạn,  liền  có  thể  siêu  phàm  nhập  thánh, 

liễu thoát sanh tử, vãng sanh cõi Phật thanh tịnh, tu tập hạnh nguyện Bồ Tát 

để  mong  được  trên  thành  Phật  đạo,  dưới  hóa  độ  chúng  sanh  mới  thôi.  Có 

những kẻ căn cơ hèn kém, trong đời hiện tại chẳng thể đạt được như vậy thì 

đợi cho đến  khi chết đi,  hỏa thiêu thân  xác, khiến cho  họ  hiểu  rõ Ngũ Uẩn 

vốn không, Tứ Đại chẳng có, linh tánh chân thật được phô bày trọn vẹn triệt 

để,  đã  chẳng  thuộc  vào  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết,  mà  cũng  chẳng  thể  nói  là 

nhân,  ngã,  chúng  sanh,  thọ  giả,  ắt  thoát  khỏi  nghiệp  chất  chứa,  tự  chứng 

chân thường. Vì thế, những người tại gia thông suốt thời xưa đa phần y theo 

cách tống táng này, chứ không riêng gì Tăng chúng mới vậy. 

Dùng  cách  này  khiến  cho  người  mất  được  giải  thoát,  lại  còn  khiến  cho 

người  sống  ngộ  được  cái  vốn  không,  lợi  ích  thật  chẳng  phải  nông  cạn!  Đã 

thiêu  hóa  rồi,  nếu  là  bậc  đạo  đức  cao  siêu  ắt  có  xá-lợi  kiên  cố  chẳng  cháy, 

nếu không có  xá-lợi  thì  xương  hèn còn sót lại đều được đặt trong tháp Phổ 

Đồng,  cũng  giống  như sống  trong  tùng  lâm  dự  vào  hải  chúng,  phàm  thánh 

đồng cư, nhờ vào đó để un đúc. Linh cốt đông đảo, ắt có người đã thần siêu 

thăng  cõi  tịnh  vực,  nghiệp  giã  biệt  trần  lao,  sen  nở  hoa  thượng  phẩm,  Phật 

thọ  ký  ngay  trong  một  đời.  Được  sống  cùng  với  người  như  vậy  giống  như 

con nhặng bám vào đuôi ngựa Ký, cũng đi được ngàn dặm; cũng như nước 

đổ vào biển cả đều mất tên gốc, cùng có một vị mặn. Đấy chính là duyên do 

của tháp Phổ Đồng vậy. 

Chùa Ô Vưu ở Gia Định từ khi đại sư Huệ Tịnh đời Đường khai sơn đến 

nay đã hơn một ngàn năm; năm tháng đã lâu, tháp Phổ Đồng cũng nghiêng 

sụp, hư hoại. May được Truyền Độ đại sư trụ trì chùa này, tận lực chấn hưng 

Liên tông, đã dạy những người còn sống tu trì Tịnh nghiệp để cùng sanh Tây 

Phương, lại muốn cho người mất được hưởng yên vui, cùng dự vào hải hội. 

Do vậy, quyên mộ các thiện tín, hoàn thành chuyện này, sai Quang soạn bài 

Ký nhằm phát huy ý nghĩa. Do vậy, bèn tụng rằng:  



 Chúng sanh bị sống chết, 

  

 Đều do chấp có Ngã, 

  

 Do vậy khởi Tam Độc, 

  

 Như bướm tranh vào lửa  

  

 Thử quán khi chưa sanh, 

  

 Nghĩ xem ta ở đâu? 

  

 Đến khi đã mất rồi, 

  

 Ta rốt cuộc là chi? 

  

 Đã không thuộc căn thân, 

  

 Cũng chẳng thuộc thức tâm, 

  

 Do căn không hay biết, 

  

 Thức tâm do vật dời, 

  

 Chúng sanh vì không rõ, 

  

 Theo vọng nên mê giác, 

  

 Lầm tâm vọng tưởng ấy,   



 Thường bị sanh tử buộc, 

  

 Như Lai rủ lòng từ, 

  

 Dạy quán Ngã vốn không, 

  

 Đã biết Ngã vốn không, 

  

 Chư pháp tiêu tan hết, 

  

 Huống lại qua lửa gột, 

  

 Tứ Đại đều phân tán, 

  

 Ngũ Uẩn vốn chẳng có, 

  

 Ngã còn do đâu hiện? 

  

 Từ đây chứng Vô Sanh, 

  

 Mới chạm mặt Chân Ngã, 

  

 Nguyện khắp các pháp giới, 

  

 Đều cùng thấy như vậy. 



---o0o--- 

31. Bi ký thuật duyên khởi sáng lập Bồ Đề Tinh Xá 





Pháp  môn  Tịnh  Độ  là  pháp  môn  thành  thủy  thành  chung  để  mười 

phương tam thế chư Phật trên thành Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh. Bởi 

lẽ các pháp môn được giảng trong cả một đời giáo hóa của đức Như Lai đều 

cần phải có công tu trì sâu xa thì mới đạt đến địa vị nghiệp tận tình không, 

mới có thể liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Nếu Hoặc nghiệp chưa 

tận  thì  sanh  tử  luân  hồi  quyết  định  khó  thoát,  dẫu  có  tu  trì  cũng  chỉ  được 

phước  thế  gian  và  tạo  thành  duyên  chủng  đắc  độ  trong  đời  vị  lai  mà  thôi. 

Đấy chính là chỗ khó khăn của việc cậy vào tự lực để liễu sanh tử. Pháp môn 

Tịnh Độ dùng tín sâu, nguyện thiết trì danh hiệu Phật cầu sanh Tây Phương, 

kèm  thêm  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận,  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều lành, dùng tín nguyện của chính mình cảm lòng từ bi của 

Phật, cảm  ứng đạo  giao, cho  nên khi  lâm  chung  liền được Phật từ lực  đích 

thân đến tiếp dẫn  vãng sanh  Tây  Phương.  Vì  vậy, bất  luận  Hoặc  nghiệp có 

hay không, [bất  luận] công phu sâu  hay cạn, chỉ cần tín chân,  nguyện thiết 

thì dù là kẻ tội nghiệp sâu nặng vẫn có thể thoát khỏi tam giới, ngự lên chín 

phẩm sen, huống gì những người tu trọn giới thiện, Định lẫn Huệ đều quân 

bình ư? 

Pháp này hoàn toàn cậy vào Phật lực kèm thêm tự lực để liễu sanh tử, vì 

thế trong các pháp  môn của cả  một đời  giáo hóa,  nó được gọi  là pháp  môn 

đặc biệt, chẳng được dùng những pháp môn cậy vào tự lực thông thường để 

bàn luận. Ấy là vì dùng Quả Địa Giác để làm Nhân Địa Tâm, cho nên nhân 

bao  trùm  biển  quả,  quả  thấu  tột  nguồn  nhân.  Do  đó,  ngàn  kinh  muôn  luận 

đâu đâu cũng chỉ quy, vãng thánh tiền hiền ai nấy đều hướng về. Pháp này là 

đường tắt  để  liễu sanh thoát tử,  là diệu pháp để siêu  phàm  nhập thánh  vậy. 

Xét từ khi đại giáo truyền sang Đông, Viễn công ở Lô Sơn sáng lập liên xã 

cùng  Tăng  - tục  một  trăm  hai  mươi  ba  người tinh tu Tịnh  nghiệp  đều được 

vãng sanh. Từ đấy về sau, đời nào cũng có cao nhân đề xướng, nhưng Thiên 

Thai,  Thanh  Lương,  Vĩnh  Minh,  Đại  Trí  v.v…  là  những  vị  chẳng  tiếc  sức 

lực phát huy xiển dương mạnh mẽ nhất. Do vậy, liên phong thổi khắp trong 

nước, ngoài nước. Do đây, những người thoát Ngũ Trược dự vào hải hội há 

có thể dùng  toán số thí dụ để biết được số lượng ư!  Gần đây, thế đạo  nhân 

tâm càng ngày càng đi xuống, phàm những ai có lòng lo cho đời  muốn cứu 

giúp không ai chẳng dốc lòng nơi Phật pháp, đề xướng nhân quả báo ứng và 

kiêng  giết,  che  chở  loài  vật,  dốc  chí  tín  nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây 

Phương. 

Cư sĩ Phó Dụ Trai xưa đã trồng cội đức, tánh hạnh thuần hòa, theo đuổi 

nghề  buôn  bán,  chưa  biết  đến  Phật  pháp;  năm  ngoái  sang  thăm  bạn  ở  đất 

Hàng,  đêm  nghỉ  tại  Thường  Tịch  Quang  Lan  Nhã,  nghe  tiếng  chúng  Tăng 

niệm Phật, khác nào được cam lộ rưới vào đảnh, đề-hồ thấm lòng, vui sướng 

vô  ngần, không thể thí dụ được. Do  vậy,  xúc  động túc căn  liền  muốn cùng 

những người cùng chí hướng tùy phần, tùy sức tu trì pháp này, bèn cùng các 

thương nhân Đinh Cam Nhân, Nghê Đại Xuân, Đàm Bộ Thiều, Nghiêm Tử 

Lương, Tôn Lương Thần, Phó Dụ Kinh, Phó Đình Phương, Trầm Tấn Dung, 

Kim Ích Như, Lâm Song Tuyền, Trần Tải Phong, Trang Hải Đào, Lý Thuật 

Sơ, Ngô Tổ Xương, Đàm Tử Lâm, Đàm Thạch Khanh, Đàm Hải Thu, Đàm 

Trúc Hinh, La Trĩ Vân, Tạ Sùng Hoa, Điền Ngọc Thụ, Phó Mộng Bật, Đàm 

Triệu Quý v.v… tính lập một tòa tinh xá ở Tây Hồ, Hàng Châu, để làm nơi 

tùy sức tu trì trong hiện tại, về già chuyên tâm tu đạo. Ai nấy đều cho đó là 

lành, bèn tìm mua đất để xây cất, chưa đầy hai năm đã hoàn thành, nhân đó 

đặt tên là Bồ Đề Tinh Xá. 

Khu đất  rộng  hai  mẫu sáu phân bảy  ly,  gồm có  hai phần:  Phần trước  là 

đại điện gồm năm gian, chính giữa thờ Tây Phương Tam Thánh, hai bên thờ 

mười  tám  vị  La  Hán,  dùng  nơi  đó  làm  chỗ  niệm  Phật,  lễ  tụng.  Phần  sau  là 

ngôi gác năm gian ba tầng, ba gian tầng trên, gian chính giữa thờ tôn tượng 

Tam  Thánh,  hai  bên  thờ  bài  vị  tổ  tiên  của  hai  mươi  bốn  người  [nói  trên] 

nhằm hiển thị ý dự vào liên trì, thường hầu Phật Di Đà, liền chứng được Thể 

- Dụng của vô lượng quang thọ, Phật tánh bất sanh bất diệt. Thứ tự trước sau 

lấy  tuổi  tác  của  những  người  ấy  làm  chuẩn.  Hai  gian  bên  và  tầng  giữa  đều 

chia  thành  phòng  ốc  làm  chỗ  tịnh  tu  cho  mọi  người.  Gian  dưới  làm  nhà 

khách, hai bên làm Dưỡng Tâm Đường để bậc cao nhân triết sĩ tạm thời nghỉ 

ngơi. Tông chỉ của họ về đại cương gồm năm điều:  

1)  Tinh  xá  này  vốn  do  xã  hữu823  ai  nấy  đều  có  công  việc  chẳng  thể 

thường trụ chuyên tu, do vậy bèn lễ thỉnh bảy vị Tăng có giới hạnh chân tâm 

tu  đạo  tu  trì  suốt  năm.  Mỗi  ngày  hai  thời  khóa  tụng,  ba  thời  niệm  Phật  để 

làm hướng dẫn tốt lành cho các xã hữu nhân lúc rảnh rỗi đến đây tu trì. Tiền 

chi phí ăn ở hoàn toàn do các xã hữu đảm nhiệm. 

2) Tinh  xá  này  do  hai  mươi  bốn  người  chung  sức  tạo  dựng,  cùng  quản 

trị,  quyền  quản  trị  được  kế  thừa  trong  tương  lai  thì  mỗi  người  chỉ  được 

truyền  một  phòng,  phải  chọn  người  tánh  chất  tương  ứng  với  Phật  pháp, 

những con cháu khác đều nhất loạt chẳng được xen vào để tránh cái nạn chi 

phái đôi co, không thể an cư được, hoặc do mỗi người mỗi ý kiến khác biệt 

đến nỗi tranh chấp, chia lìa. 

3) Tinh xá này vốn vì tự tu mà thiết lập, tánh chất khác biệt với các chùa 

miếu,  chẳng  được  làm  Phật  sự  kinh  sám  mang  tính  chất  xã  giao  đối  với 

người  ngoài  liên  xã.  Dẫu  gặp dịp tết  lễ, cũng chẳng để cho  người khác tùy 

tiện  đến  thắp  hương,  chỉ  có  xã  hữu  hoặc  là  cầu  thọ,  hoặc  là  truy  tiến  thì 

không trở ngại gì. 

4)  Tinh  xá  này  lấy  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp,  thanh  tịnh  trì  giới  làm  tông 

chỉ chánh  yếu. Chẳng cho  người ăn  mặn, uống  rượu  vào cửa. Tất cả những 

chuyện  như  chơi  cờ,  đánh  bài  và  những  chuyện  trái  nghịch  Phật  pháp  đều 

nhất loạt nghiêm cấm. Phàm các xã hữu, ai nấy đều nên tự gắng sức. 

5) Tinh xá này vốn để cho các xã hữu tịnh tu mà thiết lập, thời hạn cư trụ 

tùy theo tâm  ý,  nhưng không  được  mang theo quyến thuộc  nữ nhân  và con 

nít  v.v…  Nếu  như  gia  quyến  muốn  đến  chiêm  lễ,  tuy  không  phải  là  không 

được, nhưng phải ra về ngay trong ngày hôm ấy, quyết chẳng để cho phụ nữ 

ngủ  lại để không trở ngại chuyện tinh  tu, ngăn dứt  lời dị nghị của thế  gian, 

khiến cho hai chữ “Bồ Đề” được khuếch trương sáng rạng, rộng lớn thì may 

mắn lớn lao thay! 

Đem toàn bộ công đức tu trì của Tăng - Tục trên là cầu lịch đại tổ tông, 

cha mẹ hiện đời của mỗi người được tiêu trừ ác nghiệp từ vô thỉ, tăng trưởng 

thiện  căn  thù  thắng,  dự  vào  liên  trì  hải  hội,  chứng  Pháp  Thân  sẵn  có.  Lại 

mong cho tất cả  những  vị sư  niệm  Phật trụ tại đây  và các  xã  hữu cùng  với 

các quyến thuộc tam chướng băng tiêu, ngũ phước như mây nhóm, sống dự 

vào hạng thánh hiền, mất trở về cõi Cực Lạc. Lại mong người thấy kẻ nghe 

ai nấy bắt chước hành theo, cùng chuyển phàm tâm trở thành thánh trí thì lễ 

nghĩa,  nhân  nhượng  được  hưng  thạnh,  can  qua  vĩnh  viễn  ngưng  dứt,  trung 

hậu,  khoan  thứ  khởi  lên,  thấy  ta  và  vật  như  nhau,  khiến  cho  thiên  hạ  thái 

bình,  nhân  dân  an  lạc.  Phong  thái  thời  Đường  Ngu  thạnh  trị  lại  được  thấy 

trong ngày nay, lời nói  “ai nấy đều có thể trở thành Nghiêu - Thuấn, ai nấy 

 đều  có  thể  làm  Phật” ắt  sẽ  được  chứng  nghiệm  thật  sự!  Đây  chính  là  bản 

tâm sáng lập tinh xá, đặt tên là Bồ Đề của các cư sĩ. Do vậy, bèn trần thuật 

đại lược! 



---o0o--- 

32. Bi ký ghi công đức sáng lập Tây Phương Tam Thánh Điện 

(viết thay thầy Hoa Đức) 





A Di Đà Phật chính là Vô Thượng Từ Phụ của chúng sanh trong pháp 

giới,  là  vị Đạo Sư (bậc thầy  dẫn đường) bậc nhất trong con đường ác hiểm 

nạn, lúc tu nhân đã phát ra bốn mươi tám thệ nguyện, lúc đắc quả bèn được 

quang  thọ  siêu  việt  mọi  số  lượng.  Ngự  yên  nơi  Liên  Bang,  phân  thân  trọn 

khắp  mười  phương  sát  hải,  nhiếp  khắp  hàm  thức  khiến  họ  ngay  trong  đời 

này  chứng  được  Tam  Đức  Niết  Bàn.  Còn  như  hai  vị  đại  sĩ  Quán  Âm,  Thế 

Chí  thì  hiện thân  trong các cõi  nước  nhiều như vi trần, tầm thanh cứu  khổ, 

thâu  nhiếp  người  niệm  Phật  trở  về  Tịnh  Độ,  phò  tá  Phật  Di  Đà  độ  thoát 

chúng sanh, ban vui dẹp khổ đều được rốt ráo. Ân đức của Tam Thánh sâu 

rộng vô lượng, dẫu [dùng] trời che đất chở [để thí dụ] cũng không thể sánh 

ví được một phần vạn. Dẫu tan thân nát xương cũng không cách nào báo đáp 

được mảy may. Nạp tăng tôi thẹn làm đệ tử, chưa thể xiển dương lẽ đạo rộng 

lớn, muốn cho Tăng chúng trong cả chùa chuyên tu Tịnh nghiệp, toan dựng 

Cực  Lạc  Thế  Giới  Tam  Thánh  Bảo  Điện,  nhưng  tài  lực  thiếu  hụt,  chẳng 

được  như  nguyện.  May  nhờ  có  tín  sĩ  Hồng  Khánh  Trai  và  vợ  là  Qua  Diệu 

Phương xưa đã trồng cội đức dốc lòng tin tưởng Phật thừa, tấm lòng nhân từ, 

dốc  lòng  hoằng  dương,  hộ  trì,  hướng  dẫn  con  gái  là  Vương  Hồng  Thị824, 

cháu  ngoại  là  Vương  Thiên  Tứ  khẳng  khái  bỏ  ra  nhiều  tiền  để  giúp  thành 

toàn  chuyện  thù  thắng  này  cho  nên  kim  dung  được  tỏa  sáng,  pháp  luân 

thường chuyển, công đức lợi ích làm sao diễn tả trọn vẹn được? 

Kính mong Tam Thánh rủ lòng từ, ngấm ngầm hoặc rõ ràng gia bị khiến 

cho  các  vị  thí  chủ  này  và  những  vị  trợ  duyên  ai  nấy  trong  đời  hiện  tại  tai 

chướng ngầm tiêu, hưởng đủ ngũ phước, lâm chung thể xác lẫn tinh thần đều 

tốt đẹp, cao đăng chín phẩm sen, tổ tiên đã mất đều thăng lên trời Cực Lạc, 

con cháu đời sau thảy đều nhân từ, sống lâu. Do vậy, bèn ghi lại duyên khởi 

cho  khắc  vào  đá  quý  kiên  cố  để  những  người  an  cư  tu  hành  sau  này  biết 

được sự rộng  lớn của  pháp  môn Tịnh Độ  mà  quyết chí cầu sanh, đạo  tràng 

Tam  Thánh  vì  nguyên do  nào  mà  được thành  lập thì phước đức cho  những 

đàn-việt lắm thay! 



---o0o--- 

33. Bi ký trùng tu miếu Địa Mẫu825 của chùa Đông Chiếu ở Loa Đầu 

Miếu 





Chở khắp  vạn  tượng, chẳng sanh phân biệt, sanh khắp  muôn  vật cho 

mọi người dùng mà chẳng cậy công, chẳng mong được báo đáp. Ân đức của 

đất có thể  nói  là rộng  lớn, trọn khắp,  mênh  mông, dày chắc, lâu dài, không 

thể nào diễn tả được. Thánh nhân lập pháp: Phàm những ai đem pháp thí cho 

dân, siêng năng phụng sự đến chết, nhọc nhằn giữ yên đất nước, chế ngự tai 

họa, dẹp hoạn nạn lớn lao thì đều được lập miếu thờ phụng, huống gì đại địa 

là nơi cả đời chúng ta nương nhờ vào để sống, sao không lập riêng một ngôi 

điện vũ, thánh tượng trang nghiêm, thường dùng hương hoa, đèn đuốc cúng 

dường để bày tỏ chút lòng báo ân, thường nêu lòng thành hệt như thánh nhân 

đang ngự nơi đấy hay sao? Đấy chính là nguyên do tạo dựng miếu Địa Mẫu 

của chùa Đông Chiếu vậy. 

Địa  Mẫu  chính  là  vị  được  kinh  Phật  gọi  là  Chủ  Địa  Thần.  Ấy  là  vì  đất 

sanh  trưởng  muôn  vật  như  mẹ  nuôi  dưỡng  con  cái  nên  thế  tục  gọi  là  Địa 

Mẫu, chứ không phải Ngài chuyên hiện thân nữ. Theo phẩm Thế Chủ Diệu 

Nghiêm trong kinh Hoa Nghiêm thì có các Chủ Địa Thần (thần cai quản cõi 

đất) nhiều như số các vi trần trong một cõi Phật. Tuy có những vị từ các thế 

giới phương khác đến, nhưng chỉ riêng đại địa nơi này cũng chẳng phải chỉ 

có một vị thần làm chủ, do mỗi vị đều có lãnh thổ riêng. Lại nữa, hễ ai thuộc 

vào  hàng  thần  thánh  đều  có  chuyện  thăng  lên,  giáng  xuống,  tiến  -  thoái, 

giống như quan liêu trong cõi đời: Tuy chức quan, danh hiệu quan vĩnh viễn 

không thay đổi, nhưng  người  đảm  nhiệm  có tiến  - thoái,  nhậm chức  hay  từ 

quan, hoàn toàn không nhất định, không phải như Thương Hiệt, Khổng Tử, 

Quan Đế, Văn Xương chuyên thuộc  một  người. Đổng  Sự Diệp Xương Vân 

do thấy miếu Địa Mẫu được tạo dựng đã lâu sắp bị sụp đổ bèn quyên mộ các 

thiện tín được bao nhiêu đó tiền, trụ trì Từ Khoan lại giúp cho một nửa, nên 

điện  vũ, pháp tướng  lại được  xây dựng  mới,  muốn  lập  một tấm  bia bèn  xin 

tôi thuật những nghĩa chánh. 

Kinh  Dịch  chép:   “Địa  Thế  Khôn,  quân  tử  dùng  đức  dầy  để  chở  vật”.  

Người  có  thể  suy  nghĩ,  xử  sự  giống  như  đại  địa,  thi  ân  chẳng  cầu  báo,  bị 

nhục  không  ôm  lòng  hận,  chỉ  trọn  hết  thiên  chức  của  chính  mình,  chẳng 

quản  người khác thuận  hay  nghịch. Người như thế sống dự vào  hàng thánh 

hiền,  mất  lên  cõi  Cực  Lạc.  Như  Trì  Địa  Bồ  Tát  do  làm  cho  mặt  đất  bằng 

phẳng nên tâm địa cũng được bình, chứng đắc viên thông, tương lai lại còn 

thành vô thượng đạo, giáo hóa hết thảy chúng sanh trong chín pháp giới như 

trời che khắp, như đất chở trọn, không một ai chẳng được un đúc dưỡng dục. 

Đấy chính  là đại  lợi  ích của  việc  nhìn  vào tượng  [Địa Mẫu], tu đạo, chứng 

tâm, thành Phật, nguyện những ai đọc đến đều chú ý. 



---o0o--- 

34. Bài ký về chuyện vãng sanh của Kim Thái Đại Sư 





Kim  Thái  Đại  Sư  họ  ngoài  đời  là  Phương,  người  huyện  Vu  Đô,  tỉnh 

Giang Tây, xưa đã có thiện căn, từ nhỏ đã kiêng giết, ăn chay. Đến khi ngoài 

30 tuổi, chán ngán sâu xa ngũ dục nhiều khổ não, ba cõi không yên liền xuất 

gia tại chùa Báo Ân ở huyện Trường Đinh, tỉnh Phước Kiến. Sau khi thọ Cụ 

Túc Giới, chuyên chí khổ hạnh, giữ chức Hương Đăng tại chùa Quang Hiếu 

ở Cám Châu (Giang Tây), tinh khiết, kiền thành, cung kính. Phàm những ai 

trông thấy đều khen ngợi lòng thành, tiếc của thường trụ như giữ tròng mắt, 

hằng  ngày  lấy  chuyện  lễ  niệm  tụng  trì  làm  chánh,  không  để  phí  thời  gian, 

được  đại  chúng  trong  chùa  khâm  phục,  kính  ngưỡng.  Tiếp  đó,  Sư  muốn 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  bèn  qua  hang  đá  trong  núi  sâu  ở  Ninh  Đô826,  gác 

tùng làm tòa, kết cỏ làm đệm, trồng khoai để ăn, chằm các mảnh giẻ làm áo, 

sự khổ hạnh của Sư khó ai kham nổi. Sư điềm nhiên vui sướng, lấy đạo làm 

nguồn  vui.  Lâu  ngày,  có  người  đến  thăm  tặng  cho  tiền  bạc  đều  khước  từ 

không nhận, nhưng nếu áo rách, thức ăn thô tệ bèn nhận. 

Sư  bản  tánh  cô  tịch,  thanh  khiết,  chẳng  thâu  đồ  chúng.  Có  người  trọng 

đức Sư, thay mặt thâu nạp cho Sư bốn đồ đệ, nhưng thật ra không ở chung. 

Một người đồ đệ tên là Đức Duyên, chùa khá dư dả, nghĩ thầy thanh bần, ba 

bốn lượt cầu khẩn thầy thương xót tiếp nhận cúng dường. Không lâu sau, Sư 

lại  bỏ  qua  núi  Liên  Hoa,  tự  lấy  ván  dựng  một  gian  thất  nhỏ  để  sống.  Đại 

chúng trong chùa tôn trọng đạo hạnh của Sư, để Sư được tự do. Sư suốt ngày 

đóng cửa tụng kinh niệm Phật, trừ hai bữa cơm sáng - tối ra, tiếng mõ, tiếng 


khánh rền vang không dứt, mấy mươi năm hệt như một ngày. Do vậy, những 

vị  Tăng  - tục  tin  tưởng,  hâm  mộ,  thường  thành  tâm  cúng  dường  phẩm  vật, 

nếu không khước từ được thì Sư bèn đem cúng Phật, cúng Tăng để tạo công 

đức cho họ, bản thân chỉ giữ lại mười đồng để làm chi phí hỏa táng khi lâm 

chung. Sư tự cam chịu thanh bần,  giải thoát, không chấp  như thế đó. Phàm 

những ai đến thăm hỏi, bất luận tăng - tục, Sư đều dạy nhiệm vụ trọng yếu là 

[nhận hiểu] Sa Bà ác trược, Cực Lạc thanh tịnh, hãy gấp cầu xuất ly, nhưng 

phải hiểu nhân biết quả, tu hành các điều thiện thế gian, cẩn thận giữ gìn giới 

cấm,  tụng  kinh,  niệm  Phật,  trong  -  ngoài  như  một,  từ  đầu  đến  cuối  không 

thay đổi thì mới có hy vọng. Ngoài ra không có một lời lẽ nào liên quan đến 

phước lạc thế gian. 

Năm  Dân  Quốc  thứ bảy  (1918),  tức  năm  Mậu  Ngọ,  Sư  được  bảy  mươi 

bốn  tuổi,  đầu  tháng  Mười  thị  hiện  bệnh  nhẹ,  đến  ngày  mồng  Bốn  bỏ  ăn 

uống,  niệm  tụng  như  thường  đến  khuya  mới  nghỉ.  Rạng  sáng  ngày  mồng 

Năm,  đại  chúng  trong  chùa  không  thấy  Sư  thức  dậy,  gõ  cửa  chỉ  thấy  yên 

lặng không đáp,  vào thất  xem thì thấy  Sư  đã đoan tọa thị  tịch. Tay trái  vẫn 

cầm dẫn khánh hệt như đang niệm Phật mọi khi, đầu hơi cúi xuống, vẻ mặt 

tươi  cười,  không  khác  gì  còn  sống.  Đại  chúng  trong  chùa  trông  thấy  khen 

ngợi khôn cùng, đều  nói: “Sư bình  nhật có công  hạnh  như thế, cho  nên  lúc 

ấy đạt được cảnh tượng như thế, thần thức Sư siêu tịnh vực, gởi chất nơi hoa 

sen là điều chắc chắn không còn ngờ vực chi”. Học trò Sư là Đức Thân Sâm 

kể cho tôi nghe như thế. Nghĩ đến Tăng nhân đời Mạt thường hay lười nhác, 

chỉ  tham  lợi  dưỡng,  chẳng  tu  đạo  nghiệp,  người  như  Sư  thật  có  thể  làm 

gương cho đời Mạt, do vậy bèn soạn bài ký. 



---o0o--- 

35. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Triệu Tôn Nhân 





Triệu  Tôn  Nhân  pháp  danh  là  Bồi  Canh,  người  ở  thành  phố  Mã 

Đường Như Cao827, tuổi ngoài ba mươi, theo đuổi nghề buôn bán, tánh tình 

thuần hòa, chân thật, không trá ngụy, làm việc quả quyết, thật thà. Mấy năm 

gần đây được nghe pháp môn Tịnh Độ bèn sanh lòng tin tưởng sâu xa, hằng 

ngày lấy chuyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương làm chánh, gác qua chuyện 

buôn bán, chuyên làm chuyện từ thiện công ích hết sức tích cực. Do vậy, đề 

xướng  lập  ra  Tế  Sanh  phân  hội  và  Phật  Kinh  Lưu  Thông  Xứ.  Hễ  có  các 

chuyện  lành  nào  đều  tận  lực  lo  liệu,  không  chuyện  gì  không  làm.  Đối  với 

đèn đường ở địa phương, đích thân ông sáng thâu về, tối đi thắp lên, chẳng 

nề mệt nhọc. Người cả một phương đều cảm phục lòng thành của ông. Ông 

dùng lòng thành để cảm,  mọi người dùng lòng thành để ứng. Phàm khi ông 

quyên mộ, không ai chẳng thuận theo hầu viên thành ý nguyện cho ông. 

Mùa  Đông  năm  Dân  Quốc  15  (1926),  ông  mắc  phải  bệnh  ngặt,  vẫn 

gượng đè nén cơn bệnh đề xướng Phật thất để cầu thế giới thái bình, dự định 

khởi thất vào ngày mồng Hai tháng Chạp, đến ngày mồng Tám là viên mãn, 

thỉnh sư Phạm Thành chùa Tây Phương ở Quật Cảng828 làm Chủ Thất, chi 

phí  đều  do  thiện  tín  tự  đóng  góp,  người  dự  hội  niệm  Phật  hơn  bốn  mươi 

người.  Cư  sĩ  tuy  đang  bệnh  nặng  nhưng  niệm  Phật  càng  thêm  tinh  tấn  như 

người không bệnh. Đến bảy giờ tối ngày mồng Sáu bèn ngồi niệm Phật qua 

đời.  Những  người  đang  tham  dự  hội  càng  thêm  khẩn  thiết  niệm  Phật,  giúp 

cho ông được  vãng sanh. Sau  mấy tiếng đồng  hồ, đỉnh đầu  vẫn còn ấm,  vẻ 

mặt chẳng khác gì lúc sống. Từ đây, ta thấy được Di Đà nguyện lực, chúng 

sanh  tâm  lực,  cả  hai  thứ  đều  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Ấy  là  vì  Chân  Như  Phật 

Tánh chúng sanh vốn sẵn có, chỉ nhờ vào nhân duyên để khải phát mà thôi! 

Như hạt giống đã gieo xuống đất, gặp mưa đúng thời bèn nảy  mầm. Những 

kẻ trong cõi đời dùng sức Chân Như Phật Tánh để hằng ngày theo đuổi tham 

- sân - si, giết - trộm - dâm ví như đem châu Ma Ni tùy ý tuôn ra các thứ báu 

quăng  trong  hầm  xí,  nên  chẳng  thể  thụ  dụng  được,  chẳng  đáng  buồn  ư? 

Nghe đến phong thái của cư sĩ há chẳng thẹn đến chết ư? 



---o0o--- 

36. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Sa Kiện Am 

 



Ông Sa Kiện Am tên là Nguyên Bỉnh, người xứ Như Cao, tỉnh Giang 

Tô, phẩm hạnh, tu dưỡng, văn chương, đạo nghĩa thảy đều đáng nêu gương 

cho đời Mạt. Cái học của ông trọng nơi tận lực thực hành chứ không chuộng 

từ chương, chí chuyên chú nơi tận hết bổn phận, chẳng hâm mộ vinh hoa, ân 

sủng.  Vì  thế,  sau  khi  đỗ  đạt  bèn  ở  nhà  thờ  cha  mẹ  cho  trọn  hết  phận  con, 

chẳng ra làm quan. Thoạt đầu ông chẳng biết Phật là người như thế nào, kinh 

có nghĩa như thế nào, bèn theo đuổi những thuyết của Hàn, Âu, Trình, Châu, 

cho rằng Phật pháp có hại cho thánh đạo, chẳng có ích gì cho nước, cho dân. 

Đến  sau  cuộc  quốc  biến829  năm  Tân  Hợi  (1911),  buồn  bã  khôn  khuây, 

thường  mang ý tưởng vượt thoát cõi đời, bèn thử đọc kinh Phật, thấy nghĩa 

lý tinh  vi áo diệu,  viên dung siêu thoát,  mới biết Phật  là  vị đại thánh  nhân, 

giáo pháp của Ngài có những chuyện chẳng thể nghĩ bàn, như thoát ra khỏi 

hang  tối  được  thấy  mặt  trời,  khôn  ngăn  mừng  rỡ,  nhưng  lại  hết  sức  bi 

thương, tiếc cho mấy  mươi năm chấp nhặt, hèn tệ. Từ đấy, âm thầm nghiên 

cứu, thọ trì, đọc tụng để mong đích thân chứng được Phật tánh sẵn có, chẳng 

đến nỗi thường làm người luân hồi trong lục đạo. 

Năm  Dân  Quốc  12  (1923),  tức  năm  Quý  Hợi,  tuổi  tròn  hoa  giáp  (sáu 

mươi),  tâm  yếm  thế  càng  thêm  khẩn  thiết,  gặp  đúng  dịp  pháp  sư Đế  Nhàn 

đến đất Như giảng A Di Đà Kinh Yếu Giải, đích thân được nghe giảng, biết 

được pháp môn Tịnh Độ hoành siêu là đạo để bậc đại thánh Đẳng Giác, tiểu 

phàm nghịch ác đều cùng trong đời này cậy vào Phật từ lực thoát khỏi Sa Bà 

lên  cõi  Cực  Lạc,  tùy  theo  căn  tánh  mà  được  chứng  nhập.  Do  vậy,  bèn 

chuyên  tu  Tịnh  nghiệp  để  cầu  vãng  sanh.  Năm  sau,  Thôi  Ích  Vinh  lên  núi 

quy  y,  có  kể  cho  Quang  nghe  về  học  vấn,  tu  trì  của  cư  sĩ,  do  vậy  bèn  nhờ 

ông Thôi đem bộ Văn Sao tặng cho ông ta. Năm sau nữa, Trần Chánh Hữu 

đem  bản  luận  Bài  Xích  Tệ  Ăn  Thịt  Uống  Rượu  Trong  Tang  Lễ  do  ông  Sa 

soạn đưa cho đọc, thấy trích kinh dẫn sử rõ ràng, khúc chiết, biết cái học của 

cư sĩ có căn bản, chí  mong  thành thánh thành  hiền, tuy chưa gặp  gỡ  nhưng 

tâm hai bên như đã có mối thần giao [cách cảm]. Mùa Hạ năm ngoái, nghe 

Quang đến đất Hỗ (Thượng Hải) muốn đến gặp mặt, nhưng vì bệnh không ra 

khỏi cửa được  nên chẳng thỏa  nguyện,  vẫn  mong có  ngày khác  lên  núi  hỏi 

han. Đến lúc sắp lâm chung, chuyện trò cùng bè bạn vẫn lấy đó làm điều tiếc 

nuối.  Nhưng  đã  sanh  Tây  Phương,  thân  cận  Di  Đà,  dự  vào  hải  chúng  thì 

chẳng gặp được ông Tăng chỉ biết có cơm cháo này há có thiếu sót chi! 

Đến  mùa  Thu,  nách  trái  ông  mọc  cái  ung,  tiếp  đó  ho  ra  máu,  đến  mùa 

Đông càng nặng. Thuốc Tây lẫn thuốc Tàu đều vô hiệu, há chẳng phải là do 

sức tu trì nên chuyển báo nặng đời sau thành báo nhẹ trong đời này để giải 

quyết  cho  xong  túc  nghiệp  đấy  chăng?  Đến  ngày  Mười  Một  tháng  Chạp, 

nằm  bẹp  trên  giường  không  dậy  được,  bèn  đem  những  trước  tác  lúc  bình 

thời giao phó cho môn nhân là Hạng Bản Nguyên, Hoàng Văn Tuấn, dặn dò 

đại  lược  việc nhà, hơi  hối  hận chuyện trước kia đã phạm  lỗi tán thành biến 

chùa Quảng Phước thành nơi họp hành, dời tượng Phật đi chỗ khác, sai con 

ông  là  Tấn  bỏ  ra  ba  ngàn  đồng  sửa  chữa  Phật  điện  của  Quảng  Huệ  Am  ở 

Đông Môn để chuộc lỗi trước. Lại bảo quyến thuộc trong nhà ngày đêm thay 

phiên  niệm  Phật  trước  giường  đến  khi  ông  lâm  chung  cũng  vẫn  như  thế, 

chẳng  được  tắm  rửa,  thay  áo  sẵn  cũng  như  khóc  lóc  v.v…  Liệm  bằng  vải 

thô,  đừng  dùng  trừu,  đoạn830.  Đám  tang  bất  luận  cúng  quải  hay  đãi  khách 

chẳng được dùng rượu thịt, ta thường soạn luận trách đời, các ngươi chớ tùy 

thuận thói ác, hãm ta vào tội. Lại thỉnh Tăng trợ niệm để cầu cậy Phật từ lực 

vãng sanh Tây Phương. Lập hương án trước giường, thờ tượng Phật A Di Đà 

tiếp  dẫn,  mặt  nhìn  vào từ dung,  miệng  niệm, tâm  nhớ, chuyên tinh  nhất trí, 

không  đề  cập  đến  chuyện  gì  khác.  Đêm  Hai  Mươi  Bốn,  bệnh  càng  nguy 

ngập, Tăng chúng đều đến trợ niệm, cư sĩ chánh niệm phân minh, hoặc niệm 

ra  tiếng  hoặc  thầm  niệm  theo.  Đến  ngày  Hai  Mươi  Sáu,  tuy  chẳng  nghe 

tiếng, miệng vẫn luôn mấp máy. Đến chiều, khí càng suy, người nhà và Tăng 

chúng  càng  niệm  khẩn  thiết.  Đến  giờ  Dậu,  chợt  qua  đời,  thoảng  có  mùi 

hương  lạ.  Đại  chúng  niệm  Phật  càng  mạnh  mẽ,  hơn  hai  tiếng  sau  đỉnh  đầu 

vẫn ấm, đến sáng  hôm sau  mới dứt  tiếng  niệm Phật  để tắm rửa thay áo  tẩn 

liệm, cất tiếng khóc. Con ông  vâng  lời  dạy không trái  nghịch, có thể  nói  là 

chân hiếu. 

Ôi! Như cư sĩ có thể nói là túc căn sâu dầy, kiến địa cao siêu, ngôn hạnh 

tương ứng, trong - ngoài như một. Dựa theo mấy năm tu trì ấy và tín nguyện 

bình sinh, cảnh tượng khi lâm chung, có lẽ là Trung Phẩm Thượng Sanh đó 

chăng? Bởi lẽ ông hiếu dưỡng cha mẹ, làm điều nhân từ thế gian, đầy đủ tín 

nguyện  thật  sự,  nhiếp  tâm  tịnh  niệm.  Một  khi  được  vãng  sanh  ắt  đạt  địa  vị 

Bất  Thoái,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  tu  tập  dần  dần  cho  đến  viên  mãn  Bồ  Đề 

mới thôi, há còn tiếc nuối chi? Ở đây, tôi ghi lại tóm tắt những gì học trò ông 

là Hạng Bản Nguyên, con ông là Tấn, và học trò của tôi là Thôi Ích Vinh đã 

thuật,  để  sau  này  tập  hợp  thành  Vãng  Sanh  Truyện  và  Ẩn  Sĩ  Sự  Tích,  nên 

mới có bài này. 

 

---o0o--- 

37. Bài ký về chuyện thoát nạn của cư sĩ Trầm Dực Tiên 





Phật xem hết thảy chúng sanh giống như con  một, thương yêu không 

thiên  vị,  thường  muốn  độ  thoát.  Do  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh, 

đều kham làm Phật, nên dù là kẻ Nhất Xiển Đề hoàn toàn chẳng có tín tâm 

cũng  không  có  một  tâm  niệm  vứt  bỏ.  Nếu  cơ  duyên  đã  đến  bèn  tự  có  thể 

sanh lòng tin tưởng quy y, y giáo tu trì cho đến khi đoạn Hoặc chứng chân, 

liễu sanh thoát tử. Do vậy, kinh Lăng Nghiêm nói:  “Mười phương Như Lai 

 nghĩ  thương  chúng  sanh  như  mẹ  nhớ  con.  Nếu  con  bỏ  trốn,  mẹ  tuy  có  nhớ 

 cũng  không  làm  gì  được!  Nếu  con  nhớ  mẹ  như  khi  mẹ  nhớ  con  thì mẹ  con 

 đời  này  qua  kiếp  khác  chẳng  hề  xa  nhau.  Nếu  tâm  chúng  sanh  nhớ  Phật, 

 niệm  Phật,  hiện  tiền,  tương  lai,  nhất  định  thấy  Phật,  cách  Phật  chẳng  xa. 

 Như người nhiễm hương thân có mùi thơm”.  Kinh Pháp  Hoa dạy:   “Nếu có 

 vô  lượng  trăm  ngàn  vạn  ức  chúng  sanh  bị  các  khổ  não,  nghe  đến  [danh 

 hiệu]  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  liền  nhất  tâm  xưng  danh  thì  Quán  Thế  Âm  Bồ 

 Tát  liền  ngay  lập  tức  xem  xét  âm  thanh  ấy,  [khiến  cho  họ]  đều  được  giải 

 thoát” .  Lại  nói:   “Vị  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  này  trong  chỗ  kinh  sợ  nạn  gấp 

 thường ban cho sự không sợ hãi, cho nên thế giới Sa Bà này đều gọi Ngài là 

 bậc  Thí  Vô Úy” .  Ấy  là  vì  tâm  chúng  sanh  và  tâm  Phật,  Bồ  Tát  xét  về  Thể 

hoàn  toàn  không  khác,  nhưng  vì  chúng  sanh  mê  muội,  trái  giác  hiệp  trần, 

đến nỗi đây - kia bị ngăn cách, chẳng được che chở. Nếu có thể trái trần hiệp 

giác,  nhất  tâm  xưng  danh  sẽ  tự  nhiên  cảm  ứng  đạo  giao,  được  các  Ngài  rủ 

lòng từ  gia bị, dù  gặp  hiểm  nạn cũng được không  lo  lắng. Cư sĩ Trầm Dực 

Tiên  ở  An  Huy,  trước  kia  không  biết  Phật,  mùa  Xuân  năm  Bính  Dần,  xứ 

Kim Lăng mở pháp hội Kim Quang Minh, bèn dự hội tùy hỷ, đọc kinh Kim 

Quang  Minh  Tối  Thắng  Vương831,  nhận  thấy  nghĩa  lý  tinh  diệu,  bèn 

nguyện  thường  thọ  trì.  Nhân  đó,  thỉnh  một  bộ,  mỗi  ngày  tụng  một  quyển, 

mười ngày hết một bộ, đã hết bộ thì lại tụng từ đầu. Mùa Hạ gia nhập quân 

đội ở đất Cám, việc quân bề bộn chẳng thể tụng kinh, chỉ thầm  niệm thánh 

hiệu A Di Đà Phật và Quán Thế Âm Bồ Tát mà thôi. Tháng Tám mặt trận ở 

đất Cám tan vỡ, toàn quân chết sạch, chỉ mình ông ta được toàn thân mạng, 

mới biết  Phật từ rộng  lớn, cảm  ứng không sai.  Hiềm  rằng  bao  nhiêu chúng 

sanh chẳng những không sanh lòng tin tưởng, trái lại còn hủy báng, đến nỗi 

vô duyên đại từ, đồng thể đại bi không cách nào tự nhận lãnh được. Ví như 

mặt trời rạng rỡ giữa trời, chiếu khắp muôn nước, kẻ đội chậu kia chẳng thấy 

được tướng ánh sáng, chẳng đáng thương ư? Về sau, đọc được bộ Ấn Quang 

Văn Sao mới biết pháp môn Tịnh Độ chính là đạo để hết thảy dù phàm hay 

thánh  được  liễu  sanh  thoát  tử  ngay  trong  đời  này,  cậy  vào  Phật  từ  lực  để 

vượt  ngang  ra  khỏi  tam  giới,  so  với  những  pháp  “thụ  xuất”  (vượt  ra  theo 

chiều  dọc) cậy  vào  tự  lực  để  đoạn  Hoặc  chứng  chân  thì  khó  - dễ  khác  biệt 

như trời với vực. 

Đầu mùa Đông trở về nhà, dọn riêng một tịnh thất để thờ Phật và thánh 

tượng Quán Âm, sáng - tối lễ niệm để mong tiêu trừ túc nghiệp, tăng trưởng 

thiện căn, hầu sống làm người ba nghiệp thanh tịnh, chết ngự lên chín phẩm 

sen  báu.  Gởi  thư  cho  Quang,  xin  viết  bài  ký,  nhân  đấy,  bèn  đem  nghĩa  lý 

 “Phật,  Bồ  Tát  bình  đẳng  đại  từ  đại  bi  nghĩ  thương  chúng  sanh,  và  chúng 

 sanh  do  tin  tưởng  hay  trái  nghịch  sai  khác  mà  đến  nỗi  được  che  chở  hay 

 không”  viết tặng cho, mong sao người không có lòng tin liền sanh chánh tín, 

người đã có  lòng tin càng thêm  gắng tu  trì, chăm chú  giữ  vẹn  luân thường, 

tận hết bổn phận, khắc kỷ, giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành, vâng làm các 

điều thiện, không làm các điều ác, để sống làm hạng thánh hiền, mất dự vào 

cõi nước của Như Lai. Nếu ai nấy đều như vậy thì tranh chấp bị tiêu diệt, lễ 

nghĩa,  nhân  nhượng  hưng  thạnh,  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân  an  lạc,  may 

mắn  nào  hơn? Nguyện  những  người thấy  nghe đều tin tưởng chắc  thật, tận 

lực thực hành. 



---o0o--- 

38. Bài ký trùng tu [cầu và đình thờ tượng] Quán Âm và sự linh cảm 

của Quán Âm Bồ Tát ở Đông Quan thuộc Vĩnh Xuân 

 



Quán  Âm  Bồ  Tát  thệ  nguyện  hoằng  thâm,  từ  bi  rộng  lớn,  trọn  khắp 

các  cõi  nhiều  như  vi  trần,  tùy  loại  hiện  thân,  tầm  thanh  cứu  khổ,  độ  thoát 

chúng sanh.  Do  vậy,  mọi chỗ  giao  lộ, đường trọng  yếu đa phần dựng  miếu 

vũ để mong người qua lại trông thấy thánh tượng, sanh tâm cung kính, ngõ 

hầu đều được che chở. Huyện Vĩnh Xuân ở tỉnh Phước Kiến, xưa kia gọi là 

Đào Nguyên, núi sông đẹp đẽ, dân tình thuần phác. Cách ấp này mười dặm 

về  phía  Đông  có  một  chỗ  gọi  là  Đông  Quan,  giáp  ranh  với  Nam  An  của 

Tuyền Châu, có con suối chảy ngang rộng bao nhiêu đó trượng. Thời Tống, 

dựng cây cầu bằng đá  nhằm thuận tiện cho  người đi  đường. Nước chảy rất 

xiết,  gặp  khi  mưa  gió  to,  cầu  liền  bị  nghiêng  ngửa,  hư  hoại,  cứ  mỗi  mười 

năm  hoặc  một  trăm  năm  lại  phải  trùng  tu  cầu,  [những  lần  sửa  chữa  được] 

chép  đầy  đủ  trong  huyện  chí.  Người  trong  ấp  sùng  mộ  Phật  giáo,  lập  đình 

chính giữa cầu thờ thánh tượng Quán Thế Âm Bồ Tát để người qua lại cùng 

gieo thiện căn. 

Năm  Quang  Tự 34  (1908) đời  Thanh,  nhằm  năm  Mậu  Thân,  bị  nạn  lụt 

to, cầu hoàn toàn bị hủy diệt. Lúc cầu sắp bị phá hủy nhằm đúng nửa đêm, 

mưa  gió  dữ  dội,  đầu  cầu  có  một  người  chủ  tiệm  tên  là  Trần  X…  đã  ngoài 

năm mươi tuổi, rất ưa điều lành, tin Phật, đã ngủ say rồi, chợt nghe có tiếng 

gõ  cửa  rất  gấp,  kêu  rất  to:  “Mau  chạy  lên  cầu  thỉnh  tượng  Bồ  Tát  ra”,  liền 

sực  tỉnh.  Tiếng  gõ  cửa  càng  gấp  gáp  hơn,  liên  tiếp  gọi  “đi  mau!”  Ông  vội 

vàng mở cửa chẳng thấy ai cả, thấy thế nước cuồn cuộn, cây cầu lắc lư răng 

rắc, sắp sụp đến nơi. Mưa gió táp vào  mặt chẳng quản, cứ chạy ào lên ngôi 

đình trên cầu bưng tượng Bồ Tát ra. Vừa rời khỏi cầu, nghe tiếng sụp đổ ầm 

ầm,  đoạn  chính  giữa  cầu  đã  bị  sóng  gió  cuốn  mất.  Ông  ta  nói: “Thoạt  đầu 

chẳng biết vì sao lại mạnh mẽ đến vậy, ắt là có thần giúp mới được như vậy! 

Ôi! Lạ lùng thay!” 

Một người trong ấp tên  là  Lý Nguyên  Hiền có cha tên  là  Kế Như buôn 

bán  ở  Tinh  Châu  (Singapore),  cửa  nhà  khá  dư  giả,  nhiệt  tâm  làm  chuyện 

công ích, bèn đề xướng quyên mộ trùng tu cầu với các bạn kiều bào ở Tinh 

Châu.  Đến  năm  Giáp  Dần  (1914)  thời  Dân  Quốc  cầu  mới  xây  xong.  Đến 

năm Bính Thìn (1916) lại bị nạn gió lốc, ngôi đình trên cầu cùng gỗ lót cầu 

đều bị hủy hoại. Dân trong làng bèn rước Bồ Tát về thờ trong ngôi miếu gần 

đó; thế đạo rối loạn, suy tàn, chuyện xây cầu không ai nhắc đến nữa. Mẹ ông 

Nguyên  Hiền  là  Hoàng  Thái  Phu  Nhân  đến  miếu  thắp  hương,  đi  qua  chỗ 

này,  vô  cùng  cảm  thương,  ý  muốn  trùng  tu.  Đêm  mộng  thấy  Bồ  Tát  hiện 

thân sắc  vàng trang  nghiêm rạng rỡ, bảo:  “Chỉ có bà  mới có thể  vì ta dựng 

lại cây cầu  này  và thờ phụng ta, hãy  làm  nhanh  hòng để phước  lại cho con 

cháu”.  Nhìn  từ đây,  đủ  thấy  Bồ  Tát chỉ  luôn  tâm  niệm  lợi  ích  chúng  sanh, 

vừa thấy được thánh tượng liền gieo thiện căn thành Phật cho tương lai. Vì 

thế, Ngài đặc biệt dạy sửa chữa cầu cũng như thờ phụng thánh tượng. 

Thái  Phu Nhân  bèn  gởi thư khuyên ông  Hiền  hãy  bỏ tiền dựng  lại cầu, 

bèn  cử  người  trong  ấp  là  những  ông  X….  trông  nom.  Đến  tháng  Hai  năm 

Quý  Hợi  (1923)  hoàn  tất,  nhân  sĩ  trong  vùng  soạn  hoành  phi,  đối  liễn  ca 

tụng. Lại rước tượng Bồ Tát về thờ trong ngôi đình trên cầu. Do nhân duyên 

này,  hương  đèn càng thạnh. Người  trông coi khi trước  là  ông X…  gần đây 

đến Tinh Châu kể lại chuyện linh ứng của Bồ Tát, người trong ấp đều muốn 

lập bia nơi đình, một là để tỏ rõ dấu tích linh thiêng của Bồ Tát, hai là phát 

khởi  nhiệt tâm cho  người đời sau. Do thấy chuyện  này có  liên  quan rất  lớn 

đến thiện căn của  người trong ấp  nên Nguyên  Hiền bèn  gởi thư cho Quang 

xin soạn bi  ký. Sách  Luận Ngữ có câu:  “Không phải cha như thế sẽ không 

 thể  sanh  được  con  như  thế”.   Lại  nói:   “Muốn  biết  cha  hãy  nhìn  vào  con” . 

Cầu  này thoạt đầu do ông  Kế Như xướng  suất  trùng tu,  tiếp đến do  Hoàng 

Thái  Phu  Nhân  trùng  tu.  Nguyên  Hiền  kính  nối  tiếp  chí  cha,  tận  vâng  lệnh 

mẹ, chẳng tiếc khoản tiền lớn lao để mong vui lòng  mẹ, lợi lạc người trong 

ấp. Tâm ấy cố nhiên khế hợp với tâm phổ độ chúng sanh của Bồ Tát. Người 

đời muốn được Bồ Tát gia bị, cầu được tiêu tai chướng, tăng phước thọ, hãy 

nên cầu nơi việc dốc sức hành hiếu hữu, lợi nhân lợi vật thì cầu gì mà chẳng 

được! 

 

---o0o--- 

VII. Tạp trước832 

1. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 1 

(viết thay sư Liễu Thanh) 





Đức Đại Giác Thế Tôn Thích Ca Mâu Ni Phật ta trong trần điểm kiếp 

trước  đã  sớm  thành  Chánh  Giác;  vì  độ  chúng  sanh  nên  bao  lượt  hiện  sanh, 

bao lần hiện diệt. Xét đến lần xuất thế này, nhằm năm Giáp Dần tức năm 26 

đời  Châu  Chiêu  Vương833,  giáng  sanh  nơi  Trung  Thiên  Trúc  trong  cung 

Tịnh  Phạn  Vương834  nước  Ca  Tỳ  La  Vệ.  Mẹ  Ngài  là  Ma  Gia  phu  nhân, 

nhằm  ngày  mồng  Tám  tháng  Tư  vào  dạo  chơi  vườn  Lam  Tỳ  Ni835,  trông 

thấy  cây  Vô  Ưu836  nở  đầy  hoa,  dùng  tay  phải  vịn  cành  toan  hái,  đức  Thế 

Tôn bèn sanh ra đời từ hông phải của mẹ. Phật một tay chỉ lên trời, một tay 

chỉ  xuống  đất,  mắt  nhìn  bốn  phương,  đi  đủ  bảy  bước,  nói:   “Thiên  thượng 

 thiên  hạ,  duy  ngã  độc  tôn” .  Đến  năm  mười  chín  tuổi,  vào  nửa  đêm  ngày 

mồng Tám tháng Hai cưỡi ngựa Càn Trắc (Kanthaka), vượt thành bỏ đi, vào 

thẳng núi sâu tu đạo xuất thế. Lại  muốn chỉ rõ ngoại đạo đều chẳng phải là 

chánh pháp nên Ngài lại đi khắp nơi trong suốt năm năm, tham học với khắp 

các tiên nhân. Sau đó, ngồi một mình quán tâm, ngày ăn một hạt mè hay một 

hạt lúa mạch, khổ hạnh sáu năm. Ngày mồng Tám tháng Chạp, đúng lúc sao 

Mai vừa mọc, ngước mắt nhìn chợt hoát nhiên đại ngộ, than rằng:  “Lạ thay! 

 Lạ thay!  Hết  thảy  chúng  sanh  có  đủ  đức  tướng,  trí  huệ  của  Như Lai chỉ  vì 

 vọng  tưởng  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng  thì 

 Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí liền được hiện tiền”. 

   Phải  biết:  Đức  Thế  Tôn  xuất  gia,  tham  học,  khổ  hạnh,  ngộ  đạo  đều 

nhằm làm gương cho những người tu hành đời sau, chứ không phải trước đó 

Ngài  thật sự chưa  ngộ, đến  lúc ấy  mới  ngộ đâu  nhé! Chuyện  này  vào đúng 

năm Quý Mùi tức năm thứ hai đời Châu Mục Vương (năm 959 trước Công 

Nguyên).  Từ  đấy,  tùy  thuận  cơ  nghi  độ  thoát  chúng  sanh,  thuyết  pháp  bốn 

mươi chín năm, giảng kinh hơn ba trăm hội, Thiên - Viên, Đốn - Tiệm, Đại - 

Tiểu,  Quyền  -  Thật,  quán  sát  căn  cơ  ban  giáo  pháp  thích  hợp  khiến  cho 

[người  nghe]  được  lợi  ích.  Đến  ngày  Rằm  tháng  Hai  năm  Nhâm  Thân  tức 

năm  thứ  52  (909  trước  Công  Nguyên)  đời  Châu  Mục  Vương,  do  hết  thảy 

chúng  sanh  căn  tánh  chín  muồi  đều  đã  chứng  đạo  quả,  người  căn  cơ  chưa 

chín muồi cũng đã tạo được nhân duyên đắc độ, sự nghiệp một đời đã xong, 

liền thị hiện nhập Niết Bàn, phân Pháp Thân trượng sáu được sanh bởi Định 

- Huệ thành tám hộc Kim Cang bất hoại xá-lợi, phân bố khắp cõi trời, nhân 

gian dựng tháp cúng dường, khiến cho khắp mọi chúng sanh đều gieo thiện 

căn. 

Đến  năm  Vĩnh  Bình  thứ  bảy  (64)  tức  năm  Giáp  Tý  đời  Hán  Minh  Đế, 

vua  mộng thấy  người  vàng, [phía sau] cổ  có  viên  quang837, bay đến trước 

sân  điện.  Sáng  ra  hỏi  quần  thần  đó  là  điềm  lành  gì?  Thái  Sử Phó  Nghị  tâu 

rằng:   “Tây  Vực  có  vị  thần  hiệu  là  Phật,  vị  bệ  hạ  mộng  thấy  chắc  là  Ngài 

 đó!”  Vua  liền sai quan Bác Sĩ Vương Tuân, Trung  Lang  Tướng  Tần Cảnh, 

Lang Trung Thái Âm v.v… mười tám người đi cầu Phật pháp, đến xứ Nhục 

Chi838  gặp  hai  vị  tôn  giả  Ca  Diếp  Ma  Đằng,  Trúc  Pháp  Lan,  thỉnh  kinh 

tượng Phật, muốn hóa độ phương này bèn thỉnh [hai ngài] cùng sang [Trung 

Hoa]. Đến năm [Vĩnh Bình] thứ 10 (67) mới về đến Lạc Dương839, tạm ngụ 

tại  Hồng  Lô  Tự840,  sau  lập  nơi  đó  thành  già-lam841.  Nhân  vì  dùng  ngựa 

trắng chở kinh, ở nhờ Hồng Lô Tự, nên bèn đặt tên chùa là Bạch Mã Tự. 

Vua  hỏi  ngài  Ma  Đằng:  “Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  vì  sao  chẳng  sanh  tại 

Trung Quốc?” Ngài Ma Đằng đáp:  “Nước Ca Tỳ La Vệ nằm chính giữa đại 

 thiên thế giới, tam thế chư  Phật đều sanh  nơi đấy, những quốc độ ở chung 

 quanh chừng mấy trăm năm hoặc hơn ngàn năm, thanh giáo842 sẽ dần dần 

 truyền  đến.  Cõi  này  thuộc  phương  Đông  nhưng  tự  xưng  là  Trung  Quốc 

 vậy!”   Do  vua  hết  sức  tôn  sùng  coi  trọng  Phật  pháp  là  đạo  mới  truyền  đến 

nên các đạo sĩ các núi thuộc Ngũ Nhạc843 mang lòng ganh ghét. 

Đến  năm  Vĩnh  Bình  14  (71),  nhằm  ngày  mồng  Một  tháng  Giêng,  bàn 

định việc triều chánh xong, [các đạo sĩ] dâng biểu xin tỷ thí, vua chấp nhận. 

Đến ngày Rằm ở ngoài cửa Nam chùa Bạch Mã, dựng đài đặt kinh lên, dùng 

lửa để thử. Các kinh Đạo giáo đều bị cháy tiêu, tượng Phật và kinh thảy đều 

phóng quang. Ngài Ma Đằng thân vọt lên hư không, hiện các thứ thần biến. 

Ngay khi ấy, tể quan, nho gia, dân chúng, đạo sĩ, phi tần v.v… hơn một ngàn 

người xuất gia. Vua liền lập mười ngôi chùa, bảy ngôi chùa dành cho Tăng, 

ba  ngôi  dành  cho  ni.  Nhưng  khi  ấy,  Đông  và  Tây  chưa  hoàn  toàn  thông 

thương,  người  qua  lại  còn  ít,  nên  Phật  pháp  chỉ  được  lưu  truyền  ở  phương 

Bắc. Đầu thời Tam Quốc có ngài Khang Tăng Hội mới bắt đầu hoằng hóa ở 

đất  Ngô,  đến  đời  Tấn  mới  truyền  bá  khắp  toàn  quốc,  lại  truyền  khắp  các 

nước Cao Ly, Nhật Bản, Tiêm La, An Nam, Diến Điện, Mông Cổ. Phật pháp 

khởi đầu từ đời Hán, khuếch trương vào đời Tấn, đến đời Tống, Tề, Lương, 

Trần, Tùy thì ngày càng hưng thạnh. 

Đến  đời  Đường  thì  Luật,  Giáo,  Thiền,  Tịnh,  Tánh,  Tướng  các  pháp 

không gì chẳng trọn đủ. Vào thời Ngũ Đại, Phật giáo ở phương Bắc hơi suy, 

phương Nam vẫn còn hưng thạnh. Đến đời Tống thì khí tượng của pháp môn 

chẳng  kém  đời  Đường.  Đời  Nguyên,  người  Mông  Cổ  vào  ải  lên  ngôi  vua, 

tôn sùng kính trọng Phật pháp chẳng kém những triều đại trước. Các vua đời 

Minh vẫn rất sùng tín Phật giáo, chỉ có triều Gia Tĩnh (1522-1566, niên hiệu 

của Minh Thế Tông) là sùng tín Đạo Giáo, hơn bốn mươi năm pháp vận hơi 

suy. Từ niên hiệu Vạn Lịch (1573-1620, niên hiệu của Minh Thần Tông) trở 

đi,  lại  hưng  thạnh  trở  lại.  Cho  đến  đời  Thanh,  càng  hết  sức  tôn  sùng  kính 

trọng.  Thế  Tổ Chương  Hoàng  Đế  (Thuận  Trị)  chẳng  xét  thời  cơ,  kính  tuân 

theo chế định của Phật, bãi bỏ lệ thí Tăng độ điệp, cho được tùy ý xuất gia. 

Đương thời, cao nhân như rừng, [lệnh ấy] quả thật có ích. Từ đời Càn Long 

trở về sau, pháp đạo  ngày càng kém,  lại thêm  giặc tóc dài,  giặc Hồi tàn sát 

Tăng lữ, thiêu hủy chùa chiền, pháp luân gần như ngừng xoay. Từ đấy, bậc 

triết  nhân  ngày  càng  hiếm  hoi,  bậc  gương  mẫu  ngày  càng  ít  ỏi,  những 

phường kém cỏi, bại hoại, vô lại do chẳng phải thi làm Tăng nên xen lẫn vào 

Tăng  chúng  khá  nhiều,  buôn  bán  Như  Lai,  tạo  đủ  các  nghiệp,  khiến  cho 

những  người thấy biết  nông cạn  báng bổ đủ đường, đến  nỗi có các  hành  vi 

sai trái như đuổi Tăng, phá chùa. Tuy do vô tri cho nên làm bừa, nhưng nói 

chung  là  vì Tăng  giới không có  người, hạnh  lẫn  giải đều khuyết, chẳng  thể 

dùng pháp để cảm hóa người khác mà ra! 

Xét từ khi pháp được truyền sang Trung Quốc, vua chúa các đời không 

ai  không  sùng  phụng.  Chỉ  có  Tam  Võ  diệt  Phật,  nhưng  rồi  Phật  pháp  lại 

được  hưng  thạnh.  Ví  như  mùa  Đông  thời  ngưng  đọng  kiên  cố  chính  là  để 

thành tựu cho lúc Xuân - Hạ nẩy mầm tăng trưởng. Mặt trời giữa hư không, 

một tay bưng bít nổi ư? Ngửa mặt nhổ lên trời, bẩn ngược thân  mình! Tam 

Võ là Ngụy Thái Võ [Đế], Châu Võ Đế, Đường Võ Tông, thoạt đầu đều tin 

Phật  pháp,  hết  sức  tu  tập.  Ngụy  Võ  Đế  tin  lời  sàm  tấu  mê  hoặc  của  Thôi 

Hạo, Châu Võ Đế  nghe  lời sàm báng của  Vệ Nguyên  Tung, Đường Võ Đế 

tin lời vu báng của Lý Đức Dụ và đạo sĩ Triệu Quy Chân. Hủy diệt chưa bao 

lâu, người chủ trương, kẻ tán trợ đều mắc phải tai ương thật nặng. Ngụy Võ 

Đế phế giáo xong, chưa đầy năm sáu năm sau, Thôi Hạo bị diệt tộc mà chính 

vua cũng bị ám sát. Thái tử nối ngôi lại đại hưng Phật giáo. Châu Võ Đế phế 

giáo xong, Nguyên Tung bị biếm truất, chết đi; chưa tròn năm năm nhà vua 

thân  mắc phải bệnh dữ, khắp thân  lở  lói, chết chưa được ba  năm,  Tùy Văn 

Đế học  Thiền  lại đại  hưng  Phật  giáo. Đường  Võ Tông phế  Phật  giáo  xong, 

chưa  đầy  một  năm  Quy  Chân  bị  giết,  Đức  Dụ  chết  trong  khi  bỏ  trốn,  Võ 

Tông uống kim đan của đạo sĩ, lưng mọc ung nhọt chết tốt. Tuyên Tông lại 

đại hưng Phật giáo. 

Tống  Huy  Tông  lúc  đầu  cũng  rất  tin  Phật  giáo,  sau  nghe  lời  yêu  vọng 

của đạo sĩ Lâm Linh Tố, bèn đổi tượng Phật theo hình tượng Đạo Giáo, gọi 

Phật  là  Đại  Giác  Kim  Tiên,  gọi  Tăng  là  “đức  sĩ”,  bắt  mặc  áo  đạo  sĩ,  phàm 

mỗi khi làm pháp sự phải đứng sau các đạo sĩ. Vua xuống chiếu không lâu, 

kinh thành bị lụt to hệt như hồ, biển. Vua tôi hoảng sợ, vua sai Linh Tố ngăn 

nước, càng ngăn nước càng dâng, chợt có Tăng Già đại thánh hiện nơi cung 

cấm, vua đốt hương van xin, ngài Tăng Già chống tích trượng lên mặt thành 

nước  liền  cạn  ngay;  do  vậy,  vua  bèn  sắc  truyền  khôi  phục  quy  chế  cũ  cho 

Phật giáo. Chưa đầy sáu bảy năm, cả cha lẫn con bị giặc Kim bắt đi, người 

Kim phong Huy Tông làm Hôn Đức Hầu, phong cho Khâm Tông làm Trọng 

Hôn Hầu. Huy Tông lẫn Khâm Tông đều chết ở thành Ngũ Quốc844. 

Phật chính là tam giới đại sư, là cha lành của bốn loài, là bậc thánh của 

các thánh, là trời của các trời, dạy người bỏ vọng về chân, trái trần hiệp giác, 

hiểu  rõ  Hoặc  nghiệp  huyễn  vọng,  khôi  phục  tâm  tánh  sẵn  có,  cảm  ân,  báo 

đức,  hộ  trì,  lưu  thông  còn  chưa  xuể,  há  có  thể  cậy  thế  lực  một  thời  để  diệt 

con mắt Huệ của chúng sanh, cắt đứt con đường bằng phẳng của trời người, 

đào hầm sâu địa ngục để chuốc lấy báo ứng nhãn tiền, bao kiếp trầm luân, để 

lại tấm  gương tầy đình cho đời sau chê cười  ư?  Kinh  Thư chép:  “Thuận lý 

 dẫn  đến  điều  lành,  trái  nghịch  thì  xấu,  đều  do  ảnh  hưởng” .  Nhân  quả  báo 

ứng  cũng  là  mẫu  mực  thánh  trong  Nho  Giáo,  nhưng  chưa  phát  huy  sâu  xa 

đến  cùng  cực.  Do  vậy,  đa  phần  con  người  ám  muội  không  hiểu  rõ.  Từ đời 

Hán  đến  nay  đã  hơn  một  ngàn  tám  trăm  năm,  từ thiên  tử cho  đến  thứ  dân, 

người nương theo Phật pháp để minh tâm kiến tánh, liễu sanh thoát tử nhiều 

như cát sông  Hằng. Đến  nay  nền Dân Quốc được xây dựng, danh  nhân các 

giới đều biết Phật pháp là nguồn cội của đạo thế gian lẫn xuất thế gian nên 

bảo vệ, hộ trì, tán trợ. 

Xứ Quảng Đông chúng ta chính là cuộc đất hoằng pháp thù thắng đã hơn 

một  ngàn  năm,  một  mạch  Tào  Khê845  lưu  truyền  khắp  trong  nước  ngoài 

nước.  Linh  Sơn  ở  Triều  Châu  là  nơi  Đại  Điên  thiền  sư  (Sư  húy  là  Bảo 

Thông, người họ Dương ở Triều Châu, tham học với ngài Nam Nhạc Thạch 

Đầu  Hy  Thiên  thiền  sư  được  đại  ngộ,  bèn  nối  pháp  ấy  trụ  tại  Linh  Sơn  ở 

Triều Châu. Thứ Sử Hàn Thoái Chi lúc đầu không tin Phật, thường viết văn 

bài  xích, đến năm Nguyên  Hòa 14 đời Đường  Hiến Tông  (819) vì can  gián 

nhà  vua  làm  lễ  nghênh đón  xương Phật nên bị biếm  xuống Triều Châu. Do 

đó,  bèn  qua  lại  với  Đại  Điên,  mới  sanh  lòng  tin  tưởng  đôi  chút)  đã  nhiếp 

phục  được  bậc  Đại  Nho  báng  Phật,  là  nơi  đạo  tràng  thù  thắng  nhập  Phật 

pháp. 

Đến  nay  pháp  vận  tuy  suy,  đất  vẫn  còn  thù  thắng  như  cũ.  Các  vị  cùng 

quy  y  thuộc  Tăng  giới  chúng  ta  ai  nấy  hãy  nên  lấy  cổ  nhân  làm  thầy,  thấy 

người  hiền  mong  được  bằng,  tinh  tấn  dũng  mãnh,  tận  lực  tu  Tịnh  nghiệp, 

ngõ  hầu  Tông  phong  chẳng  đến  nỗi  suy  bại  sát  đất,  làm  nhục  pháp  môn. 

Huống  chi  ngoại  hộ  đã  có  người  thì  nội  tu  không  chướng  ngại,  há  có  nên 

không  tự  gắng  sức  để  đẩy  lùi  cơn  sóng  hung  cuồng  nghiêng  ngửa,  nối  tiếp 

huệ mạng sắp bị dứt, hòng báo ân Phật trong muôn một ư? 

 

---o0o--- 

2. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 2 





Ngày hôm nay, Tăng - tục vân tập, hội tốt lành rộng mở. Danh nghĩa, 

tông chỉ, sự nghiệp, lợi ích rốt cuộc là như thế nào? Xin trình bày đại lược! 

Nói đến danh nghĩa thì danh (tên gọi) là “Triều Dương Phật giáo phân hội”. 

Về nghĩa thì Phật chính là Giác: tự giác, giác tha, giác hạnh viên mãn thì gọi 

là  Phật,  chỉ  cho  đức  giáo  chủ  Sa  Bà  Bổn  Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  chứ 

không phải quá khứ - hiện tại - vị lai mười phương hết thảy chư Phật. Giáo 

có  nghĩa  là  lời  thánh  nhân  dạy  cho  người  dưới,  là  pháp  để  người  trên  thi 

hành, người dưới bắt chước theo. Phật thấy bổn giác diệu tánh của hết thảy 

chúng sanh không khác gì chính Ngài, nhưng do nhân duyên mê nhiễm nên 

trở  thành  bất  giác,  huyễn  khởi  phiền  não  Hoặc  nghiệp,  oan  uổng  chịu  khổ 

quả sanh tử. Do vậy, đem cái lý chúng sanh vốn có do chính Ngài đã chứng 

để thuận theo căn tánh của  họ  nói đủ  mọi  cách Thiên  - Viên - Đốn - Tiệm, 

Đại - Tiểu - Quyền - Thật khác biệt, khiến cho họ từ tâm bất giác khởi lên trí 

Thỉ  Giác,  tu  đức  hữu  công,  tánh  đức  mới  hiển  hiện.  Chân  cùng,  vọng  tận, 

triệt  chứng  Bổn  Giác.  Giáo  pháp  của  cả  Đại  Tạng  đều  giảng  về  nghĩa  này; 

các đệ tử Phật vĩnh viễn lấy đó làm khuôn phép. Đấy chính là nguyên do của 

Giáo  vậy.  Hội  là  tụ  (nhóm  lại),  là  hợp  lại.  Muốn  trên  cầu  Phật  đạo,  nếu 

không tụ hợp lục độ vạn hạnh thì không có cách gì hết. Muốn dưới là lợi lạc 

chúng  sanh  mà  chẳng  tụ  hợp  tam  tông  tứ  giáo846  sẽ  không  thể  được.  Nay 

hội này tụ hợp các vị đại đức thuộc hai giới Tăng - tục, đồng tâm tận lực duy 

trì pháp  môn, chấn  hưng  Phật  giáo, trên  là giúp cho  nước  nhà, dưới  là giáo 

hóa  đồng  bào.  Nhưng  hội  này  cũng  chính  là  hội  tốt  lành  của  đấng  Pháp 

Vương,  thuộc  về  hội  pháp  thí.  Tông  chỉ  là   “chỉnh  lý  pháp  môn,  bảo  vệ  tài 

 sản của Tăng, khiến cho Tăng lẫn tục đều thấu hiểu trung hậu, khoan thứ, từ 

 bi,  vĩnh  viễn  hưởng  hạnh  phúc  cộng  hòa”.   Sự  nghiệp  là  giáo  dục  những 

Tăng sĩ còn nhỏ học tập kinh điển, cổ vũ, khuyến khích họ tiến lên, dốc sức 

tu Tịnh nghiệp. Nếu là tại gia cư sĩ thì chú trọng mong cho họ chuyên niệm 

A Di Đà Phật, cầu sanh Tây Phương. Lợi ích là giữ gìn giới cấm của Phật, tự 

hành, dạy người thì phong tục tốt đẹp, con người thuận hòa, y giáo tu quán, 

đoạn Hoặc chứng chân để siêu phàm nhập thánh. 

Thầy thuốc trị bệnh  hễ bệnh  hòa  hoãn thì  vun bồi cái  gốc,  hễ bệnh cấp 

bách thì trị cái  ngọn. Ngoại  giới  xâm  đoạt chính  là cái bệnh  nơi đằng  ngọn 

của pháp  môn. Do đây  là căn bệnh cấp bách  nên  lấy chuyện bảo  vệ tài sản 

của  Tăng  làm  đầu.  Nếu  luận  về  đạo  “gốc  chánh  nguồn  trong”  thì  những 

người cùng một sắc áo với tôi nếu ai nấy đều tận lực giữ trọn thanh quy, dốc 

lòng tu Tịnh nghiệp, nếu thân mình tự lập được đạo hạnh thì đức sẽ cảm hóa 

đồng  nhân,  những  kẻ  thường  mưu  tính  xâm  đoạt,  bài  xích  sẽ  đâm  ra  cung 

kính, cúng dường còn không kịp, cần gì phải bảo vệ nữa? Nếu hội Phật giáo 

dù có lập  mà hạnh vẫn y như cũ thì người lành sẽ chán ghét, kẻ ác ắt sẽ có 

chứng cớ cho  [lời  gièm báng] “Phật  giáo  vô  ích”, càng thêm  xâm đoạt, bài 

xích;  dù  có  muốn  bảo  vệ  cũng  không  cách  gì  thi  thố  được!  Câu  nói  của 

Mạnh Tử:  “Phàm con người phải tự khinh thì sau đó người khác mới khinh 

 mình  được,  nhà  phải  tự  hủy  rồi  sau  người  ta  mới  hủy  được,  nước  phải  tự 

 diệt rồi người ta mới diệt được” , chính là nói đến ý này vậy. Phàm những ai 

cùng một sắc áo với tôi, xin hãy gắng sức, nội hộ đắc pháp thì những khinh 

dễ bên ngoài sẽ tự tiêu. 



---o0o--- 

3. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 3 





Chư Phật, Bồ Tát bình đẳng tạo lợi ích cho các chúng sanh chẳng hề 

thiên vị, như trời che khắp, như đất chở trọn, như nhật - nguyệt chiếu khắp, 

như  mưa  lành  thấm  trọn,  hoàn  toàn  không  có  tâm  phân  biệt  yêu  -  ghét. 

Nhưng vì chúng sanh hướng về hay trái nghịch sai khác cho nên bị tổn thất 

hay  được  lợi  ích  khác  biệt  như  trời  với  đất.  Ví  như  con  người  sống  trong 

vòng  trời  đất,  do  không  giữ  gìn  sức  khỏe  hoặc  do  rét  dữ,  nắng  gắt  thành 

bệnh,  hoặc  do  sa  hầm  xảy  hố  đến  nỗi  mất  mạng,  chỉ  nên  quy  lỗi  về  chính 

mình,  há  có  nên  oán  trời  trách  đất?  Lại  như  mặt  trời,  mặt  trăng  giữa  hư 

không,  người  mù  tuy  chẳng  thấy  được  ánh  sáng  cũng  vẫn  được  chiếu  soi. 

Mưa đúng thời bình đẳng tuôn xuống, dẫu cây cỏ nhỏ khó thể mọc chọc trời 

cũng  vẫn  được  tăng  trưởng.  Chiếu  sáng  và  thấm  ướt  hệt  như  nhau,  nhưng 

mỗi  loài  được  lợi  ích  khác  biệt  là  vì  mắt  hư,  rễ  nhỏ  mà  ra.  Những  chuyện 

chẳng  thể  nghĩ  bàn  do  thệ  nguyện  từ  bi  đem  công  đức  của  chính  mình  hồi 

hướng  cho  chúng  sanh,  ngầm  un  đúc,  gia  bị,  và  hiện  thân  trong  sáu  đường 

hòa  quang  đồng  sự  tạo  đủ  mọi  phương  tiện  lợi  ích  chúng  sanh,  nếu  không 

triệt chứng bản tâm, đọc hết Đại Tạng làm sao thấy trọn biết hết cho được? 

Nay tôi dùng  một chuyện dễ thấy rõ ràng để luận, những ai có trí sẽ do 

một  hiểu  được  nhiều,  cảm  nhận  sâu  xa  ân  Phật,  buồn  cho  mình  được  nghe 

pháp tu trì quá muộn. Đang lúc này đây là lúc đã cách thời Nghiêu - Thuấn - 

Vũ - Thang  - Văn - Võ ba bốn  ngàn  năm, thế đạo  nhân tâm  kém  xa chẳng 

bằng thời cổ, nhưng do biết lục đạo luân hồi theo nghiệp thăng trầm, qua lại 

thiên đường - địa ngục, chuyển biến trong nhân gian - súc sanh, nên dù là kẻ 

cùng hung cực ác ương ngạnh khó giáo hóa, hoàn toàn không có tín tâm thì 

tâm họ cũng vẫn bị pháp này chiết phục. Dẫu coi rẻ mạng người nhưng trong 

tâm  vẫn  ngầm  ẩn  bóng  dáng  kiêng  nhân  sợ  quả,  nên  chẳng  đến  nỗi  mười 

phần  bạo  ác.  Như  các  chư  hầu  thời  Liệt  Quốc,  đem  những  thần  thiếp  yêu 

thương  và  bá  tánh  giết  đi  để  tuẫn  táng,  giết  cả  mấy  chục,  mấy  trăm  người 

chẳng cho  là sai trái, ngược  lại còn cho đó là  vinh, chẳng  phải  là [họ  nghĩ] 

do  đây  mà  được  trội  hơn  người  khác  ư?  Văn  Vương  ân  trạch  thấm  đến 

xương  khô  chẳng  biết  mấy  trăm  năm,  nhưng  cái  thói  giết  người  tuẫn  táng 

khắp cả thiên  hạ, dù  Lão, Trang, Khổng, Mạnh cùng ra đời cũng chẳng thể 

cứu vãn được phong tục đồi bại ấy! Từ sau khi Phật pháp truyền sang Đông, 

lý   “sanh tử luân hồi nhân quả báo ứng”  rạng  ngời  trong  đời, đừng  nói chi 

chư  hầu,  ngay  đến  kẻ  quay  mặt  về  Nam  xưng  Trẫm  cũng  chẳng  dám  làm. 

Nếu có làm thì cũng trọn chẳng dám cho là càng giết nhiều càng vinh. 

Nếu  không  có  pháp  này,  chỉ  dùng  thuyết   “chánh  tâm  thành  ý”   để  dạy 

con  người  dấy  lòng  trung  thứ khoan  hậu  khăng  khắng  nghĩ  con  người  như 

ruột thịt, như chính bản thân mình hòng chấm dứt tục tuẫn táng để toàn dân 

được sống sót thì tôi sợ rằng có khuyên cũng uổng công, thói ấy càng được 

thạnh  hành  hơn!  Huống  gì sau  này Nho  gia chỉ biết đường  lối cai trị,  hoàn 

toàn  chẳng  biết  đến  tự  tâm,  muốn  bài  trừ  Phật  pháp,  cưỡng  lập  môn  đình, 

đều bảo rằng “chết đi sẽ vĩnh  viễn diệt  mất, không có đời sau”. Nếu không 

có lý  “sanh tử luân hồi, nhân quả báo ứng”  của đức Như Lai thấm vào lòng 

người thì trong  đời sau  nhân dân  giữ được cái  mạng  một cách chánh đáng, 

chết yên lành sẽ hiếm hoi lắm! Đấy chính là pháp thiển cận nhất trong Phật 

pháp  mà còn thắng được tàn bạo, trừ khử được giết chóc, huống chi  những 

pháp lớn lao sâu xa viên đốn tột bậc ư? Thế trí phàm tình làm sao suy lường 

sự lợi ích của pháp ấy trong muôn một cho được! 



---o0o--- 

4. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 4 





Chúng sanh là Phật chưa ngộ, Phật là chúng sanh đã ngộ. Bản thể tâm 

tánh bình đẳng như một, không hai, không khác, nhưng khổ - vui, thọ dụng 

cách biệt như trời với đất là do xứng tánh thuận tu hay trái tánh nghịch tu mà 

ra!  Lý ấy rất sâu chẳng dễ tuyên  nói. Muốn chẳng tốn  lời  nên bèn dùng  thí 

dụ  để  giảng.  Chư Phật  tu  đức  đến  cùng  cực,  triệt  chứng  Tánh  Đức,  ví  như 

tấm gương báu tròn lớn thể chất là đồng, biết nó có quang minh, hằng ngày 

chuyên chú chùi, mài, đổ công chẳng ngừng thì khi bụi hết, ánh sáng sẽ hiện, 

dựng trên đài cao, hễ có hình ắt có bóng: Lớn như trời đất, nhỏ như hạt bụi 

nơi đầu sợi lông, sâm la vạn tượng đều hiện rành rành. Trong lúc vạn tượng 

cùng  hiện  ấy,  gương  vẫn  trống  rỗng,  thông  suốt,  trọn  chẳng  có  một  vật  gì. 

Tâm  chư  Phật  cũng  giống  như  thế:  Đoạn  hết  phiền  não  Hoặc  nghiệp,  đức 

tướng trí huệ sẽ phơi bày trọn vẹn, đến tận cùng đời vị lai an trụ trong Tịch 

Quang,  thường  hưởng  pháp  lạc,  độ  chín  giới  thoát  lìa  sanh  tử,  cùng  chứng 

Niết Bàn. 

Chúng sanh hoàn toàn mê Tánh Đức, không có mảy may Tu Đức, ví như 

gương  báu  phủ  bụi,  chẳng  những  không  có  mảy  may  quang  minh  nào,  mà 

ngay cả chất đồng cũng bị phủ lấp chẳng còn hiện ra. Tâm chúng sanh cũng 

giống như thế. Nếu biết tấm gương bị bỏ phế chẳng hiện chất đồng ấy sẵn có 

quang minh chiếu trời soi đất, từ đấy chẳng chịu buông bỏ, ngày ngày chăm 

chú  lau  chùi,  mài  giũa.  Thoạt  đầu  hơi  lộ  chất  đồng,  tiếp  đó  dần  dần  tỏa 

quang  minh.  Nếu  vẫn  cực  lực  mài  sạch  thì  một  mai  hết  sạch  trần  cấu,  tự 

nhiên  gặp  hình  bèn  hiện  bóng,  chiếu  trời  soi  đất.  Nhưng  quang  minh  ấy 

gương vốn sẵn có, chẳng phải đến từ bên ngoài, chẳng phải do mài mà được; 

nhưng không mài thì cũng không có cách nào đạt được! Chúng sanh trái trần 

hiệp giác, bỏ vọng theo chân cũng giống như thế. Dần dần đoạn Phiền Hoặc, 

dần dần tăng trưởng trí huệ. Đến khi nào công hạnh viên mãn sẽ đoạn được 

cái không thể đoạn, chứng  được cái không thể chứng,  viên  mãn  Bồ Đề, trở 

về  chỗ  không  thể  đạt  được,  thần  thông,  trí  huệ,  công  đức,  tướng  hảo,  hoàn 

toàn chẳng khác gì với mười phương ba đời hết thảy chư Phật. Tuy vậy chỉ 

là khôi phục cái sẵn có, hoàn toàn chẳng có gì là mới đạt được! 

Nếu  chỉ  ỷ  vào  Tánh  Đức,  chẳng  khởi  Tu  Đức  thì  đến  hết  đời  vị  lai  sẽ 

thường chịu nỗi khổ sanh tử luân hồi, vĩnh viễn chẳng có ngày khôi phục cái 

gốc  hoàn  lại  cái  nguồn.  Bọn  ta  đã  là  Phật  tử  thì  phải  hành  Phật  hạnh,  tuy 

chưa  thể  phá  rỗng  toang  vô  minh,  nhanh  chóng  khôi  phục  tánh  thể  để  tiến 

thẳng  vào  diệu  giác  quả  hải,  nhưng  lẽ  nào  chẳng  thể  phát  trọn  ba  tâm,  dốc 

lòng tu Tịnh nghiệp để cầu đoạn phiền hoặc nơi thân này, gởi tâm thức nơi 

Liên Bang, làm đệ tử Phật Di Đà, làm bạn lành của Đại Sĩ, an trụ tịch diệt, 

vẫy vùng trong cõi Phật, trên cầu Phật đạo, dưới hóa độ chúng sanh ư? Nếu 

chẳng tự gắng công, cứ đề cao thánh cảnh nhưng  vẫn cam phận phàm  ngu, 

chỉ e nửa đời tu trì siêng năng, nhọc nhằn, vẫn cam chịu bao kiếp trầm luân 

khổ sở! Mê  muội [tưởng  lầm] hạt châu  nơi chéo áo chẳng  quý,  lên  núi báu 

trở  về  tay  không,  dùng  tánh  Chân  Như  mầu  nhiệm  vô  lượng  công  đức,  trí 

huệ,  thần  thông,  tướng  hảo  để  oan  uổng  gánh  chịu  vô  lượng  nỗi  khổ  cùng 

cực phiền  não sanh tử luân  hồi  huyễn  vọng,  há chẳng phải  là  mất trí cuồng 

tâm, ghét thăng, thích đọa, sống làm thây đi thịt chạy, chết mục nát cùng cỏ 

cây  ư?  Tam  thế  chư  Phật  gọi  [người  như  vậy]  là  “kẻ  đáng  thương  xót”! 

Phàm những ai đồng hàng với tôi xin hãy nỗ lực. 

 

---o0o--- 

5. Nói về chuyện bột ngọt có thể vãn hồi kiếp vận 





Đối  với  con  người  ăn  uống  có  quan  hệ  rất  lớn.  Được  ăn  thì  sống, 

không  ăn  thì  chết,  nên  mới  nói:   “Thực  vi  dân  thiên” (Đối  với  dân,  cái  ăn 

giống  như trời vậy). Nhưng trời đất đã  vì con  người sanh ra đủ  loại  hạt, đủ 

loại rau, đủ loại quả; những thứ để nuôi sống con người cũng rất nhiều. Chỉ 

vì  miệng bụng  mà bắt  lấy  những  loài  vật sống  dưới  nước, trên cạn, trên  hư 

không giết ăn nhằm sướng miệng một lúc, hoàn toàn chẳng đoái hoài chúng 

nó  và  bọn  ta  cùng  bẩm  thọ  tánh  linh  minh,  cùng  mang  cái  thân  máu  thịt, 

cùng biết đau đớn, khổ - sướng, cùng biết tham sống sợ chết; nhưng do sức 

chúng  cự không  lại  nên  mới  bị  ta  giết  ăn.  Lẽ  nào  chúng  chẳng  ôm  oán  kết 

hận mong báo thù trong đời vị lai ư? Thử nghĩ đi, há chẳng kinh sợ ư? Nỡ vì 

sướng miệng một chốc để rồi trong đời tương lai phải bị chúng nó giết chóc 

ư? Nguyện Vân thiền sư nói:  

 Thiên bách niên lai oản lý canh, 

 Oán thâm tự hải, hận nan bình, 

 Dục tri thế thượng đao binh kiếp, 

 Đản thính đồ môn dạ bán thanh 

 (Trăm ngàn năm qua trong bát canh, 

      Oán sâu tựa biển, hận khôn bình, 

      Muốn biết đao binh trong cõi thế, 

     Lắng nghe lò mổ giữa đêm thanh). 



Nghĩ  kỹ  lời  ấy  ắt  sẽ  ngộ.  Hiềm  rằng  người  đời  quen  thói  ăn  thịt, 

khuyên  họ ăn chay, dù có tâm trắc ẩn cũng khó  nghe theo, bởi  lẽ không có 

mùi  vị  gì  để giúp cho  món ăn cả! Gần đây có nhà hóa học  nổi tiếng  là ông 

Ngô Uẩn Sơ, có tâm lo cho đời, muốn vãn hồi sát kiếp nên đặc biệt chuyên 

nghiên  cứu  tỉ  mỉ  mùi  vị  thức  ăn.  Ông  ta  dùng  chất  cám  lúa  mạch  ngâm  ra 

thành mì căn, đem ủ nhiều ngày, chế thành bột nêm, bột ngọt dùng để tạo vị 

cho  thức  ăn.  Ý  tưởng  này  cũng  rất  tốt  lành.  Loại  sản  phẩm  này  tánh  chất 

thuần  hậu,  hoàn  toàn  không  phải  là  đồ  mặn.  Xin  những  người  ăn  chay  hãy 

tùy tiện dùng. 

Khi  Quang  mới  nghe  nói  cũng  chẳng  dám  tin.  Một  bữa,  vợ  chồng  ông 

Lâm Địch Am cùng đến quy y, nhân đó kể cùng họ kết quả thảm thương của 

việc  ăn  thịt,  thiên  tai  nhân  họa  đa  phần  là  do  sát  sanh  ăn  thịt  mà  ra.  Hiềm 

rằng  người  đời  do  miệng  lưỡi  quá  lệ  thuộc  vào  mùi  vị,  nên  khó  tiêu  diệt 

được cội gốc vậy. Ông ta bèn nói: “Bột ngọt, bột nêm của ông Ngô chế ra rất 

ngon lành. Nếu bỏ một chút vào trong thức ăn thì thức ăn dở tệ cũng thành 

ra ngon  lành”. Do vậy, tôi bèn  nhờ cư sĩ  Quang  Hài Giang Vị Nông  và hai 

ba người bạn cùng đến xưởng đó, xem xét cách thức chế biến, bội phục sâu 

xa  một phen khổ  tâm của ông Ngô.  Bởi  lẽ thứ sản phẩm  này  một khi được 

lưu hành không những cứu giúp, che chở sanh mạng loài vật mà còn cởi gỡ 

oán kết cho đồng nhân, khiến cho con người cùng hết thảy các loài vật đều 

được chung sống trong vòng trời đất đến hết tuổi trời; lợi ích ấy lớn lao thay! 

Mạnh Tử nói:  “Người làm mũi tên há chẳng nhân từ bằng người chế tạo 

 áo  giáp  ư?  Người  chế  tên  chỉ  sợ  không  làm  tổn  thương  được  người,  người 

 chế tạo áo giáp chỉ sợ người bị thương. Đồng cốt và người thợ làm quan tài 

 cũng  giống  như  thế,  cho  nên  chọn  lựa  nghề  nghiệp  chẳng  thể  không  cẩn 

 thận”847.  Trộm nghĩ: Sản phẩm này của ông Ngô, xét về tài nghệ đã đạt đến 

mức khéo léo, tuy ông ta lưu hành món này trong đời để kiếm lời nhưng thật 

ra  cũng  mang  lòng  lợi  người,  lợi  vật,  có  lợi  ích  sâu  xa  cho  việc  cứu  nước, 

cứu dân. Công ấy lớn lao thay! Từ Thọ Thâm848 thiền sư nói:  



 Ẩm thực vu nhân nhật nguyệt trường, 

 Tinh thô tùy phận tắc cơ thương, 

 Hạ hầu tam thốn thành hà vật? 

 Bất dụng tương tâm tế giảo lượng! 

 (Tạm dịch:  

 Đời người ăn uống bao phen 

 Dở ngon tùy phận khỏi cơn đói lòng  

 Nuốt qua cổ họng là xong, 

 Tính toan tỉ mỉ nhọc lòng làm chi?)  



Huống chi lại có sản phẩm vật này phụ trợ thì hết thảy mọi người hãy 

đều nên ăn chay để giữ cho thân mình đời đời kiếp kiếp chẳng gặp sát kiếp, 

bậc minh triết quân tử ắt chẳng cho lời Quang là hủ bại vậy! 



---o0o--- 

6. Nói về chuyện ông Nhạc Bộ Vân vì cha mẹ lập Phật đường 





Một niệm tâm tánh của chúng sanh chẳng khác gì với Phật. Do mê trái 

nên chẳng thọ dụng được, đâm  ra dùng sức công đức  Phật tánh ấy  để khởi 

tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm, đến nỗi luân hồi tam đồ lục đạo, trọn 

chẳng  lúc  nào  xong.  Chẳng  đáng  buồn  ư?  A  Di  Đà  Phật  trong  kiếp  xưa  đã 

phát  ra  bốn  mươi  tám  đại  nguyện,  có  một  nguyện  như  thế  này:   “Nếu  có 

 chúng sanh xưng danh hiệu ta, cầu sanh về nước ta, dù chỉ mười niệm, nếu 

 chẳng được sanh thì chẳng giữ lấy Chánh Giác” . Do vậy, biết Phật nghĩ đến 

chúng  sanh  như  mẹ  nhớ  con,  nếu  như  chúng  sanh  sanh  lòng  tin,  phát 

nguyện,  trì  danh  hiệu  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  như  con  nhớ  mẹ,  thì  tự 

nhiên khế hợp tâm Phật, cảm ứng đạo giao, trong đời này được Phật gia bị, 

nghiệp chướng tiêu diệt, các duyên thuận lợi, lâm chung được Phật tiếp dẫn 

đới  nghiệp  vãng sanh Cực  Lạc thế  giới. Từ đấy siêu phàm  nhập thánh,  liễu 

sanh thoát tử; so với những kẻ cậy vào tự lực tu Giới - Định - Huệ  mãi cho 

đến khi Hoặc nghiệp hết sạch mới liễu sanh thoát tử thì khó - dễ khác gì trời 

với vực. 

Cư sĩ Nhạc Bộ Vân tín tâm chân thiết, bẩm tánh lại chí hiếu. Cha ông là 

Vận  Sanh,  tuổi  già  mắt  lòa.  Ông  Vân  chí  tâm  niệm  Phật,  lại  khuyên  cha 

niệm Phật, nên hai mắt được sáng lại. Do vậy, cha mẹ đều niệm Phật lâu dài. 

Lại  do  công  việc  bận  bịu,  chẳng  thể  thường  thăm  viếng,  hỏi  han,  ông  bèn 

mời song thân lên tỉnh, thuê nhà để ở cho tiện hầu hạ, đặc biệt lập một Phật 

đường để làm chỗ tu trì cho cha mẹ. Chính mình và vợ con đều hầu cha mẹ 

niệm Phật để  mong cha  mẹ được vui  lòng, cũng có thể  nói  là khéo thờ cha 

mẹ, khuyên dụ cha mẹ vào đạo vậy. Kinh Thi có câu:  “Hiếu tử chẳng túng 

 quẫn, vĩnh viễn ban cho ngươi” , tất nhiên sẽ có người nghe được phong thái 

ấy bèn khởi tâm làm theo vậy! 



---o0o--- 

7. Phổ khuyến yêu tiếc sanh mạng loài vật và dùng xà-phòng Thanh 

Minh chế tạo từ dầu thực vật để giảm sát nghiệp 





Gần đây, thiên tai nhân họa xảy ra quá nhiều, nhân dân tử vong càng 

nhiều, càng thảm hơn nữa! Há có phải là đạo trời bất nhân hay chăng? Thật 

ra chỉ là vì ác nghiệp trong bao kiếp và hiện đời của chúng ta chiêu cảm mà 

thôi. Chắc chắn không thể nào không có nhân mà lại có quả được; chắc chắn 

cũng  không  hề  có  chuyện  làm  nghiệp  lành  lại  bị  quả  ác.  Nhưng  vì  tri  kiến 

phàm  phu  chẳng  hiểu  rõ  nhân  duyên  đời  trước  nên  tợ  hồ  cũng  có  chuyện 

không đáng được mà được. Nếu có thể nhìn rộng ra nhiều kiếp, nhiều đời thì 

mỗi một quả thiện - ác [ta nay] phải gánh chịu đều như tiếng vọng ứng theo 

tiếng, như bóng theo hình, hoàn toàn chẳng sai lầm. 

Nhưng  trong  các  ác  nghiệp,  chỉ  có  Sát  là  nặng  nề  nhất.  Khắp  thiên  hạ, 

không  ai  chẳng  tạo  nghiệp  sát.  Dẫu  cả  đời  chưa  hề  sát  sanh,  nhưng  hằng 

ngày ăn thịt thì tức là hằng ngày sát sanh; do không giết thì chắc chắn không 

có thịt, bởi lẽ kẻ đồ tể, người săn bắn, kẻ bắt cá đều nhằm để cung cấp cho 

nhu cầu của người ăn thịt nên mới giết thay cho họ. Một cửa ải ăn thịt hay ăn 

chay  quả  thật  là  cái  gốc  của  sự  thăng  -  trầm  của  chúng  ta  và  [là  cái  gốc 

khiến]  thiên  hạ  bình  yên  hay  loạn  lạc,  [mối  quan  hệ  ấy]  chẳng  nhỏ  đâu! 

Những  ai  tự biết  thương  thân  và  yêu  thương  nhân  dân  khắp  cõi  đời,  muốn 

được  trường  thọ,  an  lạc,  chẳng  mắc  phải  tai  họa  ngoài  ý  muốn  thì  hãy  nên 

kiêng giết, ăn chay, đó chính là diệu pháp bậc nhất để vãn hồi thiên tai nhân 

họa. Do một niệm tâm tánh của hết thảy chúng sanh chẳng khác gì với Phật, 

mà cũng chẳng khác gì chúng ta, chỉ vì ác nghiệp đời trước mà đọa trong dị 

loại. Vì thế, hãy nên sanh lòng thương xót lớn lao, há nên mặc tình giết ăn? 

Chớ như người đời vướng trong tập tục, thường lấy chuyện sát sanh ăn thịt 

làm vui, chẳng nghĩ những con vật bị giết hại ấy đau đớn oán hận đến mức 

độ  nào! Cậy  mạnh  hiếp  yếu,  xem  như chuyện đương  nhiên,  nhưng  một khi 

đao binh dấy  lên thì tình cảnh cũng  giống như  những con  vật bị  giết.  [Bọn 

giặc cướp] thiêu đốt nhà các ông, gian dâm phụ nữ nhà ông, cướp đoạt tiền 

tài của các ông, giết thân mạng các ông, mà các ông vẫn chẳng dám thốt lời 

xấu ác đối với chúng vì sức không chống lại nổi. Loài vật đang sống mà bị 

giết cũng là vì chúng nó không chống cự lại được. Nếu như chống lại được, 

ắt chúng sẽ lập tức cắn xé con người mới đành! Sao con người không trong 

cảnh  khổ  ấy,  hãy  thử  suy  nghĩ  lại?  Loài  vật  và  ta  đều  cùng  tham  sống  sợ 

chết, ta đã sẵn có khí chất đội trời đạp đất, lẽ ra phải nên hỗ trợ quyền sanh 

thành  dưỡng  dục,  khiến  cho  chim,  thú,  cá,  rùa  đều  được  sống  yên,  nỡ  nào 

giết thân mạng chúng để thỏa thích bụng miệng ư? Do sát nghiệp cố kết đến 

nỗi phát sanh đao binh là tai vạ do con người gây ra, cũng như những thiên 

tai lửa nước, hạn hán, lụt lội, đói kém, tật dịch, bão lốc, động đất, biển trào, 

sông tràn v.v… mỗi thứ liên tiếp giáng xuống. 

Ví như người đời tặng quà Tết cho nhau, ta tặng quà đi, người biếu đáp 

lại,  hoàn  toàn  chẳng  có  chuyện  không  tặng  gì  lại  được  biếu,  hoặc  tặng  rồi 

không  được  biếu  lại.  Nếu  có  xảy  ra  như  thế,  ắt  phải  có  nhân  duyên  khác 

ngăn trở, chứ thật ra chẳng thể vượt ngoài chuyện qua lại đáp đền được! Trời 

thưởng  hay  phạt  cũng  giống  như  thế,  huống  chi  là  con  người  báo  đền!  Vì 

vậy,  kinh  Thư  chép:   “Làm  lành  trăm  điều  lành  giáng  xuống;  làm  điều  bất 

 thiện, trăm điều tai ương giáng xuống” . Kinh Dịch chép:  “Nhà tích thiện ắt 

 sự vui sướng có thừa, nhà tích điều bất thiện ắt tai ương có thừa!”  Đạo trời 

khéo  xoay  vần,  không  gì  qua  rồi  chẳng  trở  lại.  Muốn  tránh  khỏi  quả  ác  thì 

trước  hết  phải  đoạn  nhân  ác,  muốn  được  quả  lành  thì  phải  gieo  nhân  lành 

trước.  Thiên  lý,  nhân  tình  hết sức  xác đáng  như  vậy. Do  vậy,  những  người 

có  tâm  lo  cho  thế  đạo  nhân  tâm  hiện  thời  không  ai  chẳng  đề  xướng  kiêng 

giết,  phóng  sanh,  ăn  chay  niệm  Phật  để  xiển  minh  sự  lý  sanh  tử  luân  hồi, 

nhân quả báo ứng v.v… ngõ hầu nhân dân khắp cõi đời đều được hưởng yên 

vui, cùng được giải thoát. 

Dùng  xà-phòng  là chuyện phổ biến khắp cả trong  nước lẫn  ngoài  nước, 

nhưng  chất  liệu  để  chế  tạo  là  mỡ  bò,  mỡ  lợn  để  tăng  độ  nhờn.  Xà-phòng 

được  sử  dụng  thật  rộng  rãi  thì  giết  chóc  cũng  thật  nhiều.  Gần  đây  có  cư  sĩ 

Châu  Văn  Minh  vốn  dùng  lòng  từ  bi  của  đức  Như  Lai  hành  phương  tiện 

giảm  giết chóc, đặc biệt  phát  minh  ra  loại  xà-phòng  Thanh Minh  làm  bằng 

chất  liệu  thực  vật. Để tăng  tính trơn  mịn  cho  xà-phòng, ông dùng dầu dừa, 

loại  xà-phòng  này trừ chất dơ không  thua  gì  loại  xà-phòng chế từ mỡ động 

vật,  mà  giặt  áo,  tắm  rửa  vĩnh  viễn  chẳng  lưu  lại  mùi  tanh  tưởi,  nhơ  uế. 

Chẳng  những  người ăn chay  niệm Phật  nên dùng,  mà  ngay cả  hết thảy  mọi 

người cũng đều nên dùng. Chỉ có ích không bị tổn hại thì ai chẳng nên dùng 

cơ  chứ?  Mong  rằng  khi  loại  xà-phòng  này  được  phổ  biến  rồi  thì  những 

người  làm  xà-phòng  bằng  mỡ  động  vật  đều  đổi  sang  làm  xà-phòng  từ chất 

béo thực vật, [tính ra] mỗi năm trong nước lẫn ngoài nước giảm được sự giết 

hại sanh mạng không chỉ là trăm ngàn vạn ức. 

Hiện thời  mới bắt đầu tiến  hành, ông Châu thấy tôi đề  xướng  những sự 

lý “kiêng giết, phóng sanh, nhân quả báo ứng” v.v… để mong cứu vãn thiên 

tai,  nhân  họa,  nên  xin tôi  phát  huy  lòng thành  giảm  giết chóc  này. Do  vậy, 

tôi quên mình tệ kém, bèn trình bày tội lỗi của việc sát sanh ăn thịt và lợi ích 

trong hiện tại và tương lai của việc dùng xà-phòng chế từ chất béo thực vật 

này để mong người người kiêng giết, nhà nhà ăn chay hòng vãn hồi ý trời, ắt 

sẽ thấy mưa thuận gió hòa, thời thế yên bình, được mùa, phong tục tốt đẹp, 

nhân dân hiền lương, đao binh chẳng khởi, trở lại cõi đời đại đồng hòng vui 

với thiên chân của chính mình thì may mắn nào hơn? Nếu chẳng vì lão tăng 

thường nói như vậy mà coi thường thì thiên hạ, quốc gia may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

8. Đề nghị biện pháp dự phòng để tiêu tai, bảo vệ sanh mạng 





Phàm những gì được dự phòng trước thì sẽ được bền vững, còn những 

gì chẳng dự phòng sẽ bị hư phế, cho nên bậc thánh hiền thời cổ đều lo bình 

trị  ngay  khi  chưa  loạn,  giữ  gìn  đất  nước  ngay  từ khi  còn  chưa  nguy,  khiến 

cho  khắp  nhân  dân  dưới  gầm  trời  cùng  hưởng  phước  thái  bình,  nhưng  gần 

như chẳng lưu lại dấu tích để [hậu nhân] có thể tán dương, tường thuật cho 

được.  Người  sống  trong  thuở  ấy  may  mắn  nào  bằng?  Mấy  lúc  gần  đây  nỗi 

thảm  đao  binh  kiếp  từ  xưa  tới  giờ  chưa  hề  nghe  nói  đến,  lại  thêm  lụt,  hạn, 

dịch  bệnh,  sâu  rầy,  bão  lốc,  địa  chấn,  đủ  mọi  thứ  thiên  tai,  dân  bị  khổ  sở 

chẳng kham nổi! Lại thêm thổ phỉ nổi dậy tứ bề, cướp bóc, trộm cắp không 

cách gì đề phòng, chế ngự được, không kêu gào vào đâu được! Người trong 

nhà  lại  còn  tranh  chấp,  dấy  lên  chiến  tranh  lớn  lao,  tiếng  đại  bác  như sấm, 

đạn vãi như mưa. Một khẩu đại bác vừa nổ đã tử vong vô số, huống gì nhiều 

khẩu đại bác bắn suốt ngày trong nhiều buổi! Lại thêm máy bay thường bay 

đến,  rải  dày  đặc  địa  lôi,  không  cách  giết  người  kỳ  lạ  nào  là  chẳng  có!  Dân 

chúng, binh  lính  bị đạn pháo hoặc lôi đạn  bắn trúng, tan thân  nát  xương kể 

sao cho xiết? Những người dân ở đúng vào chỗ có chiến trường thì nhà cửa 

đồ đạc hoàn toàn chẳng còn gì nữa! Nếu không bỏ chạy từ trước thì cũng bị 

cướp bóc, vợ con  ly  tán, trơ trọi  lênh đênh, có kêu trời  gào đất cũng chẳng 

được cứu vớt! Những cuộc đất phụ cận chiến trường và những chỗ binh lính 

tràn  qua,  nỗi  thảm  bị  hãm  hiếp,  cướp  bóc  chẳng  nỡ  thấy,  nghe!  Huống  chi 

trời đã sanh ra dân, chẳng ban hạnh phúc cho nhân dân, lại khiến cho dân bị 

họa ương thì thật ra là cái tâm gì vậy? 

Phải biết: Đưa đến điều lành hay chuyện dữ xét về lý không sai sót, họa 

phước  vô  môn chỉ do con  người tự chuốc  lấy. Nếu tự  mình không  gây  mối 

oan  nghiệt, chắc chắn chẳng cảm được tai  nghiệt  từ trời! Đã  trồng  nhân ấy 

chắc  chắn  chẳng  thể  tránh  khỏi  được  báo  ấy.  Kinh  dạy:   “Bồ  Tát  sợ  nhân, 

 chúng sanh sợ quả”.  Sợ nhân thì chẳng tạo ác nghiệp, sẽ tự chẳng có ác quả. 

Sợ quả thì đã phải chịu ác quả bèn lại tạo ác nhân, ngay trong lúc phải chịu 

ác  quả  vẫn  cứ  đây  -  kia  tấn  công  nhau,  báo  hại  lẫn  nhau.  Người  đời  tạo 

nghiệp, nói chung có ba điều là giết, trộm, dâm. Hai nghiệp trộm và dâm thì 

kẻ ngoan cố, ngu độn bị tình thế khống chế, còn người hiền bậc trí thì lại bị 

nghĩa buộc ràng, vẫn chẳng đến nỗi quá quắt. Đối với nghiệp giết thì người 

khắp cõi đời bất luận trí - ngu, hiền - tệ, thật ít có ai chẳng phạm. Do miệng 

bụng tham  vị  ngon  nên hoặc dùng trí đánh bắt, hoặc bỏ tiền ra cầu tìm, bắt 

lấy hết thảy những loài sống trên cạn, dưới nước, bay trên không mà cắt nấu 

đủ cách để sướng miệng ta, nuôi cái thân ta, cũng như dâng lên cha mẹ cho 

tận  hiếu, cúng bái tổ tiên  nhằm  tưởng  nhớ, tế thần thánh để cầu phước, đãi 

khách  khứa  cho  thỏa  dạ.  Phàm  những  chuyện  thuộc  quan  -  hôn  -  tang  -  tế 

không gì chẳng lấy thịt để biện lễ. Nếu không dùng thịt thì tợ hồ khinh miệt 

lý,  trái  đức,  không  còn  mặt  mũi  nhìn  người  khác,  nào  nghĩ  đến  chúng  nó 

cùng một hình hài, cùng một linh tánh, cùng lánh dữ tìm lành, cùng một thói 

ham sống sợ chết, nỡ nào chỉ vì tâm tưởng tham ăn vọng khởi mà chẳng đoái 

hoài  đến  phương  diện  khẩn  yếu  khiến  cho  những  loài  vật  kia  bị  nỗi  khổ 

chém,  chặt,  cắt,  nấu  để  cho  thân  tâm  ta  được  an  lạc,  mọi  sự  đều  toại  ý  ư? 

Không  có  gì  khác  ngoài  lý  do  câu  nệ  thói  đời,  tập  quen  thành  phong  tục, 

chẳng suy xét sâu xa mà ra vậy! 

Chỉ  có  đức  Như  Lai  ta  thấu  suốt  sự  -  lý  nhân  quả  ba  đời,  lục  đạo  luân 

hồi, cho nên dạy hết thảy chúng sanh đừng tạo sát nghiệp, vì hết thảy chúng 

sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  là  cha  mẹ  quyến  thuộc  của  chúng  ta  trong  quá 

khứ,  đều  sẽ  thành  Phật  đạo  trong  tương  lai.  Vì  vậy,  kinh  Phạm  Võng  nói: 

 “Nếu là Phật tử thì do Từ tâm bèn hành nghiệp phóng sanh, hết thảy người 

 nam  là  cha  ta,  hết  thảy  người  nữ  là  mẹ  ta.  Trong  đời  đời,  không  một  ai 

 chẳng phải là người sanh ra ta; do vậy, lục đạo chúng sanh đều là cha mẹ 

 ta, giết đi ăn thịt chính là giết cha mẹ vậy!”  Nói  “hết thảy nam tử, hết thảy 

 nữ nhân”   là  gộp chung  hết  thảy chúng sanh trong  lục đạo, chứ không phải 

chỉ nói riêng về con người! Do vậy, tiếp đó, kinh dạy:  “Trong đời đời, không 

 một  ai  chẳng  phải  là  người  sanh  ra  ta; do  vậy,  lục  đạo  chúng  sanh  đều  là 

 cha mẹ ta”.  Nếu  nghĩ  như vậy,  lo cứu tế còn không  xuể, nào dám  giết  hại! 

Kinh Nhập  Lăng Già dạy:  “Hết thảy chúng sanh từ vô  thủy đến nay, trong 

 sanh tử luân hồi chẳng ngơi, không ai chẳng từng làm cha mẹ, anh em, con 

 cái,  quyến  thuộc,  cho  đến  bè  bạn,  người  thân  ái,  kẻ  hầu  hạ.  Qua  đời  khác 

 phải mang lấy thân chim, thú v.v… sao lại bắt ăn? Bồ Tát quán các chúng 

 sanh giống như chính thân mình, nghĩ thịt đều từ những loài có sanh mạng, 

 cớ sao lại ăn?”   

Như Lai do đại từ bi  muốn cho các chúng sanh đều được yên  vui,  vượt 

thoát sanh tử, nên đặc biệt nói sẵn pháp tự cứu, cứu người. Nếu đối với loài 

vật còn chẳng nỡ giết, mong chúng được sống an ổn, thì chắc chắn chẳng tàn 

hại  nhân  dân,  khiến  họ  phải  chịu  các  nỗi  khổ  sở  đến  nỗi  tử  vong!  Chớ  nói 

 “con  người  và  súc  vật  biến  lẫn  ra  nhau,  nhân  quả  tuần  hoàn  nào  ai  đích 

 thân thấy được!”  Phải biết Phật pháp răn cấm nói dối, ắt Phật phải tự không 

nói dối  lừa  người. Người bậc thượng trong thế  gian còn chẳng chịu  nói dối 

để đánh mất phẩm hạnh, huống chi Phật là đại sư của ba cõi, là cha lành của 

bốn  loài,  há  lẽ  nào  tự  lập  pháp  rồi  lại  tự  mình  phạm  pháp  ư?  Do  vậy,  biết 

rằng  lời Phật không có  mảy  may  nghĩa  nào đáng  ngờ,  huống chi bộ  truyện 

Xuân Thu và hai mươi hai bộ Sử cõi này chép rất nhiều sự tích thiện - ác báo 

ứng và sanh tử luân hồi. Tiếc cho người đời đa phần không xem, hoặc dù có 

xem cũng không chịu suy xét kỹ, đọc loáng thoáng qua đến nỗi cùng bị hãm 

trong  hầm  sâu  muôn  trượng  “chẳng  biết  nhân  quả”.  Vì  vậy,  phải  chịu  quả 

báo thảm thương đồng phận chiêu cảm này. 

Hết thảy nhân dân không ai chẳng muốn an lạc, trường thọ, cửa nhà yên 

vui, nhưng hằng ngày cứ giết loài vật để ăn, khác nào xông vào hầm lửa tìm 

sự mát mẻ, uống rượu có chất trầm độc để cầu trường thọ đâu! Cái nhân đã 

làm tương phản cái quả mong cầu, làm sao đạt được? Năm nay nạn lụt, nạn 

hạn hán gần như khắp cả toàn quốc, mấy nơi lại trải qua đại chiến, gạo quý 

như ngọc, dân không lẽ sống! May còn hưởng chút bình yên, nhưng nguyên 

khí nhất thời khó thể khôi phục, oan hồn còn chưa được yên; do vậy, lệ khí 

(khí  ác,  khí  hung  dữ)  kết  lại,  khó  tránh  khỏi  ôn  dịch  hoành  hành.  Bất  Huệ 

thương xót đồng luân gặp phải thảm kiếp này, nghĩ muốn dứt trừ hậu hoạn, 

cho  nên chẳng  nề  hà tầm  thường,  ngu độn, tuân theo sự từ bi cứu tế chúng 

sanh, đạo “coi đồng nhân như một” của đức Như Lai, trình bày phương pháp 

dự phòng để tiêu thiên tai dứt nhân họa. 

Nếu  có  thể  mở  rộng  tầm  mắt,  thấu  hiểu  việc  xương  minh  tâm  “thương 

dân yêu vật” của thánh hiền xưa nay và đạo  “xem hết thảy chúng sanh như 

 con một”  của  đức Như  Lai, đều cùng kiêng  giết, bảo  vệ sanh  vật, ăn chay, 

niệm Phật, tận  lực  giữ  vẹn  luân thường, ai nấy  tận  hết bổn phận, đừng  làm 

các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  tự  hành,  dạy  người  để  cầu  khắp  mọi 

giới  cùng  theo  phong  thái  này.  Nhân  tâm  đã  xoay  lại,  ắt  trời  sẽ  tự  hòa,  sẽ 

thấy  mưa  thuận  gió  hòa,  dân  giàu,  của  cải  dư dật,  từ  thiện  thạnh  hành,  can 

qua vĩnh viễn dứt bặt, lễ nghĩa hưng khởi, cường bạo chẳng dấy. Như vậy thì 

tuy  là  người  trong  đời  về  sau  mà  chẳng  khác  thuở  Hy  -  Hoàng,  còn  gì  vui 

bằng? Nếu ai nấy đều nương theo tâm lực này để vãn hồi lòng trời thì cũng 

chưa hẳn là không thể làm được. Vả nữa, chốn chiến trường tử thi phân hủy, 

đa phần vùi lấp khe ngòi, những xác chết đó bị tôm cá ăn vào, tích chứa oán 

hận  và  những  chất  từ  tử  thi  rữa  nát,  ắt  mang  chất  độc  nặng  nề.  Nếu  con 

người ăn phải những thứ tôm cá ấy ắt mắc phải tai ương tật dịch. Vì thế, sau 

mỗi  trận  đại  chiến  thường  có  đại  dịch,  đều  là  vì  bụng  miệng  tham  cầu  mà 

nên  nỗi!  Huống chi,  những con  vật đó đã  từng ăn thây  người chết, nay con 

người  sao  lại  nỡ  ăn  những  thứ đó.  Nếu  ăn  thì  có  khác  gì  ăn  thịt  người  cho 

mấy? Bất Huệ đã không có đạo lực, lại chẳng có tài lực, chỉ cậy vào lời nói 

xuông để giãi bày tấm lòng ngu thành, cầu xin những vị rủ lòng đọc đến ai 

nấy đều đem  lòng thương  mình để thương loài  vật, khiến cho loài vật cùng 

ta đều được an  lạc sanh sống trong chốn trời cao đất dầy  thì  may  mắn  lắm 

thay! 



---o0o--- 

9. Bàn về nhân quả là căn bản của thánh giáo Nho và Thích 





Nhân quả báo ứng là phương tiện lớn lao để bình trị thiên hạ, độ thoát 

chúng sanh của thánh nhân thế gian lẫn xuất thế gian, nhưng thế nhân chẳng 

suy xét, đối với lời dạy của nhà Phật phần nhiều bài xích đủ cách, hoặc cho 

là nghĩa lý thiển cận rồi gạt phăng qua một bên, cậy vào Thế Trí Biện Thông 

của chính mình, chìm đắm dài lâu trong chốn tà kiến nhơ bẩn. Phàm những 

nghị  luận  đều  chẳng  phải  là  đạo  căn  bản  để  sửa  mình  trị  người  của  thánh 

hiền, khiến cho điều thiện không được khuyến khích, điều ác không bị trừng 

phạt,  dẫn  đến  mối  tệ  tranh  giành  danh  lợi,  quyền  thế,  địa  vị,  đến  nỗi  giết 

người ngập thành, ngập đồng chẳng ngưng. Ôi! Đáng buồn thay! Ngôn luận, 

sự thực nhân quả báo ứng được thấy rất nhiều trong kinh sử. Trong kinh Thư 

thì ghi  “thuận lý đưa đến điều lành, trái nghịch dẫn đến điều xấu chỉ vì ảnh 

 hưởng,  làm  thiện  trăm  điều  lành  giáng  xuống,  làm  điều  bất  thiện  trăm  tai 

 ương  giáng  xuống” .  Nói  như  vậy  chỉ  là  luận  trên  đời  này  và  con  cháu  mà 

thôi. 

Còn như ngũ phước, lục cực được nói trong sách Hồng Phạm nếu chẳng 

suy từ nhân đời trước, cứ quy hết vào sự cai trị của vua thì hóa ra là chuyện 

bàn  luận  vô căn cứ; há  nào phải  là nguồn  cội của cái tâm dạy dỗ  muôn đời 

của vua Vũ và Cơ Tử849 ư? Ngũ Phước gồm Thọ (sống lâu), Khang (mạnh 

khỏe), Ninh (bình yên), Du Hiếu Đức (yêu chuộng đức), Khảo Mạng Chung 

(chết  tốt  lành);  và  Lục  Cực  gồm  Hung  (xui  xẻo),  Đoản  (chết  sớm),  Chiết 

(gian nan trắc trở), Tật (bệnh hoạn), Ưu (lo buồn), Ác (xấu xí), Nhược (yếu 

ớt), há có phải  là  do  vua dùng quyền  hành tạo ra được  như thế  hay chăng? 

Trong ấy, chỉ có giàu và nghèo là còn có thể do con người tạo ra, chứ những 

thứ khác đa phần là do túc nhân chiêu cảm. “Ác” chính là diện mạo xấu ác, 

chứ không có nghĩa là bạo ác. Nếu giải thích ác là bạo ác thì có nghĩa là vua 

có thể dùng oai quyền ép người ta phải trở thành bạo ác ư? Khổng Tử khen 

ngợi kinh Dịch, trong phần Văn Ngôn, viết rằng:  “Nhà tích thiện ắt điều tốt 

 lành có thừa, nhà làm điều bất thiện ắt  tai ương có thừa!”  Trong phần  Hệ 

Từ  Truyện850  có  câu:   “Xét  từ  cội  nguồn  đến  chung  cục  cho  nên  biết:  Nói 

 đến sanh tử thì tinh khí là vật, du hồn là biến chuyển. Do vậy, biết được tình 

 trạng của quỷ thần851”. Đấy chẳng phải là nói về nhân quả báo ứng sanh tử 

luân hồi hay sao? 

Còn như những chuyện thiện - ác báo ứng, sanh tử luân hồi trong Xuân 

Thu  Tả  Truyện852  và  hai  mươi  hai  bộ  sử  nhiều  không  thể  ghi  hết,  bộ  Nhị 

Thập  Nhị  Sử  Cảm  Ứng  Lục  hai  quyển  chỉ  ghi  được  một  phần,  hay  mười 

phần trong trăm ngàn mà thôi! Do vậy biết rằng nếu nhà Nho không tin vào 

sự  lý  nhân  quả  báo  ứng  sanh  tử  luân  hồi  thì  chẳng  những  trái  nghịch  kinh 

Phật mà thật ra còn trái nghịch thiên mạng, khinh rẻ lời thánh nhân nữa! Nếu 

không, sáu kinh sẽ chẳng phải là sách  vở  của Nho  gia; Nghiêu, Thuấn, Vũ, 

Thang, Văn, Võ, Châu, Khổng và những vị chép sử các đời đều là tội nhân 

dối  đời  lừa  dân,  có  lẽ  ấy  chăng?  Nếu  không  có  nhân  quả  ba  đời  thì  hóa  ra 

trời ban phát cho con  người không công  bình,  làm thiện  uổng công, làm ác 

được  lợi!  Chỉ  là  do  đời  trước  có  công  hay  gây  lỗi  sai  khác  nên  đời  này 

hưởng thụ khác biệt. Do đó nói:  “Vĩnh viễn hợp với lòng trời, tự cầu nhiều 

 phước853, họa phước vô môn, chỉ do con người tự chuốc lấy”.  Do vậy, kinh 

Phật  mới  dạy:   “Muốn  biết  cái  nhân  đời  trước  thì [hãy  nhìn]  vào  những  gì 

 được  hưởng  trong  đời  này;  muốn  biết  cái  quả  của  đời  sau  [hãy  nhìn  vào] 

 những việc làm trong đời này” . 

Hiểu  rõ  điều  này  thì  khổ,  sướng,  hên,  xui  đều  do  tội  phước  của  chính 

mình chiêu cảm, chứ không phải do trời giáng xuống, cũng chẳng phải do ai 

khác  tạo  ra.  Do  vậy,  người  quân  tử  chăm  tu  đức  mình,  hành  xử thuận  theo 

địa  vị,  trên  chẳng  oán  trời,  dưới  chẳng  trách  người.  Vì  thế,  kinh  dạy:   “Bồ 

 Tát sợ nhân, chúng sanh sợ quả”.  Do sợ nhân  nên dùng Giới  - Định - Huệ 

để chế phục cái tâm; khiến cho ý niệm tham - sân - si không do đâu khởi lên 

được!  Khởi  tâm  động  niệm,  lời  lẽ,  hành  vi,  không  gì  chẳng  phải  là  lục  độ 

vạn hạnh, là đạo lợi người giúp vật, khi tích chứa đến cùng cực, công thuần 

thục thì phước huệ vẹn cả đôi bề, triệt chứng tự tâm, dùng đó để viên thành 

Phật  đạo.  Chúng  sanh  chẳng  biết  quả  do  nhân  chiêu  cảm,  niệm  niệm  cứ 

chăm chú phát khởi tham - sân - si, cho nên hành vi không gì chẳng phải là 

giết - trộm - dâm. Nhưng hai nghiệp dâm - trộm thì bậc thượng trí bị nghĩa 

ràng buộc, kẻ hạ ngu do tình thế ngăn cản nên không đến nỗi quá đáng, chứ 

sát sanh ăn thịt có thể nói là chuyện đương nhiên. Do vậy, hoặc dùng trí để 

đánh  bắt,  hoặc  dùng  tiền  của  mong  cầu,  bắt  hết  thảy  chúng  sanh  sống  trên 

cạn, dưới nước, trên không, rồi giết chóc, cắt xẻ, nấu nướng cho sướng bụng 

miệng,  nuôi  thân  thể  ta,  cũng  như dùng  để  dâng  lên  cha  mẹ,  cúng  kiếng  tổ 

tông,  tế  lễ  quỷ  thần,  đãi  đằng  khách  khứa,  chỉ  cốt  sướng  mình,  chẳng  nghĩ 

đến nỗi khổ của chúng nó. Người khắp cõi đời thảy đều như thế! Sát nghiệp 

tích tụ lâu ngày sẽ phát sanh tai nạn đao binh, lụt lội, hạn hán, tật dịch v.v… 

Nghiệp  quả  đã  chín  muồi  thì  không  cách  nào  trốn  tránh  được,  dẫu  có  sanh 

lòng sợ hãi cũng chẳng ích gì! Do vậy, đức Như Lai thương các chúng sanh, 

dạy yêu tiếc tánh mạng loài vật, chớ nên ăn thịt. Lòng thương dân ấy hết sức 

sâu xa, chứ nào phải chỉ yêu thương loài vật mà thôi ư? 

Người cùng quê  với tôi  là cư sĩ Vương  Ấu Nông  xưa đã trồng cội đức, 

dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  thừa,  bẩm  tánh  liêm  khiết,  phỏng  theo  “bốn  điều 

biết”  của  Dương  Chấn854  để  tu  trì  nghiêm  minh,  học  theo  “ba  lượt  phản 

tỉnh” của  Tăng Tử, bất luận ra  làm quan  hay ở nhà đều chuyên chú thương 

dân  yêu  vật, đau đáu  nghĩ  nỗi  thảm đao binh  mấy  năm  gần đây,  muốn  giải 

quyết  vấn  đề  từ  căn  bản,  nên  cùng  vợ  ăn  chay  trường,  lại  còn  cực  lực  đề 

xướng  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử  luân  hồi,  kiêng  giết,  bảo  vệ  sanh  vật,  ăn 

chay, niệm Phật, để mong sát nghiệp dứt, thiên hạ thái bình, phong tục nhân 

hậu được thạnh hành, nhân dân yên vui. Lại muốn cho con cháu đời đời tuân 

giữ thành quy củ, bèn xin tôi phát huy nghĩa lý cùng tột của nhân quả, khiến 

cho  con  cháu  có  cái  để  noi  theo,  cũng  có  thể  gọi  là   “người  biết  được  cái 

 gốc”  vậy! Thiên hạ loạn lạc là do gia đình không khéo dạy, khiến cho những 

đứa có thiên tư quen thói cuồng vọng, đứa không thiên tư cam bề ngu độn. 

Hai loại này đều chẳng phải là phước cho quốc gia xã hội. Do đó biết: Dạy 

con là cái gốc của bình trị, dạy con gái lại càng thiết yếu nhất, bởi lẽ hiền nữ 

ngày  nay  mai kia sẽ là  hiền thê, hiền  mẫu của  người. Con  người được  hiền 

mẫu giáo dục, được hiền thê phụ trợ, há có ai chẳng thành hiền nhân ư? Vì 

thế mới nói:  “Dạy con gái chính là căn bản để thiên hạ thái bình vậy!”   

 

---o0o--- 

10. Phổ khuyến kiêng giết ăn chay để vãn hồi kiếp vận 





Thế nhân quen thói tàn nhẫn lắm thay! Chuyện gì cũng lấy sát sanh để 

thành lễ, chẳng biết như vậy là sai! Hết thảy chúng sanh cùng ta sống trong 

vòng trời đất, đồng có cái thân huyết nhục, đồng bẩm thụ tánh tri giác, cùng 

biết tìm lành tránh dữ, tham sống sợ chết. Huống chi kinh Phật thường nói: 

“Hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh,  đều  kham  làm  Phật,  đều  trong  vô 

 lượng kiếp đến nay, đây - kia làm cha mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc của 

 nhau”.   Há có  nên  vì  muốn  báo ân, báo đức, cầu phước, cầu thọ,  hoặc tế  lễ 

thiên  địa,  thần  thánh,  và  cúng  giỗ  tổ  tông,  họ  hàng,  hoặc  phụng  dưỡng  cha 

mẹ,  hoặc đãi đằng  bè bạn, hoặc  vì sướng  khoái bụng  miệng ta, bồi bổ  thân 

thể ta,  mà chuyện  gì cũng đều  giết các sanh  mạng để  mong bày tỏ tấc  lòng 

thành của ta, thỏa thích tâm ta, chẳng nghĩ đến chúng nó bị các nỗi khổ cùng 

cực, chẳng đoái nghĩ đại ân thân thuộc đời trước vậy. 

Vả nữa, thiên địa lấy hiếu sanh làm đức, Nho gia vâng giữ ý niệm  “cùng 

 là ruột thịt, vật giống hệt như ta” , sao chẳng sanh tâm trắc ẩn  nhân từ yêu 

vật mà cứ quen thói bạo hành mạnh ăn thịt yếu? Phải yêu thương loài vật thì 

mới có thể thương dân được, hễ thương dân ắt phải yêu thương loài vật. Nếu 

đối với dị loại còn chẳng nỡ giết thì chắc chắn chẳng nỡ giết hại người dân 

là đồng loại của ta. Nếu coi giết hại loài vật là chuyện bình thường, ắt sẽ giết 

người ngập thành ngập đồng chẳng những không thương xót, ngược lại còn 

coi đó  là sung sướng,  khoái trá.  Ấy  là  vì  hễ  thói  giết chóc  vừa  tăng trưởng 

thì  cái  tâm  nhân  từ  bị  mất  ngay!  Còn  như  tế  lễ  thiên  địa,  thánh  nhân,  há 

chẳng thể dùng nếp, gạo thơm855, rau, quả để tỏ lòng thành, cần gì cứ phải 

sát hại mạng loài vật? 

Chúng ta sống trong vòng trời đất, được trời đất che chở thì phải nên tích 

đức, làm điều nhân để bổ khuyết quyền dưỡng dục của trời đất. Nếu luận về 

chuyện báo ân, dù có tan  xương  nát thân cũng khó thể báo đáp được  muôn 

một, há những loại thịt trâu, dê, lợn… tanh tưởi, hôi dơ có thể [dùng để] báo 

ân  được  ư?  Huống  chi  Thiên  Đế  và  người  cõi  trời  thanh  tịnh,  thơm  tho, 

thanh khiết  há lẽ  nào còn  hâm  hưởng856 những  mùi  vị ô trược, hôi  nhơ ấy 

chăng?  Ấy chính  là  dùng cái tâm  tham  lam  cốt  thỏa bụng  miệng của chính 

mình để suy lường tâm trời đất. Lại xem trời đất như những quỷ thần ở trên 

không,  dưới  nước  thì  vu  báng,  miệt  thị,  khinh  nhờn,  ô  nhục  thiên  địa  quá 

đáng! Ngay như hai kỳ tế lễ Xuân - Thu ở thánh miếu văn võ, các tỉnh, phủ, 

châu, huyện đều giết trâu, dê, lợn v.v… để cúng tế, coi đó là báo ân đáp đức, 

sùng  thánh  trọng  đạo.  Quang  Tự  nguyên  niên  (1875)  đời  Thanh,  tại  Văn 

Miếu thuộc tỉnh thành Thiểm Tây, một ngày trước bữa tế  mùa Thu, tôi đến 

đó lễ yết. Trong điện Đại Thành, những con trâu, dê, lợn v.v… đều bày trên 

giá, để nguyên con, chỉ mổ bỏ ruột gan mà thôi. Mùi tanh hôi, tình trạng thê 

thảm  gai  mắt  nhức  mũi,  chẳng  nỡ  thấy  nghe!  Khi  ấy,  tôi  vừa  mới  theo  đòi 

học  vấn,  vẫn còn bắt chước  Hàn, Âu báng Phật,  mà đã khôn  ngăn than  thở 

sườn sượt: “Có nên rốt cục biến  lòng kính trọng thánh  nhân rốt cuộc thành 

sự khinh nhờn thánh nhân đến mức độ cùng cực như thế này chăng?” Cứ thử 

bảo  những  người  tế  lễ  ấy  ngủ  lại  qua  đêm  trong  điện  để  họ  nhìn  cho  quen 

mắt, mũi ngửi cho quen  mùi, ắt họ sẽ cật lực cự tuyệt chẳng chịu ở! Huống 

gì  là  bậc  đại  thánh  nhân  “Tổ  Thuật  Nghiêu  Thuấn,  Hiến  Chương  Văn  Vũ, 

Vạn Thế Sư Biểu”857 trăm đời của Nho Gia lại cam lòng hâm hưởng những 

vật ô uế chẳng thể kham nổi ấy ư? 

Lại  như ở phía Đông  ngoài cửa  miếu  là chỗ để  giết  trâu, tôi trông thấy 

một  cái  nồi  lớn,  nước  chứa  trong  ấy  ô  trược  chẳng  thể  kham  nổi  vì  nó  là 

nước để rửa trâu. Nghĩ đến liền muốn phát ói. Than ôi! Bẩn thỉu đến thế mà 

dùng  làm  lễ để kính thánh  nhân  được ư?  Nếp, tẻ không thơm  tho, do Minh 

Đức bèn thành thơm tho, sao không dùng nếp, gạo thơm, rau, quả để tỏ lòng 

chí thành? Hơn hai ngàn huyện trong thiên hạ, mỗi năm hai lần khinh nhờn 

Văn Võ nhị thánh858, khiến cho mấy vạn sanh linh đều lâm vào tử địa, thật 

là  khinh  thánh  giết  vật  quá  lớn!  Sao  không  có  bậc  đại  nhân  tôn  kính  thánh 

nhân, yêu tiếc sanh mạng loài vật ra mặt thay đổi vĩnh viễn lệ cũ, lập ra cách 

thức  mới,  khiến  cho  oai  linh  của  hai  vị  thánh  chẳng  bị  những  thứ đó  xông 

sực  ô  uế,  mấy  vạn  sanh  mạng  chẳng  bị  làm  thịt để  làm  thức  ăn  cho  những 

người tế lễ? Thánh nhân ôm lòng thương dân yêu vật, nào muốn chính mình 

bị ô uế, khinh miệt, lại còn làm cho  mấy vạn sanh linh cùng lâm vào tử địa 

ư? 

Quan  Đế  lúc  còn  sống  thì  tinh  trung  lòa  nhật  nguyệt,  hạo  khí  ngút  trời 

đất, phú quý chẳng dâm, nghèo hèn chẳng thay đổi, oai vũ chẳng khuất phục 

được, mất đi làm thần cai quản núi Ngọc Tuyền. Thời Tùy Văn Đế, Trí Giả 

đại sư đến Ngọc Tuyền859, Quan Đế bèn vận dụng thần lực xây dựng chùa 

miếu,  lại  cầu  được  truyền  giới  để  làm  cái  gốc  cho  đạo  Bồ  Đề,  và  phát 

nguyện ủng hộ Phật pháp (xem Quan Đế Toàn Thư và Ngọc Tuyền Tự Chí). 

Vì  thế,  các  tùng  lâm  trong  thiên  hạ  đều  gọi  Ngài  là  Già  Lam  Bồ  Tát,  cùng 

với  Vi  Đà  Bồ  Tát  trấn  giữ  sơn  môn.  Hơn  một  ngàn  năm  qua,  hộ  quốc,  hộ 

dân,  được  tôn  lên  địa  vị  đế  vương,  há  cam  lòng  nhận  lãnh  những  con  trâu, 

dê,  lợn  v.v…  còn  sống  ô  uế  chẳng  kham  nổi,  cho  chúng  nó  là  những  thứ 

ngon  lành để  hâm  hưởng  ư? Dẫu  là bọn tham ăn  hèn  tệ cùng cực  trong  thế 

gian cũng chẳng đành  lòng  ngửi  những  thứ hôi  nhơ ấy,  mà  lại bảo  là Quan 

Đế ưng chịu ư? Sao lại coi hai vị thánh nhân văn võ hèn tệ cùng cực đến như 

thế ấy? Ô  hô, buồn thay! Nếu  như có bậc  đại  nhân  hiểu rõ lý  lẽ, thực  hành 

lòng kính thật sự dấy lên sửa bỏ thói quen hèn hạ khinh thánh hại vật ấy, tôi 

sẽ thơm thảo đảnh lễ, chúc tụng khôn ngằn. 

Còn như cúng bái tổ tông cố nhiên nên dùng nếp, gạo thơm, rau, quả để 

tỏ lòng kính, cần gì phải giết chóc hoặc mua từ hàng đồ tể? Cổ nhân cúng tổ 

tiên  còn  cầu  thóc  lúa  từ  nơi  người  nhân,  nay  vì  trọn  hết  lòng  thành  tưởng 

nhớ  người trước  mà khiến cho những  loài  vật kia đều chịu  nỗi thảm  bị giết 

hại  cắt  xẻ,  chẳng  những  đánh  mất  lòng  nhân  trắc  ẩn  của  chính  ta  mà  còn 

đánh mất sâu xa đạo tôn kính tổ tiên! Lấy giết chóc để tỏ lòng kính, ấy là đại 

nghịch!  Huống  chi  tổ  tông  chẳng  phải  là  bậc  thánh  nhân  đã  đoạn  Hoặc 

chứng chân, ắt phải luân hồi trong lục đạo tam đồ, chẳng vì họ làm phước để 

họ được siêu thăng thì là đã đánh mất đạo của người đời sau, há có nên mặc 

tình sát sanh gây nên chuyện “đã té giếng còn bị quăng đá” nữa ư? 

Còn như phụng dưỡng cha mẹ, thức ăn rau quả há chẳng đủ vị ngọt bùi 

mà cần phải ăn thịt, hãm cha mẹ vào cảnh đời đời kiếp kiếp bị giết để đền trả 

mối  nợ  oan  uổng  vì  được  ta  hiếu  dưỡng  hay  chăng?  Nếu  chẳng  biết  sự  lý 

tam  thế  nhân  quả,  luân  hồi  lục  đạo  thì  còn  dung  thứ được.  Nay  đã  hiểu  rõ 

chuyện  người  và súc sanh  tuần  hoàn, báo  ứng,  những chuyện ấy được thấy 

thấu triệt trong hai mươi bốn bộ sử và các sách vở, mà vẫn cố chấp thói quen 

hèn tệ chẳng chịu sửa đổi, cứ mong cho chính mình và cha mẹ cùng chịu báo 

này, kẻ như vậy chẳng phải là mất trí cuồng tâm, đem phê sương, trầm độc 

dâng  cho  cha  mẹ  mà  mong  được  trường  thọ,  yên  vui  ư?  Đáng  buồn  thay! 

(Những  sự  tích  nhân  quả  ba  đời,  luân  hồi  lục  đạo  trong  sử  chép  rất  nhiều. 

Muốn  biết  đại  khái  thì  hãy  xem  sáu  câu  vấn  đáp  về  vấn  đề  “thân  diệt,  tinh 

thần vẫn còn” trong ba trang từ bốn mươi ba đến bốn mươi lăm của bộ Dục 

Hải  Hồi  Cuồng  sẽ  biết  đại  lược.  Lại  nữa,  Phật,  Bồ  Tát  muốn  làm  cho  con 

người kiêng giết, phóng sanh nên dùng lòng đại từ bi, thị hiện thân trong dị 

loại, giết rồi mới biết là thánh nhân thị hiện, khiến cho con người chẳng dám 

giết các  loài  vật để ăn  ngõ  hầu đây - kia cùng được giải thoát. Chuyện  như 

vậy  rất  nhiều,  chẳng  thể  ghi  trọn,  nên  xem  trang  ba  mươi  “Vật  loại  hiện 

tướng” (hiện thân trong loài vật) trong quyển 1 của bộ Quán Thế Âm Bồ Tát 

Bổn  Tích  Cảm  Ứng  Tụng  sẽ  biết  đại  khái.  Nguyện  những  người  xem  đến 

đều sanh chánh tín). 

Nói  đến  chuyện  đãi  đằng  bạn  bè,  vốn  nhằm  để  thỏa  lòng,  phô  bày  tình 

cảm, sao lại dùng chuyện sát sanh thê thảm để giúp cho bữa tiệc thanh khiết 

ấy?  Loài  vật cùng  với ta  và bạn ta chẳng  hề có  nỗi oán  giết cha, sao  lại  xẻ 

thịt  chúng  bày  thành  tiệc  để  giúp  cho  khách  khứa  vui  sướng?  Cứ  thử  nghĩ 

đến tiền nhân hậu quả thì dù có ăn cũng chẳng thể nuốt trôi được! Người đời 

cưới vợ sanh con vốn để tiếp nối dòng giống, đó là chuyện tốt lành nhất, nếu 

như ăn  thịt thì  không  còn  gì  hung  hiểm  hơn  được!  Ta  muốn  cho  vợ  chồng 

giai lão, con cháu đầy đàn mà làm cho những con vật kia chịu nỗi bi thương 

lìa bầy, hoặc bị nỗi thảm dao xẻ; đêm thanh suy nghĩ, yên lòng được chăng? 

Lại người ta cứ  mỗi khi  gặp dịp  vui  như chúc thọ, cưới  vợ, sanh con  v.v… 

nếu  vô  ý  nói đến  những chữ Chết,  Tang  v.v… chủ  nhân không  vui,  nếu có 

chuyện như làm vỡ đồ đạc chẳng hạn liền cho là bất tường. Cớ sao giết các 

sanh mạng, cắt, chặt, nấu, nướng, cho đến xé ăn, lại ngược ngạo coi là vui, là 

lễ, là tốt lành, may  mắn? Thật ra, ấy là cái tâm gì vậy? Chính là [làm theo] 

thói quen không suy nghĩ đó thôi! 

Nếu nói đến chuyện để tự cung phụng mình thì lại càng không nên giết. 

Nên  nghĩ rằng:  Ta sanh trong thế  gian có công đức gì đối  với  nhân dân, có 

phước trạch gì đối với tổ tông, cha mẹ, nay được nhờ phước ấm của tổ tông, 

cha mẹ che chở sâu dầy, chẳng cực lực làm lành để tăng thêm phước cho tổ 

tông, cha mẹ, lại cứ mặc tình sát sanh ăn thịt, chẳng những bất lợi cho mình, 

mà còn gây liên lụy cho tổ tông, cha mẹ. Huống chi ta bẩm thụ di thể từ cha 

mẹ,  hằng  ngày  dùng  loài  vật  để  bồi  bổ,  lâu  ngày  khí  chất  sẽ  biến  đổi  theo, 

thật đáng sợ! Nay tôi nêu chứng cứ đại lược ngõ hầu người biết yêu thương 

chính mình sẽ tận lực dứt bỏ thói tham ăn ngon ấy. Sách Vạn Thiện Tiên Tư 

chép:  “Đàn bà có thai ăn thịt thỏ thì con bị môi sứt, ăn thịt sẻ thì mắt lé, ăn 

 cua  thì  phần  nhiều  con  bị  đẻ  ngang,  ăn  ba  ba  thì  cổ  ngắn  đầu  teo,  ăn  cá 

 chình, lươn thì phần nhiều khó sanh, ăn thịt ếch thì phần nhiều con bị câm 

 ngọng”.  Sách Đại Đới Lễ860 chép:  “Ăn thịt thì dũng cảm nhưng hung hãn, 

 ăn ngũ cốc thì trí huệ, nhưng khéo léo; đều là khí chất bị chuyển biến theo 

 khí chất của từng loài, từng vật vậy” . Khí chất do cha mẹ để lại cho ta vì ăn 

thịt mà dần dần bị biến đổi ngấm ngầm thành khí chất của loài vật, đấy là đại 

bất hiếu. Từng thấy [người ta] chữa trị kẻ  cứa cổ  nhưng chưa đứt khí quản 

bằng cách cắt thịt chim hay thịt gà sống đắp vào chỗ bị thương, khi lành rồi 

chỗ ấy bèn  mọc  lên  lông  gà. Tuy đắp ở bên  ngoài  nhưng chỗ ấy  vẫn  là thể 

chất của súc vật. [Như vậy] suốt cả đời ăn thịt để bồi đắp bên trong há chẳng 

đáng kinh sợ hoảng hốt ư? Như vậy là gìn giữ di thể được bẩm thụ từ cha mẹ 

đó sao? Huống chi chất thịt đều chứa chất độc, do lúc bị giết hận tâm kết lại 

cho  nên  người  ăn  thịt phần  nhiều  hay  sanh  ghẻ  chốc,  khi  ôn  dịch  lưu  hành 

hay mắc bịnh truyền nhiễm. Người ăn chay thường ít mắc phải những chứng 

ấy. Phàm muốn giải thoát oán nghiệp, giữ gìn thân thể thì không thể không 

biết [chuyện này]. 

Nếu nói “tam sanh ngũ đỉnh861, nhờ vào loài vật để tỏ lòng thành; nếu 

như ông vừa nói thì pháp do cổ thánh hiền đã lập đều sai trái hết hay sao?” 

Đáp: Thánh hiền thuận theo thói tục mà lập pháp, lúc đầu chẳng phải là thật 

nghĩa  rốt  ráo.  Nay  đã  biết  chuyện  luân  hồi  của  người  và  súc  sanh  thì  cố 

nhiên phải bỏ Quyền theo Thật, há nên chấp Quyền bỏ Thật, tổn thương đức 

hiếu sanh của trời đất, chôn vùi lòng nhân bất nhẫn của chính  mình. Huống 

chi nhờ vào vật để tỏ lòng thành thì sao không mượn nếp, gạo thơm, rau, quả 

mà cứ phải dùng những vật máu thịt ô uế? Há chẳng phải là nói trời, đất, đức 

Khổng, đức Quan  thích  vật  nhơ  uế,  ghét  những  món thanh  khiết  ư?  Không 

có gì khác ngoài quen thói chẳng biết là sai đó thôi! Đến như việc cúng tổ, 

phụng  dưỡng  cha  mẹ,  đãi  khách,  tự dùng,  hễ  nhìn  lại  sẽ  biết  rõ  là  sai,  đều 

thay đổi thói cũ, nên chẳng nói rõ. 

Nếu như lại nói: “Nếu như ông nói thì hoàn toàn chẳng sát sanh ăn thịt, 

ắt loài vật sẽ đầy dẫy trọn khắp thế giới, biết làm sao đây?” Đáp: Những thứ 

con  người ăn  đều  là do con  người  làm cho nó sanh sôi  nẩy  nở. Những  loài 

lợn, dê, gà, vịt kia nếu như nhốt riêng các loài đực - cái, trống - mái thì chưa 

quá  mười  năm, chúng  nó sẽ vĩnh  viễn không tồn tại  nữa!  Huống chi  những 

giống cọp, báo, chó sói, rắn, rết, con người đều chẳng ăn sao từ cổ đến nay 

chúng  chẳng  đầy  khắp  thế  giới  vậy?  Phải  biết:  Nếu  người  ăn  thịt  nhiều  thì 

người  ta  lập  ra cách  để  những  giống  lợn,  dê, gà,  vịt v.v… sanh trưởng cho 

nhiều,  thật  ra  quá  nửa  đều  là  vì  bụng  miệng  tham  muốn,  chẳng  tiếc  mạng 

loài  vật,  phải  theo  nghiệp  thọ  báo,  thác  sanh  trong  những  loài  vật  ấy  để  bị 

người ta giết ăn! 

Do  vậy,  kinh  Lăng  Nghiêm  nói:   “Tham  lẫn  ái  cùng  nẩy  nở.  Do  tham 

 chẳng  thể  ngưng  dứt  nên  các  loài noãn,  thai,  thấp,  hóa  trong  thế  gian  cậy 

 mạnh hiếp yếu, ăn nuốt lẫn nhau. Người ăn dê, dê chết thành người, người 

 chết thành dê, như thế cho đến mười thứ sanh loại, chết chết sống sống ăn 

 nuốt lẫn nhau” . Kinh Phạm Võng dạy:  “Nếu là đệ tử Phật thì do từ tâm bèn 


 hành nghiệp phóng sanh, hết thảy người nam đều là cha, hết thảy người nữ 

 đều là mẹ ta. Đời đời ta chẳng bao giờ không sanh ra từ họ”.  Vì thế lục đạo 

chúng sanh đều là cha mẹ ta, giết để ăn thịt chính là giết cha mẹ. Kinh Lăng 

Già dạy: “Hết thảy chúng sanh từ vô thủy đến nay luân hồi chẳng ngơi trong 

 sanh tử, không ai chẳng từng làm cha mẹ, anh em, con cái, quyến thuộc cho 

 đến bạn bè, người thân yêu, kẻ hầu hạ, sang đời khác mang thân chim, thú 

 v.v…  Sao  lại  bắt  lấy  chúng  để  ăn  thịt?”   Trong  các  kinh  Đại  Thừa,  những 

câu nói như vậy nhiều lắm, khó thể trích đủ. 

Quán  lời Phật dạy, có thể biết  rằng cái  họa sát sanh ăn thịt rất sâu, con 

người và súc vật tuần hoàn, giết ăn lẫn nhau. Nếu vẫn chấp mê chẳng ngộ thì 

trở thành “kẻ đáng thương xót” như đức Như Lai đã gọi. Phải biết kiếp đao 

binh đều do sát sanh phát khởi. Một ngày trong thế gian chẳng biết giết mấy 

vạn vạn triệu! Do ác tâm sát sanh ăn thịt và tâm oán hận của những con vật 

bị giết kết thành kiếp đao binh. Mười mấy năm qua, trong nước ngoài nước 

chiến  tranh,  người  bị  tử  vong  số  đến  vạn  vạn.  Huống  hồ  thiên  tai  liên  tiếp 

giáng xuống, lụt lội, hạn hán, ôn dịch, bão lốc, động đất, biển trào, sông tràn, 

thổ phỉ, đạo tặc, các thứ tai nạn xảy ra dồn dập, thóc gạo đắt đỏ, dân không 

lẽ sống. Bọn ta gặp phải thời đại này mà vẫn chẳng phát lòng tự thương xót, 

tâm tự thương mình xót người để mong vãn hồi kiếp vận thì còn quý báu gì 

để dự vào trong số mục Tam Tài, là  “vạn vật chi linh”  nữa ư? Nỡ dùng tâm 

tánh  “sẵn đủ Nghiêu - Thuấn, có thể thành Phật”  để trầm luân bao kiếp dài 

lâu  trong  biển  nghiệp  ăn  giết  lẫn  nhau  không  thể  thoát  ra  được  thì  chẳng 

đáng buồn ư? 

 

Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển thứ tư 

Phần 2 hết 



---o0o--- 

 Phần 3 

11. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng về hành trạng của Phùng Bình Trai Nghi 

Nhân862 





Con người sống trong thế gian dù thiện hay ác đều phải có người phụ 

trợ thì mới thành được như vậy! Dẫu là bậc thánh bẩm sanh vẫn cần phải có 

hiền  mẫu,  hiền  thê  phụ  trợ  cho  đạo  đức  của  vị  ấy,  huống  gì  những  kẻ  kém 

hơn ư? Do vậy, Thái Nhậm dạy con từ lúc còn nằm trong thai (thai giáo) nên 

sanh ra Văn Vương có thánh đức. Vì thế, kinh Thi khen ngợi [Văn Vương] 

nêu gương đức hạnh từ vợ cho đến anh em, [đức ấy] lan truyền ra cả nước. 

Nhưng đấy mới chỉ là luận theo phía Văn Vương, chứ nếu bàn về đức của bà 

Thái Tự863 thì cố nhiên đức ấy cũng phụ trợ cho đạo của Văn Vương. Như 

hai ngọn đèn chiếu lẫn nhau bèn càng thấy sáng sủa; hai tay rửa lẫn nhau thì 

mới được sạch sẽ. Cứ xét theo câu trong bài thơ Tư Tề Thái Nhậm: “Thái Tự 

 kế  thừa  danh  tiếng  tốt  đẹp”864  thì  có  thể  biết  được  [đức  của  các  bà].  Do 

vậy,  mới  nói:   “Đời  thiếu  hiền  nhân  là  do  cõi  đời  thiếu  hiền  mẫu  và  hiền 

 thê!”  Ấy là vì vợ có thể ngầm giúp chồng, mẹ có thể dạy con cái từ lúc còn 

trong thai; huống chi  mấy  năm đầu đời,  hằng  ngày ở bên  mẹ, thân cận tấm 

gương tốt lành, thường được răn dạy, nên tánh tình bị chuyển biến mà không 

biết  không  hay,  có  những  điều  chẳng  mong  mỏi  mà  đạt  được.  Tôi  thường 

nói:  “Người nữ là cái gốc của việc tề gia trị quốc”.  Lại thường nói:  “Quyền 

 trị quốc bình thiên hạ, hàng nữ nhân chiếm quá nửa” , chính là vì ý này vậy. 



Bởi lẽ những kẻ thiên tư cao nếu được hiền mẫu un đúc, hiền thê phụ 

trợ sẽ tự có thể ý thành tâm chánh, làm sáng tỏ đức sáng, an trụ nơi chí thiện. 

Nếu khốn khó thì riêng thân  mình thiện, nếu hiển đạt sẽ khiến cho thiên hạ 

cùng thiện. Kẻ thiên tư bình thường thì cũng có thể tuân thủ quy củ, làm một 

người  dân  lành  giữ  phận,  quyết  chẳng  đến  nỗi  vượt  lý  nghịch  phận,  làm 

quấy,  làm  gian,  làm  nhục  người  sanh  ra  mình,  gây  hại  cho  đời.  Tiếc  cho 

người đời mơ màng, chẳng lấy chuyện  “trọn vẹn luân thường, tuân thủ bổn 

 phận”  để dạy con gái. Nếu hằng ngày chỉ lo trau chuốt, ngoài ra không nhắc 

tới chuyện gì khác, mai kia làm vợ người ta, làm mẹ người ta, chẳng những 

không thể giúp chồng dạy con trở thành thiện sĩ, mà trái lại còn dạy con trở 

thành kẻ ác. Do vậy, nói:  “Chuyện dạy dỗ con gái quan trọng hơn việc dạy 

 con trai rất nhiều!”  Những lời tôi nói như  “dạy con gái là cái gốc để tề gia 

 trị  quốc”   và  “quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  nữ  nhân  chiếm  hơn  một  nửa”  

chính là lời chân thật vậy. 

Gần  đây,  cái  học  mở  rộng,  con  gái  đi  học  đa  phần  bị  những  giáo  viên 

chẳng  biết  dạy  về  cái  gốc  làm  cho  lầm  lạc.  Do  vậy,  chẳng  chú  trọng   “giữ 

 vẹn luân thường, tuân thủ bổn phận, giữ yên cửa nhà, giúp chồng dạy con”,  

ai  nấy  đều  muốn  nắm  chánh  quyền,  làm  quan  to,  suy  tính  vượt  phận,  tập 

thành thói cuồng vọng, cũng là điều đáng cảm khái. Nếu như có bậc trưởng 

dân cực lực đề xướng khiến cho họ vun bồi trong gia đình, ngõ hầu đạt được 

hiệu  quả  của  việc  tu  -  tề  -  trị  -  bình  một  cách  không  hay,  không  biết,  trọn 

không dấu vết thì may mắn chi bằng? Do vậy, tôi có cảm xúc rất sâu đối với 

hành trạng của bà Phùng Nghi Nhân. 

Nghi Nhân chính là người vợ đức hạnh của cư sĩ Bao Bồi Trai, bản tánh 

khác lạ, từ thuở nhỏ  mẹ ít phải nhọc công dạy dỗ, lúc chưa lập gia đình thì 

hiếu thảo với cha mẹ, xuất giá rồi bèn hiếu dưỡng bố mẹ chồng, lại còn hết 

sức  tin  tưởng  Phật  pháp,  tu  trì  nghiêm  cẩn.  Thoạt  đầu,  ông  Bao  chẳng  cho 

như vậy là đúng, nhưng lâu ngày cũng bị cảm hóa bèn ăn chay trường niệm 

Phật,  vì  ông  Bao  tư  chất  thông  minh,  đặc  biệt  thấu  đạt,  lại  hằng  ngày  ở 

chung  với  Nghi  Nhân  là  người  cung  cách  đoan  trang,  thầm  lặng,  giữ  bổn 

phận,  trọn  vẹn  luân  thường.  Tánh  bà  cảm  động  được  người,  cho  nên  ngấm 

ngầm cảm hóa được người mà chẳng hay chẳng biết. Ông Bao là bậc quân tử 

minh triết, tánh trong sạch như nước. Lúc ông làm quan, mỗi khi có thu nhập 

gì, nếu không biết rõ lai lịch, bà vẫn sợ có chỗ lầm lẫn nhân quả, bèn nghiêm 

sắc mặt khuyên răn, tra hỏi tường tận nguồn gốc để khỏi phụ lòng mới thôi. 

Bà  lại  thường  khuyên  con  đừng  tham  dự  vào  chánh  trường,  nhưng  vẫn  sợ 

con  có  khi  khó  tránh  khỏi,  nên  lại  bảo:   “Tiền  trong  chốn  chánh  trường  thì 

 chỉ có lương bổng trả cho công việc hằng ngày là được nhận. Ngoài ra, đều 

 là tiền trái phận, rốt cuộc cũng phải đền trả, chẳng thể không thận trọng!” 

Gương  thơm  thờ  cha  mẹ,  giúp  chồng,  trông  nom  gia  đình,  dạy  con,  và 

những hành vi tốt lành như kiêng giết, phóng sanh, giúp đỡ người bị tai nạn, 

khốn  khó,  tận  lực  sám  trừ  túc  nghiệp,  dốc  sức  tu  Tịnh  nghiệp  [của  Nghi 

Nhân]  đều  đáng  làm  gương  cho  đời.  Thậm  chí  trước  khi  mạng  chung  ba 

ngày,  bà  còn  thiết  tha  dặn  dò  đừng  làm  đám  tang  rình  rang,  bảo  con  dùng 

quan tài xấu, vải thô, bởi lẽ cái chân thật đã đi mất rồi, há nên phí phạm tiền 

bạc  cho  cái  thân  huyễn  vọng  này,  trái  nghịch  cả  trời  lẫn  vật  ư?  Huống  chi, 

xét  về  nguồn  gốc thì tơ, lụa đều do  giết chóc  mà có, dùng  những thứ ấy để 

tống táng càng tăng thêm tội nghiệp, rất trái nghịch với đạo thân ái vậy! Một 

hai  ngày  trước  khi  lâm  chung,  bà  thị  hiện  các  sự  đau  khổ,  dường  như cảm 

thấy khó kham được nổi, nhưng vừa được thấy quang minh của Phật bèn kết 

ấn  qua  đời.  Ấy  là  vì  túc  căn  sâu  dầy,  hạnh  trong  đời  này  thuần  thục.  Lại 

được ông Bao hiểu sâu ý nghĩa trọng yếu, bèn bảo người nhà cùng trợ niệm, 

hoàn  toàn  chẳng  nhắc  đến  những  chuyện  quyết  biệt  (giã  biệt  mãi  mãi),  mà 

cũng chẳng để lộ nỗi thương tâm, đau khổ chút nào. Lại thỉnh những bạn gái 

thông hiểu pháp thường đến khai thị cho bà. Sáu vị tỳ-kheo trợ niệm liên tục, 

cho  đến  ngày  hôm  sau  mới  nhập  liệm,  chẳng  hề  khóc  lóc,  khiến  cho  thần 

thức [người chết] chẳng nẩy sanh ái luyến, được toại nguyện vãng sanh. Như 

vậy, có thể nói là ông Bao đã thành tựu tịnh nghiệp đến cùng cực cho Nghi 

Nhân vậy. 

Kinh Pháp Hoa dạy:  “Thiện tri thức là đại nhân duyên, là vì họ chỉ dạy 

 [ta]  khiến  cho  [ta]  thấy  được  Phật”.   Nghi  Nhân  cố  nhiên  là  thiện  tri  thức 

của ông Bao, mà ông Bao cũng là thiện tri thức của Nghi Nhân. Có thể nói 

rằng  thiện  gặp  được  thiện,  cùng  được  lợi  ích  rành  rành.  Như  Nghi  Nhân 

đáng coi là bậc thầy cho nữ giới trong đời này, việc trợ niệm lúc lâm chung 

và  những  hành  động  của  ông  Bao  đáng  làm  gương  tốt  lành  cho  người  nhà 

cũng  như con  cháu  của  những  ai  tu  Tịnh  nghiệp.  Vì  thế,  tôi  nêu  bày  ra  để 

khuyên lơn những ai yêu thương người thân, chứ không chép đầy đủ chi tiết 

về những sự thật khác. 



---o0o--- 

12. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Khang Mẫu Vãng Sanh Kỷ 

Niệm San (viết thay cho Khang Ký Dao) 





Ân cha mẹ dù trọn đời cũng không thể báo được. Hiếu là đạo lớn lao 

không  gì ở  ngoài  nó được. Đại  giáo của Như Lai  lấy  hiếu  làm  gốc.  Bồ  Tát 

thấy các chúng sanh trong lục đạo đều là cha mẹ quá khứ, là chư Phật trong 

vị lai. Vì thế, ngài Địa Tạng có lời nguyện:  “Độ hết chúng sanh mới chứng 

 Bồ Đề, địa ngục chưa trống thề chẳng thành Phật”.  Phạm Võng Giới Kinh 

coi hiếu thuận là pháp đạt đạo tột bậc, không những dạy phải hiếu thuận với 

phụ  mẫu,  sư  tăng,  Tam  Bảo  mà  còn  dạy  đối  với  hết  thảy  chúng  sanh  phải 

sanh tâm  từ bi, tâm  hiếu thuận, dùng phương tiện cứu  giúp, che chở, kiêng 

giết,  phóng  sanh,  vì  hết  thảy  chúng  sanh  đều  là  cha  mẹ,  anh  em,  vợ  con, 

quyến  thuộc  của  ta  trong  quá  khứ.  Do  vậy,  nói:  Đạo  Hiếu  của  Phật  giáo 

trước là thấu đến vô thủy, sau là đến tột cùng vị lai, không gì chẳng bao gồm 

trọn  vẹn. Vì thế, ngài  Liên  Trì  nói:  “Cha mẹ được lìa trần cấu thì đạo của 

 con mới thành tựu”.   

Những kẻ cậy vào đạo hiếu chăm sóc phụng dưỡng trong đời này để bài 

báng Phật pháp bất hiếu chính là chấp nhặt khư khư vào kiến giải “ếch ngồi 

đáy giếng” của chính mình cho nên mới đưa ra lời bàn luận mù quáng của kẻ 

chưa từng thấy được biển cả ấy. Phận làm con cố nhiên phải tỏ bày đức của 

cha  mẹ,  biểu  lộ  bằng  cách  chú  trọng  nơi  tận  tụy  thực  hành,  cho  nên  phải 

khắc kỷ giữ lễ, dứt lòng tà, giữ lòng thành, biết lỗi phải sửa, thấy điều nghĩa 

ắt làm, hiểu nhân biết quả, kiêng giết, phóng sanh, chớ làm các điều ác, vâng 

làm  những  điều  lành,  sanh  tín  phát  nguyện  trì  danh  hiệu  Phật,  tự  hành  dạy 

người  cùng  sanh  Tịnh  Độ.  Làm  được  như  thế,  dù  người  ta  chẳng  biết  đến 

đức của cha mẹ người ấy, nhưng do kính ngưỡng đức của người ấy cũng sẽ 

ngưỡng mộ đức của tổ tông, cha mẹ người ấy, cho là đã ngầm tu từ lâu cho 

nên  mới có được  người  nối dõi  như thế. Nếu không, dù  tổ tông, cha  mẹ có 

đức tốt đẹp ai nấy đều biết, nhưng vì con cái bất tiếu865, ắt người ta sẽ ngờ: 

Cha mẹ, tổ tông kẻ đó dẫu có đức cao đẹp, nhưng chắc là vẫn có chuyện ác 

ngấm  ngầm. Nếu  không, trong  nhà đức  hạnh tốt đẹp ấy sao  lại  nẩy sanh ra 

thứ con cháu bất tiếu như thế đó? 

Do vậy, biết rằng: Lập thân, hành đạo chính là nêu tỏ đức của cha mẹ, tổ 

tông.  Phận  làm  con  phải  chú  trọng  lòng  kính,  cẩn  thận  dè  dặt,  tận  lực  thực 

hành  như  thế  nào  để  khỏi  nhục  lây  người  sanh  ra  mình,  còn  như  những 

chuyện  điếu  văn,  bài  minh  [ca  tụng]  của  danh  nhân  đều  là  chuyện  đằng 

ngọn.  Đức của  mẹ ông  Khang có thể thấy đầy đủ qua điếu  văn,  qua  những 

bài minh, cho nên tôi chẳng mất công nhắc lại. Tôi chỉ muốn nói đến chuyện 

ông Khang do tâm hiếu thuận, khéo giữ gìn di thể866 của cha mẹ, chẳng để 

cho một lời nào, một hành vi nào, hoặc khởi tâm động niệm có chút nào trái 

nghịch chánh lý, đánh mất đạo hiếu! Lời lẽ tuy tợ hồ chung chung không sâu 

sát, nhưng nó thật sự chính là đạo “gốc chánh nguồn trong” của cả Nho lẫn 

Thích. Nếu ông  Khang  và  những  người đọc cuốn sách  này ai  nấy đều càng 

thêm gắng sức thì thiên hạ, quốc gia may mắn lắm thay, chứ nào phải riêng 

mình Khang mẫu được vẻ vang! 



---o0o--- 

13. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Giang Mẫu Quách Thái Phu 

Nhân Tây Quy Sự Lược 





Khổng Tử nói:  “Tánh thì gần giống nhau, nhưng do dạy dỗ, đào luyện 

 mà thành ra khác nhau867”.  Lại nói:  “Chỉ có bậc thượng trí và kẻ hạ ngu là 

 không  thay  đổi”.   Mạnh  Tử  tuy  hiền  nhưng  vẫn  phải  thuận  theo  thế  tục, 

nương theo sự  giáo  huấn  mà thay đổi. Bậc thượng trí, kẻ  hạ ngu  hiếm  lắm, 

bao nhiêu chúng sanh do tập theo  thói  lành  mà  thành  lành, tập  theo thói ác 

bèn  thành  ác,  những  người  chẳng  bị  thiện  ác  lay  động  chỉ  là  một  hai  phần 

trong trăm  ngàn  vạn ức phần! Cư sĩ Giang Vị Nông đoan trang, khiêm tốn, 

có phong cách của cổ nhân, tu trì thành khẩn nghiêm mật, chỉ mong được lợi 

ích thật sự, hoàn toàn không có  những tập khí đàm  huyền thuyết diệu,  ham 

cao  chuộng  xa.  Quang  tuy  khâm  phục,  kính  nể  ông  Giang  thiên  tánh  thuần 

hậu,  chuyên  dốc,  nhưng  vẫn  đoán  trong  gia  đình  ông  sự  un  đúc  ắt  phải  có 

chỗ thật vượt trội  mọi người. Đến khi trông thấy những sự thực đại lược về 

việc quy Tây của phu nhân mới biết tư cách của cư sĩ chịu ảnh hưởng rất sâu 

từ mẹ. Do vậy, biết rằng: Đời phải có hiền mẫu thì mới có hiền nhân! 

Những  vị thánh  mẫu thời  xưa dạy con từ thuở còn trong thai, bởi  lẽ  un 

đúc  từ  lúc  mới  bẩm  thụ  thể  chất  mới  mong  tập  quen  thành  tánh.  Thế  gian 

dùng chữ Thái Thái để gọi nữ nhân là vì ba vị thánh nữ Thái Khương, Thái 

Nhậm,  Thái Tự,  vị  nào cũng  giúp chồng dạy con,  mở ra  vương  nghiệp tám 

trăm năm [của nhà Châu], cho nên người ta mới dùng chữ Thái Thái để xưng 

tụng  nữ  nhân.  Quang  thường  nói:   “Quyền  trị  quốc  bình  thiên  hạ,  nữ  nhân 

 chiếm quá nửa”.  Lại thường nói:  “Dạy dỗ con gái chính là cái gốc để tề gia 

 trị quốc bình thiên hạ” , đấy  là  nhằm khuyên dạy trọn  hết đạo  làm  vợ, giúp 

chồng dạy con mà nói như thế. Chẳng giống như nữ giới ngày nay, đa phần 

chẳng  giữ  bổn  phận,  vọng  động  muốn  nắm  lấy  chánh  quyền,  làm  đại  sự, 

chẳng  biết  vun  bồi  từ  gia  đình.  Đấy  chính  là   “gồm  thâu  sắt  của  khắp  chín 

 châu muôn nước cũng chẳng thể đúc được một mối lầm lỗi lớn lao ấy”.  Do 

vậy, thế đạo nhân tâm ngày càng đi xuống; thiên tai nhân họa cứ thấy xảy ra 

liên tiếp. Tuy là do chúng sanh đồng phận ác nghiệp chiêu cảm, nhưng thật 

ra chính là vì trong gia đình đánh mất sự giáo dục mà nên nỗi! 

Cho nên những kẻ có thiên tư quen thói cuồng vọng, những kẻ không có 

thiên tư trở thành người dân ương ngạnh. Nếu như ai nấy đều được mẹ hiền 

uốn nắn thì người người đều có thể trở thành thiện sĩ, hễ túng quẫn thì riêng 

một  mình  ta  thiện,  lúc  hiển  đạt  thì  khiến  cho  người  khác  đều  cùng  được 

thiện, đâu đến nỗi trên không có đạo để hướng dẫn, dưới chẳng có pháp tắc 

để tuân thủ, tệ hại, khinh nhờn trăm  mối nẩy sanh, dân không lẽ sống! Cao 

đẹp thay bà  mẹ ông Giang!  Thoạt đầu dùng  việc  hiếu dưỡng bố  mẹ chồng, 

dạy  dỗ  nghiêm  nhặt, tụng kinh,  niệm Phật để  giáo  hóa con. Cư sĩ Vị  Nông 

lại  càng  mở  rộng  lời  mẹ  giáo  huấn,  chuyên  tinh  nghiên  cứu  Phật  học,  đem 

lợi  ích của  Tịnh Độ khuyên dụ  mẹ từ  trước. Đến khi  mẹ  lâm chung,  lại trợ 

niệm  nhiều  cách  hòng  mẹ  được  nương  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  Tây 

Phương.  Có  thể  nói  là  người  dốc  lòng  thờ  mẹ,  hoàn  toàn  chẳng  có  gì  phải 

tiếc nuối! 

Nhưng ông vẫn chưa thấy thế là đủ, lại muốn cho những người con hiếu 

cháu từ trong cõi đời đều dùng đạo này để thành tựu cho cha mẹ. Hễ cha mẹ 

còn  sống  thì  uyển  chuyển  khuyên  dụ  khiến  cho  họ  đừng  làm  các  điều  ác, 

vâng làm các điều lành, tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây Phương. Cha mẹ 

đã mất thì tận lòng thành, cạn lòng kính nhất tâm niệm Phật, để cầu cho cha 

mẹ được cao thăng phẩm sen, mau chứng Vô Sanh mới thôi! Đấy chính là ý 

nghĩa ẩn kín của tác phẩm Tây Quy Sự Lược, cho nên tôi  mới đặc biệt nêu 

rõ ra. 



---o0o--- 

14. Sự tích vãng sanh của ưu-bà-di Trần Liễu Thường và nêu tỏ ý nghĩa 

ẩn kín của Phật Tánh 





Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, nhưng Phật và chúng sanh tâm 

hạnh, thọ dụng, tuyệt chẳng giống nhau, vì sao thế? Do Phật thì trái trần hiệp 

giác, còn chúng sanh thì trái giác hiệp trần. Phật tánh tuy đồng, nhưng mê -

ngộ thật khác, cho nên sướng - khổ, thăng - trầm khác biệt một trời một vực. 

Nếu  có  thể  suy  xét  kỹ  nghĩa  lý   “tam  nhân  Phật  tánh”   thì  không  mối  nghi 

nào chẳng phá, không ai chẳng muốn tu tập. Tam nhân chính là chánh nhân, 

liễu nhân và duyên nhân. 



1) Chánh  nhân  Phật  tánh  chính  là  diệu  tánh  sẵn  có  ngay  nơi  cái  tâm 

của  chúng  ta,  là  Pháp  Thân  chân  thường  được  chứng  bởi  chư  Phật.  Đây 

chính  là  cái   “tại phàm  chẳng  giảm,  nơi  thánh  không  tăng,  ở  trong  sanh  tử 

 chẳng nhiễm, ngự Niết Bàn chẳng tịnh”.  Chúng sanh triệt để mê trái, nhưng 

chư Phật rốt ráo viên chứng. Mê - chứng tuy khác, tánh thường bình đẳng. 



2) Liễu  nhân Phật tánh chính  là Chánh Trí được phát sanh bởi chánh 

nhân  Phật  tánh;  do  từ  tri  thức  hoặc  từ  kinh  giáo  được  nghe  đến  nghĩa  lý 

chánh  nhân  Phật  tánh bèn  liễu  ngộ.  Biết do  nhất  niệm  vô  minh chướng  lấp 

nguồn  tâm,  cho  nên  chẳng  biết  bản  thể  của  cảnh  giới  lục  trần  vốn  không, 

tưởng là thật có, bèn khởi tham - sân - si, tạo giết - trộm - dâm. Do Hoặc tạo 

nghiệp,  do  nghiệp  chịu  khổ,  đâm  ra  làm  cho  chánh  nhân  Phật  tánh  biến 

thành cái gốc để khởi Hoặc tạo nghiệp chịu khổ. Từ đấy liễu ngộ, bèn muốn 

bỏ vọng theo chân, ngõ hầu khôi phục bản tánh. 



3) Duyên nhân Phật tánh: Duyên là trợ duyên. Đã liễu ngộ thì cần phải 

tu tập đủ mọi thiện pháp hòng tiêu trừ Hoặc nghiệp, tăng trưởng phước huệ, 

khiến cho đích thân chứng được rốt ráo cái  lý sẵn có  mà  mình đã  ngộ  mới 

thôi! 



Xin dùng thí dụ để làm sáng tỏ. Chánh nhân Phật tánh giống như vàng 

trong quặng, như lửa ẩn trong gỗ, như ánh sáng từ nơi gương, như mầm nằm 

trong  hạt  ngũ  cốc,  tuy  sẵn  có,  nhưng  nếu  chẳng  hiểu  rõ  và  trải  qua  những 

duyên như chưng luyện, xoi dùi, giồi mài, vun trồng, mưa thấm ướt v.v… thì 

chất  vàng,  lửa,  ánh  sáng,  mầm…  vĩnh  viễn  chẳng  có  ngày  phát  sanh.  Do 

vậy, biết: Tuy có chánh  nhân  nhưng  nếu không có duyên để  hoàn thành thì 

chẳng thể thọ dụng được. Do vậy, đức Phật thấy hết thảy chúng sanh đều là 

Phật, muốn khiến cho họ được giải thoát. Chúng sanh do chẳng liễu ngộ nên 

chẳng chịu tu tập thiện pháp, đến nỗi luân hồi sanh tử bao kiếp dài lâu chẳng 

thể  thoát  ra  được!  Do  vậy,  đức  Như  Lai  rộng  bày  phương  tiện  tùy  cơ  chỉ 

dạy, dắt dìu ngõ hầu chúng sanh bỏ vọng theo chân, trái trần hiệp giác. 

Pháp  môn  tuy  nhiều,  nhưng  ba  môn  Giới  - Định  -  Huệ  bao  trọn  không 

sót.  Vì  thế,  kinh  Lăng  Nghiêm  chép:   “Nhiếp  tâm  là  Giới,  nhân  Giới  sanh 

 Định, nhân Định phát Huệ. Đấy gọi là Tam Vô Lậu Học”.  Nhưng trong ba 

thứ  này,  Giới  là  quan  trọng  nhất;  bởi  lẽ  giữ  được  Giới  thì  không  làm  các 

điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  hạnh  gần  với  Phật,  ắt  tâm  chẳng  cách  xa 

Phật  cho  lắm.  Do  đó,  trong  kinh  Phạm  Võng,  đức  Như  Lai  bảo  đảm  cho 

chúng sanh như sau:  “Ta là Phật đã thành, các ông là Phật chưa thành. Nếu 

 tin được như vậy thì giới phẩm đã đầy đủ”.  Lại nói:  “Chúng sanh nhận lãnh 

 giới của Phật liền nhập vào địa vị Phật, địa vị giống với bậc Đại Giác, thật 

 sự là con chư Phật” . Do vậy, pháp Trì Giới chính là đạo quan trọng bậc nhất 

để siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Nếu như chúng sanh chẳng đầy 

đủ Phật tánh, dẫu tu tập đủ mọi thiện pháp, cũng chẳng có lẽ nào thành Phật 

được! Như đá không chứa vàng, băng không có lửa, ngói chẳng có ánh sáng, 

cát  chẳng  có  mầm,  dù  có  các  duyên  chưng  luyện,  xoi  dùi,  giồi  mài,  gieo 

trồng, mưa tưới v.v… tuy trải qua bao kiếp, mỗi thứ ấy vẫn chẳng thể sanh 

ra vàng, lửa, ánh sáng, mầm mộng v.v… Nếu biết nghĩa này, ai lại chịu dùng 

cái tánh sẵn có Bồ Đề, Niết Bàn, để lầm lạc tạo phiền não sanh tử, nhường 

cho chư Phật và thánh nhân Tam Thừa riêng hưởng sự vui chân thường, còn 

tự mình cam chịu nỗi khổ huyễn vọng nữa ư! Nhưng nếu ước theo cách dạy 

dỗ thông thường thì ở địa vị phàm phu muốn liễu sanh tử thật chẳng phải là 

chuyện dễ dàng! Nếu ước theo pháp môn đặc biệt “tín nguyện niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Độ” thì ngay trong một đời này đều được liễu thoát. Nếu thật sự 

đầy  đủ  lòng tin chân thành,  nguyện thiết tha thì trong  vạn  người chắc chắn 

chẳng  sót  một  ai.  Chúng  sanh  đời  Mạt  chỉ  có  thể  nương  tựa  vào  một  pháp 

này. Do đó, pháp vận càng về cuối thì pháp này càng thích hợp căn cơ, thiện 

tri  thức  đề  xướng  càng  khẩn  thiết,  những  chứng  nghiệm  do  chân  thật  tu  trì 

bèn được vãng sanh đôi khi vẫn thấy. 

Ưu-bà-di  Liễu  Thường  là  vợ  kế  của  cư sĩ  Liễu  Viên  Trần  Tích  Châu  ở 

huyện Vô Vi tỉnh An Huy, họ Hồ, bẩm tánh từ thiện, dốc lòng tin tưởng Phật 

pháp.  Thoạt  đầu,  Tích  Châu  không  biết  Phật  pháp,  người  con  trưởng  là 

Thiên Thọ khá thông minh, mất năm mười bốn tuổi. Ông cho rằng mình suy 

nghĩ, xử sự không có lầm lỗi gì lớn lao, sao lại bị như thế này, bèn đối với sự 

nhân quả báo ứng, sanh tử, luân hồi, nhất loạt cho là không có. Phu nhân biết 

chẳng thể phá được kiến chấp ấy, bèn thầm lặng tu trì, chẳng để cho ông ta 

biết.  Không  lâu  sau,  phu  nhân  có  thai,  lúc  sắp  đến  kỳ  sanh  nở,  chợt  mắc 

bệnh nặng. Trong hai mươi chín ngày không thể nói năng, ăn uống, trở mình 

được, thân  nóng  như lửa,  mình  gầy  như que củi. Danh  y bó tay, không còn 

hy vọng sống còn nào! Một tối, bà mộng thấy một bà lão cầm một cành sen 

dài, bảo:  “Ngươi do túc nghiệp nên mắc phải ác bệnh này, may là có thiện 

 căn, cho nên ta từ Nam Hải đến an ủi ngươi!”   Bèn dùng cành sen phẩy từ 

đầu  xuống  chân,  bảo:   “Phủi  đi  nghiệp  chướng,  khéo  sanh  con  ngoan”.   Bà 

chợt cảm thấy thân tâm mát mẻ, liền giật mình, tỉnh dậy, khỏe mạnh trở lại. 

Hôm sau, sanh con, đứa bé đầy đặn mập mạp chẳng khác gì những đứa được 

sanh bởi  người  mẹ  khỏe  mạnh; bèn đặt tên  là  Thiên Dân, đến  nay đã  mười 

lăm tuổi rồi! Do vậy, Tích Châu mới biết lòng Từ rộng lớn của Phật, lý - sự 

tam thế nhân quả chân thật chẳng dối! Từ đấy, vợ chồng đều ăn chay, niệm 

Phật,  nỗ  lực  tu  trì.  Đối  với  chuyện  cứu  giúp  người  nghèo  cùng,  hoạn  nạn, 

trai tăng, sửa chùa, tặng thiện thư, thí quan tài, thảy đều tận lực làm. 

Tích Châu quy  y  với Quang, pháp danh  là Liễu Viên, phu  nhân gởi thư 

xin quy y, nhân đó bèn đặt pháp danh là Liễu Thường. Năm Dân Quốc thứ 

chín (1920),  vợ chồng con cái cả thảy  năm  người cùng thọ  Bồ  Tát Giới tại 

chùa Pháp Nguyên ở Bắc Kinh. Mùa Xuân năm ngoái, phu nhân muốn đến 

Phổ Đà gặp Quang, nhân đó bèn triều bái Cửu Hoa Sơn trước. Trở về đất Hỗ 

(Thượng Hải) nhằm đúng lúc chiến cuộc ở Phụng Thiên - Trực Lệ nổ ra nên 

chẳng  thể  đi  được,  thường  lấy  chuyện  đó  làm  điều  tiếc  nuối.  Quang  an  ủi: 

 “Chí  tâm  niệm  Phật  thì ngày  ngày  được  cùng  Phật  Di  Đà  và  thánh  chúng 

 gặp  gỡ,  sao  lại tiếc  nuối  vì  không  gặp  được  ông  Tăng tầm  thường  chỉ  biết 

 cơm cháo này?”  Do  gặp phải cơn kinh sợ sâu xa  nên thân thể  gầy  yếu,  lâu 

ngày  chẳng  hồi  phục  được.  Tích  Châu  xin  Quang  khai  thị,  Quang  dạy  hãy 

nghĩ lùi bước, hãy tưởng như đã chết, nên lại được lành mạnh. 

Mùa Xuân năm nay, lại mắc bệnh suy nhược, chẳng thiết ăn uống. Ngày 

Hai Mươi Tám tháng Hai đang trong lúc niệm Phật thấy hai đồng tử cầm lá 

phan dài, trên  đề bốn chữ  “Tây  Phương tiếp dẫn” , bà bảo Tích Châu rằng: 

 “Đối với tôi đây là điềm rất may, còn đối với ông thì không may, bởi tôi đã 

 về Tây rồi thì trong nhà không ai chăm sóc; nhưng người niệm Phật chẳng 

 tham  sống,  chẳng  sợ  chết!”  Nhân  đó  thỉnh  bốn  vị  Tăng  tụng  kinh  lễ  sám 

niệm  Phật  suốt  hai  mươi  tám  ngày  để  cầu  nguyện  hễ  tuổi  thọ  chưa  hết  thì 

chóng lành, thọ đã hết sẽ mau sanh Tây Phương. Từ đó, thân tâm vui sướng, 

trọn không bệnh khổ. Đến đầu tháng Tư, lại cảm thấy không thoải mái, biết 

kỳ hạn về Tây đã đến, bèn nhất tâm niệm Phật để cầu mau được sanh. Ngày 

mồng Năm, cả  nhà  đều  niệm Phật.  Lại thỉnh sư  tăng thay phiên  nhau  niệm 

liên  tục,  ngày  đêm  tiếng  niệm  Phật  không  ngớt,  phu  nhân  chỉ  thầm  niệm 

theo.  Đến  trước  Ngọ  ngày  mùng  Sáu,  liền  bảo  người  nhà  chuẩn  bị  đồ  tắm 

rửa. Tắm xong, mặc áo sạch, đến Phật đường lễ bái, dâng cúng hương hoa. 

Trở về bèn sai dời giường hướng về Tây, nằm nghiêng bên hông, chỉ chuyên 

niệm Phật, hoàn toàn chẳng nhắc đến chuyện quyết biệt. Đến giờ Hợi, thấy 

Phật hiện đến, bà muốn ngồi dậy lễ bái, do vậy [người nhà] bèn đỡ ngồi lên. 

Bà chắp tay, cúi đầu,  nói:  “Còn ba ngàn  câu niệm  Phật nữa, niệm xong sẽ 

 đi”.  Toàn  gia cùng Tăng - tục  hơn ba  mươi  người  đều  lớn tiếng  niệm. Phu 

nhân bèn lớn tiếng niệm Phật qua đời, mặt lộ vẻ mỉm cười, trong nhà thoảng 

mùi hương lạ. Cả nhà đều chẳng lộ vẻ bi ai, lại niệm Phật hai tiếng nữa rồi 

mới  sắp  đặt  [ma  chay].  Ngày  hôm  sau,  khâm  liệm  vào  giờ  Ngọ,  đảnh  đầu 

vẫn còn nóng ấm868, tứ chi mềm mại, mùi thơm vẫn còn. 

Ôi! Có thể nói là phu nhân xưa đã có thiện căn, đời này gặp thiện duyên, 

chẳng  bị  tình  yêu  thương  thế  gian  trong  đời  hiện  tại  phá  hoại  chánh  niệm, 

chỉ cậy  vào tiếng  niệm  Phật của nhiều  người để thành tựu tịnh tâm. Vì thế, 

được  cảm  ứng  đạo  giao  nhờ  Phật  tiếp  dẫn,  lìa  khỏi  cõi  khổ  này,  lên  Lạc 

Bang kia, may mắn chi bằng? Một cửa ải lâm chung thật là khẩn yếu. Đời có 

kẻ  ngu  trong  lúc  cha  mẹ,  quyến  thuộc  lâm  chung,  bèn  bi  thương,  đau  đớn, 

khóc lóc, tắm rửa, thay áo, chỉ cốt sao đẹp mắt người đời, chẳng tính kể đến 

chuyện  gây  hại  cho  người  chết.  Người  không  niệm  Phật  thì  không  nói  làm 

chi,  chứ  người  mang  chí  hướng  khẩn  thiết  vãng  sanh,  lúc  lâm  chung  gặp 

phải hạng quyến thuộc này đa phần đều bị phá hoại chánh niệm, vẫn phải ở 

lại thế giới này. 

Trợ niệm lúc lâm chung ví như kẻ yếu đuối trèo núi, sức mình chẳng đủ, 

may  có  sức  của  người  đằng  trước  lôi,  người  đằng  sau  đẩy,  người  hai  bên 

nâng  đỡ  nên  bèn  có  thể  lên  đến  được  đỉnh  cao  chót  vót.  Lâm  chung  chánh 

niệm rỡ ràng bị phá hoại [bởi những chuyện như] tình yêu thương của quyến 

thuộc, dời đổi chỗ v.v… Ví như dũng sĩ trèo núi, sức mình sung mãn, nhưng 

thân hữu, người quen biết đều đem những vật của họ giao cho đội vác. Đội 

vác quá nhiều nên sức kiệt, thân nhọc, nhìn vách núi lùi bước. Lẽ được - mất 

này  tuy  do  người  khác  gây  ra,  nhưng  thật  ra  cũng  do  nghiệp  lực  thiện  - ác 

của  chính  mình  từ trong  kiếp  trước  đã  thành  toàn  hay  phá  hoại  người  khác 

mà  ra.  Phàm  những  người  tu  Tịnh  nghiệp  hãy  nên  thành  toàn  chánh  niệm 

cho người khác và bảo cho quyến thuộc biết sẵn về lẽ lợi - hại, khiến cho ai 

nấy đều biết quan trọng ở chỗ thần thức sẽ đạt được, chứ chẳng phải ở chỗ 

dễ coi thuộc về phương diện tình cảm thế gian, để khỏi phải lo lắng nữa! Do 

nhận được tin báo tang, tôi liền nêu ra ý nghĩa ẩn kín của Phật tánh và việc 

trợ  niệm  cũng  như  thuật  đại  lược  hành  trạng  của  phu  nhân  để  mong  sao 

người tu Tịnh nghiệp biết rồi sẽ bắt chước theo. 



---o0o--- 

15. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng của Đại Từ Bi Thất 





Đại  Từ  Bi  Thất  chính  là  phòng  ngủ  của  Châu  Phu  Nhân  mẹ  ông 

Vương. Châu phu nhân mẹ ông Vương chính là người vợ đức hạnh của Sơn 

Âm Xử Sĩ Vương Sở Thần ở Chiết Giang, là mẹ đẻ của hai cư sĩ Tâm Tam 

và Vi Nghiễm. Phàm Đại Từ Bi chính là nhà của Như Lai, sao phu nhân lại 

trộm  lấy  tên  này?  Trong  hội  Pháp  Hoa,  đức  Như  Lai  dạy  những  thiện  nam 

tử, thiện  nữ nhân  hoằng kinh  phải  vào  nhà Như Lai,  mặc áo  Như Lai,  ngồi 

tòa  Như  Lai,  rồi  giải  thích:   “Nhà  của  Như  Lai là  tâm  đại  từ  bi  đối  với  hết 

 thảy chúng sanh. Áo Như Lai là tâm nhu hòa, nhẫn nhục. Tòa của Như Lai 

 là hết thảy pháp không”.  Lại [nói bài] tụng rằng:  “Đại từ bi là nhà, áo nhu 

 hòa nhẫn nhục, các pháp Không làm tòa. Ở nơi ấy thuyết pháp”.  Hễ đã vào 

nhà  ấy,  chắc  chắn  không  lẽ  nào  chẳng  mặc  áo,  ngồi  tòa.  Phu  nhân  đã  lấy 

“Đại Từ Bi” để đặt tên cho thất thì ba pháp hoằng kinh ấy có thật sự tồn tại 

hay chăng? 

Đáp:  Nghĩa  này  nên  dùng  thuyết  Lục  Tức  để  luận.  Nếu  luận  về  viên 

chứng  rốt  ráo  thì  chỉ  có  mình đức  Phật.  Nếu  luận  về  Lý Tức  [Phật] thì  hết 

thảy chúng sanh không ai tâm chẳng sẵn đủ. Phu nhân do Danh Tự mà khởi 

Quán  Hạnh  để  cầu  chứng  nhập  Tương  Tự,  Phần  Chứng.  Xin  trình  bày  đại 

lược!  Phu  nhân  năm  hai  mươi  sáu  tuổi  mới  về  với  ông  Vương.  Nhà  ông 

Vương  khá  giàu  có,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  tánh  ưa  bố  thí,  đã  một 

mình dựng một ngôi miếu hai chái để thờ Quán Thế Âm và thần Thiên Y, ấy 

là vì muốn cho Đại Sĩ tầm thanh cứu khổ, Thiên Y ngầm tiêu các bệnh vậy. 

Hằng  năm  lại  còn  thường  thí  trà,  thí  thuốc,  thí  đèn,  thí  áo;  đối  với  mỗi 

chuyện  phóng  sanh,  tiếc  chữ869,  đều  lập  hội  để  đề  xướng.  Trong  họ  hàng, 

nhờ vào ông để nổi lửa [nấu cơm hằng ngày] mười mấy nhà, tiền chi phí cho 

con em trong họ đi học rất nhiều. Vì thế, gia đạo nghèo đi. Chuyện này tuy 

do ông Vương thực hiện, nhưng thật ra là do phu nhân ngầm giúp cho thành 

tựu. Nếu phu nhân không có tâm đại từ bi, tâm nhu hòa nhẫn nhục, và chẳng 

biết  thật  nghĩa  của   “hết  thảy  các  pháp  không”   ắt  sẽ  sớm  trì  kéo,  ngăn  trở. 

Nếu  không  thì  cũng  sẽ  liều  mạng  tranh  giành,  há  để  cho  gia  đạo  rốt  cuộc 

nghèo đi, nửa đời phải sống trong nghèo hèn, cùng quẫn ư? 

Lại nữa, phu nhân sau khi đã về nhà chồng liền ăn chay, vĩnh viễn dứt bỏ 

thức  ăn  tanh  hôi  (đồ  mặn).  Phàm  những  thứ  như  dầu  mè,  trái  cây  có  mùi 

thơm v.v… cũng không ăn, chỉ uống nước trắng, chỉ mặc áo vải thô, những 

thứ  lụa  là, áo cừu,  vải  the, son, phấn, trâm, xuyến  đều bỏ  hết. Ngày thì  dệt 

cửi,  khâu  vá,  đêm  thì  lễ  Phật,  tụng  kinh,  suốt  năm  chẳng  ra  khỏi  cửa,  trầm 

mặc, ít nói. Thân thích đến chơi, thăm hỏi xong, liền bàn về sự lý nhân quả 

báo ứng. Thờ bố mẹ chồng trọn hiếu, giúp đỡ chồng vẹn đức, dạy con đúng 

cách.  Thế  gian  lấy  [gương  các  bà]  Thái  Khương,  Thái  Nhậm,  Thái  Tự  để 

khen  ngợi  nữ nhân  nên  gọi  [nữ nhân] là  Thái  Thái, đa phần  đáng thẹn; còn 

như phu nhân thì chẳng thẹn với danh xưng ấy! 

Sau  mười  lăm  năm,  ông  Vương  mất,  Tâm  Tam  và  Vi  Nghiễm  đều  còn 

bé,  phu  nhân  trên  thờ  mẹ  già,  dưới  nuôi  con  thơ,  trải  đủ  nỗi  gian  nan,  cay 

đắng dường như quên bẵng xưa kia mình giàu có. Đến khi con đến tuổi theo 

học, bà liền bán sạch quần áo, trang sức [đã mang về nhà chồng] lúc vu quy 

để  lo  tiền  học  cho  con.  Bà  giạm  hỏi  Lâu  Thị  cho  Tâm  Tam,  chưa  cưới  thì 

[Lâu  Thị]  đã  bị  mù,  thân  tộc  đều  khuyên  nên  thoái  hôn,  phu  nhân  tuyệt 

chẳng  nghe.  Cưới  xong,  bà  dặn  dò  Tâm  Tam  phải  khéo  chăm  sóc,  không 

được ruồng rẫy. Phu nhân thoạt đầu mỗi ngày tụng thầm Tâm Kinh số biến 

nhất  định; sau  khi  ở  góa  bèn  nhất  tâm  niệm  Phật  để  cầu  thoát  khỏi  Sa  Bà, 

sanh về Cực Lạc. 

Năm Tuyên Thống nguyên niên (1909), bà đã 60 tuổi, giữa tháng Ba, mẹ 

chồng  mất;  phu  nhân  đích  thân  lo  liệu  tống  táng,  nhọc  nhằn,  buồn  thương 

thành  bệnh.  Qua  bốn  mươi  ngày,  hình  dung  khô  gầy,  nhưng  thần  khí  cực 

sáng  suốt.  Hai  ngày  trước  khi  lâm  chung,  dặn  dò  Tâm  Tam  và  Vi  Nghiễm 

chuẩn  bị  áo  tang,  quan  tài,  nói:  “Sau  trưa  mai  ta  sẽ  đi”,  nhân  đó,  răn  con: 

“Mong các con hãy tấn đức tu nghiệp, gắng làm người hoàn toàn. Trang Tử 

nói:  ‘Buồn không gì  lớn bằng cõi lòng đã  chết’870.  Các con  hãy  hiểu  ý ấy 

thì tâm  ta  mới  yên”.  Bình  thường  khi  niệm  Phật  phu  nhân  đều  thầm  niệm. 

Đến lúc này, trông bà hết sức an nhiên, thư thái. Tâm Tam hỏi mẹ thấy gì, bà 

bảo:  “Đừng  quấy  rối  chánh  niệm  của  ta”,  dặn  con  thắp  đèn  lồng  trước  cửa 

thất, rồi ngồi yên qua đời. Mất rồi, hai tay vẫn mềm mại như khi còn sống. 

Ôi!  Bình  thời  chí  nguyện  như  thế  đó,  lâm  chung  an  tịnh  như  thế  này, 

được vãng sanh Tây Phương là điều có thể đoan chắc. Quán Kinh lấy  “hiếu 

 dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu mười thiện nghiệp 

 và  thọ  trì  Tam  Quy,  đầy  đủ  các  giới,  chẳng  phạm  oai  nghi  và  phát  Bồ  Đề 

 tâm, tin sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả”  làm chánh 

nhân của Tịnh nghiệp. Trong mười một việc này, hành được một việc, dùng 

tín nguyện sâu, hồi hướng vãng sanh đều được như nguyện .  Huống chi hơn 

ba  mươi  năm, phu  nhân khắc khổ  tinh  ròng  tu tập,  vĩnh  viễn dứt được thói 

quen của nữ giới, tận lực giữ khuôn phép khuê các, hai mươi năm qua nhất 

tâm niệm Phật, chán nhàm Ngũ Trược sâu xa, mong sanh về Liên Bang. Lúc 

lâm chung con hỏi còn sợ bị nhiễu loạn, chẳng được sanh về Tịnh Độ thì sẽ 

phải sanh về nơi đâu! 

Nếu  như  phu  nhân  chẳng  biết  hết  thảy  pháp  đều  không,  chẳng  có  lòng 

nhu  hòa,  nhẫn  nhục  và  tâm  đại  từ  bi  thì  lúc  mới  vu  quy,  ắt  sẽ  hằng  ngày 

chăm chút trang điểm, chỉ chuyên chú ăn  ngon,  mặc đẹp,  há chịu cơm  rau, 

áo vải, cam chịu đạm bạc giống như một vị lão đầu-đà trong chốn núi sâu ư? 

Như bà hành thí xả đến nỗi nhà cửa sa sút chẳng hối hận thì vẫn chưa phải là 

khó, giạm hỏi phải dâu mù mọi người đều khuyên thoái hôn vẫn kiên quyết 

không nghe, lại càng thương xót. Đấy đều là những chỗ hé lộ lòng đại từ bi, 

nhu  hòa,  nhẫn  nhục.  Ai  nấy  đều  cho  đó  là  khó  khăn,  nhưng  phu  nhân  trọn 

chẳng nghĩ là khó vì đã biết hết thảy pháp không. Nếu không, những tướng 

nhân  -  ngã  chẹn  ngang  trong  ngực,  quyết  chẳng  thể  coi  người  khác  như 

chính  mình,  coi  phú  quý  như  phù  vân,  vui  giữ  phận  nghèo,  lấy  pháp  làm 

niềm vui. Đến lúc cuối cùng biết trước lúc mất, con hỏi thấy được gì vẫn răn 

 “đừng nhiễu loạn chánh niệm” , bảo treo đèn  ngoài cửa Đại  Từ  Bi Thất rồi 

liền  ngồi  qua  đời.  Trong  tâm  bà  cố  nhiên  đã  đem  những  tình  mẹ  con  yêu 

thương,  danh  dự  thế  gian  gạt  bỏ  hết  sạch.  Chuyện  này  thật  ra  thuộc  loại 

 “châm kim xuống ngay đảnh đầu, trừ phi da dầy ắt thấy đau ngay”.  Hai tay 

mềm  mại  biểu  thị  sử  dụng  tánh  đức  nghèo  và  bệnh  để  làm  chứng  cớ  cho 

lòng từ bi, nhẫn nhục. Ôi! Như phu nhân có thể nói là người hoàn thiện đôi 

bề.  Trong  đời  hiện  thời,  giáo  huấn  “giữ  yên  cửa  nhà”  bị  buông  lỏng  chẳng 

được  đề  cao,  nếu  chẳng  có  người  phát  tâm  đại  từ  bi  dùng  thân  làm  gương 

hòng giữ vững [giáo huấn ấy] thì còn biết nhờ vào đâu? Cổ nhân nói:  “Dùng 

 lời lẽ để dạy thì còn bị tranh cãi, chứ dùng thân để dạy thì [mọi người] đều 

 vâng theo”.   

Đối với cả Nho lẫn Phật, phu nhân đều kham nêu gương. Bà chính là bậc 

nương  theo  bản  nguyện  làm  bậc  mẫu  nghi  chốn  khuê  các,  làm  bậc  thầy 

gương  mẫu cho  nữ lưu. Tôi  bẩm tánh cương trực,  học thức  nông cạn  ngoài 

da, vì thế  tự chôn sống  ngoài  hải đảo để  mong  giấu dốt,  hầu tránh  khỏi  tội 

khiên,  nhưng cư sĩ Tâm Tam  lại  lầm tưởng  tôi  là bậc tri thức,  nên  mới  gởi 

thư thỉnh giáo. Do vậy, tôi chẳng biết kiêng dè, buông lời thẳng thừng, ngỡ 

ông  ta  nhất  định  tuyệt  giao,  ngờ  đâu  ông  lại  bội  phục,  ắt  là  trong  gia  đình 

khéo được dạy dỗ. Ông vẫn tiếc là chưa thể biểu lộ đức đẹp, lòng trinh của 

mẹ nên bèn viết rõ tâm hạnh, tu trì của thân mẫu xin tôi thuật bày. Vì thế, tôi 

bèn phát huy những nghĩa lý ẩn kín để những người làm cha mẹ và làm thân 

phụ nữ trong cõi đời biết cách học theo, ai nấy khéo dạy dỗ con gái để  mai 

kia giúp chồng dạy con. Nếu là những đứa có thiên tư sẽ đều là bậc hiền sĩ 

thân  lành  giác  ngộ  cõi  đời,  nếu  là  đứa  không  có  thiên  tư thì  cũng  là  người 

dân  lành  vâng  giữ quy củ, ắt  là thiên  hạ thái bình,  nhân dân an  lạc, hết sức 

cầu chúc vậy! 



---o0o--- 

16. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín về sự thực vãng sanh của Diêu Phu Nhân nhà 

họ Mã 

 



Quyến thuộc trong thế gian đều có nhân duyên, Bồ Tát nương nguyện 

còn chúng sanh theo  nghiệp. Thiện - ác đều do từng  loại  mà tụ  hợp, chủng 

tánh trọn chẳng sai. Hiếu Kinh nói:  “Muốn biết cha hãy nhìn vào con”.  Dịch 

Truyện ghi:  “Mọi thứ tụ họp theo từng loài, vật chia ra thành bầy”.  Vì thế, 

ngài Duy Ma Cật ở Tây Thiên, Phó Đại Sĩ, Bàng Cư Sĩ ở cõi này, cả nhà đều 

triệt  ngộ  tự tánh, tự chứng Vô  Sanh, đến - đi  tự tại, đắc đại  giải  thoát. Gần 

đây,  danh  nhân  các  giới  mở  rộng  tầm  mắt,  đều  cùng  tôn  sùng  Phật  pháp, 

ngầm chuyên tu trì. 

Cư sĩ Mã Thông Bạch ở Đồng Thành, tỉnh An Huy chính là bậc đại gia 

trong giới văn học hiện thời, trước thuật rất phong phú. Thoạt đầu cũng tiêm 

nhiễm  ý  kiến  của  Hàn,  Âu,  Trình,  Châu,  chẳng  những  không  biết  Phật  là 

người như thế nào, lại còn chẳng biết nhất niệm tâm tánh của chính mình và 

Phật  xét  về  bản  thể  trọn  chẳng  có  hai.  Đến  khi  về  già,  học  thức  ngày  càng 

tiến, kiến địa ngày càng cao, mới biết Phật là bậc đại thánh nhân, giáo pháp 

của Ngài có những chuyện chẳng thể nghĩ bàn. Từ đấy, hằng ngày tụng kinh 

Kim  Cang,  trì  thêm  danh  hiệu  Phật  để  mong  lìa  trọn  vẹn  tứ  tướng,  triệt 

chứng nhất tâm, thoát khỏi ngũ trược ngay trong một đời này. 

Cô con gái thứ ba của ông tên là Quân Cán khá thông minh, thông hiểu 

văn  chương,  có  phong  thái  của  bậc  liệt  nữ  thời  cổ,  ông  Thông  Bạch  rất 

thương  yêu,  nhưng  đối  với  Phật  pháp  cô  ta  hoàn  toàn  không  tin  tưởng.  Về 

sau, bị bệnh rất khổ chẳng thể chịu đựng được; Thông Bạch thương xót, đối 

trước cô niệm kinh Kim Cang. Cô vừa nghe tiếng tụng kinh thân tâm liền an 

lạc.  Đến  khi  tiếng  tụng  kinh  dứt  lại  thấy  đau  khổ.  Thông  Bạch  liền  vì  cô 

niệm kinh suốt đêm. Cô chợt ngồi dậy bảo đừng niệm nữa, giống như người 

khỏe mạnh. Lại nói:  “Đối với những đạo lý kinh Kim Cang đã nói, con đều 

 ngộ được”.  Cô lại muốn hiện tướng đại nhân, nói pháp Vô Sanh để hết thảy 

những  ai  thấy  nghe  đều  gieo  căn  lành,  bèn  giả  vờ  nói  nhà  cửa  chật  hẹp, 

muốn  đến  y  viện  dưỡng  bệnh;  bởi  lẽ  Thông  Bạch  và  người  con  rể  tên 

Phương Thời Giản cùng trú ngụ tại kinh đô, thuê nhà cùng ở nên chẳng thể 

rộng rãi, u nhã được. Thông Bạch thấy con đã quyết chí, bèn bảo chồng cô ta 

đưa  vào  Đức  Quốc  Y  Viện,  chọn  gian  phòng  tốt  đẹp  nhất  cho  cô  nằm.  Cô 

bảo chồng  và  y tá  đi ra  hết, rồi bèn  ngồi chắp  tay qua  đời. Ôi chao  lạ  lùng 

thay!  Cô  này  cũng  giống  như  cô  Linh  Chiếu  con  gái  Bàng  Cư  Sĩ,  đợi  cha 

vừa rời khỏi tòa liền tọa thoát ngay nơi tòa ấy, nào có khác gì? 

Lý Mộc Công vốn hoàn toàn không tin Phật, nghe Thông Bạch kể nhân 

duyên ấy, cả nhà bèn quy y Tam Bảo. Phẩm Phổ Môn nói: “Nên dùng thân 

 nào để độ được, bèn hiện thân ấy để thuyết pháp” , há chẳng tin ư? Chồng cô 

ta  là  Thời  Giản,  dù  được  hiện  tướng  ấy,  kiến  giải  vẫn  cứ  hẹp  hòi,  đối  với 

hành trạng [của cô ta] lại còn vùi lấp đi, tội lỗi ấy chẳng nông cạn. Nay được 

cháu ông Thông Bạch là Hỗ Đình đem chuyện vãng sanh của bà thím và con 

bà là Căn Vĩ xót xa chỉ bày, mới biết Thông Bạch và vợ con ông ta đều có 

lai lịch lớn chẳng phải là chuyện ngẫu nhiên. 

Căn  cứ  theo  hành  trạng,  vợ  ông  Bạch  họ  Diêu,  húy  là  Trạch  Nhuận, 

được gia đình dạy dỗ cẩn thận từ nhỏ, thông hiểu đạo làm vợ, thờ cha mẹ, bố 

mẹ chồng  một  niềm  kính cẩn. Mẹ chồng bệnh  nặng, bà cắt thịt đùi  hòa với 

thuốc, cầu khẩn với trời. Nhà vốn thanh bần, Thông Bạch dạy học, phu nhân 

thay chồng  lo  liệu  việc  nhà  hết sức cần kiệm,  nên chồng  khỏi phải  lo  nghĩ. 

Dạy con cái đúng phép tắc, được xóm giềng khen ngợi. Mấy chục năm qua, 

trải bao nhiêu biến động trong đời, chán nhàm vô thường sâu xa, liền chuyên 

tu  Tịnh  nghiệp  để  cầu  thoát  khỏi  Sa  Bà,  sanh  về  Cực  Lạc.  Tuổi  ngoài  bảy 

mươi  vẫn  khỏe  mạnh.  Đầu  mùa  Thu  năm  nay,  thị  hiện  chút  bệnh  nhẹ,  ăn 

uống  giảm dần, nhưng sớm khuya  lễ bái, trì tụng chưa từng  gián đoạn chút 

nào. Đến ngày mồng Bốn tháng Tám, vừa mới đi nằm thì ngực bị nghẹn hơi, 

bảo con gái là Quân Vỹ và cháu dâu là Tôn Hiếu Đạt thay mình tụng kinh. 

Hiếu  Đạt  chính  là  vợ  của  Hỗ  Đình;  là  người  hằng  ngày  thường  cùng  bà  tu 

tập Tịnh nghiệp khuyến khích lẫn nhau, nên thường chầu chực bên bà để phụ 

trợ. Đến đêm mồng Chín, phu nhân thấy chư Phật quang  minh rạng rỡ, bèn 

phục trên gối lễ bái. 

Lại  thấy  đức  Quán  Âm  duỗi  tay  ra,  bèn  nắm  lấy  tay  Bồ  Tát,  liên  tục 

xưng  niệm danh  hiệu  Bồ  Tát không  ngừng, bảo Hiếu Đạt tụng kinh Di Đà. 

Hiếu Đạt tụng đến đoạn kinh nói về các thứ trang nghiêm trong cõi Phật, bà 

nói:  “Cảnh  giới  như  vậy  rành  rành  ngay  trước  mặt,  ta  thấy  chẳng  khác  gì 

kinh  nói  cả!”  Người  nhà  vây  quanh  niệm  Phật  theo,  có  người  nuốt  lệ,  phu 

nhân quở trách: “Sao lại như thế? Gây phiền lụy cho ta!” Đến giờ Ngọ ngày 

mồng Mười, môi còn khẽ động, thoạt lâu sau bèn qua đời, vẻ mặt vàng tươi. 

Phía chân mày và trán sáng láng như gương, trên đảnh khí nóng tỏa ra ngoài 

cách đầu  gần cả thước  như thể đang được nung  nấu.  Ấy chính  là  biểu  hiện 

của Tịnh nghiệp thuần thục, thân tâm thanh tịnh vậy. 

Phàm  muốn  học  Phật  pháp  trước  hết  phải  tận  lực  giữ  vẹn  luân  thường, 

trọn  hết bổn phận.  Xét  những  việc  hiếu dưỡng cha  mẹ, bố  mẹ chồng, cũng 

như dạy con thì đấy chính là như Quán Kinh nói  “hiếu dưỡng cha mẹ, hành 

 điều  nhân  từ  thế  gian”.   Bà  nhàm  chán  vô  thường  sâu  xa,  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp,  lại  được  người  cùng  chí  hướng  khuyến  khích  hỗ  trợ,  có  thể  nói  là 

những  nghĩa   “chí  thành  tâm,  thâm  tâm,  hồi  hướng  phát  nguyện  tâm”   và 

 “phát Bồ Đề tâm, khuyến tấn hành giả”  đều đầy đủ cả. Đã có đủ chánh nhân 

Tịnh nghiệp của tam thế chư Phật thì chắc chắn cảm được cái quả  “cậy vào 

 Phật từ lực vãng sanh Tịnh Độ”.  Những kẻ trong cõi đời chẳng trọn hết bổn 

phận để giữ vẹn lòng hiếu, lòng từ, lầm lẫn muốn cậy vào Phật từ lực để đới 

nghiệp  vãng  sanh  thì  Phật  lực,  pháp  lực  tuy  chẳng  thể  nghĩ  bàn,  nhưng  vì 

tâm địa của chính mình bất chánh và trái nghịch với chánh nhân Tịnh nghiệp 

của tam thế chư Phật nên chắc chắn khó đạt được cái quả  “vĩnh viễn lìa các 

 sự khổ, thường hưởng những sự vui”.  Người tu Tịnh nghiệp hãy nên lấy đó 

làm gương! 



---o0o--- 

17. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của chuyện cư sĩ Liễu Nghĩa Tào Vân Tốn thí 

nhà để lập Niệm Phật Lâm 





Phật  pháp  rộng  lớn  như  pháp  giới,  rốt  ráo  như  hư  không,  lý  vốn  tự 

tâm,  tuy  hạng  phàm  phu  sát  đất  vẫn  chẳng  thiếu  sót  mảy  may  nào,  nhưng 

đạo  vượt  khỏi  những  tình  kiến  thông  thường,  nếu  chẳng  phải  là  mười 

phương chư Phật sẽ chẳng  thể  hiểu biết trọn  vẹn. Nếu  luận sâu sát về pháp 

khế  lý khế cơ thì chỉ có tín  nguyện  niệm  Phật cầu sanh Tây Phương thật  là 

bậc nhất. Đạo tự lợi lợi tha, chỉ có phước đức chẳng trụ vào tướng để bố thí 

mới  bằng  được  mười  phương  hư  không.  Cư  sĩ  Liễu  Nghĩa  đã  nghe  được 

pháp môn Tịnh Độ, công huân thù thắng, dẫu là kẻ phàm phu sát đất trọn đủ 

Hoặc nghiệp, chỉ cần có thể sanh lòng tin phát nguyện trì danh hiệu Phật như 

con nhớ mẹ, tâm tâm tiếp nối, quyết định cậy vào Phật từ lực vãng sanh Tây 

Phương, liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập thánh. Do vậy, bèn phát đại Bồ 

Đề  tâm,  tu  hạnh  tối  thù  thắng.  Lại  muốn  cho  pháp  giới  hữu  tình  đều  cùng 

được lợi ích, vì thế bèn dốc cạn tinh thần sức lực đề xướng tán dương. Con 

người có cùng  một tâm này, tâm có cùng một lý này, đã được phát huy chỗ 

uyên áo thì không ai chẳng muốn được lợi ích. 

Do  vậy,  thiện  tín  dự  hội  nhiều  đến  mấy  trăm  người,  đều  đầy  đủ  tín 

nguyện, dốc sức tu Tịnh nghiệp. Cư sĩ mừng rỡ khôn ngăn, liền đem căn nhà 

của mình đang ở hiến cúng hết, biến nơi đó vĩnh viễn thành Cư Sĩ Niệm Phật 

Lâm. Ý ông chỉ  muốn  mình  và  người đều cùng tu Tịnh  nghiệp, cùng trong 

một  đời  này  vãng  sanh  Tây  Phương,  và  hết  thảy  thiện  tín  xa  gần,  kẻ  thấy, 

người  nghe  đều  cùng  phát  khởi  cho  trọn  khắp  hoàn  vũ,  tồn  tại  vĩnh  viễn 

chẳng suy mất. So với chuyện cầu danh dự trong thế gian và phước báo nhân 

- thiên thật khác biệt một trời một vực! Những người cùng liên xã cảm kích 

trước thạnh tình ấy, thầm sợ rằng nếu chẳng lập chứng cứ sau này sẽ bị mất 

đi, khiến cho tấm lòng một phen lợi người của cư sĩ bị biến thành đoạn diệt. 

Do vậy, bèn báo  lên  huyện  lập  giấy tờ, khắc bia đặt trong Niệm Phật  Lâm, 

không chỉ nhằm để tán dương thạnh đức của cư sĩ mà quả thật còn nhằm để 

phát khởi nhiệt tâm cho người thấy nghe. 

Lại do  Bất  Huệ tu tông  này đã  lâu  nên bèn  gởi thư, sai  viết  lời tựa dẫn 

giải ngõ hầu người đọc nghe đến phong thái ấy bèn khởi tâm, lần lượt truyền 

dạy,  hoằng dương, theo chiều dọc  là đến tận đời  vị  lai, theo chiều  ngang  là 

trọn  khắp  mười  phương,  khiến  cho  lời  đức  Như  Lai  dạy   “hết  thảy  chúng 

 sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật”  đều thành sự thực, chẳng đến nỗi 

còn có chỗ tiếc nuối! Bất Huệ vâng theo thạnh tình ấy, kính cẩn trình bày đại 

lược những chỗ khó - dễ, nhanh - chậm trong việc y theo hết thảy pháp môn 

và pháp môn Tịnh Độ tu hành hòng liễu sanh tử, chứng Vô Sanh, ngõ hầu ai 

nấy  tự  xét  sức  lực  của  mình  mà  tu  hành,  chẳng  đến  nỗi  bị  tổn  hại  vì  theo 

pháp chẳng khế hợp căn cơ, luân hồi dài lâu trong tam đồ lục đạo, không thể 

thoát ra được! 

Hết thảy các pháp  môn được  nói  trong  giáo pháp  một đời của đức Như 

Lai không pháp nào chẳng nhằm làm cho chúng sanh đoạn phiền Hoặc liễu 

sanh tử, chứng Vô Sanh Nhẫn thành Phật đạo. Nhưng căn cơ của chúng sanh 

bất nhất, cho nên mỗi người đạt được lợi ích khác biệt. Những ai có túc căn 

sâu dầy thì có thể đoạn sạch  được  Kiến  - Tư  ngay trong  một đời  này,  vượt 

thoát tam giới, tiến lên học theo đạo Bồ Tát  “trên cầu Phật đạo, dưới hóa độ 

 chúng sanh”  để cầu viên mãn Bồ Đề, may mắn gì hơn? Nếu như căn cơ kém 

cỏi  hơn  đôi  chút,  dẫu  có  sức  Thiền  Định  sâu,  triệt  ngộ  tự tâm,  nhưng  chưa 

đoạn  được  Kiến  -  Tư,  ắt  vẫn  phải  luân  hồi  y  như cũ!  Huống  gì  từ  đời  này 

sang đời khác, làm sao có thể tự bảo đảm được? Hễ bị phước làm mê, ắt đọa 

thẳng vào tam đồ! Kẻ kém hơn thì còn gì để nói nữa! Đấy là chỗ khó khăn 

của việc dùng tự lực để liễu sanh tử vậy. 

Đức Như Lai sớm biết chúng sanh đời Mạt không có sức đoạn Hoặc, nên 

đặc biệt  mở  ra  một pháp  môn tín  nguyện  niệm  Phật cầu sanh  Tây  Phương, 

khiến  cho  hàng  Pháp  Thân  đại  sĩ  và  hạng  phàm  phu  đầy  dẫy  triền  phược 

cũng  như tội  nhân  Ngũ  Nghịch  Thập  Ác  cực  nặng  đều  cùng  trong  một  đời 

này vãng sanh Tây Phương. Đã vãng sanh Tây Phương thì liễu sanh thoát tử 

siêu  phàm  nhập  thánh,  ai  nấy  tùy  theo  khả  năng  của  chính  mình  mà  ngộ 

chứng. Tâm từ bi vỗ về, nuôi dạy ấy dù có lấy thiên địa phụ mẫu cũng chẳng 

thể  sánh  ví  được  muôn  một.  Bởi  lẽ,  pháp  môn  này  cậy  vào  sức  tín  nguyện 

niệm Phật của chính mình để cảm sức từ bi nhiếp thọ của Phật, cảm ứng đạo 

giao, cho  nên chẳng cần đoạn phiền  hoặc  mà đới  nghiệp  vãng sanh. So với 

cách cậy  vào tự  lực thì khó - dễ dù có  hết cả năm cũng chẳng thể  nói  trọn. 

Người niệm Phật nếu biết được nghĩa này sẽ tự chết được cái tâm chụp giựt, 

chuyên tu pháp môn này, chẳng đến nỗi ham cao chuộng xa, bị những lời lẽ 

của  kinh  giáo  hay  tri  thức  lay  chuyển  để  rồi  bỏ  pháp  này  tu  những  pháp 

khác. Xin khắp những ai thấy nghe đều tin tưởng chắc chắn! 



---o0o--- 

18. Bày tỏ những ý nghĩa ẩn kín của lời tựa chúc thọ cho tiên sinh Cừu 

Trác Đình và phu nhân 





Con người sống trong vòng trời đất hình vóc nhỏ nhoi thay! Sao lại có 

thể sánh cùng trời đất xưng là Tam Tài? Ấy là do con người đồng một tâm 

này, tâm cùng một lý này, ai nấy có thể là Nghiêu - Thuấn, ai nấy đều có thể 

làm Phật. Do có đủ công năng, đức dụng tán trợ quyền sanh trưởng, dưỡng 

dục của trời đất,  giữ  gìn  giềng  mối càn khôn,  nên  mới  mang danh  xưng  tốt 

lành ấy. Nếu kẻ  nào chẳng tự gắng sức đào  luyện, cam  bề phàm  ngu, sống 

làm thịt đi thây chạy, chết mục nát cùng cỏ cây, sống có hại cho xã hội, quốc 

gia, chết chịu khổ trong tam đồ, ác đạo, thì chính là vì không cẩn thận trong 

hành vi mà nên nỗi, chứ chẳng phải vì thiên chân Phật tánh sẵn đủ có gì sai 

khác! Vì vậy, Khổng Tử nói:  “Về tánh chất thì gần giống như nhau, nhưng 

 do đào luyện mà thành ra sai khác”.   

Như  nói  đến   “tán  trợ  quyền  sanh  trưởng,  dưỡng  dục  của  trời  đất,  gìn 

 giữ giềng mối càn khôn”   nào phải chỉ  là  nói  về  những ai có địa  vị! Dẫu  là 

thất  phu,  thất  phụ  đi  nữa,  ai  nấy  đều  có  thể  dốc  sức  thực  hiện.  Nếu  có  thể 

chánh tâm thành ý, tự tu sửa cái thân để làm sáng tỏ Minh Đức, lòng thành 

bên trong thấu tỏ ra ngoài, tất nhiên người trong nhà, láng giềng, làng xóm, 

thân  thích,  bầu  bạn  thảy  đều  thấy  được,  cảm  nhận  được,  ngấm  ngầm  được 

cảm hóa, thay đổi mà không hay không biết. Vì thế, khi trong làng có một vị 

thiện  sĩ  thì  làng  ấy  càng  thêm  thuần  hòa,  nghiêm  cẩn,  yên  tịnh,  như  Trần 

Thật Uyển đời Hán giáo hóa chàng quân tử trên kèo nhà khiến đạo tặc trong 

làng ấy tuyệt tích, người cô có đạo nghĩa nước Lỗ muốn bảo vệ đứa con nối 

dõi  của  anh  mình  khiến  cho  quân  địch  nước  Tề  lập  tức  lui  binh871.  Đấy 

chính là đầu mối để thất phu, thất phụ tán trợ quyền sanh trưởng, dưỡng dục 

của trời đất, giữ gìn giềng mối vậy. 

Mạnh  Tử  nói:   “Nghèo  cùng  thì  riêng  thân  mình  thiện,  hiển  đạt  thì làm 

 cho thiên hạ cùng thiện” , đấy chính là hướng theo đa số mà luận vậy. Trong 

cõi đời ngày nay, thế đạo nhân tâm đều đã suy vi đến cùng cực, chỉ cầu tự tư 

tự  lợi,  gạt  bỏ  đạo  đức  nhân  nghĩa  không  ngó  ngàng  đến  gần  như  hết  thuốc 

chữa!  Nhưng  thiên  hạ  chẳng  yên,  thất  phu  có  trách  nhiệm.  Nếu  như ai  nấy 

đều đứng lên gách vác trách nhiệm này, ai nấy đều giữ phận sống yên, biết 

nhân hiểu quả, hiếu cha mẹ, kính anh, đôn đốc tông tộc, nghiêm túc dạy dỗ 

con cái khiến cho chúng trở thành người lương thiện thì chỉ trong mười mấy 

năm, trong đời ai cũng  là  hiền  nhân. Người  hiền tạo  ích  lợi cho  nhau, ắt sẽ 

cảm  được  thiên  hòa872,  thiên  tai,  nhân  họa  nào  còn  có  nữa!  Do  vậy,  biết 

rằng xiển minh nhân quả, khéo dạy con cái chính là căn bản để thiên hạ thái 

bình. 

Như vợ chồng ông Cừu Trác Đình ai nấy đều biết là người có nhiệt tâm 

thạnh  đức,  dùng  tấm  lòng  vô  tư,  chí  thành,  hiếu  thuận  cha  mẹ,  kính  trọng 

anh,  nuôi  nấng  các  cháu,  châu  cấp  kẻ  bần  cùng,  chấn  hưng  trường  học,  tin 

tưởng sâu xa vào Phật pháp và nhân quả, tế độ u hồn, cứu giúp sanh mạng, 

là  gương  sáng  cho  xóm  làng,  làm  bậc  mô  phạm  cho  đồng  nhân,  khiến  cho 

con  cái,  dâu,  cháu  đều  hiền  -  hiếu,  gia  đạo  hưng  vượng,  con  cháu  đông 

đầy873.  Nhưng  không  ai  biết  đức  ấy,  tâm  ấy  vốn  do  từ  vô  lượng  kiếp  đến 

nay phụng hành lời dạy  “không làm các điều ác, vâng làm các điều lành, đối 

 xử với mọi người bằng lòng nhân bình đẳng, tự lợi lợi tha”  của đức Phật, lại 

thêm từ khi sanh ra đã được hiền phụ, hiền mẫu un đúc, giáo hóa, dưỡng dục 

mà thành ra như vậy. 

Tiên sinh  và phu  nhân sắp đến bảy  mươi,  đồng  nhân  muốn chúc  hai cụ 

sống  lâu  trăm  tuổi,  bèn  kính  cẩn  chép  lại  những  hành  trạng  hai  cụ  để  góp 

phần chúc thọ,  lại  xin  Bất  Huệ tùy  hỷ tán  trợ. Trộm  nghĩ: Trong  lời tựa đã 

nêu bày đầy đủ đức của tiên sinh và phu nhân. Nếu chỉ viết xuông những câu 

văn bóng bảy để tán tụng thì chẳng những Bất Huệ tôi không thể làm được 

mà cũng không nên làm như thế. Do vậy, bèn suy xét nơi cái gốc để viết ra 

những lời lẽ nhằm phát huy những nghĩa lý còn bị ẩn kín. Phải biết: Tuổi thọ 

của con người vốn vô thủy vô chung. Do Chân Như Diệu Tánh bị phiền não 

Hoặc  nghiệp che  lấp  mà tùy  nghiệp thăng trầm  trong  lục đạo  luân  hồi,  nên 

tuổi thọ rút ngắn chẳng thể kham diễn tả được nổi. Đức Như Lai thương xót 

bèn  nói pháp đoạn  Hoặc chứng Chân để  họ  hoàn  lại cái  gốc, trở  về  nguồn, 

siêu phàm nhập thánh. Trong ấy, pháp hạ thủ dễ thành công cao thì chỉ có tín 

nguyện  niệm  Phật  cầu  sanh  Tây  Phương  là  bậc  nhất.  Con  cụ  Cừu  là  Tố 

Doanh lập An Dưỡng Đường để làm chỗ cho song thân tu Tịnh, thật đã hiểu 

được đại thể của việc chúc thọ. Đợi đến khi [song thân] trăm tuổi, vãng sanh 

Tây Phương chứng vô lượng thọ thì mới là thật nghĩa rốt ráo của người con 

hiếu tôn kính cha  mẹ,  mới đáp được  lòng  thành  ngưỡng  mộ của đồng  nhân 

ca tụng đức chúc thọ [cha mẹ] (Tố Doanh hiệu là Bội Tịnh). 



---o0o--- 

19. Nêu bày nghĩa lý ẩn kín về hành trạng của Lâm Phu Nhân mẹ ông 

Tôn 





Một niệm tâm tánh của chúng ta và tam thế chư Phật trọn chẳng khác 

gì. Nhưng  trí - ngu, sướng - khổ khác biệt  một trời  một  vực  là do sự tu tập 

trong  đời  trước  và  đời  này  có  thiện  -  ác,  thuận  -  nghịch  mà  ra.  Kinh  Hoa 

Nghiêm dạy:  “Nếu muốn biết rõ hết thảy tam thế Phật, nên quán pháp giới 

 tánh:  hết  thảy  duy  tâm  tạo”.   Nói   “pháp  giới  tánh”   chính  là  nói  đến  tánh 

Chân Như mầu  nhiệm  mà chúng sanh  và Phật đều cùng có,  nơi Phật chẳng 

tăng, nơi chúng sanh chẳng giảm, trong sanh tử chẳng nhơ, chứng Niết Bàn 

chẳng tịnh, hằng cổ hằng kim, chẳng dời, chẳng biến, trạm tịch thường hằng, 

như  như  bất  động.  Tánh  ấy  tôn  quý  nhất,  vì  thế  dù  chúng  sanh  có  mê  đến 

cùng cực thì Như Lai vẫn hoàn toàn chẳng có một niệm buông bỏ, vẫn giáo 

hóa nhiều cách cốt sao họ khôi phục được bản tánh.  “Hết thảy duy tâm tạo”  

chính là nói tu tập thuận hay nghịch. Thuận tu thì là người, là trời, là Thanh 

Văn,  là  Duyên  Giác,  là  Bồ  Tát,  đến  tối  cực  là  viên  thành  Phật  đạo,  an  trụ 

Tịch Quang; còn nghịch tu thì đọa vào Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, cùng cực là 

đọa mãi trong A Tỳ địa ngục trải trần điểm kiếp, chịu các sự khổ cùng cực, 

không  do  đâu  thoát  lìa  được!  Do  vậy,  ta  thấy  mười  pháp  giới  đều  do  sự  tu 

tập xưa  nay  mà ra, cho  nên  Khổng  Tử  mới  nói:  “Xét về tánh thì gần giống 

 nhau, nhưng do sự đào luyện mà khác xa nhau” . Hiểu rõ điều này mà chẳng 

bỏ mê theo ngộ, trái trần hiệp giác, thận trọng tu tập thì là chuyện chưa bao 

giờ có vậy! Đạo để bỏ mê theo ngộ, trái trần hiệp giác cố nhiên chẳng phải là 

một mối; tìm lấy một pháp hạ thủ dễ thành công cao, dùng sức ít được hiệu 

quả nhanh thì chỉ có mình pháp môn Tịnh Độ là được như vậy! 

Lâm phu nhân là mẹ đẻ của ông Tôn Khánh Trạch, xưa đã trồng cội đức, 

bẩm tánh hiền thục, hiếu thảo cha mẹ, tôn kính chồng, dạy con, cai quản việc 

nhà, châu cấp kẻ nghèo cùng, túng thiếu, cứu giúp sanh mạng, đều đáng làm 

bậc thầy khuôn mẫu cho nữ giới. Bà lại còn dốc lòng tin tưởng Phật pháp, tu 

trì Tịnh nghiệp, từ trẻ đến già không hề phế bỏ. Huống chi đã mang thân nữ 

khó thể đi xa tham học với bậc cao nhân, lại sống ở Ngọc Điền874, rất ít bậc 

thượng  sĩ  hoằng  pháp,  mà  vẫn  suốt  đời  khăng  khắng  tu  trì  thì  chính  là  do 

nhiều kiếp huân tu tạo thành vậy. 

Xét khi xưa, lúc phu nhân về với ông Tôn, nghèo cùng không đủ ăn, cần 

cù, vất vả quá người làm công. Tuổi trung niên trở đi, nhà cửa mới dần dần 

dư dả, có năm người con, mười mấy đứa cháu, tôi tớ rất đông. Lẽ ra nên an 

nhàn hưởng thụ, nhưng bà vẫn chịu thương, chịu khó như cũ, chỉ mặc áo vải 

thô, chẳng mặc lượt là, giặt giũ, chằm vá, chẳng nỡ bỏ đi. Thấy người khác 

đói rét khác nào chính thân mình đang khổ, ắt phải thí tiền cho cơm thì tâm 

mới yên. Có ai đến cầu xin bèn vui vẻ cho ngay. Đối với côn trùng, kiến bọ, 

đều  răn [người  nhà] chớ  gây tổn  thương;  đối  với rắn, rết, độc  vật cũng dạy 

tìm cách đuổi đi, trọn chẳng chịu gây thương tổn cho chúng. Ấy là vì muốn 

cho  con  cháu  đời  đời  giữ  đạo  cần  kiệm  nhân  từ,  lấy  chính  thân  mình  làm 

gương, ngõ hầu con cháu hành theo. Bình thời, cụ hay đem chuyện nhân quả 

báo ứng  răn dạy con cháu, thường bảo:  “Lợi người thật ra là lợi mình, hại 

 người khổ hơn hại mình rất nhiều. Phàm suy nghĩ, xử sự, nói năng đều phải 

 quy vào phương diện từ thiện mới nên. Nếu các ngươi làm được như thế thì 

 mới khỏi gây thẹn cho người sanh ra mình. Nếu không, dù phú quý tột bậc 

 vẫn  là  đại  oan  gia  ô  nhục  tổ  tông” .  Do  vậy,  con  cháu  cụ  đa  số  đều  thuần 

hậu, kính cẩn, chẳng nhiễm thói tục hiện thời. 

Chuyện  lạ  nhất  là  vào  mùa  Đông  năm  ngoái,  khi  chiến  tranh  nổ  ra, 

Khánh Trạch đưa  mẹ đi  xa  lánh  nạn tại  nhà  họ  hàng.  Trong  lúc  ra đi, [mọi 

người] tâm lo lắng sợ sệt, phu nhân sai đem cái rương đựng quần áo cũ theo, 

nhưng chẳng  nói rõ duyên do. Đến  tháng  Chạp cụ  mất, dùng  ngay quần áo 

ấy để khâm  liệm. Tuy  nói  là cụ tuổi đã tám  mươi tám, chẳng thể không dự 

đoán được,  nhưng  tâm địa cụ an tường, chẳng  bị  ngoại cảnh  nhiễu  loạn, từ 

chỗ  này  ta  có  thể  thấy  được.  Trong  lúc  phu  nhân  lâm  chung,  Khánh  Trạch 

đang  đốc  suất  người  nhà  đồng  thanh  niệm  Phật,  chợt  như  phát  cuồng,  xé 

rách giấy dán cửa sổ. Ngay khi ấy, có hai con bướm to như bàn tay theo cửa 

sổ chui vào, sắc vàng chen lẫn những vằn đen trắng, rực rỡ phi thường, bay 

quanh  quẩn  trong  nhà.  Người  nhà  xua  đuổi  rốt cuộc  vẫn  không  đuổi  được. 

Độ hơn nửa ngày, tẫn liệm xong xuôi, khiêng [linh cữu] sang gian nhà khác, 

bướm cũng chấp chới bay theo quan tài. Đến khi linh cữu đã đặt yên, bướm 

mới  bay  ra  khỏi  nhà,  hướng  về  Tây  bay  đi.  Khi  ấy,  nhằm  tiết  tháng  Chạp, 

huống hồ đất phương Bắc đang rét căm căm làm sao có bướm được? Khi đó, 

người  trong  nhà  và  thân quyến bảy  mươi  mấy  người  đều kinh  ngạc, cho  là 

điềm lành chưa từng thấy nghe. Ấy chính là do thạnh đức, tịnh tâm của phu 

nhân  chiêu  cảm  hòng  biểu  thị  điềm  lành  lìa  khỏi  Sa  Bà,  sanh  về  Cực  Lạc, 

nhưng  vì  người đời căn cơ  hèn kém  nên bèn thị  hiện thành  bướm, chứ nào 

phải là bướm thật! 

Khánh  Trạch  thuật  đại  lược  tâm  hạnh  của  mẹ,  xin  Quang  phát  huy  ý 

nghĩa để khuyên đời. Ôi! Con xiển dương đức của mẹ, cố nhiên là bổn phận 

nên làm; nhưng xiển dương đức mẹ mà chẳng tu đức thực hành cẩn thận thì 

còn tệ hơn vu báng lỗi ác cho mẹ. Vì thế, Hiếu Kinh coi lập thân hành đạo, 

lưu danh hậu thế, khiến cha mẹ vẻ vang là tột cùng của đạo hiếu. Những vị 

như Khổng Tử, Mạnh Tử v.v… chưa từng thấy họ thuật bày đức của cha mẹ, 

mà  thiên  hạ  hậu  thế  không  ai  chẳng  tôn  cha  mẹ  các  ngài  là  bậc  thánh  phụ, 

thánh mẫu. Muốn phô bày đức của cha mẹ chẳng thể không biết [điều này]! 

Hiếu thế  gian  như thế có thể  nói  là tột bậc, nhưng chẳng có ích  gì cho  linh 

thức  của  cha  mẹ!  Nếu  luận  theo  Phật  pháp  thì  hễ  cha  mẹ  còn  sống  bèn 

khuyến dụ cha mẹ nhập đạo, ngõ hầu họ bỏ mê theo ngộ, trái trần hiệp giác, 

tín  nguyện  niệm  Phật,  cầu  sanh  Tây  Phương.  Cha  mẹ  đã  mất  thì  chí  thành 

niệm Phật, hồi hướng cho cha mẹ, cúng quải, đãi khách nhất loạt chẳng dùng 

đồ mặn, ngõ hầu cha mẹ chưa vãng sanh liền được vãng sanh, đã vãng sanh 

liền tăng cao phẩm sen. Đấy chính là đạo trọng yếu của đức Như Lai để phổ 

độ chúng sanh khiến họ khôi phục Phật tánh vốn có. Phận làm con muốn báo 

ân cha mẹ, xiển dương đức của cha mẹ thì suốt đời phải phụng hành để rộng 

cảm hóa, chỉ dạy. Lợi ích ấy chỉ có Phật mới biết được, chứ ngôn ngữ, văn 

tự chẳng thể hình dung được nổi! 

 

---o0o--- 

20. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín trong chuyện vãng sanh của Tôn phu nhân 

mẹ ông Thôi 





Đạo Thành Minh của thánh nhân, pháp chân thường của đức Như Lai, 

thất phu, thất phụ đều kham biết được, làm được; bởi lẽ con người có cùng 

một  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này.  Phàm  -  thánh  tuy  khác,  tâm  thể  chẳng 

khác!  Vì  thế  nói:   “Thánh  mất  niệm  thành  cuồng,  cuồng  khắc  chế  được  ý 

 niệm  bèn  thành  thánh.  Ai  cũng  có  thể  làm  Nghiêu  -  Thuấn,  ai  cũng  có  thể 

 làm Phật” . Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, do mê trái nên oan uổng 

hứng chịu nỗi khổ sanh tử luân hồi. Phật coi lục đạo chúng sanh đều giống 

hệt  như con  một.  Huống  chi  những  người  sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  kiền 

thành trì Phật hiệu, hành đủ mọi điều thiện thế gian, kiêm trì kinh, tụng chú, 

chí thành  hồi  hướng để cầu được  vãng sanh, có ai chẳng cảm  ứng đạo giao 

được Phật tiếp dẫn lìa cõi Sa Bà sanh sang Cực Lạc? 

Thôi  mẫu  Tôn  phu  nhân  là  người  vợ  đức  hạnh  của  xử  sĩ  [Thôi]  Chú 

Xuyên,  là  mẹ  đẻ  các  ông  Tường  Cưu,  Tường  Côn,  Tường  Hồng,  tánh  tình 

trầm  mặc,  thuần  hậu,  xử sự  cần  kiệm,  khoan  hòa,  hiếu  thuận  cha  mẹ,  giúp 

chồng, chăm sóc việc nhà, dạy con, giúp nghèo, cứu nguy, kiêng giết, bảo vệ 

sanh mạng, thảy đều đáng nêu gương cho hàng khuê các, là bậc thầy khuôn 

mẫu cho nữ giới. Nếu chẳng phải là xưa đã có thiện căn, há có được như thế 

hay  chăng?  Cụ  lại  còn  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  chân  thành  thọ  Tam 

Quy Ngũ Giới. Tuổi ngoài bảy mươi bèn chuyên tinh tu Tịnh nghiệp. Con cụ 

là Tường Hồng lại giúp đỡ mẹ nhiều cách, cho nên bà cụ biết trước lúc mất, 

chánh niệm vãng sanh, đáng gọi là bậc trượng phu trong giới nữ, là hoa sen 

nở  trong  lửa,  chẳng  cô  phụ  ơn  Phật  giáo  hóa,  chẳng  phụ  bạc  tánh  linh của 

chính mình. Những kẻ tu mi trượng phu trong cõi đời, lắm tài, lắm nghệ, tự 

cậy mình phi phàm, đến khi lâm chung nghiệp thức mịt mờ, chẳng có gì để 

trông  cậy  được,  vẫn  cứ  y  như  cũ  luân  hồi  trong  tam  đồ  lục  đạo,  há  chẳng 

đáng buồn quá đỗi ư? 

Nếu như nói: Thường thấy chép trong sách vở những bậc suốt đời tu trì, 

Định  lực  lẫn  Huệ  lực  đều  sâu,  Tông  lẫn  thuyết  đều  thông,  giải  hạnh  tương 

ứng, rất  nhiều  vị chẳng  giải  quyết được sanh tử,  vẫn phải  thọ sanh.  Lẽ đâu 

Thôi  mẫu  (Tôn  phu  nhân)  chỉ  do  năm  sáu  năm  công  phu  bèn  được  vãng 

sanh,  liễu  sanh  tử?  Có  chứng  cứ  gì  mà  biết  bà  cụ  quyết  định  được  vãng 

sanh? 

Đáp: Ông chưa biết duyên do liễu sanh tử có chuyện nhờ vào Phật lực và 

tự  lực  vậy!  Hết thảy pháp  môn đều cậy  vào tự  lực, còn pháp  môn Tịnh Độ 

hoàn toàn cậy vào Phật lực. Cậy vào tự lực mà Kiến - Tư chưa hết sạch thì 

sẽ  không  có  cách  nào  thoát  lìa  sanh  tử  được!  Cậy  vào  Phật  lực  nếu  tín 

nguyện chân thật, thiết tha, ắt được đới nghiệp vãng sanh. Ví như vượt biển, 

một  đằng  do  tự  nổi,  một  đằng  do  ngồi  thuyền,  tuy  cùng  đến  bờ  kia,  nhưng 

khó - dễ, an - nguy khác biệt vời vợi như trời với vực. Kinh Quán Vô Lượng 

Thọ Phật dạy về ba thứ chánh nhân Tịnh nghiệp: Một là hiếu dưỡng cha mẹ, 

phụng sự sư trưởng, từ tâm không giết, tu Thập Thiện Nghiệp. Hai là thọ trì 

Tam Quy, đầy đủ các giới, chẳng phạm oai nghi. Ba là phát Bồ Đề tâm, tin 

sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả. Mười  một việc này 

nếu có được một hai việc, kèm thêm tín nguyện niệm Phật thì đều được vãng 

sanh.  Huống  chi  Thôi  mẫu  làm  được  gần  đủ?  Hơn  nữa,  chúng  sanh  Ngũ 

Nghịch  Thập  Ác  khi  lâm  chung  tướng  địa  ngục  hiện,  có  thiện  tri  thức  dạy 

niệm  Phật  hoặc  được  mười  tiếng  hoặc  chỉ  được  mấy  tiếng  rồi  liền  mạng 

chung,  cũng  vẫn  có  thể  cậy  vào  Phật  từ  lực  vãng  sanh  trong  Hạ  Hạ  Phẩm. 

Huống chi Thôi mẫu năm sáu năm qua ngày đêm đều hệ niệm ư? 

Nói đến chứng cứ thì lúc lâm chung chẳng khởi ái luyến, thầm lặng niệm 

Phật,  giơ  tay  tỏ  vẻ  tôn  kính,  ngồi  ngay  ngắn  qua  đời.  Mấy  tướng  lành  ấy 

chính  là  tướng  vãng  sanh;  huống  chi  mất  rồi,  toàn  thân  đã  lạnh,  đảnh  đầu 

vẫn còn ấm. Đến khi nhập liệm, diện mạo giống như còn sống. Căn cứ theo 

thuyết  “đảnh thánh, nhãn sanh thiên”  như kinh luận đã nói thì cụ được vãng 

sanh còn ngờ chi nữa? 

Nếu  nói: “Cảnh ấy, Sư chưa đích  thân thấy,  làm sao biết  không phải  là 

do con bà cụ thêu dệt?” Đáp: Thêu dệt thì trong đời cố nhiên là có, ấy là do 

không  biết  nhân  quả  nên  mới  làm  như  thế.  Tường  Hồng  muốn  cho  đồng 

nhân  cùng  sanh  tín  tâm,  cùng  tu  Tịnh  nghiệp,  cùng  sanh  Tây  Phương,  ngõ 

hầu mẹ ông ta được tăng cao phẩm sen, quyết chẳng phạm tội đại vọng ngữ 

khiến cho cả mẹ lẫn bản thân đều mắc phải tội nặng tột bậc “chưa đắc đã nói 

đắc, chưa chứng đã nói chứng, đem phàm lạm thánh” vậy! 



---o0o--- 

21. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của bộ sách Từ Bi Kính 





Sát  kiếp  thê  thảm  trong  thời  gần  đây  xưa  nay  chưa  từng  nghe  thấy. 

Xét  đến  nguyên  do  đều  do  ăn  thịt  mà  ấp  ủ  thành,  nghĩa  là:  Ăn  thịt  là  nhân 

gây  nên  sát  kiếp,  sát  kiếp  là  cái  quả  của  việc  ăn  thịt,  rồi  quả  lại  tạo  nhân, 

nhân  lại  cảm  quả,  xoay  vần  giết  lẫn  nhau  để  ăn  thịt,  trọn  chẳng  có  lúc  nào 

ngưng,  chẳng  đáng  buồn  ư?  Nỗi  thảm  sát  kiếp  ai  nấy  cùng  kinh  sợ,  nhưng 

nỗi thảm sát sanh ăn thịt, ai  nấy cùng  vui! Thật chẳng khác  gì tự giết  mình 

để ăn thịt và tự giết cha mẹ, anh em, vợ con, quyến thuộc để ăn thịt vậy. Do 

đó, kinh Nhập Lăng Già dạy:  “Hết thảy chúng sanh từ vô thủy đến nay, luân 

 hồi trong sanh tử chẳng ngơi. Không ai chẳng từng làm cha mẹ, anh em, con 

 cái,  quyến  thuộc,  thậm  chí  bè  bạn,  người  thân  ái,  kẻ  hầu  hạ,  qua  đời  khác 

 phải thọ những thân cầm thú. Sao lại bắt lấy những con vật trong số ấy để 

 ăn thịt?”  Lỗi hại của sự ăn thịt chẳng thể kể xiết! 

Các  thiện  sĩ  ở  Tuyền  Châu875  muốn  vãn  hồi  sát  kiếp  nên  lập  ra  Đại 

Đồng Phóng Sanh  Hội. Phóng sanh chính  là  muốn cảm phát  lòng  từ bi của 

mọi người, từ đó chẳng nỡ ăn thịt. Đã không ăn thịt thì hiện tại chẳng tạo sát 

nghiệp, tương lai chẳng phải chịu sát báo. Tuy nói là yêu tiếc sanh mạng loài 

vật,  nhưng  thật  ra  là  nhằm  bảo  vệ  sẵn  cho  bản  thân  mình.  Nếu  mọi  người 

cùng  mang  chí  này,  khó  gì  chẳng  cảm  được  thiên  hòa.  Nếu  người  phóng 

sanh  cứ  phóng  sanh,  kẻ  ăn  cứ  ăn  thì  những  con  vật  được  thả  chỉ  hữu  hạn, 

những con vật bị ăn là vô cùng, tiêu trừ sát nghiệp cho cá nhân phóng sanh 

thì được, chứ chưa thể tiêu trừ sát nghiệp cho những người đồng phận được. 

Vì thế, thâu tóm những lời lẽ khuyên răn rõ ràng dễ hiểu của cổ nhân, [soạn 

thành bộ sách] đặt tên  là Từ  Bi  Kính (Gương Từ Bi)  lưu truyền khắp trong 

làng xóm, ngõ hầu người thấy nghe đều dấy lòng từ bi, đều cùng kiêng giết, 

đều cùng ăn chay hòng vãn hồi kiếp vận, cùng hưởng thái bình. Do vậy, tôi 

bèn lược thuật lỗi hại của việc ăn thịt để phụ trợ. Nguyện những ai ăn thịt sẽ 

nghĩ  loài  vật  như chính  mình,  nghĩ  chính  mình [đang  lâm  cảnh  khổ]  giống 

như loài vật, nghĩ như thế lâu ngày ắt sẽ bị sức ép đến nỗi ăn thịt cũng chẳng 

dám, há còn vì mong cầu thỏa mãn bụng miệng đến nỗi tế thần, cúng giỗ tổ 

tiên, phụng dưỡng cha mẹ, đãi khách nếu dùng món chay là không được, cứ 

phải sát sanh mới được ư? 



---o0o--- 

22. Trình bày nghĩa lý ẩn kín của việc xây kèm tháp của ni sư Thanh 

Liên thuộc am Đại Thành vào phần mộ cha mẹ họ Đường 





Ai  cũng  đều  có  thể  là  Nghiêu  -  Thuấn,  ai  cũng  đều  có  thể  làm  Phật, 

bởi  con  người  có  cùng  một  cái  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này.  Những  kẻ 

không  làm  được  đều  là  hạng  tự  cam  phận  kém  hèn,  chẳng  nỗ  lực  cho  nên 

mới  không  làm  được,  chứ  không  phải  là  thật  sự  không  thể  làm  được!  Lễ 

Kinh nói:  “Uống ăn, trai gái là điều con người ham muốn nhất; chết chóc, 

 nghèo khổ là điều con người chán ghét nhất”.  Nhưng đã có chí làm Nghiêu - 

Thuấn, làm Phật thì chẳng đem điều chán ghét nhất đổi lấy điều ham muốn 

nhất.  Do  vậy,  Khổng  Tử  nói:   “Chí  sĩ,  nhân  nhân  vô  cầu  sanh  dĩ  hại  nhân. 

 Hữu  sát  thân  dĩ  thành  nhân876”   (Bậc  có  chí,  người  có  đức  hạnh  tốt  đẹp 

chẳng  cầu  sống  để  làm  hại  đến  lòng  nhân,  có  người  hy  sinh  để  thành  tựu 

điều nhân). Mạnh Tử nói:  “Sống cũng là điều ta ham muốn, mà nghĩa cũng 

 là điều ta ham muốn. Nếu hai điều ấy chẳng cùng trọn vẹn được thì bỏ cái 

 sống để giữ lấy cái nghĩa”.   

Đối với bà ni Thanh Liên ở am Đại Thành tôi có cảm xúc sâu xa. Ni sư 

vốn  vợ  ông  X…  ở  Tây  Giao,  Võ  Tấn877,  xuống  tóc  từ  lúc  còn  trẻ,  tinh  tu 

phạm  hạnh,  được  thiện  tín  xa  gần  kính  ngưỡng.  Năm  Hàm  Phong  thứ  10 

(1860) đời Thanh, giặc vây hãm Thường Châu, ni sư mặc ca-sa lễ Phật, nhảy 

xuống ao  trước am. Đến khi  giặc tràn đến, thôn  lẫn am  đều thành cuộc đất 

hoang vắng. Mấy ngày sau có hai ông Uông và Thiệu ngầm trở về thăm dò, 

thấy xác ni sư nổi trên mặt ao. Hai ông ngưỡng mộ đức đẹp, tiết tháo trong 

sạch của  ni sư nên đợi  đến  lúc đêm khuya, vớt  xác  lên, chôn tạm dưới  nền 

am. Mười sáu năm sau, nhằm lúc Quang Tự cải nguyên878 (1875), cha của 

ông Đường Đà là Tuân Chi mất, mẹ ông Đà là bà Trâu Cung Nhân879 tom 

góp  được  mấy  chục  ngàn  [đồng]  mua  đất  làm  phần  mộ,  tức  là  nền  am  Đại 

Thành khi ấy. Người trong thôn muốn bán đất bèn lén đem hài cốt ni sư đem 

chôn trong khu mộ địa [bà Trâu] vừa tậu, đắp thành một nấm mộ nhỏ. Trâu 

Cung Nhân xét kỹ nguồn cơn, chẳng những không tỵ hiềm, trái lại còn sanh 

lòng tin tưởng, ngưỡng mộ. Mỗi dịp tế lễ, tảo mộ, anh em ông Đà cũng cúng 

tế mộ ni sư luôn. Thuở ấy, Trâu Cung Nhân tuổi còn đang thanh xuân, cam 

phận  nghèo,  thủ  tiết,  vì  chồng  nuôi  dạy  con  cái,  gia  kế  chẳng  dư  dật,  phải 

siêng  năng  khâu  vá,  thêu  thùa,  giặt  giũ  quần  áo  cho  người  ta  để  sống  qua 

ngày.  Khi ấy, anh của ông Đà  là Quang Thịnh  mười  một tuổi, ông Đà  mới 

chỉ  lên  năm,  em  gái  vừa  lên  ba,  lênh  đênh  cô  khổ  không  sao  nói  nổi.  Trâu 

Cung Nhân gắng sức bươn chải nuôi dạy con khiến cho anh em ông Đà đều 

thành người có đức hạnh tốt đẹp. Hoàn cảnh của bà tuy khác với ni sư Thanh 

Liên,  nhưng  đức  đẹp,  trinh  tâm  chẳng  thua  kém  ni  Thanh  Liên!  Đến  năm 

Quang  Tự  hai  mươi  tám  (1902),  Trâu  Cung  Nhân  qua  đời,  được  hợp  táng 

cùng ông Tuân Chi. Anh em ông Đà đi làm việc nơi khác, hơn hai mươi năm 

chưa cùng tế lễ, tảo mộ. 

Đến năm Dân Quốc thứ 10 (1921), anh ông Đà từ quan trở về quê, ông 

Đà cũng thường từ Thượng Hải trở về đất Thường cùng nhau tế lễ, tảo mộ, 

tìm mộ phần ni sư không được, hỏi chủ đất thì được biết do không tiện cho 

việc cày cấy, đã dời sang ruộng dâu. Ông Đà bàn cùng anh là Quang Thịnh: 

“Hiện thời vẫn còn có người biết được đức của ni sư, cho nên còn có ý niệm 

bảo  vệ, gìn  giữ  [phần  mộ]. Nếu  không  tính  kế, sau  này khó  tránh  được  nỗi 

thảm mộ bị dời, xương cốt bị bộc lộ. Huống chi hai vị Uông và Thiệu  mạo 

hiểm để chôn lén, hằng năm  mẹ chúng ta dẫn anh em  mình đi cúng tế. Nếu 

bỏ  qua  việc  này  không  quan  tâm  đến  thì  chẳng  những  phải  thẹn  với  hai  vị 

Uông  và  Thiệu  mà còn đắc tội rất  lớn đối  với  mẹ chúng  ta;  làm sao  bọn ta 

chịu  đựng  được  nổi!”  Do  vậy,  bèn  lựa  ngày  tốt,  dời  về  chôn  chung  trong 

phần  mộ  cha  mẹ.  Lại  còn  lập  một  tòa  tháp  đá,  viết  chữ to   “Đại Thành  Am 

 Thanh  Liên  Ni  Sư  Chi  Tháp”   (tháp  của  ni  sư  Thanh  Liên  thuộc  am  Đại 

Thành),  đề  ở  mặt  sau  rằng:   “Ni  sư  đắp  ca-sa  tuẫn  nạn,  chí  hạnh  của  ngài 

 đáng tưởng nhớ, nên dời di cốt về chôn trong mộ phần cha mẹ chúng tôi, chỉ 

 mong người đời cùng nhau gìn giữ”.  Ý của ông Đà là tính kế lâu dài phòng 

sau  này  con  cháu  dời  đi  nơi  khác,  hoặc  không  còn  ai  nối  dõi,  không  thể 

không cầu người đời gìn giữ cho! 

Có kẻ can gián, cho là không hợp lẽ, ông Đà nói: “Bà ni này chính là vị 

Tăng  tu  hành  chân  thật  trong  nhà  Phật.  Lúc  còn  sống  được  xa  gần  kính 

ngưỡng, khi giặc sắp tràn đến, liền đắp ca-sa tự nịch880, chẳng kém những 

bậc  đức  đẹp,  nghĩa  sĩ  thời  cổ  cho  lắm!  Huống  chi  mẹ  tôi  rất  khâm  phục  ni 

sư, thường bảo anh em tôi cúng tế. Nay đem chôn trong phần mộ của cha mẹ 

cũng  giống  như  thỉnh  cao  Tăng  về  nhà  cúng  dường,  có  gì  là  không  được? 

Hơn nữa, vị ni sư này đức đẹp, tiết tháo trong sạch, có lẽ đã siêu phàm nhập 

thánh, nếu cha mẹ chúng tôi thường được thân cận sẽ được nương nhờ từ lực 

ngài liền được cao siêu tam giới, gởi thân nơi chín phẩm sen. Do vậy, lòng 

cha  mẹ  tôi  được  vui  sướng!”  Mạnh  Tử  coi   ‘phú  quý  chẳng  dâm,  bần  tiện 

 chẳng  đổi  chí,  oai  vũ  chẳng  khuất  phục’  là  bậc  đại  trượng  phu.  Như bà  ni 

đây thoạt đầu bỏ điều ham muốn lớn lao là “ăn uống, trai gái” để trường trai 

thờ Phật, tinh tu phạm hạnh, khi mất thì có tiết tháo lớn lao  “tự giết mình để 

 thành tựu điều nhân, bỏ mạng sống để giữ nghĩa” , ngõ hầu chẳng phụ tánh 

linh của chính mình, chẳng gây tỳ vết cho sự giáo hóa của Phật, nêu gương 

cho trời - người, dứt thói tục suy đồi đời Mạt, chẳng đáng gọi là bậc trượng 

phu  trong  nữ  giới  hay  sao?  [Ni  sư]  đáng  để  Đường  Đà  dựng  tháp,  lại  còn 

cầm  “y  câu”881  cầu  khắp  các  danh  nhân  đề  lời  tán  thán  hòng  phát  huy  u 

quang nơi đức hạnh ngầm kín của bà ta, mong sao thế đạo khỏi suy đọa vậy. 

Do đó, tôi bèn nêu bày nghĩa lý ẩn kín như thế đó. 



---o0o--- 

23. Bày tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc lập trường học trong nhà thờ ông 

Đường Hiếu Tử 





Mạnh Tử nói:  “Ai cũng có thể là Nghiêu - Thuấn”.  Lại nói:  “Đạo của 

 Nghiêu - Thuấn chỉ là Hiếu - Đễ mà thôi!”  Hữu Tử882 nói:  “Quân tử chăm 

 lo  nơi  cái  gốc,  gốc  được  lập  thì đạo  sanh.  Hiếu  - Đễ  chính  là  cái  gốc  của 

 lòng Nhân vậy”.  Như vậy, thành Nghiêu - Thuấn, đạt lòng nhân chẳng ngoài 

tận  lực  hành  Hiếu  -  Đễ,  thoạt  đầu  chẳng  có  gì  là  lạ  lùng,  đặc  biệt,  huyền 

diệu, gian nan khốn khổ đến nỗi dù muốn làm cũng không thể làm được! Ai 

nấy phải nên gắng sức để khỏi phụ đức tánh chỉ riêng con người là  “vạn vật 

 chi  linh” ,  sánh  cùng  thiên  địa  gọi  là  Tam  Tài.  Trời  đất  thật  rộng,  thật  lớn, 

con người chỉ có cái thân bảy thước mà lại có thể xưng ngang hàng với trời 

đất  là  vì  có  thể  tán  trợ  sự  sanh  trưởng,  nuôi  nấng  của  trời  đất,  kế  tục  chí 

hướng,  sự  nghiệp  của  thánh  hiền.  Nếu  không,  cứ  mưu  mẹo,  quỷ  quyệt,  bại 

hoại  luân  thường,  gây  loạn  phong  tục,  gây  ô  nhục  cho  cả  trời  đất  lẫn  nhân 

loại thì hình dáng tuy là người, nhưng thật ra chẳng bằng cầm thú! Cầm thú 

chẳng biết lễ giáo, còn con người biết lễ giáo, biết lễ mà trái nghịch thì phải 

ở dưới loài cầm thú. Con người như vậy sống làm loài cầm thú  mặc áo đội 

mũ, chết ắt đọa trong tam đồ ác đạo. 

Con người sao lại khổ sở dùng cái tư chất làm Nghiêu - Thuấn, làm bậc 

nhân  từ,  để  cam  lòng  mãi  mãi  làm  loài  chúng  sanh  đáng  thương  trong  súc 

sanh, ngạ quỷ, địa ngục, thật ra là do cái tâm gì vậy? Không có gì khác cả, 

đều  là do  giáo dục trong  gia đình chưa tới nơi tới chốn, cũng  như do chính 

mình chẳng nỗ lực mà nên nỗi! Gần đây, phong tục Âu Tây dần dần lan đến, 

những  kẻ  theo  tân  học  chán  cái  cũ,  thích  cái  mới,  ùa  theo  như  ngựa  chạy 

quàng.  Phàm  những  chỗ  hay  vì  nước  vì  dân  của  người  Âu  thảy  đều  chẳng 

học, còn những chỗ khinh miệt lễ nghĩa, loạn luân thường của họ lại dốc sức 

học  đòi.  Rốt  cuộc  phế  kinh,  phế  luận,  căm  ghét  lòng  hiếu  v.v…  không  gì 

chẳng  làm,  chỉ  muốn  cho  con  người  hoàn  toàn  chẳng  khác  gì  cầm  thú  mới 

thôi! Những  người có lòng  lo cho thế đạo  nhân tâm, ai  nấy đều ôm  lòng  lo 

lắng. 

Ông Đường Đà ở Võ Tấn muốn cứu vãn phong tục suy đồi, thấy sự tích 

của tiên tằng tổ883 là Đường Hiếu Tử, tức An Bang Công, tuy đã được phô 

tỏ,  chép  trong  ấp  thừa  (sổ  bộ  trong  làng),  nhưng  chưa  lập  miếu  thờ,  người 

biết đến cũng ít nên bèn lập miếu, khắc bia để tỏ rõ đức. Lại lập một trường 

tiểu  học  trong  miếu  thờ,  đặt  tên  là  Đường  Hiếu  Tử  Từ  Hiệu  (trường  học 

trong nhà thờ ông Đường Hiếu Tử) để những con em nhà nghèo nơi ấy đến 

học,  ngõ  hầu  trông  thấy  tên  nghĩ  đến  nghĩa,  học  đòi  tiền  nhân,  giữ  vẹn  cái 

gốc, trọng luân thường, tận hết bổn phận. Ban đầu thì hầu hạ, phụng dưỡng 

cho  cha  mẹ  được  an  thân;  kế  đến  là  lập  thân  hành  đạo  để  cha  mẹ  được  vẻ 

vang. Đã có hiếu thì ắt sẽ có thể dốc sức tu tập hiếu, đễ, trung, tín, lễ, nghĩa, 

liêm, sỉ v.v… Đã thực hiện được cái đạo làm người thì cái đạo làm Nghiêu - 

Thuấn,  làm  bậc  nhân  từ  cũng  đạt  được,  mà  cái  đạo   “tán  trợ  quyền  sanh 

 trưởng, dưỡng dục của trời đất, kế tục chí hướng, sự nghiệp của thánh hiền”  

cũng  có  thể  tùy  phần  mà  đạt  được!  Ý  của  ông  Đà  là  như  thế  đó.  Do  vậy, 

chẳng từ nhọc nhằn, bán chữ để lo liệu, thật có thể nói là người dốc lòng nơi 

cái gốc, trọng luân thường, đề cao đức, hâm mộ nghĩa, ông Đà là người hiền 

vậy. Cháu ông ta là Doãn Trung cũng tùy sức khuyến trợ, đủ thấy trong họ 

Đường có lắm người hiền. 

Tuy thế, ông Đà hiền là có nguyên do. Xét ra, khi ông Đà mới được năm 

tuổi, cha là cụ Tuân Chi qua đời; khi ấy, anh ông Đà là Quang Thịnh mười 

một tuổi, em  gái  mới  ba tuổi,  gia cảnh  nghèo  nàn,  lênh đênh cô  khổ không 

sao nói  nổi. Mẹ ông  là  bà Trâu Cung  Nhân  hằng  ngày siêng  năng khâu  vá, 

thêu thùa, giặt quần áo thuê để kiếm sống qua ngày hầu nuôi dạy con khiến 

cho anh em ông Đà đều thành  người  vẹn  đức. Bà  lại vì chồng  mua đất  làm 

nơi  chôn  cất.  Lập  xong,  người  trong  thôn  dời  di  cốt  của  ni  sư  Thanh  Liên 

thuộc  am  Đại  Thành  vào  chôn  trong  đó.  Trâu  Cung  Nhân  hỏi  han  kỹ,  biết 

[ngọn ngành], chẳng những không lấy đó làm điều tỵ hiềm, trái lại còn sanh 

lòng kính ngưỡng sâu xa. Hằng năm, cúng tế, tảo mộ, dạy hai con đến tế mộ 

ni  sư.  Đến  khi  Cung  Nhân  mất  đi,  chủ  đất  dời  [hài  cốt  ni  sư]  chôn  đi  nơi 

khác. Anh em ông Đà cảm lòng từ của mẹ, lại sợ sau này mất dấu, nên đem 

về chôn trong phần mộ của cha mẹ, lại dựng tháp để biểu lộ đức cao đẹp, tiết 

tháo  thanh khiết của  ni sư. Khi chồng  mất, Trâu Phu Nhân tuổi còn  rất trẻ, 

cam phận nghèo cùng, thủ tiết nuôi dạy hai con, kính ngưỡng ni sư đem thân 

tuẫn pháp884 giống như Từ Mẫu nước Ngụy885, người cô có nghĩa đất Tề, 

đức đẹp, trinh tâm  đáng  làm  gương cho đời. Vì thế, khiến cho ông Đà tuổi 

quá năm mươi vẫn chẳng giảm lòng quyến luyến, ngưỡng mộ, muốn tỏ rộng 

lòng hiếu để báo ân mẹ, nên mới lập nhà thờ này, lập trường học trong ấy để 

dạy con em nhà nghèo trong làng, hòng làm căn cứ để vãn hồi thế đạo nhân 

tâm. Có thể nói là dốc lòng thờ mẹ, trọn hết đạo con. 

Do  vậy,  tôi  bèn  phát  huy  ý  nghĩa  ẩn  tàng  ngõ  hầu  hiếu  hạnh  của  An 

Bang  Công  và  đức  ngầm  của  Trâu  Cung  Nhân  đều  được  tỏ  rõ,  khiến  cho 

người  thấy  nghe  thảy  đều  phát  tâm.  Hiếu  Kinh  nói:   “Đại  hiếu  là  kinh  của 

 trời,  nghĩa  của  đất,  hạnh  của  dân” .  Do  vậy,  nói  rằng:   “Một  lời,  một  hạnh 

 chẳng hợp đạo đều là bất hiếu!”  Vì thế mới nói:  “Hiếu - Đễ là cái gốc của 

 lòng nhân. Đạo của Nghiêu - Thuấn chỉ là Hiếu - Đễ mà thôi!”  Phàm những 

ai làm con không thể không suy nghĩ sâu xa, cực lực hành theo vậy! 



---o0o--- 

24. Duyên khởi của Hội Nghiên Cứu Phật Học Cao Châu, tỉnh Quảng 

Đông 

(viết thay cho ông Hà Kiếm Tinh) 





Phật pháp không gì lớn chẳng bao trùm, không gì nhỏ nhặt chẳng nêu. 

Y theo pháp này tu tập thì chẳng những có thể đoạn Hoặc chứng Chân, liễu 

sanh thoát tử, mà đối với đạo  “cách vật trí tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị 

 -  bình,  làm  sáng  tỏ  Minh  Đức,  đạt  đến  chí  thiện”   nếu  như  thấu  hiểu  Phật 

pháp  sẽ  bớt  được  nửa  công  sức  mà  đạt  hiệu  quả  gấp  bội.  Bởi  lẽ  những  gì 

thánh nhân thế gian đã nói chỉ nhằm dạy con người trọn hết bổn phận, chỉ có 

bậc thượng trí mới có thể tuân theo trọn vẹn, chứ nếu là kẻ căn tánh trung hạ 

ắt  sẽ  hờ  hững  bỏ  qua.  Phật  dạy  tường  tận  sự  lý  nhân  quả  báo  ứng,  sanh  tử 

luân  hồi  và   “hết  thảy  chúng  sanh  đều  sẵn  đủ  Phật  tánh,  đều  có  thể  thành 

 Phật”,  khiến cho kẻ thượng trí ắt mong chứng được điều mình sẵn có, kẻ hạ 

ngu cũng chẳng dám phóng túng buông tuồng kẻo chuốc lấy tội khổ trong vị 

lai, thế tất nhiên sẽ cải ác hướng thiện, mong thành thánh thành hiền, dẫu ở 

trong nhà tối, phòng kín vẫn thường như đối trước Phật, trời. 

Đức Như Lai dùng Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện để thâu nhiếp khắp 

hàng tại gia nam nữ. Tu được Ngũ Giới Thập Thiện sẽ thắng được hung tàn, 

dứt bỏ giết chóc, bỏ tồi tệ, khôi phục thuần hòa, mãi mãi lìa khỏi ác báo tam 

đồ, thường hưởng khoái lạc trời - người. Pháp nông cạn nhất còn được như 

thế, huống chi là pháp sâu xa nhất. Vì thế biết đức Như Lai là đại sư của tam 

giới, là cha lành của bốn loài, là bậc thánh của chư thánh, là trời của các trời. 

Do vậy, vua thánh tôi hiền, người thông hiểu, bậc thấu đạt không ai chẳng y 

giáo tu tập, hộ trì, lưu thông bởi lẽ hết thảy các pháp lấy tâm làm gốc, chỉ có 

Phật pháp dạy rõ rốt ráo cái tâm. Xét từ thời Đông Hán, đại giáo từ phương 

Tây truyền qua. Gần  hai trăm  năm, chỉ  lưu  truyền ở phương  Bắc. Đến thời 

Tam Quốc, ngài Khang Tăng Hội cảm hóa được Tôn Quyền, người phương 

Nam mới bắt đầu được thấm nhuần sự giáo hóa của Phật. Đến đời Tấn, Phật 

pháp truyền khắp toàn quốc và Cao Ly, Nhật Bản v.v… Đến đời Đường, các 

tông đều có đủ, có thể sánh bằng Tây Thiên. 

Mấy trăm năm qua, pháp đạo lưu thông, cao nhân như rừng, chép trong 

các truyện ký không biết bao nhiêu mà kể. Pháp phái Tào Khê phát xuất tại 

đất Việt Đông886 ta, truyền tâm ấn của  Phật,  không ai chẳng sùng  mộ. Do 

vậy,  biết  đất  Việt  (Quảng  Đông) tuy  là  nơi  biên  địa,  nhưng  lại  có  đại  nhân 

duyên đối  với đại pháp của Như Lai. Do  vậy, Thiền  Tông  hưng khởi  mạnh 

mẽ, trong  hai chúng tại  gia cũng  vẫn có  nhiều  người triệt  ngộ cái  mình sẵn 

có,  minh tâm kiến tánh. Đến các đời  Tống, Nguyên, Minh, pháp đạo chẳng 

suy.  Vào  cuối  thời  Minh,  đột  nhiên  [Phật  pháp]  hưng  khởi  mạnh  mẽ,  ngài 

Hám  Sơn  do  hoằng pháp bị sàm  báng, phải  tội đày đi Việt Đông, [nhờ đó] 

trung  hưng  Tào  Khê.  Khi  ấy,  giặc  giã  tứ  bề,  bá  tánh  khốn  khổ,  quan  Chế 

Đài887 chẳng biết tính cách nào, ngài Hám Sơn dùng lời giảng giải dẹp tan. 

Đọc bộ Hám Sơn Niên Phổ và Niên Phổ Sớ sẽ biết dân đất Việt gội ân đức 

đại sư rất sâu. 

Đến  khi  có  nhà  Thanh,  tôn  sùng,  kính  trọng  Phật  pháp  thật  mạnh  mẽ, 

Thế Tổ (Thuận Trị) tuân theo chế định của Phật, bãi trừ lệ thí Tăng và quy 

chế cấp độ điệp, cho tùy ý xuất gia. Đương thời, cao nhân như rừng, lệnh ấy 

khá  hữu  ích,  nhưng  điềm  khiến  cho  Phật  pháp  suy  vi  thật  sự  đã  bắt  đầu  từ 

đây.  Từ  đó  về  sau,  hơn  một  trăm  năm,  Phật  pháp  vẫn  còn  hưng  thạnh.  Từ 

thời  Gia  Khánh  -  Đạo  Quang  trở  đi,  bậc  triết  nhân  ngày  càng  hiếm,  người 

nêu  gương  càng  kém,  quốc  gia  chẳng  chú  trọng  đề  xướng,  tăng  lữ  suy  đồi 

chẳng gắng sức. Lại thêm vào thời Hàm Phong - Đồng Trị, chiến tranh liên 

miên, bậc tiền tu đã mất, đám hậu côn (con cháu) cũng chẳng nghe thấy ai, 


đến nỗi nhiều kẻ thô bỉ, bại hoại, vô lại trà trộn vào pháp môn. Hàng nho sĩ 

tại  gia  nếu  không  có  tri  kiến  lỗi  lạc  không  ai  chẳng  cho  Phật  pháp  là  ung 

nhọt,  cho  là  vô  ích  đối  với  nhân  dân,  quốc  gia,  nhưng  đại  kinh  đại  pháp 

 “cách vật trí tri, chánh tâm thành ý, tu - tề - trị - bình và đoạn Hoặc chứng 

 chân liễu sanh thoát tử”  của đức Như Lai nếu không nghiên cứu nào ai biết 

được.  Những  kẻ  theo  tân  học  xuất  hiện,  lầm  lạc  cậy  vào  ý  mình,  mặc  tình 

gièm báng, khinh nhờn, đến nỗi những kẻ hủy chùa, đuổi Tăng nối nhau dấy 

lên. Mấy  năm  gần đây,  nhân sĩ các  giới  mở rộng tầm  mắt, biết Phật  là đạo 

độc  nhất  vô  nhị  trong  thế  gian,  chẳng  những  không  xung  đột  với  hết  thảy 

triết học, khoa học, chính trị, luật pháp, mà còn có thể giúp cho hết thảy triết 

học,  khoa  học,  chính  trị,  pháp  luật  đều  đạt  được  lợi  ích  thật  sự.  Do  vậy, 

phàm  những  ai  có  chí  muốn  tự  thấy  được  bản  lai  diện  mục  và  vãn  hồi  thế 

đạo nhân tâm không ai chẳng nghiên cứu Phật pháp, thọ Tam Quy để chánh 

tam  nghiệp,  vâng  giữ  Ngũ  Giới,  tu  Thập  Thiện,  ăn  chay,  niệm  Phật,  kiêng 

giết, phóng sanh, [những chuyện] xưa kia bị chê bai là hạnh của kẻ ngu phu, 

ngu  phụ,  nay  vĩ  nhân,  danh  sĩ  đều  làm.  Do  vậy,  mọi  nơi  đều  lập  ra  hội 

nghiên cứu Phật học, Phật kinh lưu thông xứ (nơi phát hành, truyền bá kinh 

Phật). Suy đồi cùng cực ắt sẽ khôi phục, bỉ cực ắt thái lai. Nay thế đạo nhân 

tâm đã suy hãm đến cực điểm, nếu chẳng dùng  “nhân quả báo ứng, sanh tử 

 luân hồi và hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều có thể thành Phật” để 

giáo  huấn,  quyết  khó  thể  thâu  được  hiệu  quả.  Do  một  niệm  tâm  tánh  của 

chúng ta bất biến tùy duyên, tùy duyên bất biến, hễ gặp ngộ tịnh duyên bèn 

chứng tam thừa và Phật pháp giới. Hễ theo mê nhiễm duyên bèn thành nhân 

- thiên  và  bốn  ác  thú  pháp  giới.  Tuy  mười  pháp  giới  thăng  - trầm,  sướng  - 

khổ  khác  xa  như trời  với đất,  nhưng tâm tánh sẵn có tại  phàm chẳng  giảm, 

nơi  thánh  chẳng  tăng.  Nếu  hiểu  chắc  chắn  nghĩa  này,  dẫu  táng  thân  mất 

mạng quyết chẳng chịu bỏ ngộ tịnh duyên, chọn lấy mê nhiễm duyên để rồi 

bao kiếp luân hồi, không thể thoát ra. Do vậy, biết những pháp nhân quả báo 

ứng sanh tử luân hồi trị được cả gốc lẫn ngọn, là đại đạo để phàm lẫn thánh 

cùng theo, là phương tiện lớn lao để thánh nhân thế gian, xuất thế gian bình 

trị thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Trong thời buổi hiện tại, nếu bỏ pháp này 

thì dẫu cho Nghiêu, Thuấn, Vũ, Thang, Văn, Võ, Châu, Khổng cùng xuất thế 

cũng chẳng biết làm sao! 

Thiên hạ chẳng yên, thất phu có trách nhiệm! Phật pháp cao vời bị điêu 

tàn  đã  lâu,  xuất  gia  lẫn  tại  gia  đều  đang  trong  mộng  mị.  Những  đồng  nhân 

lập ra hội nghiên cứu Phật học và Phật kinh lưu thông xứ để những người có 

chí tự lập, lập người tùy theo thiên tư của mình mà tu trì. Người sâu xa bèn 

thấy sâu xa, khó gì chẳng đoạn Hoặc chứng Chân, liễu sanh thoát tử. Người 

nông cạn sẽ thấy nông cạn, cũng có thể sửa lỗi làm lành, mong thành thánh 

thành  hiền,  vãn  hồi  thế  đạo  nhân  tâm,  thúc  đẩy  đạo  đức  của  nhân  quần,  cố 

nhiên phạm  vi chính trị  và tôn  giáo chẳng giẫm chân  nhau,  mà cũng chẳng 

mâu thuẫn nhau. Một lòng thành khăng khăng, xin hãy rủ lòng soi xét. 



---o0o--- 

25. Duyên khởi của Thượng Hải Phật Học Biên Tập Xã 





Tâm tánh chính là căn bản để hết thảy phàm - thánh trong mười pháp 

giới  đọa  địa  ngục  hay  sanh  lên  trời,  chứng  chân,  thành  Phật.  Nhân  quả  là 

phương  tiện  lớn  lao  để  hết  thảy  thánh  nhân  thế  gian,  xuất  thế  gian  bình  trị 

thiên hạ, độ thoát chúng sanh. Nhưng tâm tánh này ai nấy vốn tự có đủ, chân 

thường tịch chiếu,  mầu  nhiệm chẳng thể diễn tả được. Chỉ do  mê chưa  ngộ 

nên chẳng  những không thọ  dụng được, trái  lại còn  dùng sức tâm  tánh  này 

để khởi Hoặc tạo nghiệp; do nghiệp đọa khổ, xoay vần trầm luân, mê muội, 

luân  hồi  sáu  nẻo  đến  tận  đời  vị  lai,  trọn  không  có  lúc  thoát  ra  được,  khiến 

cho  đức  Thích  Ca  Mâu  Ni  Thế  Tôn  ta  rủ  lòng  thương  xót,  khởi  lòng  Vô 

Duyên Từ, vận lòng Đồng Thể Bi, chẳng lìa Tịch Quang, thị hiện giáng sanh 

trong  thế  gian,  tinh  tu  phạm  hạnh,  thành  Đẳng  Chánh  Giác.  Do  vậy,  Phật 

than: “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều đầy đủ trí huệ, đức tướng 

 của Như Lai, nhưng do vọng tưởng, chấp  trước nên chẳng chứng đắc. Nếu 

 lìa vọng tưởng thì Nhất Thiết Trí, Tự Nhiên Trí, Vô Ngại Trí liền được hiện 

 tiền”. 

Bởi đó, tùy cơ thuyết pháp khiến cho [chúng sanh] được độ thoát. Nhưng 

do  căn  khí  sai  biệt  nên  pháp  không  có  tướng  nhất  định,  hoặc  Tiệm,  hoặc 

Đốn, hoặc Quyền, hoặc Thật, hoặc Hiển, hoặc Mật, hoặc Tánh, hoặc Tướng, 

cốt sao đều được triệt ngộ, triệt chứng diệu Chân Như tánh  “tại phàm chẳng 

 giảm, nơi thánh không tăng, suốt ngày tùy duyên, nhưng suốt ngày bất biến”  

mới thôi. Do tâm tánh này về Thể tuy bất biến, nhưng Dụng lại thường tùy 

duyên, do thuận theo mê nhiễm duyên dầy hay mỏng sai khác mà thành sáu 

phàm pháp giới. Do nương theo ngộ tịnh duyên sâu - cạn khác biệt mà thành 

bốn  thánh  pháp  giới.  Đã  biết  Thể  thường  bất  biến,  do  mê  -  ngộ,  thuận  - 

nghịch  nên  Tướng  -  Dụng  khác  biệt  vời  vợi,  ai  không  muốn  bỏ  mê  nhiễm 

duyên,  thuận  theo  ngộ  tịnh  duyên,  khôi  phục  thiên  chân  sẵn  có,  viên  thành 

vô  thượng  giác  đạo  ư?  Mười  pháp  giới  mỗi  mỗi  đều  chẳng  ra  ngoài  nhân 

quả, muốn lìa khổ được vui siêu phàm nhập thánh thì cố nhiên nên chọn lựa 

cẩn thận. 

Lại sợ chúng sanh nghiệp nặng chướng sâu, dù có trồng thiện căn, được 

sanh trong trời - người,  nhưng chưa đoạn  Hoặc ắt phải tạo  nghiệp,  một khi 

đọa vào ác đạo, chẳng có lúc hết khổ. Vì vậy, do tâm đại từ bi, đức Phật đặc 

biệt mở ra pháp môn Tịnh Độ để phàm phu đầy dẫy phiền não trong đời hiện 

tại  liền  thoát  khỏi  Sa  Bà,  sanh  về  Cực  Lạc,  cùng  với  các  vị  Bồ  Tát  thuộc 

những địa vị Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, Thập Địa, Đẳng Giác 

như Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền v.v… cùng tụ hội một chỗ, thân 

cận Phật Di Đà để dần dần chứng được đạo quả. Ôi! Ân Thế Tôn có thể nói 

là tột bậc, dẫu trời che đất chở cũng khó ví được chút phần! Đến khi chúng 

sanh căn cơ [phù hợp] đã hết, sự ứng hiện của Như Lai phải thôi dứt, nhưng 

lòng đại bi lợi sanh trọn chẳng cùng tận. Do vậy, các đại đệ tử phân bố xá-

lợi,  kết  tập  Kinh  Tạng  hòng  lưu  thông  khắp  pháp  giới,  để  tất  cả  đều  được 

thấm nhuần pháp. 

Đến  thời  Đông  Hán,  đại  giáo  mới  bắt  đầu  truyền  sang  [Trung  Hoa]. 

Nhưng do phong khí chưa được mở mang nên chỉ lưu truyền ở phương Bắc, 

đến  năm  Xích  Ô  thứ  tư  (241)  đời  Tôn  Ngô,  tôn  giả  Khang  Tăng  Hội  khai 

hóa  ở  Kiến  Nghiệp888,  được  xá-lợi  của  Như  Lai  giáng  lâm,  khiến  Tôn 

Quyền  hết  sức  tín  ngưỡng  bèn  dựng  chùa  xây  tháp  để  hoằng  dương  pháp 

hóa.  Pháp  được  lưu  truyền  ở  phương  Nam  từ  đó.  Đến  đời  Tấn,  pháp  được 

truyền  khắp  các  nước  Cao  Ly,  Nhật  Bản,  Diến  Điện,  An  Nam,  Tây  Tạng, 

Mông Cổ.  Từ  đấy trở đi,  ngày càng  hưng  thạnh. Đến  đời Đường có đủ các 

tông,  có  thể  nói  là  cực  thạnh.  Thiên  Thai,  Hiền  Thủ,  Từ  Ân  hoằng  Giáo, 

Lâm Tế, Tào Động, Quy Ngưỡng, Vân Môn, Pháp Nhãn hoằng Tông, Nam 

Sơn  nghiêm  tịnh  Tỳ  Ni  (Luật),  Liên  Tông  chuyên  tu  Tịnh  Độ.  Như  những 

chức vụ thuộc các ty sở của các bộ, như công dụng của sáu căn giúp đỡ lẫn 

nhau. Ấy là vì Giáo là Phật ngữ, Tông là Phật tâm, Luật là Phật hạnh. Ba thứ 

tâm,  ngữ,  hạnh  quyết  khó  thể  tách  rời,  ước  theo  chỗ  chuyên  chú  mà  lập 

những danh hiệu ấy. Chỉ có mình pháp Tịnh Độ thoạt đầu là phương tiện để 

phàm phu nhập đạo, chứ thật ra là chỗ quy túc rốt ráo của các tông. Vì thế, 

kẻ sắp đọa A Tỳ còn được dự vào phẩm cuối, bậc chứng bằng với chư Phật 

vẫn mong vãng sanh. 

Khi Như Lai tại thế, ngàn căn cơ đều được dưỡng dục, vạn phái chầu về; 

đức Phật diệt độ rồi, bậc hoằng pháp đại sĩ mỗi vị hoằng dương một tông, để 

mong thâm nhập một môn thì các pháp đều thông. Ví như ngàn hạt châu nơi 

cái  lưới  của  Thiên  Đế,  mỗi  một  hạt  châu  chẳng  lẫn  vào  nhau,  nhưng  một 

châu lại nhập vào trong khắp ngàn hạt châu, ngàn hạt châu được nhiếp trong 

một hạt châu, hòa lẫn vào nhau nhưng chẳng xen tạp, riêng biệt nhưng chẳng 

tách rời.  Kẻ câu  nệ  hình  tích cho  là  hết thảy pháp,  mỗi pháp đều khác biệt. 

Người  khéo  hiểu  thấy  hết  thảy  pháp,  pháp  nào  pháp  nấy  viên  thông.  Như 

bốn cửa thành,  gần cửa  nào bèn  vào bằng  cửa đó, cửa tuy bất đồng,  nhưng 

vào [trong thành] rồi chẳng khác gì nhau. Nếu biết ý này thì há phải đâu chỉ 

có những lý chắc thật rất sâu do chư Phật, chư Tổ đã nói mới là pháp để quy 

chân đạt gốc minh tâm kiến tánh? Khắp cả thế gian, hết thảy Ấm, Nhập, Xứ, 

Giới,  Đại  v.v…  mỗi  mỗi  đều  là  pháp  để  quy  chân  đạt  gốc  minh  tâm  kiến 

tánh.  Đã  thế,  mỗi  mỗi  đều  là  Chân,  là  Gốc,  là  Tâm,  là  Tánh.  Vì  vậy,  kinh 

Lăng  Nghiêm  coi  Ngũ  Ấm,  Lục  Nhập,  Thập  Nhị  Xứ,  Thập  Bát  Giới,  Thất 

Đại  đều  là  Như  Lai  Tạng  Diệu  Chân  Như  Tánh.  Do  vậy,  nói   “không  một 

 pháp  nào  chẳng  phải  là  Phật  pháp,  cũng  như  không  một  ai  chẳng  phải  là 

 Phật”.   

Hiềm rằng chúng sanh châu trong chéo áo trọn chẳng  biết  hay; ôm của 

báu đi ăn xin, chịu nghèo khổ oan uổng, dùng tâm Như Lai tạo nghiệp chúng 

sanh, dùng pháp giải thoát để chịu khổ luân hồi, chẳng đáng buồn ư? Vì vậy, 

hoằng pháp đại sĩ chẳng nề khổ sở, dùng đủ mọi phương tiện chỉ bày, hướng 

dẫn,  khiến  cho  họ  hiểu  chắc  thật  sự  lý  nhân  quả  của  mười  pháp  giới,  triệt 

ngộ  tự  tánh  của  cái  tâm  để  rốt  ráo  viên  chứng.  Từ  Đường  tới  Tống,  sang 

Nguyên,  sang  Minh  rồi  đến  Thanh,  trọn  một  ngàn  năm,  thanh  giáo  chẳng 

suy. Tuy chẳng hưng thịnh bằng đời Đường, vẫn có thể nói là chỉ kém hơn 

đôi  chút.  Từ thời  Hàm  Phong  - Đồng  Trị  trở  đi,  chiến  tranh  liên  miên,  đói 

kém liên tiếp, cao nhân ngày càng hiếm hoi, kẻ tầm thường ngày càng đông 

đảo, quốc gia chẳng rảnh rang để đề xướng, tăng lữ không có sức chấn hưng. 

Do vậy, những vị cao nhân tại gia vì chưa từng nghiên cứu, lầm lạc học theo 

thói cũ của họ Âu, họ Hàn, khiến cho Phật pháp suy bại sát đất. 

Đến  cuối  đời  Thanh,  học  giới  mở  rộng,  những  người  thiên  tư  cao  đều 

xem  đọc  kinh  Phật,  mới  biết  cái  gốc  đạo  là  đây,  bèn  đều  lắng  lòng  nghiên 

cứu. Đến khi Dân Quốc thành lập, pháp luật, quy chế đổi mới, quyền tự do 

tôn giáo được ghi trong hiến pháp. Hơn mười năm qua, phong khí rộng mở. 

Phàm  vĩ  nhân  thuộc  các  giới  chính  khách,  quân  sự,  học  thuật,  thương 

nghiệp, đa phần đều nghiên cứu Phật pháp, ăn chay, niệm Phật. Các vị cư sĩ 

Cố Liên Thừa, Triệu Vân Thiều v.v…muốn khiến cho đồng nhân cùng được 

thấm  nhuần  pháp  lợi  nên  tính  lập  Phật  Học  Biên  Tập  Xã  tại  ngõ  Trường 

Khang đường Bắc Kinh ở Thượng Hải. Phàm những luận thuyết giải thích rõ 

tâm  tánh,  nêu  rõ  nhân  quả,  lợi  ích  của  việc  kiêng  giết,  phóng  sanh,  những 

chuyện cảm thông của việc niệm Phật vãng sanh, cùng những giải thích kinh 

luận sâu xa uyên áo, những sự tu trì của bậc nhân sĩ cao đẹp đều thâu thập, 

biên tập, mỗi tháng ra một số để hiến cho người đương thời, ngõ hầu những 

người không biết Phật pháp sẽ do đây được biết, kẻ biết Phật pháp đôi chút 

[sẽ do đây] dần dần hiểu biết thù thắng hơn. Nếu có thể tuân theo ngôn giáo 

của  Phật,  đừng  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện,  trọng  lòng  kính, 

giữ  lòng  thành,  gột tâm rửa  lòng  thì không  những thiên tai, nhân  họa sẽ do 

đây được tiêu diệt, mà phong tục lại thuần hậu, tốt đẹp, hưởng mãi thái bình. 

Sẽ thấy triệt ngộ duy tâm, đích thân thấy được Phật tánh, xa lìa nhân khổ quả 

khổ  tam  giới,  chứng  nhân  vui,  quả  vui  Nhất  Thừa,  để  khỏi  phụ  Chân  Như 

diệu tánh sẵn có trong tâm này vậy. 



---o0o--- 

26. Đề từ và duyên khởi của Thường Trai Hội 

 



Tâm tánh của chúng sanh bằng với chư Phật. Do thiện nghiệp hay ác 

nghiệp  mà  quả  báo  chia  thành  con  người  hay  súc  sanh.  Con  người  có  tri 

thức, súc sanh chẳng có tài khéo. Cậy mạnh hiếp yếu, bèn giết chúng ăn thịt. 

Con  nhà  thành  đạt  còn  chẳng  vay  nợ  nặng,  há  nên  giết  thân  chúng  chỉ  để 

sướng  miệng,  oán  hận  cố  kết,  trải  bao  kiếp  đền  trả  lẫn  nhau!  Thử suy  nghĩ 

đến đó, trong tâm đau thương. Vì vậy, bèn nhóm họp đồng nhân cùng lập ra 

hội này. Phàm trăm chuyện thù tiếp đều dùng đồ ăn chay, lập riêng quy ước 

và thuật duyên khởi, nguyện khắp cả những ai thấy nghe đều dốc lòng nghĩ 

chúng sanh như ruột thịt, coi chúng như chính bản thân mình. 



Vốn là vì hết thảy những chúng sanh trên không, dưới nước, trên cạn, 

không  một  loài  nào  chẳng  biết  đau  đớn,  sướng  -  khổ,  không  một  loài  nào 

chẳng biết tham sống sợ chết, không một loài nào chẳng phải là cha mẹ, anh 

em, chị em, vợ con, bằng hữu, thân thích trong vô lượng kiếp của chúng ta. 

Hơn nữa, trong đời vị lai không con vật nào chẳng thể gieo sâu thiện căn, tu 

trì  Tịnh  nghiệp,  đoạn  Hoặc  chứng  chân,  viên  thành  Phật  đạo;  chỉ  vì  ác 

nghiệp đời trước, phải đọa trong dị loại. Do vậy, hãy nên sanh lòng thương 

xót che chở, khiến chúng đều được sống yên vui, há nên cậy mạnh hiếp yếu, 

hoặc dùng trí bắt lấy, hoặc dùng tiền mua lấy những loài ấy để cung cấp cho 

bụng  miệng?  Chúng  nó  tuy  sức  không  chống  cự  lại  được,  nhưng  cố  nhiên 

tâm [oán hận] cố kết, cho nên trong đời đời kiếp kiếp lần lượt giết lẫn nhau. 

Vì  thỏa  bụng  miệng  một  chốc  để  rồi  thân  mạng  bị  giết  nhiều  kiếp.  So  với 

chuyện  tự  giết  mình  còn  khốc  liệt  hơn  vạn  phần.  Sao  lại  khổ  sở  chuốc  lấy 

chuyện tai ương, họa hại; sao lại ngu mê cùng cực đến thế? 

Xưa kia, nước Lỗ có hai gã dũng sĩ, nghe tiếng nhau nhưng chưa gặp gỡ, 

một ngày kia gặp được nhau, mua rượu cùng uống. Một gã nói: “Không có 

thịt uống rượu chẳng vui, hãy đi mua thịt!” Gã kia đáp: “Thịt của tôi với anh 

đây nè, cần gì tìm nữa!” Gã trước cho rằng kiến giải ấy rất cao, liền trật áo 

cắt thịt mình để đôi bên cùng ăn. Gã sau lại cắt thịt mình để đáp tạ gã trước, 

dương  dương tự đắc, cho  là  tình  giao du của chúng ta quả thật  là  tha thiết. 

Cắt thịt, ăn thịt nhau mãi đến chết! Phàm những ai thấy nghe đều than hai gã 

ấy ngu quá. Người đời do ăn thịt nên tạo các sát nghiệp, đến nỗi bao kiếp tàn 

sát lẫn nhau, so với bọn dũng sĩ kia càng khốc liệt hơn nữa. Do không có con 

mắt Huệ, chẳng biết hậu báo, đâm ra đắc ý, tự kiêu, khoe khoang, chê trách 

người ăn chay là mê tín và bạc phước. Thế tục quen thói, điềm nhiên chẳng 

biết là sai. Vì thế, trong kinh Đại Thừa như Phạm Võng, Lăng Nghiêm, Lăng 

Già v.v… đức Như Lai đã bày tỏ cùng cực lỗi họa của việc sát sanh ăn thịt, 

có thể nói là lòng chân từ đại bi nhổ gốc, lấp nguồn vậy. 

Cõi  đời  gần  đây,  sát  kiếp  thê  thảm,  ngàn  xưa  chưa  từng  nghe  thấy. 

Huống  chi  những  tai  nạn  nước,  lửa,  tật  dịch,  bão  tố,  động  đất,  hạn  hán,  lụt 

lội  v.v…  không  lúc  nào  chẳng  có.  Nói  chung  là  do  sát  nghiệp  làm  duyên 

khởi,  khiến  cho  thế  đạo  nhân  tâm  ngày  càng  đi  xuống.  Do  vậy,  thiên  tai, 

nhân  họa  tiếp  nối  nhau  dấy  lên,  như  đứng  trước  gương  chẳng  trốn  được 

bóng.  Đồng  nhân  lo  lắng,  muốn  làm  cho  người  đời  cùng  vâng  giữ  chuyện 

kiêng  giết,  ai  nấy  đều  ăn  chay.  Bất  luận  chúc  thọ,  cầu  phước,  quan  -  hôn  - 

tang - tế, đãi khách, nhóm bạn v.v… đều dùng tiệc chay, một là để trọn vẹn 

cái tâm trắc ẩn của ta, hai là mong cho những vị thần thánh ta tôn thờ và tổ 

tông, cha mẹ, bè bạn, thân thích của ta dứt trừ sát nghiệp, tăng trưởng thiện 

căn, chứ không phải chỉ riêng lo cho hết thảy loài vật sống trên không, dưới 

nước, trên cạn.  Lại  mong đây kia bắt chước nhau cho đến khắp cả  làng, cả 

nước  và  toàn  thiên  hạ,  ắt  thấy  phong  tục  tốt  đẹp  thuần  hậu,  dân  giàu  nước 

mạnh,  cùng  hưởng  sự  giáo  hóa  đại  đồng,  vĩnh  viễn  dứt  bặt  thói  tranh  đua, 

chim  thú,  cá,  rùa  đều  được  yên  vui,  ngõ  hầu  con  người  đứng  cùng  trời  đất 

xưng tên là Tam Tài, cũng như nghĩa lý  “Càn là đại phụ, Khôn là đại mẫu, 

 nhân dân và ta cùng là ruột thịt, loài vật cũng giống như ta”  chẳng đến nỗi 

chỉ là nói xuông, chẳng có mảy may thật nghĩa nào! 



---o0o--- 

27. Duyên khởi quyên mộ xây dựng Tịnh Độ Đường tại Liễu Thị, Lạc 

Thanh889 





Tam giới không yên giống như nhà lửa, các khổ đầy dẫy thật đáng sợ 

hãi. Chúng sanh ngu si, thường sống trong ấy, dẫu chịu khổ sở cùng cực vẫn 

chẳng cầu thoát lìa. Dù sẵn có Phật tánh, nhưng do mê trái nên [tánh ấy] lại 

biến  thành  cái  gốc  để  khởi  Hoặc  tạo  nghiệp,  đến  nỗi  trải  trần  điểm  kiếp 

không do đâu  giải thoát được. Chẳng đáng buồn ư?  Huống chi  nay thế đạo 

nhân  tâm  chìm  đắm  đến  cùng  cực,  sát  kiếp  thê  thảm  suốt  từ  xưa  đến  nay 

chưa  từng  nghe  thấy.  Lại  thêm  trào  lưu  tân  học  bác  không  nhân  quả,  [bài 

xích] đạo  nghĩa  của  thánh  hiền,  chê  là  cổ  hủ,  mặc  sức  đề  xướng  ý  kiến  ức 

đoán của chính  mình. Người đui dẫn lũ mù kéo nhau vào lửa, đến nỗi thiên 

tai, nhân họa, liên tiếp giáng xuống. Dân đen ngây ngô thật đáng thương xót! 

Do vậy, những người có tâm lo cho thế đạo mạnh mẽ dấy lên chí lớn muốn 

cứu giúp dân, bởi lẽ những nghiệp quả ấy đều vì chỉ biết tự tư tự lợi, chẳng 

biết  tam thế  nhân quả thiện ác báo ứng, cho  là  người chết đi  thần thức  liền 

diệt,  nào  có  linh  hồn  theo  nhân  duyên  tội  - phước  mà  thọ  sanh  trong  trời  - 

người hay tam đồ ác đạo! Nếu thiện - ác đều đồng bị diệt mất như nhau, sao 

không  mặc  sức  mà  làm  cho  sướng  khoái  thân  tâm?  Do  vậy,  hăm  hở  tranh 

nhau  làm  những  chuyện  nghịch  trời,  trái  lý,  tổn  người,  lợi  mình  và  sát  hại 

sanh mạng hòng sướng bụng miệng, chẳng kiêng dè, áy náy chi! 

Nếu biết nhân quả ba đời ắt sẽ sợ phải thọ báo, chẳng dám nẩy sanh chút 

ý  niệm ấy,  há còn thực  hiện  những chuyện ấy  hay sao? Do  vậy, sự lý  nhân 

quả  ba  đời  sanh  tử  luân  hồi  do  đức  Phật  ta  đã  nói  chính  là  huệ  nhật  trong 

đêm dài, niệm Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới chính là thuyền 

từ trong biển khổ sanh tử. Muốn vãn hồi kiếp vận mà bỏ pháp này thì không 

còn cách nào cả. Do vậy, những vị Tăng - tục đại tâm các nơi đều miệt mài 

đề xướng  Phật  học  ngõ  hầu  thiên  hạ  thái  bình,  nhân dân  yên  vui. Cư sĩ  Hồ 

Thiên  Bộc ở Lạc Thanh  dựng  một tòa Tịnh Độ Đường tại  Hồng  Kiều, khai 

giảng vào ngày Rằm tháng Tám, muôn người đều vui vẻ, khen là chưa từng 

có. Các thiện sĩ ở Liễu Thị ngưỡng mộ khôn cùng, cũng muốn lập  một chỗ 

như vậy  nơi thành phố của  họ để ai  nấy đều được thấm  nhuần pháp. Ngoài 

những khoản đóng  góp do  những  người đề xướng bỏ ra, họ còn tính  quyên 

mộ bốn phương nên cư sĩ Bao Hựu Vũ xin Quang viết sớ. 

Trộm  nghĩ:  Một  pháp  nhân  quả  chính  là  phương  tiện  lớn  lao  để  thánh 

nhân  thế  gian  lẫn  xuất  thế  gian  bình  trị  thiên  hạ,  độ  thoát  chúng  sanh;  một 

hạnh Niệm Phật quả thật là đạo thông đạt để mười phương tam thế chư Phật 

làm  cho  các  chúng  sanh  được  thoát  khổ  trong  hiện  đời.  Bỏ  pháp  này  thì  tà 

kiến không do đâu diệt được, lợi ích thật sự sẽ không thể nhờ vào đâu để đạt 

được! Khế lý, khế cơ lợi ích khó thể nghĩ lường! Khẩn thiết mong những vị 

đại nhân có sức ai nấy đều tán trợ, khiến cho Phật đường hoàn thành, giảng 

hội  được  khai  diễn  dài  lâu,  nhân  tâm  xoay  chuyển,  kiếp  vận  mau  dứt,  ngõ 

hầu thắng hung tàn, trừ khử giết chóc, phong cách “đối xử với hết thảy mọi 

người bằng lòng nhân từ” lại được thấy trong ngày nay. Công đức lợi ích ấy 

ắt sẽ có thọ lượng bằng với mười phương hư không, không ngọn bút nào có 

thể diễn tả được nổi! 



---o0o--- 

28. Bài văn cung thỉnh pháp sư Tịnh Quyền giảng kinh Pháp Hoa 

(viết thay giám viện chùa Pháp Vũ) 





Cúi  mình  trộm  nghĩ:  Tri  kiến  của  Như  Lai  ẩn  náu  trong  tâm  chúng 

sanh, nếu chẳng do đức Phật nói ra, ai có thể tự ngộ được? Hết thảy các kinh 

được  nói  trong  cả  một  đời  đức  Thích  Ca,  chỉ  có  mình  kinh  Pháp  Hoa  bàn 

thông  suốt  nghĩa  ấy.  Giơ  tay,  cúi  đầu  đều  thành  Phật  đạo;  xử sự,  nói  năng 

đều  thuận  chánh  pháp.  Chỉ  minh  châu  trong  chéo  áo,  thoát  khỏi  hiểm  nạn 

nhà lửa. Đứa con ăn mày nghèo cùng côi cút lênh đênh là con đích thật của 

ông trưởng giả. Từ đất dầy vô minh, đạt được suối ngọt pháp tánh. Từ ngay 

tâm của chúng sanh chỉ ra Như Lai Tạng. [Những điều ấy] nếu chẳng được 

giảng diễn, ai hòng biết được? Kính nghĩ: Tịnh công đại pháp sư xưa đã lãnh 

nhận  lời  Phật phó chúc  làm sứ  giả của Như Lai thường  hoằng đại  giáo,  lợi 

lạc khắp muôn loài. Dùng đại trí huệ phát đại biện tài khiến cho đá tảng cũng 

phải gật đầu, hoa trời rơi đầy đất. Vãn bối ngưỡng mộ phong cách đức hạnh 

đã lâu, chưa được một lần gặp gỡ. Duyên kém, chướng dầy, thẹn thùng chi 

xiết!  Do  vậy,  chủ  nhân  tệ  tự  tính  trong  mấy  tháng  mùa  Hạ  năm  sau  thỉnh 

Ngài giảng diễn kinh Pháp Hoa. Vốn biết tọa hạ vận lòng Bi đồng thể, khởi 

lòng  Từ  vô  duyên,  nên  mới  mạo  muội  khẩn  cầu,  chỉ  mong  Ngài  lặng  im 

chấp nhận, ắt hội Linh Sơn khi xưa sẽ lại được thấy, ai nấy đều cùng chiêm 

ngưỡng.  Vào  dịp  ấy  ai  ai  cũng  đều  vào  được  Phổ  Môn  của  đức  Quán  Âm. 

Cúi  mong  Ngài  rủ  lòng  từ  bi  thì  pháp  môn  may  mắn  lắm  mà  chúng  sanh 

cũng  may  mắn  lắm.  Thưa  lên  cùng  Ngài,  hết  sức  khẩn  cầu  mong  mỏi  đến 

cùng cực vậy! 



---o0o--- 

29. Bài văn cung thỉnh pháp sư Tịnh Quyền giảng Di Đà Sớ Sao 

(viết thay trụ trì chùa Pháp Vũ) 





Cúi mình trộm nghĩ: Viên giác diệu tâm hữu tình ai nấy đều có, nhưng 

tu trì để chứng đắc mấy ai biết phải nên như thế nào. Kính nghĩ: Tịnh công 

đại pháp sư xưa đã nhận lãnh lời Phật phó chúc thừa nguyện tái lai, khai tri 

kiến  Như  Lai,  nối  tiếp  đạo  pháp  của  tông  Thiên  Thai.  Đế  quán  viên  dung, 

Thiền -Tịnh nhất trí, dắt tam thừa cùng chứng chín phẩm, dẫn ngũ tánh cùng 

chứng  duy  tâm.  Vãn  bối  ngưỡng  mộ  cao  phong  đã  lâu,  nhưng  thật  ít  dịp 

được  thân  cận.  Hổ  thẹn  làm  người  giữ  gìn  môn  đình  chùa  Pháp  Vũ,  trọn 

chẳng có trí lực để hoằng dương pháp đạo. Xét kỹ thời tiết, cơ nghi đời hiện 

tại, chỉ có Tịnh Độ là thích hợp căn cơ nhất. Nghĩ rằng giảng Di Đà Sớ Sao, 

ngoài  Ngài  ra,  ắt  không  ai  có  thể  đáp  ứng  lòng  mong  mỏi  của  đại  chúng 

được!  Khẩn  cầu  Ngài  chẳng  trái  bổn  thệ,  rủ  lòng  thuận  theo  hạ  tình,  đến 

tháng  Bảy  năm  sau  chống  tích  trượng  vào  núi  hoang,  khiến  cho  tứ  chúng 

trăm  ngàn  người được gởi  lòng  nơi bí tạng. Dùng biện  tài  huyền diệu cuồn 

cuộn  như dòng sông để phô trọn bản  hoài của đức Như Lai, khiến cho bản 

kinh không ai hỏi tự nói này, lời sớ phô rõ cả lý lẫn sự này đều được sáng tỏ 

thì chẳng  những chốn  núi  hoang được  may  mắn sâu  xa  mà pháp  môn cũng 

may mắn sâu xa thay! Chỉ xin Ngài từ bi lặng yên chấp thuận. Thưa lên cùng 

Ngài, hết sức tha thiết, mong mỏi đến cùng cực vậy! 



---o0o--- 

30. Quảng cáo khai trương tiệm bán đồ chay của Ninh Ba Công Đức 

Lâm 





Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều là cha mẹ trong quá khứ, là 

chư Phật đời vị lai. Lập phương cách cứu giúp, che chở còn e chẳng kịp, lẽ 

nào  chỉ  nhằm  sướng  bụng  miệng  ta  mà  giết  thân  mạng  chúng  ư?  Phải  biết 

những loài vật bay trên không, lặn dưới nước đều có cùng một tâm linh minh 

giác tri như ta, nhưng vì túc nghiệp sâu nặng cho nên hình thể rất khác biệt, 

miệng chẳng nói được. Nhìn vào tình trạng tìm tòi cái ăn, trốn tránh cái chết 

sẽ tự  hiểu chúng  nó chẳng khác  gì con  người. Chúng ta  nương  vào sức túc 

phước, may mắn được sanh trong loài người, tâm có trí khôn, lẽ ra phải giữ 

vẹn tình cha trời mẹ đất, coi dân như ruột thịt, xem loài vật như chính mình, 

hòng khỏi phụ [cái tiếng] sánh cùng trời đất xưng là Tam Tài, phụ trợ quyền 

sanh  trưởng  dưỡng  dục  của  trời  đất,  khiến  cho  dân  lẫn  loài  vật  đều  được 

sống yên, cùng được [trời đất] che chở, cùng hưởng niềm vui [sống hết] tuổi 

trời thì mới nên! 

Nếu chẳng cảm nhận đức hiếu sanh của trời đất, cứ mặc tình giữ ý niệm 

tham ăn, tham uống, cậy ta mạnh lấn hiếp loài yếu, ăn thịt chúng nó cho thỏa 

bụng mình, ắt đến ngày nào đó phước xưa đã hết, sát nghiệp hiện tiền, muốn 

chẳng bị đổi đầu thay mặt, lần lượt bị chúng nó giết ăn, há có được chăng? 

Huống chi thịt có chất độc do lúc chúng bị giết hại tâm oán hận cố kết lại. Vì 

thế, những khi ôn dịch lưu hành, người ăn chay rất ít bị truyền nhiễm. Hơn 

nữa,  thịt  là  thứ  uế  trược,  ăn  vào  khí  huyết  dơ,  tinh  thần  tăm  tối,  phát  triển 

nhanh  nhưng  chóng  suy,  là  đầu  mối  dễ  nẩy  sanh  bệnh  tật  nhất.  Đồ  chay  là 

phẩm vật tinh khiết, ăn vào khí chất trong sạch, trí óc sáng sủa, khỏe mạnh 

lâu  dài,  lâu  già,  do  có  nhiều  khả  năng  bồi  bổ.  Đây  tuy  là  lời  bàn  thông 

thường  về phép  vệ sinh, chứ thật ra chính  là  lời  luận cùng  tột tánh. Do tập 

tục quen thói đến nỗi mê muội chất chứa, không thể phản tỉnh được! 

Phải biết: Nhân từ đối với dân thì phải thương yêu loài vật, tàn nhẫn đối 

với loài vật quyết khó thể nhân từ đối với dân, do tập tánh khiến ra như thế. 

Vì  vậy,  khi  vua  thánh  cai  trị  cõi  đời,  chim,  thú,  cá,  rùa  đều  sống  yên  vui. 

[Thánh  vương  dùng]  đạo  sáng  dạy  dân,  chất  keo  dính  (để  bẫy  chim),  gậy 

gộc,  đạn,  cung  đều  bỏ  hết.  Thử  nghĩ  xem,  từ  xưa  đến  nay,  phàm  những  kẻ 

tàn nhẫn, tham tàn, dòng dõi đa phần tuyệt diệt. Người nhân từ cứu giúp con 

cháu ắt thạnh vượng. Kẻ làm ác, Khổng Tử phán đoán kẻ ấy vô hậu. Kẻ mặc 

tình  ăn  thịt,  Như  Lai  dự  ký  ắt  phải  đền  trả.  Xin  chớ  nói  xuông   “xa  lánh 

 chuyện  bếp  núc”,   đấy  chính  là  lời  nói  quyền  biến  thuận  theo  thế  tục.  Hãy 

nên vĩnh viễn dứt những thứ hôi tanh thì mới là thật nghĩa xứng lý. 

Gần  đây,  nỗi  thảm  sát  kiếp  quả  thật  là  nghìn  xưa  chưa  từng  nghe  thấy. 

Nếu  suy  xét  kỹ  càng  căn  nguyên  thì  đều  là  do  ăn  thịt  mà  ra.  Những  bậc  lo 

cho  đời  ai  nấy  đều  muốn  nhổ  rễ  lấp  nguồn,  mà  Công  Đức  Lâm  được  sáng 

lập ở vùng Thân Giang (Thượng Hải - Giang Tây) là chỗ đã dựng lá cờ đầu. 

Các  vị  hương  thân890  như  quan  Đạo  Doãn  họ  Hoàng,  quan  Trấn  Sử  họ 

Vương,  quan  Tri  Sự  họ  Khương,  ông  Trương  Nhượng  Tam,  và  ông  Ngô 

Đông  Sơn  v.v…  các  vị  sa-môn  như Đế  Nhàn  pháp  sư,  Khai  Như,  Liễu  Dư 

v.v… cùng thương xót cho sát kiếp trong cõi đời, tính gieo trồng nhân, thọ, 

hạnh  phúc,  bèn  dấn  mình  vào  chốn  bụi  trần  miền  Thân  Giang,  tự  đặt  mình 

làm  người  xướng  suất  cho  vùng  Ninh  Ba,  lập  ra  Công  Đức  Lâm  này,  đề 

xướng tiệc chay khiến cho người dân trong vùng mỗi dịp quan - hôn - tang - 

tế đều dùng tiệc chay, đãi khách, nhóm bạn đều dùng món chay. Dùng hành 

động nấu nướng nhỏ nhoi thay cho người khác này để tạo thành phương tiện 

vãn  hồi  kiếp  vận  lớn  lao.  Chuyên  mang  chí  lợi  sanh,  hoàn  toàn  chẳng  phải 

chỉ để kiếm lời; do vậy, bèn mời những thợ khéo chế biến món ngon để đáp 

ứng nhu cầu quan - hôn - tang - tế tiệc tùng của người dân trong vùng, hoặc 

đến Công Đức Lâm này để dùng, hoặc gởi đến tận nhà cho họ thụ dụng. [Trả 

công]  ít  - nhiều,  nồng  hậu  hay sơ sài  đều tùy  ý.  Phàm  những ai  đoái tưởng 

tới, quyết chẳng phụ lòng. Khẩn thiết mong thiện tín chốn quan trường hay 

thương mãi đều phát tâm kiêng giết, bảo vệ sanh vật, cùng bỏ ăn mặn, cùng 

nhau ăn chay, khiến cho từ phong (gió từ) từ đây được thổi khắp, ngõ hầu sát 

kiếp  từ  đây  tiêu  diệt.  Sẽ  thấy  thời  thế  hòa  bình,  được  mùa,  dân  giàu,  vật 

mạnh,  vĩnh  viễn không có thiên tai  nhân  họa, hưởng  mãi  yên  vui thái  bình. 

Đấy chính là thâm tâm của các vị như Đạo Doãn phát khởi Công Đức Lâm 

này, cho nên tôi sáng tối thắp hương niệm Phật khẩn cầu, mong sao các nơi 

bắt chước theo. Do vậy, bèn trần thuật duyên khởi. 



---o0o--- 

31. Bài Tiểu Tham891 dành cho lễ cử hành pháp hội Thủy Lục 

(Khải kiến Thủy Lục thọ diên tiểu tham) 

(viết thay cho bạn) 





Chỉ một niệm Bồ Đề tâm này chính là thường trụ vô lượng thọ, khiến 

cho khắp các chúng sanh trong pháp giới công đức tánh - tu đều thành tựu. 

Kính  trông:  Trai  chủ  của  Vô  Giá  Thắng  Hội  là  Thái  Thái  Tần  Định  Thánh 

túc  căn  sâu  dầy,  bẩm  tánh  hiền  thục,  dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  quy  y 

Tam Bảo, tu chân trong cõi tục, làm bậc mẫu nghi trong chốn khuê các, tùy 

duyên  hiểu đạo, làm bậc thầy khuôn  mẫu  cho  nữ giới. Thường  nhàm  lìa Sa 

Bà, không chỉ lo tính kế quay về cho riêng mình, một dạ vui cầu Cực Lạc mà 

thường muốn phổ độ quần manh. Nay gặp lúc tuổi bước vào độ lục tuần (sáu 

mươi),  sao  Vụ892  sáng  ngời  giữa  trời,  xa  lìa  những  thói  quen  thế  tục,  đến 

thẳng đạo tràng viên thông, tận lực tạ từ những lễ nghi chúc tụng, ăn mừng 

của  hàng  thân  thích  bằng  hữu,  mà  mở  hội  lớn  cho  thánh  phàm  trong  pháp 

giới. Dùng lòng thành của chính mình để cảm từ lực của Tam Bảo khiến cho 

chồng lẫn mình đều được nghiệp chướng ngầm tiêu, các duyên đều tốt lành: 

Lúc còn sống hưởng được năm điều phước như sách Hồng Phạm893 đã nói, 

khi lâm chung lên ngay Thượng Phẩm trong chín phẩm sen, con vinh, cháu 

quý, hưởng tốt lành dài lâu trong đời, đạo tốt đẹp, thời thế yên vui, cả nước 

đều  hưởng  vui  mừng.  Chứ  nào  phải  chỉ  nhằm  làm  cho  những  vị  tổ  tiên, 

những người đã mất trước của họ Vương, họ Tần đang được lập trai hội cầu 

siêu đây đều cùng được sanh Tịnh Độ! 

Kính mong mười phương pháp giới, tứ sanh lục đạo, hết thảy hàm thức 

cùng chứng chân thường. Vốn  là dùng cái tâm “tự lập,  lập  người” của Nho 

gia để hành chuyện “tự lợi, lợi người” của Bồ Tát. Chỉ vì do tâm sẵn có Phật 

nên nguyện đem lại tuổi thọ cho mọi người. Ôi! Tánh sẵn có phước thọ mầu 

nhiệm khó  thể diễn tả, khác  nào  như biển  cả, như núi  non, cùng  tận ba đời 

không sanh diệt, vượt khỏi hai tầng ải nghĩ - bàn. 



---o0o--- 

32. Bài Tiểu Tham dành cho các vong linh 

(viết thay) 





Tam giới vốn chẳng phải là pháp nào khác, chỉ là do nhất tâm tạo ra. 

Hiểu các pháp đều do tâm thì siêu phàm chứng giác nào có khó gì! Xét nghĩ 

như  vị  cư  sĩ  X…  đang  được  làm  chay  để  cầu  siêu  đây  xưa  đã  có  linh  căn, 

dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  thông  minh,  trí  huệ,  hiểu  thấu  suốt,  ôn  hòa, 

hiền  lành,  cung  kính,  cần  kiệm.  Lòng  hiếu  thuận  phát  xuất  từ  thiên  tánh, 

lòng  nhân  từ  thấu  khắp  người  vật.  Suy  nhân  tính  quả,  dùng  tâm  nghiệm 

phước, ắt cư sĩ sẽ hưởng thọ dầy, tước cao để rộng mở  mối kinh luân. Ngờ 

đâu  tuổi  mới  vừa  nhược  quan  (hai  mươi  tuổi)  đã  chết  yểu,  liền  mất  thân 

mạng. Chắc là do tình yêu thương cha mẹ tha thiết, muốn cho [cha mẹ] cùng 

được  sanh  Tịnh  Độ  nên  mới  thị  hiện  vô  thường,  hòng  khích  động  cái  tâm 

xuất  thế  cho  cha  mẹ  để  thành  tựu  lòng  hiếu  “không  lòng  hiếu  thế  gian  nào 

lớn lao hơn được”! Có thể nói là  “tuy bất hiếu nhưng lại chính là đại hiếu, 

 do vô thường chứng được chân thường”  hòng báo ân cha mẹ cũng như cảnh 

tỉnh đồng luân, hiện thân thuyết pháp, hay khéo không gì sánh ví được! 

Nào ngờ lại làm cho tâm cha mẹ thương yêu con càng thêm chân thành, 

thiết tha, chỉ sợ Tịnh  nghiệp của ông chưa chín  muồi chẳng thể  vãng sanh, 

bèn đến đạo tràng viên thông, lập Vô Ngại Hội, cứu tế khắp các cô hồn. Do 

công đức này sẽ khiến cho ông nếu chưa vãng sanh liền được vãng sanh, đã 

vãng  sanh  ắt  tăng  cao  phẩm  vị.  Như  vậy  là  muốn  cho  ông  hiểu  Đệ  Nhất 

Nghĩa,  ngự  lên  tòa  sen  Thượng  Phẩm,  thấy  Di  Đà  nơi  tự  tâm,  chứng  Vô 

Sanh trong đương niệm, lập bày tiệc chay thơm thảo, lại dạy pháp yếu. 

Phải biết: Trước khi được cha  mẹ sanh ra, vốn không  hề có tướng  nam 

hay  nữ; sau khi  Tứ Đại chia  lìa, chỉ có  mỗi một cái  tâm  linh tri. Do  huyễn 

nghiệp buộc ràng nên chẳng thể liễu thoát ngay lập tức. Nếu phàm tình mau 

chóng dứt bặt, triệt để gánh vác nào có khó chi? Tướng do nghiệp mà huyễn 

sanh,  nghiệp  do  tâm  mà  vọng  khởi.  Tâm  nếu  chẳng  sanh,  nghiệp  bèn  tiêu 

diệt.  Nghiệp  tận  tình  không,  hoàn  lại  cội,  quay  về  nguồn.  Ví  như  mây  tan 

giữa không trung, vầng mặt trời nhanh chóng hiển hiện bản thể; nước đổ vào 

biển cả, sông ngòi và biển sâu rộng nào khác chi nhau? Trọn  mười phương 

không thiếu, không thừa, tột cùng ba đời bất sanh bất diệt. 

Lý  ấy  tuy  ngộ  dễ  dàng,  chứng  được  thật  khó!  Hãy  nên  phát  tâm  tín 

nguyện,  cầu  sanh  Tây  Phương,  nhất  định  cậy  vào  sức  của  Phật  Di  Đà  mau 

chóng lìa ngũ trược. Từ đây, hầu cận Như Lai, tham dự vào hải chúng, nghe 

pháp thọ ký, khai tri kiến Phật, đoạn Hoặc chứng chân, đạt được cái vốn sẵn 

viên thông. Rồi cậy vào từ lực của Phật, nương theo nguyện luân của chính 

mình hiện sắc thân trọn  khắp pháp  giới khiến cho  những kẻ  mê cùng được 

lên bờ giác. Ôi! Lâu đài gần nước được thấy vầng trăng trước, hoa cỏ hướng 

về mặt trời sớm gặp được tiết Xuân. Từ khi được ngài Biến Cát (Phổ Hiền) 

chỉ  dạy,  dẫn  về  [Tịnh  Độ],  hải  chúng  đều  phế  bỏ  chuyện  đi  về  phương 

Nam894. 



---o0o--- 

33. Bài Tiểu Tham dành cho vong linh trong trai hội Thủy Lục 

(viết thay cho bạn) 





Sa Bà vốn là cõi nước khổ đau, sanh tử luân hồi thật đáng đau thương, 

nhổ trừ rễ ái trở về Tây, nhiệt não bao kiếp nhanh chóng biến thành mát mẻ. 

Kính trông  vị được cầu siêu trong  trai  hội  này  là tiên sinh  Thiệu Cầm Đào, 

xưa đã trồng cội đức, giữ hạnh trong sáng; đọc sách hiểu lý, nêu gương điển 

hình  trong  chốn  trần  ai,  học  đạo  yêu  người,  giúp  việc  chánh  trị  trong  chốn 

quan  phủ,  buôn  bán  qua  lại  khiến  cho  nước  giàu  mạnh,  ai  nấy  đều  được 

hưởng gió mát từ hai ống tay áo; giúp nạn phò nguy, tâm riêng nêu một vầng 

trăng sáng. Lại còn dốc lòng tin tưởng Phật pháp, tôn sùng, kính trọng Tam 

Bảo. Tuy chưa chuyên tu Định Huệ, nhưng thật đã hợp với từ bi. Sắp bước 

vào tuổi tri mạng (50 tuổi), liền vứt bỏ thân huyễn; [đây là] chuyện đáng đau 

lòng nên nhờ cánh tay vàng [của Phật giúp đỡ]. Do vậy, hiếu nam là những 

vị  tên…  cùng  với  các  quyến  thuộc  tính  làm  lễ  truy  tiến,  mở  ra  hội  lớn  Vô 

Giá. 

Phải biết: Tâm, Phật, chúng sanh, ba thứ không sai biệt. Do mê hay ngộ 

bất  đồng  cho  nên  thăng  hay  trầm  thật  khác!  Nghĩ  ngài  xưa  đã  nêu  gương 

“gió  mát,  trăng  trong”  tốt  lành,  vốn  là  nương  oai  thần  của  Pháp  Thân  Bát 

Nhã. Hiểu được điều này sẽ tự dứt được cái tâm cuồng nhận lầm hình bóng, 

khởi chánh trí phản chiếu, mới biết đầu vốn chẳng mất, Phật tự viên thành! 

Chẳng lìa niệm này, nhập thánh siêu phàm, vĩnh viễn lìa khỏi huyễn khổ hư 

vọng,  thường  hưởng  pháp  lạc  chân  thường.  Lý tuy  có  thể  đốn  ngộ,  sự  khó 

thể  viên  mãn  ngay.  Hãy  nên  phát  thâm  tâm  tín  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ, 

chắc chắn sẽ được đức  Từ Phụ Quang  Thọ dẫn  về  Liên  Bang. Từ đây  thần 

thức siêu thăng cõi Thanh Thái895, nghiệp tạ từ trần lao, sen nở hoa Thượng 

Phẩm, Phật thọ ký ngay trong một đời. Sau đấy sẽ nương theo nguyện luân 

của  chính  mình,  trở  vào  Sa  Bà,  nghịch  -  thuận  -  ẩn  -  hiển  độ  thoát  chúng 

sanh,  khiến  cho  hữu  tình  khắp  pháp  giới  cùng  chứng  Phật  tánh  thường  trụ, 

khiến  cho  tấm  lòng  hiểu  lý  yêu  người,  tiết  tháo  gió  mát  trăng  trong  theo 

chiều  dọc  cùng  tột  ba  đời,  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương.  Như 

vậy  mới  có  thể  gọi  là  chẳng  cô  phụ  ân  Phật  giáo  hóa,  chẳng  phụ  bạc  tánh 

linh  của  chính  mình,  siêu  quần  bạt  tụy,  thật  sự  là  bậc  đại  trượng  phu.  Ôi! 

Băng và nước tánh ướt nào hai? Chúng sanh và Phật vốn cùng một tâm giác. 

Chỉ cần quay trở  lại  nhìn  vào tự tánh  liền  đạt được của quý  báu  vô  giá sẵn 

có. 



---o0o--- 

34. Bài Tiểu Tham dành cho vong linh trong lễ cầu siêu cha mẹ ông 

Trương Tổng Nhung896 trấn Định Hải 

(viết thay) 







Nhất niệm Chân Như tâm tánh sáng ngời trọn đại thiên. Ngộ - mê tuy 

khác, bản thể  vẫn  là thiên  nhiên.  Kính trông: Vị  được sắc phong  là  Trương 

lão đại nhân… lúc sanh tiền tích thiện tu đức, xử sự nhân nghĩa, nên mất rồi, 

con  cháu  nối  tiếp  nhau  hưởng  mãi  phước  lành,  gương  đức  luôn  như  mới, 

trâm anh tiếp  nối  mãi  mãi,  làm bậc đứng  đầu trong chốn cổ quăng897, làm 

nanh vuốt cho nước nhà. Nay pháp hội rộng mở, kính cẩn cầu siêu. 

Phải  gấp  hiểu  rõ:  Lúc  sống  tích  đức  nên  nay  mới  có  cái  tâm  hưởng  sự 

cầu  siêu.  Tánh  vốn  như  như,  chẳng  dời,  chẳng  biến,  thường  tịch,  thường 

chiếu, lìa niệm, lìa danh, viên mãn vô lượng công đức, trọn đủ vô biên diệu 

dụng.  Phàm  chẳng  thể  làm  cho  tâm  ấy  giảm  tổn,  thánh  chẳng  thể  làm  cho 

tâm  ấy  tăng  thêm,  chẳng  phải  sắc,  chẳng  phải  không,  trải  khắp  mười  pháp 

giới chẳng khác, bất sanh, bất diệt, tận cùng ba đời thường hằng. Tâm được 

diễn tả  là “linh quang riêng chiếu, thoát khỏi căn trần, thể lộ chân thường, 

 chẳng câu nệ vào văn tự, tâm tánh vô nhiễm, vốn tự viên thành, chỉ lìa được 

 vọng niệm thì chính là Như Như Phật”.  Nếu hiểu được như thế sẽ tự nhiên 

thấy được thiên chân Phật tánh, thẳng đến vô thượng Bồ Đề. Nếu như chưa 

thể [làm được như vậy] thì hãy cậy vào đại bi nguyện lực của Phật A Di Đà 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Nếu phát trọn vẹn ba tâm thì ngay 

khi đó sẽ lên được chín phẩm, hoa nở thấy Phật, chứng Vô Sanh Nhẫn. Mới 

biết  từ trước  thăng  trầm  sáu  nẻo,  tích  thiện  tu  đức,  cho  tới  bây  giờ  đến  dự 

pháp  hội,  nghe  pháp,  hưởng  thụ  sự dâng  cúng.  Nhất  niệm  tâm  tánh  vốn  từ 

đầu  đã  thanh  tịnh  không  bị  nhiễm  ô,  vốn  tự  sẵn  đủ  hằng  sa  công  đức.  Ôi! 

Đường Tây phương rộng rãi thênh thang, thẳng bước  về nhà chẳng cần  hỏi 

lối. Do tự mình chẳng về, chứ hễ về liền được. Gió trăng quê cũ há ai tranh? 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao 

Quyển Thứ Tư 

(Phần 3 hết) 



---o0o--- 

 Phần 4 

35. Văn tế ông Thịnh Dần Hoài 

(viết thay sư Liễu Dư) 





Nhân ngày… tháng… năm…, bạn phương ngoại898 là Liễu Dư kính 

cẩn dùng lễ hương, trà, cỗ chay đến tế trước vong linh ông Thịnh Dần Hoài 

như sau:  



Như ông tuy sanh mà bất sanh, duyên hội họp bèn sanh. Tuy ông diệt 

nhưng chẳng diệt, duyên hết bèn diệt. Nếu triệt ngộ tự tâm thì sanh diệt khác 

gì  hư không.  Nếu  chưa  thấu  hiểu  cái  sẵn  có,  đến  -  đi  nào  khác  trăng  trong 

nước? May nhờ túc nhân sâu dầy, bẩm tánh chân thành; điều đáng than thở 

là duyên với Phật hãy còn sơ sài, tiếc chưa được nghe bí quyết  “hoành siêu 

 Tịnh  Độ” .  Luận  nơi  nhân  hiện  tại,  ông  sáng  suốt,  liêm  khiết,  công  bình, 

chánh  trực,  lai  báo899  ắt  tại  cung  điện  chư  thiên,  hoặc  nhà  vương  công, 

phiệt duyệt900. Tuy tạm  hưởng  huyễn phước  nhân thiên, khó khỏi  hoa tàn, 

trăng khuyết. Xin hãy đem phước đời hồi hướng Cực Lạc tịnh vực, ắt được 

từ phụ Di Đà duỗi cánh tay sắc vàng nghênh tiếp. Từ đấy, giã biệt mãi  mãi 

đời ác ngũ trược, thường hưởng ngũ thanh, ngõ hầu chẳng phụ tình tôi quen 

biết  ông đã  lâu, cũng an  ủi [tôi] lúc cuối cùng chưa  nói  lời thành  thật cùng 

ông được. Thượng hưởng! 



---o0o--- 

36. Văn tế cư sĩ Hàn Sơn Hy 

(viết thay cho Thường Trụ Pháp Vũ, cư sĩ phẩm hạnh đoan chánh đáng đứng 

đầu giới thương nhân) 





Ôi!  Tâm  ông  trung  hậu,  hiền  từ,  tốt  lành;  hạnh  ông  liêm  khiết,  đoan 

chánh. Sống trong cõi trần nắm giữ quyền chánh, gió đức trọn khắp mọi xứ, 

khiến kẻ xa xỉ liền cần kiệm, kẻ yếu ớt trở thành mạnh mẽ, kẻ hung ác biến 

thành hiền lành, kẻ phóng đãng hết cuồng, dốc lòng tin tưởng Phật thừa, lắm 

cách  hoằng  dương,  hộ  trì,  tán  trợ.  Xét  ngược  lại  tám  mươi  bốn  năm  trước, 

vốn chưa từng sanh; còn như hiện tại đây, lại nào đã mất. Đến - đi tuy không 

có  tướng  nhất  định,  chủ  nhân  ông  vốn  tự  lộ  rành  rành.  Nếu  suy  nhân  để 

nghiệm quả thì nếu chẳng hưởng phước chốn cung trời, chắc cũng hầu đấng 

Nguyện  Vương  nơi  thế  giới  Cực  Lạc.  Phải  biết:  Phước  trời  dễ  hết,  sự  vui 

Cực Lạc đến tận cùng vị lai trọn chẳng phải cầu! Kính xin hãy phát trọn ba 

tâm,  lên thẳng Thượng Phẩm,  ngõ  hầu triệt chứng cái  mình sẵn có, để vĩnh 

viễn làm thuyền bè cho chúng sanh đang chìm đắm trong biển khổ. Thượng 

hưởng! 



---o0o--- 

37. Văn tế bà nội ông Hồ Gia Khoa 

(viết thay) 





Than  ôi!  Nghĩ  tổ  mẫu  ta,  mẫu  đức  đáng  làm  thầy,  mỗi  khi  nghĩ  đến 

lòng  liền  bi  thương.  Nêu  gương  lành  cho  nữ  giới,  làm  bậc  hướng  dẫn  tốt 

lành cho chốn khuê các, quả thật đã học được hạnh của ba bà Thái đời Châu, 

hai  bà  phi  của  vua  Ngu901,  nuôi  nấng  vỗ  về  đứa  cháu  bất  tiếu  châu  đáo, 

thiết tha như trời che đất chở chẳng sót. Những mong cháu học thành tài, lập 

được  đức;  ra  làm  quan  sẽ  là  bậc  phù  tá  nước  nhà,  sống  trong  làng  xóm  sẽ 

thành  gương  mẫu. Ngờ đâu cháu bất tài, lại không tu đức, chẳng  học thành 

điều  gì.  Ngửa  lên  trông  trời,  cúi  xuống  nhìn  đất,  hổ  thẹn  khôn  cùng.  May 

nhờ đi khắp nơi học lung tung, đọc tràn lan, gặp được văn từ phổ độ chúng 

sanh  của  Như  Lai,  mới  biết  một  niệm  tâm  tánh  của  chúng  ta  cùng  với  chư 

Phật thật chẳng hai, chẳng khác, hằng cổ, hằng kim, chẳng chuyển dời. Chỉ 

vì mê trái, chạy theo cảnh sanh tham, khởi Hoặc tạo nghiệp, đến nỗi phải thọ 

quả  báo  trong  tam  đồ  lục  đạo,  nhưng  thật  ra  bổn  tánh  chẳng  giảm  hào  ly! 

Pháp môn tu trì vô lượng vô biên đều chẳng thích hợp bằng cậy vào Phật từ 

lực hoành siêu tam giới (siêu thoát tam giới theo chiều ngang). Vì nếu có thể 

sanh  lòng  tin,  phát  nguyện,  dùng  tâm  chí  thành  niệm  “nam  mô  A  Di  Đà 

Phật”, cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, quyết định cảm ứng đạo giao, 

được  Phật  tiếp  dẫn  vãng  sanh  trong  ao  bảy  báu  cõi  Tây  Phương.  Ngũ 

Nghịch, Thập Ác, lâm chung tướng địa ngục hiện, niệm Phật mấy tiếng liền 

được tiếp dẫn dự vào Hạ Phẩm Hạ Sanh. Huống chi tổ mẫu ta đức đẹp, hạnh 

lành, đôi bề trọn  vẹn. Tưởng  nghĩ: Vua Vũ  là bậc đại thánh, chẳng cứu  nổi 

thần thức ông Cổn902 đọa trong Vũ Uyên, hóa làm con Hoàng Nãi (con ba 

ba có ba chân) khôn ngăn buồn - vui lẫn lộn, như cuồng, như si! Bởi lẽ  “Tây 

 Phương  có  bậc  đại  thánh  nhân”,   lời  ấy  thốt  từ  đức  Chí  Thánh  Tiên  Sư 

Trọng Ni đất Lỗ. Kính nguyện tổ  mẫu ta hãy tin chắc chắn, đừng nghi ngờ, 

thì ngay lập tức được nhờ cậy Phật từ. Lại nguyện tổ phụ ta và ông bà nhiều 

đời cùng phát tâm sợ hãi nỗi khổ sanh tử để cảm Phật từ bi, y theo đó tu trì, 

ngõ hầu dẫn nhau cùng dự vào Liên Trì hải hội, thân cận Phật Di Đà, hầu hạ 

thánh chúng. Nhờ  đấy, triệt  ngộ  Phật tánh sẵn có  để  viên chứng  vô thượng 

đại Bồ Đề. Thượng hưởng! 



---o0o--- 

38. Tán dương tượng Phật A Di Đà 

 



Buồn thay chúng sanh không nơi nương tựa, lẻ loi lênh đênh như đứa 

con bỏ trốn. Dù nghe Phật pháp y giáo tu hành, tự lực yếu kém, khó phá vô 

minh. Cao đẹp thay! Đức Thế Tôn tâm từ bi tha thiết, bốn mươi tám nguyện, 

bình đẳng nhiếp ba căn, khiến cho khắp chúng sanh tín nguyện trì danh, cậy 

Phật từ  lực đới  nghiệp  vãng sanh. Dùng Quả Địa Giác  làm Nhân  Địa Tâm, 

cảm ứng đạo giao như nam châm hút kim. Như Lai ân đức dẫu khen ngợi hết 

kiếp chẳng trọn. Chỉ mong hàm thức đều nương theo Phật nguyện. 



---o0o--- 

39. Bài tán dương bức hình Quán Âm ở đầu cuốn sách Quán Âm Bồ Tát 

Bổn Tích Cảm Ứng Tụng 





Cao đẹp thay Đại Sĩ, thệ nguyện khó thể tuyên nói. Vận lòng Bi đồng 

thể, khởi lòng Từ vô duyên, tầm thanh cứu khổ, tùy loại hiện hình, hiện mọi 

sắc  thân  ứng  khắp  hữu  tình,  vô  tình.  Nếu  có  chúng  sanh  gặp  các  khổ  nạn, 

vừa xưng danh Ngài, liền thấy cứu giúp. Giàu, thọ, con cái, hễ có sở cầu, lễ 

bái,  cúng  dường,  tùy  nguyện  đáp  ứng.  Vì  sao  xưng  danh  liền  được  cảm 

thông? Vì tâm Bồ Tát đã chứng Chân Không từ thuở lâu xa. Cái tâm vô tâm 

ấy  khế  hợp  tâm  chúng  sanh  và  tâm  của  Phật.  Chúng  sanh  mê  trái,  chẳng 

được  thọ  ân.  Do  gặp  tai  nạn  dốc  lòng  khẩn  thiết,  vừa  phát  lòng  thành,  bèn 

cảm  ứng  đạo  giao!  Như trăng  trong  mát  sáng  tỏ  giữa  trời,  hiện  bóng  trong 

mọi  dòng  nước,  không  đâu  chẳng  trọn.  Nếu  như  chẳng  tín,  không  thể  cảm 

được. Như nước đục ngầu, xao động, bóng trăng chẳng tỏ. Lỗi tại nơi nước, 

phải  đâu  trăng  không  chiếu!  Nếu  nước  trong  lặng,  ắt  hiện  sáng  ngời.  Cũng 

như  nắng  xuân  nẩy  nở  các  mầm;  gặp  phải  thứ  rễ  khô,  càng  thêm  mục  nát. 

Mưa ngọt xối khắp, thảo mộc cùng được tốt tươi. Chỉ có thứ không rễ chẳng 

thể  sanh  thành.  Yếu  chỉ  nhập  đạo,  Tín  là  bậc  nhất.  Muốn  được  Ngài  từ  bi 

cứu giúp, không tin chẳng được! Kính nghĩ Bồ Tát sao lại có thể được như 

thế? Là vì có nguồn cội sâu xa, nên mới được như vậy. Nguồn cội sâu xa là 

gì? Ngài đã viên chứng ba giác, hiệu là Chánh Pháp Minh, phước - huệ cùng 

đủ,  tuy  trụ  Tịch  Quang,  bi  nguyện  chưa  thỏa,  lại  hiện  thân  Bồ  Tát  phù  tá 

Pháp Vương. Trong mười pháp giới thân, không thân nào chẳng hiện. Theo 

chiều  dọc cùng tột ba đời, theo chiều  ngang  trọn  khắp  mười phương. Công 

đức của Bồ Tát khó thể tán dương trọn hết. Nêu bày đại lược, làm ánh sáng 

trong đêm dài; riêng cầu cư sĩ [Hứa] Chỉ  Tịnh ở Giang  Tây, đọc khắp kinh 

điển  trong  Đại  Tạng,  soạn  thành  bài  tán  tụng,  cung  kính  mô  phỏng  [vẽ] 

thánh tượng để lưu truyền trọn khắp pháp giới, khiến cho hàm thức đều được 

che chở. 



---o0o--- 

40. Bài tán dương bức hình vị Tăng bị điên903 

 



Kẻ gian Tần Cối nhận hối lộ gây rối nước, rối dân; khiến thầy ta nhọc 

lòng cầm chổi quét. Một cây chổi chống đỡ trời đất, mấy câu pháp ngữ trấn 

càn khôn. Tiếc là gã chìm đắm đã quá sâu đậm, tuy được chỉ dạy chẳng buồn 

hỏi han, đến nỗi thần hồn đọa A Tỳ! Tượng sắt muôn đời quỳ trước mộ họ 

Nhạc904! 



---o0o--- 

41. Tịnh Độ Vấn Đáp và Lời Tựa 





Lớn lao thay giáo pháp Tịnh Độ! Tâm này làm Phật, tâm này là Phật, 

pháp  Trực  Chỉ  Nhân  Tâm  phải  thua  pháp  này  về  mặt  kỳ  đặc  (đặc  biệt,  lạ 

lùng).  Mười  niệm,  một  niệm  liền  lên  Bất  Thoái.  Dù  trải  bao  kiếp  tu  chứng 

vẫn  ngưỡng  mộ phong thái cao  xa của pháp  này. Độ khắp thượng trung  hạ 

căn,  thống  nhiếp  Luật,  Giáo,  Thiền  Tông.  Mưa  đúng  thời  nhuần  thấm  mọi 

vật,  như  biển  cả  thâu  nạp  muôn  sông.  Hết  thảy  pháp  Thiên,  Viên,  Đốn, 

Tiệm,  không  gì  chẳng  lưu  xuất  từ  pháp  giới  này;  hết  thảy  hạnh  Đại,  Tiểu, 

Quyền,  Thật,  không  hạnh  nào  chẳng  quy  hoàn  pháp  giới  này.  Chẳng  đoạn 

Hoặc  nghiệp, được dự vào  Bổ Xứ. Ngay trong  một đời  này, chứng Đại  Bồ 

Đề.  Chúng  sanh  chín  pháp  giới  lìa  pháp  này  thì  trên  chẳng  thể  viên  thành 

Phật  đạo.  Mười  phương  chư  Phật  bỏ  pháp  này  thì  dưới  chẳng  thể  lợi  khắp 

quần  sanh.  Do  vậy,  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  tuân  theo  mười  đại  nguyện 

vương. Hội Pháp Hoa xưng niệm một tiếng đều chứng Thật Tướng các pháp. 

Lực dụng lớn lao như thế, chư Phật cùng tuyên dương. Phát huy tột bậc đến 

như vậy, chư Tổ đều cùng như thế. Thật có thể nói là lời cực đàm (bàn luận 

đến tột cùng) của cả một đời giáo hóa, là đại giáo Nhất Thừa vô thượng vậy! 

Chẳng  trồng  cội  đức,  dù  trải  bao  kiếp  cũng  khó  được  gặp  gỡ!  May  được 

nghe  ngóng,  un  đúc,  gắng  sức  tu  trì,  sợ  lũ  cuồng  đồ  vô  tri  kia  chê  là  thiển 

cận, cho nên y giáo khen ngợi, thuật bày để họ phụng hành vậy! 

Hỏi:  Pháp  môn  Niệm  Phật  người  ngu  cũng  tu  được,  Luật,  Giáo,  Thiền 

Tông  kẻ  trí  còn  khó  hiểu  được,  sao  lại  nói  pháp  này  thống  nhiếp  các  pháp 

kia? 

Đáp: Muốn biết nghĩa này, cần phải hiểu kỹ sự lớn - nhỏ, hơn - kém giữa 

Phật lực và tự lực thì hết thảy nghi hoặc sẽ ào ạt tiêu tan, cởi gỡ ngay! Phật 

và chúng sanh tâm tánh tuy đồng, nhưng nếu luận về lực dụng thì khác biệt 

vời  vợi  như trời  với  đất.  Ấy  là  vì chúng sanh có đủ  vô  lượng phiền  não ác 

nghiệp,  nên  công  đức  -  trí  huệ  chẳng  thể  hiện  tiền.  Phật  đầy  đủ  vô  lượng 

công  đức  -  trí  huệ,  phiền  não  ác  nghiệp  hết  sạch  không  còn  sót.  Phật  và 

chúng sanh mê - ngộ bất đồng, cho nên lực dụng hơn - kém thật khác! Luật, 

Giáo, Thiền Tông đều cậy vào tự lực để liễu thoát sanh tử. Vì thế, trải kiếp 

dài lâu vẫn khó thoát khỏi. Pháp môn Niệm Phật hoàn toàn cậy vào Phật lực 

kiêm thêm tự lực để liễu thoát sanh tử. Vì thế, hết một đời này liền lên Bất 

Thoái. 

Hỏi: Tự lực, Phật lực nghĩa như thế nào, xin giảng rõ cho! 

Đáp:  Luật, Giáo, Thiền  Tông thoạt đầu phải  hiểu sâu  xa  giáo  lý,  y  giáo 

tu  hành,  công  tu  hành  sâu,  đoạn  Hoặc  chứng  Chân  mới  thoát  sanh  tử.  Nếu 

chẳng hiểu giáo lý thì là tu mù luyện đui. Nếu không, được chút ít đã cho là 

đủ,  liền bị  ma dựa, phát cuồng. Dẫu cho  hiểu  lý, công sâu, cũng phải  đoạn 

Hoặc. Nếu còn  mảy may chưa đoạn sạch thì vẫn y như cũ chẳng thoát khỏi 

vòng  khổ.  Đến  khi  nào  Hoặc  nghiệp  hết  sạch  mới  có  thể  lìa  khỏi  sanh  tử, 

nhưng vẫn còn cách địa vị Phật rất xa. Lại phải trải qua bao kiếp tấn tu mới 

có thể  viên  mãn Phật quả. Ví  như thứ dân sanh  ra thông  minh, trí  huệ, đọc 

sách học văn nhọc nhằn nhiều năm, học vấn đã thành, thi đậu làm quan. Do 

có  tài  năng  lớn,  cho  nên  từ  chức  nhỏ  được  thăng  lên  dần,  cho  đến  làm  tể 

tướng, làm quan cực phẩm, không thể thăng lên được nữa. Trong quần thần 

địa vị bậc nhất, nhưng nếu so với thái tử, quý - hèn một trời một vực, huống 

gì  [sánh  với]  hoàng  đế?  Suốt  đời  làm  bầy  tôi,  phụng  hành  mạng  vua,  cúc 

cung  tận  tụy,  giúp  vua  cai  trị  quốc  gia.  Nhưng  địa  vị  tướng  quốc  ấy  thật 

chẳng dễ dàng, nhọc nhằn cả nửa đời người, nai lưng chịu đựng, rồi đến rốt 

cuộc chẳng qua chỉ như vậy! Nếu học vấn tài năng hơi kém cỏi hơn, chẳng 

đạt được như vậy ắt có đến trăm ngàn vạn ức người! Đấy là tự lực. Học vấn 

tài năng ví như hiểu sâu giáo lý, y giáo tu hành. Địa vị đến chức Tể Tướng 

ví  như  công  tu  hành  sâu  dầy,  đoạn  Hoặc  chứng  Chân.  Chỉ  có  thể  xưng  là 

thần, chẳng dám xưng là vua (Bầy tôi nhất định chẳng dám xưng là vua. Bầy 

tôi  muốn  làm  vua  trừ  phi  thác  sanh  trong  cung  vua,  làm  hoàng  thái  tử.  Tu 

các pháp môn khác cũng có thể thành Phật, nhưng so với pháp Tịnh Độ thì 

khác biệt còn gấp nhiều lần [sự khác biệt] giữa ngày và kiếp. Người đọc phải 

khéo hiểu ý này, đừng chấp chặt vào từ ngữ. Nhưng theo như phần cuối kinh 

Hoa  Nghiêm,  Đẳng  Giác  Bồ  Tát  còn  dùng  mười  đại  nguyện  vương  để  hồi 

hướng  vãng  sanh,  rất  giống  với  ý  nghĩa  thác  sanh  trong  hoàng  cung,  làm 

hoàng thái tử. Pháp môn Tịnh Độ có được kinh Hoa Nghiêm giống như biển 

cả dung  nạp  vạn con sông,  như thái  hư bao trùm  vạn tượng. Cao đẹp thay! 

Lớn lao thay!) ví như tuy thoát sanh tử, nhưng còn chưa thành Phật! Những 

kẻ  học  vấn  chưa  đầy  đủ,  chẳng  thể  [đạt  được]  như  vậy  rất  đông;  ví  như 

những người chưa đoạn sạch Hoặc, chẳng thể thoát khỏi biển khổ sanh tử rất 

nhiều. 

Trong  pháp  môn  Niệm  Phật,  dẫu  chưa  hiểu  giáo  lý,  chưa  đoạn  Hoặc 

nghiệp, chỉ cần tín  nguyện trì danh cầu sanh  Tịnh Độ, lúc lâm chung  quyết 

định  được  Phật  đích  thân  rủ  lòng  tiếp  dẫn  vãng  sanh  Tây  Phương.  Khi  đã 

sanh  về Tây Phương, thấy Phật  nghe pháp, ngộ Vô  Sanh  Nhẫn,  ngay trong 

một đời này quyết định bổ vào địa vị Phật. Đây là Phật lực lại kiêm tự lực. 

Nói  “tín  nguyện  trì  danh”  chính  là  do  tự  lực  có  thể  cảm  được  Phật.  Thệ 

nguyện nhiếp thọ, rủ lòng Từ tiếp dẫn chính là Phật lực có thể ứng với ta. Do 

cảm  ứng đạo  giao cho  nên được  như thế. Nếu  lại  hiểu sâu  xa  giáo  lý, đoạn 

Hoặc chứng Chân thì phẩm vị vãng sanh càng cao, viên thành Phật đạo càng 

lẹ! Do vậy, Văn Thù, Phổ Hiền, Hoa Tạng hải chúng, Mã Minh, Long Thọ, 

tổ  sư  các  tông  đều  nguyện  vãng  sanh.  Ví  như thác  sanh  trong  hoàng  cung, 

vừa  ra  khỏi  thai  mẹ  đã  sang  quý  lấn  át  quần  thần,  đấy  là  nhờ  vào  sức  vua. 

Đến khi khôn lớn, học vấn, tài năng mỗi mỗi đều đầy đủ, bèn có thể kế thừa 

ngôi  vua,  bình  trị  thiên  hạ.  Hết  thảy  bầy  tôi  đều  phải  nghe  chiếu  dụ.  Đấy 

chính là vương lực, tự lực đều cùng có. 

Pháp môn Niệm Phật cũng giống như thế. Chưa đoạn Hoặc nghiệp, cậy 

vào Phật từ lực vãng sanh Tây Phương, liền thoát khỏi sanh tử. Ví như Thái 

Tử  mới  sanh  đã  sang  quý  lấn  át  quần  thần.  Đã  được  vãng  sanh  thì  Hoặc 

nghiệp tự đoạn, quyết định bổ  vào địa  vị  Phật, như Thái  Tử khôn  lớn, thừa 

kế ngôi  vua, bình trị thiên  hạ.  Lại  nữa,  những  vị đã đoạn  Hoặc  nghiệp  như 

Mã Minh,  Long Thọ, tổ sư các tông,  những  vị  đã đạt tới địa  vị  Bổ  Xứ như 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền,  Hoa  Tạng  hải  chúng  đều  nguyện  vãng  sanh.  Ví  như 

thuở  xưa,  trấn  giữ  chốn  biên  cương  quê  mùa,  chẳng  thể  kế  thừa  ngôi  báu; 

nay sống tại Đông Cung chẳng bao lâu sẽ đăng cực (lên ngôi vua). Xin hãy 

bỏ  sạch  thói  cũ,  đối  với  pháp  môn  này  sanh  lòng  tín  nguyện  cùng  cực, 

chuyên  tinh  tu  tập  thì  vô  tận  phiền  não  nhanh  chóng  đoạn  sạch  chẳng  khó 

khăn  gì,  vô  lượng  pháp  môn  tự  nhiên  chứng  nhập.  Viên  thành  vô  thượng 

Phật đạo, độ thoát vô biên chúng sanh như trao bằng khoán ra lấy lại vật cũ. 

Hãy nên cố gắng! Hãy gắng sức lên! 



---o0o--- 

42. Vì tại gia đệ tử lược nói Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện 





Buồn thay chúng sanh từ vô thủy đến nay luân hồi lục đạo, lưu chuyển 

tứ  sanh,  không  được  cứu  giúp,  không  nơi  quay  về,  không  chỗ  nương  nhờ. 

Như con côi mất cha, như người cùng quẫn tan cửa nát nhà. Đều là do phiền 

não ác nghiệp, cảm lấy khổ quả sanh tử này; đui mù không có con mắt Huệ, 

chẳng  thể  tự  thoát!  Đức  Đại  Giác  Thế  Tôn  thương  xót,  thị  hiện  sanh  trong 

thế  gian  vì  chúng  sanh  thuyết  pháp,  dạy  thọ  lãnh  Tam  Quy  làm  cái  gốc  để 

đổi tà  về chánh, dạy trì Ngũ Giới để  làm  nguồn đoạn ác tu thiện, dạy  hành 

Thập  Thiện  để  làm  cái  gốc  thanh  tịnh  ba  nghiệp  thân  -  khẩu  -  ý.  Từ  đây, 

không  làm  các  điều  ác,  vâng  làm  các  điều  thiện.  Ba  nghiệp  đã  tịnh  thì  sau 

đấy  mới  có  thể  tuân  tu  đạo  phẩm  hòng  trái  trần  hiệp  giác,  chuyển  phàm 

thành thánh, đoạn cội rễ tham - sân - si phiền não, thành đại đạo Giới - Định 

- Huệ  Bồ Đề. Vì thế, đức  Phật  nói  ra pháp Tứ Đế,  Thập Nhị Nhân Duyên, 

Lục  Độ,  ba  mươi  bảy  phẩm  Trợ  Đạo  v.v…  vô  lượng  pháp  môn.  Lại  muốn 

cho [chúng sanh] mau thoát sanh tử, chóng thành Phật đạo, nên bèn nói pháp 

môn Niệm Phật Cầu Sanh Tịnh Độ, khiến  [họ] chẳng  mất  nhiều sức  lực lại 

được thành tựu ngay trong đời này. Ôi! Ân Thế Tôn có thể nói là cùng cực; 

dẫu  thiên  địa  phụ  mẫu  cũng  chẳng  đủ  để  sánh  ví.  Bất  Huệ  thọ  ân  rất  sâu, 

không cách nào báo đền. 

Nay các ông nghe lầm lời người, chẳng nề hà cách xa mấy ngàn dặm đến 

đây, muốn thờ tôi làm thầy; nhưng tôi tự xét mình vô đức, đôi ba lượt khước 

từ, các ông  vẫn chẳng  nghe theo. Nay bất  đắc dĩ đem  ý  nghĩa đức Như Lai 

xuất  thế  thuyết  pháp  độ  sanh  thuật  đại  lược  cùng  các  ông,  cũng  như  đem 

Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện và pháp môn Tịnh Độ giải thích đại lược ý 

nghĩa, khiến cho các ông có cái để học theo, có cái để tuân thủ. Tứ Đế cho 

đến  ba  mươi  bảy  phẩm  Trợ  Đạo  không  phải  là  những  pháp  mà  trí  lực  các 

ông có thể biết được. Vì thế, lược đi không viết. Nếu các ông y giáo phụng 

hành thì đấy chính là tôn Phật làm thầy, huống gì Bất Huệ! Nếu chẳng y giáo 

phụng hành thì ân Bất Huệ còn phụ bạc, huống chi ân Phật? 





1) Tam Quy (chữ Quy 歸 còn viết là Quy 皈. Quy (皈) là trở về với cái 

trong trắng, theo ý nghĩa chuyển nhiễm thành tịnh vậy): Một là quy y Phật, 

hai là quy y Pháp, ba là quy y Tăng. Quy là gieo vào, trở về, Y là nương gởi. 

Như người té xuống biển, chợt có thuyền đi tới bèn lội đến bên thuyền; đấy 

là  ý  nghĩa  của  chữ  “quay  về,  gieo  vào”.  Lên  thuyền  ngồi  yên  là  nghĩa 

“nương  nhờ”.  Sanh  tử  là  biển,  Tam  Bảo  là  thuyền.  Chúng  sanh  quy  y  liền 

lên bờ kia. Ðã quy  y Phật, thờ Phật làm thầy thì từ hôm  nay trở đi cho đến 

lúc  mạng chung, chẳng được quy y thiên ma, ngoại đạo, tà quỷ, tà thần. Ðã 

quy  y  Pháp,  lấy  Pháp  làm  thầy  thì  từ  nay  trở  đi  cho  đến  lúc  mạng  chung, 

chẳng  được  quy  y  điển  tịch  của  ngoại  đạo  (Pháp  chính  là  kinh  Phật  và  các 

pháp môn tu hành. “Điển tịch” chính là kinh sách vậy). Ðã quy y Tăng, thờ 

Tăng  làm  thầy  thì  từ  hôm  nay  trở  đi  cho  đến  lúc  mạng  chung,  chẳng  được 

quy y đồ chúng ngoại đạo. 





2)  Ngũ  Giới:  Một  là  chẳng  sát  sanh.  Hai  là  chẳng  trộm  cắp.  Ba  là 

chẳng tà dâm. Bốn là chẳng nói dối. Năm là chẳng uống rượu. 

Loài vật cũng như ta ham sống sợ chết; ta đã ham sống thì lẽ nào loài vật 

lại muốn chết hay sao? Cứ theo đó mà suy thì có nên giết hại sanh mạng hay 

chăng? Hết thảy chúng sanh luân hồi trong sáu nẻo, tùy theo nghiệp lành, dữ 

sẽ bị thăng lên, giáng xuống, vượt lên hay chìm xuống. Trong nhiều kiếp, ta 

cùng với chúng thay phiên làm cha mẹ, con cái; phải nên nghĩ cách cứu vớt, 

lẽ nào nỡ giết hại? Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, đều sẽ thành Phật 

trong đời vị lai. Nếu ta đọa lạc thì còn mong [được họ] cứu giúp! Hơn nữa, 

đã tạo nghiệp sát ắt sẽ đọa ác đạo, đền trả nợ cũ, giết hại lẫn nhau chẳng biết 

bao giờ mới thôi! Lấy đó mà suy, sao dám giết hại? Nguyên do của sát sanh 

là  vì  ăn  thịt.  Nếu  đã  biết  nhân  duyên  như  trên  vừa  nói  sẽ  tự  chẳng  dám  ăn 

thịt nữa. Kẻ ngu còn cho thịt là ngon, chẳng hề biết thịt vốn do tinh - huyết 

tạo  thành,  trong  chứa  đầy  phẩn,  tiểu,  ngoài  lẫn  chất  dơ,  tanh  tưởi,  hôi  bẩn, 

ngon ở chỗ nào? Thường nên quán bất tịnh thì ăn vào ắt sẽ phát ọe. 

Thêm  nữa,  chúng  sanh  gồm  có  con  người,  cầm  thú,  giòi  tửa,  cá,  tôm, 

muỗi mòng, rận, rệp. Hễ có sanh mạng thì đều là chúng sanh; chẳng thể bảo 

hễ  con  vật  lớn  thì  chẳng  nên  giết,  con  vật  nhỏ  thì  giết  được.  Kinh  Phật  đã 

dạy  tường  tận  về  lợi  ích  công  đức  của  việc  tránh  sát  sanh  và  phóng  sanh. 

Người đời không đọc được những kinh ấy thì nên xem tác phẩm Vạn Thiện 

Tiên Tư của An Sĩ tiên sinh, ắt sẽ biết được đại khái. 



Chẳng trộm cắp:  Thấy  giới  này  liền  nghĩ  được  nghĩa,  nếu chẳng cho 

thì  chẳng  lấy.  Chuyện  này  người  biết  liêm  sỉ  bèn  có  thể  không  phạm.  Như 

bàn tỉ mỉ thì nếu ai chẳng phải là bậc đại thánh, đại hiền đều khó khỏi không 

phạm.  Dùng  của  công  vào  việc  tư,  tổn  người  lợi  mình,  cậy  thế  đoạt  của, 

dùng  mưu  đoạt  vật,  ganh  tị  sự  phú  quý  của  người  khác,  mong  cho  người 

khác  nghèo  hèn,  phô  trương  làm  lành  để  lấy  tiếng,  gặp  các  việc  lành  tâm 

không  sốt  sắng.  Hoặc  như khi  lập  nghĩa  học  (trường  học  làm  nghĩa,  không 

thâu  học  phí) lại  chẳng  chọn  thầy  nghiêm  khiến  cho  con  em  người  khác  bị 

lầm  lạc.  Hoặc  khi  thí  thuốc  men,  chẳng  xét  thật  -  giả  khiến  người  ta  bị  hại 

mạng. Phàm thấy nạn gấp mặc kệ chẳng cứu ngay; lề mề, hời hợt, thờ ơ đến 

nỗi  làm  hỏng  việc,  chỉ  làm  tắc  trách  cho  xong  việc,  lãng  phí  tiền  tài  người 

khác, trong lòng chẳng coi là khẩn yếu. Những điều như thế đều gọi là trộm 

cắp  vậy.  Do  các  ông  đang  sống  trong  thiện  đường905  nên  trích  ra  những 

điều tốt lành hay tệ hại để nói đại lược vậy. 



Chẳng tà dâm: Người đời nam nữ lập gia đình sanh con đẻ cái thì trên 

là  vì  phong  hóa,  dưới  là  để  [có  người]  thờ  phụng  tổ  tiên.  Vợ  chồng  hành 

dâm  không  phạm  vào  điều  cấm;  nhưng  phải  nên  kính  nhau  như khách,  chỉ 

cốt tiếp  nối  giòng  giống  [để có người] thờ cúng tổ tiên, chẳng  nên  vì khoái 

lạc  mà  chạy  theo  lòng  dục  đến  nỗi  mất  mạng.  Tuy  là  vợ  mình  nhưng  nếu 

tham  lạc  quá  thì  cũng  là  phạm  giới;  nhưng  tội  ấy  vẫn  còn  nhẹ,  nhỏ.  Nếu 

chung chạ bừa bãi với người chẳng phải là vợ mình thì gọi là tà dâm; tội ấy 

rất nặng! Hành tà dâm là đem cái thân người làm chuyện súc sanh; khi báo 

hết  mạng dứt, trước sẽ đọa  vào địa  ngục,  ngạ  quỷ, sau sanh trong súc sanh 

đạo  ngàn  vạn  ức  kiếp  chẳng  thể  xuất  ly.  Hết  thảy  chúng  sanh  đều  do  dâm 

dục sanh ra cho nên giới này khó giữ dễ phạm; ngay cả bậc hiền đạt có lúc 

còn vấp ngã, huống là kẻ ngu. Nếu lập chí tu trì thì trước hết phải hiểu rõ lợi 

- hại và phương pháp đối trị: Như thấy rắn độc, như gặp oán tặc, sợ hãi e dè 

thì dục  tâm  tự  tắt.  Phương  pháp  đối  trị  đã  được  ghi  nhiều  trong  kinh  Phật. 

Nếu  người  đời  chẳng  có  duyên  xem  đến  thì  nên  xem  cuốn  Dục  Hải  Hồi 

Cuồng  của  An  Sĩ  tiên  sinh,  ắt  sẽ  biết  được  đại  khái  (Lợi:  Cái  lợi  do  chẳng 

phạm, hại là họa hại do phạm giới này vậy)  



Chẳng  nói dối:  Tức  là  lời  nói đáng tin, chẳng thốt ra  lời dối  trá. Nếu 

thấy  nói chẳng thấy, chẳng thấy bảo thấy, lấy dối  làm thật, có nói  là không 

v.v… phàm khi tâm và miệng chẳng tương ứng, muốn dối gạt người thì đều 

là  nói  dối  cả.  Nếu  lại  có  kẻ  chưa  đoạn  Hoặc  mà  bảo  là  đã  đoạn  Hoặc;  tự 

chưa đắc đạo bảo là đắc đạo thì gọi là đại vọng ngữ; tội ấy rất nặng, sau khi 

mạng chung quyết định đọa thẳng  vào  A  Tỳ địa  ngục, trọn chẳng có kỳ ra. 

Hiện  nay, có  nhan  nhãn  những kẻ tu  hành nhưng chẳng  hề biết đến  giáo  lý 

Phật pháp cho nên phải thống thiết răn đe; rất quan trọng vậy. 

Bốn điều trên đây chẳng luận là xuất gia hay tại gia, đã thọ giới hay chưa 

thọ  giới,  hễ  phạm  phải  đều  có  tội  lỗi  vì  thể  tánh  [của  những  sự  ấy]  là  ác. 

Người  chẳng  thọ  giới  tội  lỗi  một  tầng;  người  đã  thọ  giới  tội  nặng  gấp  đôi: 

ngoài  tội  làm  điều  ác  còn  thêm  tội  phạm  giới.  Nếu  trì  mà  chẳng  phạm  thì 

công đức vô lượng vô biên. Vì vậy, cần phải gắng công giữ giới! 



Chẳng uống rượu: Là vì rượu có thể làm mê loạn lòng người, hư hoại 

hạt giống trí huệ. Uống vào khiến người điên đảo, hôn cuồng, làm điều xằng 

bậy nên Phật chế giới cấm hẳn. Phàm người tu hành đều chẳng được uống. 

Thêm  nữa, đối  với các thứ hành,  hẹ, giới  (nén) (薤 đọc  là Giới,  là  một  loại 

tỏi  nhỏ  ),  tỏi…  năm  thứ  hăng  nồng  (ngũ  huân),  mùi  vị  hôi  hám,  thể  chất 

chẳng thanh khiết. Ngũ huân hễ ăn chín thì phát sanh lòng dâm, ăn sống thì 

thêm nóng giận; phàm là kẻ tu hành đều chẳng được ăn. Tuy nhiên, đối với 

người  chưa  thọ  giới  này  thì  uống  rượu,  ăn  ngũ  huân  đều  chẳng  bị  tội;  còn 

nếu đã thọ giới rồi còn uống rượu, còn ăn ngũ tân thì mắc một tầng lỗi, tức 

là  tội  phạm  Phật  giới.  Phật  đã  cấm  ngăn  mà  các  ông  lại  phạm  nên  có  tội 

(Ngũ Huân906: Tây Vực có đủ năm thứ, ở đây (Trung Hoa) chỉ có bốn loại). 



3)  Thập  Thiện:  Một  là  chẳng  sát  sanh,  hai  là  chẳng  trộm  cắp,  ba  là 

chẳng tà dâm, bốn là chẳng nói dối, năm là chẳng nói thêu dệt, sáu là chẳng 

nói  đôi  chiều,  bảy  là  chẳng  ác  khẩu,  tám  là  chẳng  keo  tham,  chín  là  chẳng 

nóng giận, mười là chẳng tà kiến. 

Trong  những  giới  này, ba  giới đầu tiên  là  thân  nghiệp;  bốn  giới  giữa  là 

khẩu nghiệp; ba giới sau cùng thuộc về ý nghiệp. Nghiệp là sự. Nếu giữ gìn 

chẳng  phạm  thì  gọi  là  Thập  Thiện;  nếu  vi  phạm  chẳng  giữ  được  thì  gọi  là 

Thập  Ác.  Thập  Ác  chia  ra  làm  thượng,  trung,  hạ;  sẽ  cảm  thân  trong  ba  ác 

đạo:  địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh.  Thập  Thiện  cũng  chia  ra  làm  thượng, 

trung,  hạ, được thân trong ba đường  lành: trời,  người,  A  Tu  La. Nhân  lành 

cảm quả lành, nhân ác cảm quả ác, quyết định không nghi, tơ hào chẳng lầm. 

Những điều “giết, trộm, dâm, nói dối” đã giảng trong phần nói về Ngũ Giới. 

Nói  thêu  dệt  là  nói  lời  vô  ích,  phù  phiếm,  bóng  bảy,  đẹp  đẽ,  bàn  soạn 

chuyện dâm dục khiến  người ta  nghĩ bậy  v.v… Nói đôi chiều  là đến  người 

kia nói chuyện người này, hướng đến người này nói chuyện kẻ kia; khêu gợi 

thị  phi,  đòn  xóc  hai  đầu.  Ác  khẩu  là  ngôn  ngữ  thô  ác  như  đao,  như  kiếm, 

phơi bày  những  điều  xấu  người ta  muốn  giấu, chẳng biết kiêng dè. Nếu  lại 

còn mạo phạm đến cha mẹ người thì gọi là đại ác khẩu; tương lai sẽ mắc quả 

báo súc sanh. Ðã thọ Phật giới thì nên cẩn thận chớ phạm. “Keo tham” (xan 

tham) là chẳng chịu thí của cải của chính mình cho người thì gọi là Keo. Ðối 

với của cải của người ta chỉ muốn đoạt về mình thì gọi là Tham. Nóng giận 

là phẫn hận, giận dữ: Thấy người đạt được điều gì thì lo buồn, phẫn nộ; thấy 

người bị mất mát, lòng khoan khoái sung sướng. [Nóng giận] cũng có nghĩa 

là  cậy  thế  lực,  buông  lung  tâm  tánh,  khinh  rẻ  cả  người  lẫn  vật.  Tà  kiến: 

Chẳng tin làm lành được phước, làm ác mắc tội; nói là không có nhân quả, 

chẳng có đời sau; khinh miệt lời của hiền thánh, hủy kinh giáo của Phật. 

Thập  Thiện  này  bao  gồm  hết  thảy  mọi  sự.  Nếu  có  thể  tuân  hành  Thập 

Thiện thì không ác chi chẳng dứt được, không điều lành chi chẳng tu. Tôi sợ 

kẻ sơ tâm chẳng thể hiểu rõ nên nay nêu đại lược một hai việc:  

a. Một là nên hiếu thuận phụ mẫu, chẳng trái, chẳng nghịch, mềm mỏng, 

uyển chuyển, khuyên cho cha  mẹ nhập đạo, bỏ mặn, ăn chay, trì giới, niệm 

Phật, cầu sanh Tây phương liễu thoát sanh tử. Nếu cha mẹ tin nhận thì không 

điều  lành  nào  lớn  hơn  nữa! Nếu  như cha  mẹ  nhất quyết chẳng  làm theo  thì 

cũng  chớ  ép  buộc  vì  sẽ  mất  đạo  Hiếu;  chỉ  nên  đối  trước  Phật  thay  cha  mẹ 

sám  hối  tội  lỗi;  đó  mới  là  điều  nên  làm.  Với  anh  em  bèn  hết  dạ;  với  vợ 

chồng  thì  tận  kính;  với  con  cái  thì  cực  lực  giáo  huấn  khiến  cho  chúng  tốt 

lành. Cẩn thận chớ mặc tình kiêu hãnh quen thói đến nỗi thành phường trộm 

cướp. Ðối  với  xóm  giềng  làng  nước  nên  hòa  mục, nhún  nhường. Vì  họ  nói 

nhân quả, thiện ác khiến họ đổi ác, hướng lành. Ðối với bằng hữu thì tận tín; 

với tôi tớ thì từ ái. Ðối với việc công cũng tận tâm hết sức như làm việc tư. 

Hễ thấy người thân, kẻ quen biết thì gặp cha bèn nói về lòng từ; gặp con liền 

nói về hiếu. 

b.  Về  làm  ăn  tuy  là  bỏ  vốn  kiếm  lời,  cũng  chẳng  nên  dùng  đồ  giả,  gạt 

gẫm người khác. 

Nếu phong hóa này được thạnh hành ở một làng, một ấp sẽ tiêu được cái 

họa loạn khi chưa chớm, đến nỗi hình phạt thành ra vô dụng thì có thể nói là 

ngoài nội tận trung, sống ở nhà mà tham dự quyền cai trị vậy. 



---o0o--- 

43. Dạy bà tỳ-kheo-ni X… 

(Bà này là người xuất gia thuộc dòng dõi thế gia, viết thay cho bạn) 





Quang  âm  nhanh  chóng,  thời  thế  đổi  dời  trong  từng  sát-na,  chẳng 

ngừng nghỉ dẫu chỉ một niệm. Đấy chính là tạo vật hiện tướng lưỡi rộng dài 

vì khắp hết thảy chúng sanh như bà với tôi mà nói  “mạng người vô thường, 

 vinh hoa chẳng tồn tại dài lâu, hãy gấp đi theo diệu pháp vô thượng để khỏi 

 bị trầm luân”.  Bà đã nhàm bỏ vinh hoa cõi thế, phát tâm xuất gia, ắt phải nỗ 

lực  siêng  tu,  chớ  nên  chần  chừ  để  ngày  tháng  trôi  qua.  Một  hơi  thở  ra  khó 

thể giữ lại, thở ra không hít vào được nữa liền thuộc vào đời sau. Hãy nghĩ 

hình chất tuy thuộc Ngũ Lậu907, nhưng tâm tánh vốn đủ Tam Đức. Đau đáu 

gột rửa tập khí nữ nhân từ bao kiếp, tận lực trì thánh hiệu Di Đà, quán cõi Sa 

Bà này trược ác còn hơn chuồng xí, tin cõi Cực Lạc kia chính là quê nhà ta 

vốn  sẵn  có.  Chẳng  cầu  những  phước  lạc  trời  -  người  đời  này,  đời  sau,  chỉ 

nguyện báo hết mạng tận được Phật tiếp dẫn vãng sanh. Sáng sao chiều vậy, 

niệm  đâu  nghĩ  đấy,  niệm  cực  công  thuần,  cảm  ứng  đạo  giao,  đến  lúc  lâm 

chung ắt được thỏa nguyện. Đã sanh về Tịnh Độ đốn ngộ Vô Sanh, nhìn lại 

phú quý thế gian khác nào ánh nắng dợn, hoa đốm trên không, hệt như ngục 

tù, biển độc! 



Nhưng  muốn  sanh  Tịnh  Độ  trước  hết  phải  đối  trị  nhiễm  tập  (những 

tập  khí  nhơ  uế).  Kinh  Phật  thường  dạy:   “Phú  quý  khó  học  đạo,  nữ  nhân 

 cũng  khó  học  đạo”.   Ấy  là  vì  kẻ  phú  quý,  kiêu  mạn  thành  tánh,  xa  xỉ  đầy 

lòng, còn chưa thể khiêm cung tiếp nhận sự vật để tự chăn giữ chính  mình, 

sao có thể dứt nghĩ, quên duyên, hư tâm cầu đạo? Nữ nhân chỉ cậy bóng sắc, 

thường ôm lòng ghen ghét, chẳng biết dẫu là hạng sắc nước hương trời vẫn 

cứ  là  đãy  phân,  túi  da  y  như cũ!  Đã  tham  luyến  thân  huyễn,  sao  ngộ  được 

diệu tánh? Nhằm trị bệnh này, đức Như Lai dạy tu quán Tứ Niệm Xứ: Một 

là quán thân bất tịnh, hai là quán thọ là khổ, ba là quán tâm vô thường, bốn 

là quán pháp vô ngã. Quán này nếu thành thì tập khí yêu mến cái thân, ỷ thế 

sẽ tiêu diệt không còn sót, chẳng khác lò lớn nung tan mảnh tuyết. Bà vốn là 

nữ  nhân  phú  quý  xuất  gia,  phàm  những  tập  khí  kiêu  ngạo,  xa  hoa,  đẹp  đẽ, 

bóng bảy phải  triệt để  vứt bỏ, chẳng để cho  mảy  may  nào chứa chấp trong 

lòng thì tương lai mới có phần thoát khổ. Hiện thời, pháp yếu ma mạnh, thầy 

lành bạn tốt thật chẳng dễ được, phải nên tôn kính cổ nhân, lấy cổ nhân làm 

thầy. Tỳ Kheo Ni Truyện, Thiện Nữ Nhân Truyện, Tịnh Độ Thập Yếu, Tịnh 

Độ  Thánh  Hiền  Lục  hãy  nên  thường  đọc  kỹ,  ngõ  hầu  có  cái  để  học  theo, 

không  do  đâu  bị  đọa  vào  bè  ma.  Gần  đây  Tăng  -  Ni  đa  phần  không  đúng 

pháp, chớ nên lạm thâu đồ chúng, hoại loạn Phật pháp, đấy thật là điều thiết 

yếu nhất. Hãy nên tận lực giữ gìn Thanh Quy, tận lực tu Tịnh nghiệp, sống 

làm gương cho nữ nhân, chết dự vào Liên Trì, mới khỏi phụ công trốn khỏi 

hầm  lửa  vạn  trượng,  đích  thân  làm  đệ  tử  Như  Lai.  Hãy  gắng  sức  lên,  chớ 

quên lời ta. 



---o0o--- 

44. Giới Đường Tiểu Thực Bảng908 





Thể Tam Đức viên dung được tỏ lộ bởi Giới. Thân do Tứ Đại huyễn 

thành, sống nhờ ăn uống. Tiến đến Bồ Đề hoàn toàn nhờ vào Giới Độ; tinh 

tu đạo phẩm ắt phải dựa vào cái ăn. Các ông đã phát Vô Thượng Đạo Tâm, 

muốn đắc Tam Tụ Tịnh Giới909, hãy nên dốc cạn tâm lực gieo lòng thành lễ 

sám.  Các  vị  thầy  ngoài  Giới  Đường  và  các  vị  hộ  pháp  chỉ  sợ  các  ông  thân 

tâm nhọc mệt, đạo nghiệp khó thể hoàn thành, nên trước bữa cơm trưa, đặc 

biệt  lập  ra  bữa  Tiểu  Thực  để  các  ông  đỡ  lòng  hòng  được  yên  ổn.  Phải  biết 

bữa ăn  này  về Thể chính  là Thiền Duyệt910, vô sanh  vô diệt, chính  là  Sắc, 

chính là Không, giống như cơm thơm của ngài Tịnh Danh (Duy Ma Cật) thì 

Hoặc mới tiêu được đôi chút. Nó chính là chất Kim Cang911 trong kinh Hoa 

Nghiêm,  dù kiếp  hoại [Kim Cang] vẫn không  hoại. Nếu các ông  hiểu được 

[như  vậy] thì tam  luân thể không,  liền  giác được  lục trần,  nhất  niệm chẳng 

sanh,  mười  cõi  tiêu  mất.  Thức  ăn,  pháp,  tâm,  cảnh  mỗi  mỗi  bình  đẳng. 

Giống  như  hư  không  hợp  với  hư  không,  như  nước  đổ  vào  nước,  biến  mất 

nhưng  chẳng  hoại,  trở  thành  một  thể.  Như  vậy  mới  xứng  là  người  trì  tịnh 

giới, mới gọi là người báo đáp được ân. Nếu không, hạt gạo to như núi làm 

sao ăn cho tiêu được, tương lai chắc phải có ngày khoác lông đội sừng đền, 

các ông ai nấy hãy cố gắng! 



---o0o--- 

45. U Minh Giới Điệp912 

(Bốn chữ  “hiện tọa đạo tràng”  chỉ Phổ Đà mới có thể dùng, những chỗ khác 

nên dùng chữ  “tầm thanh cứu khổ”) 





Thể  của  Tâm  vốn  tịnh,  nhân  mê  vọng  mà  phiền  hoặc  bèn  sanh.  Thế 

giới vốn trong sạch, do huyễn nghiệp mà trược ác liền nhanh chóng hiện ra. 

Một phen mê thì mãi mãi mê, từ kiếp này sang kiếp khác trầm luân trong cõi 

sanh tử, chìm  mất trong trần lao. Quán chiếu chưa khởi, sao biết được Ngũ 

Uẩn vốn không? Tham nhiễm thành tánh, nào rõ lục trần chính là giác! Ôm 

bảo  châu  vô  giá  oan  uổng  chịu  khốn  khổ,  sẵn  đủ  Phật  tánh  thường  trụ  lại 

cam chịu luân hồi. Đức Đại Giác Thế Tôn thương xót thị hiện thành Chánh 

Giác, chế ra giới pháp. Trên từ Tam Thừa Thập Địa, dưới đến địa ngục, ngạ 

quỷ, súc sanh, phàm những ai có tâm thảy đều nên thọ trì. Ấy là vì hết thảy 

chúng  sanh  đều  đầy  đủ  trí  huệ,  đức  tướng  của  Như  Lai,  nhưng  do  vọng 

tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu  lìa  vọng  tưởng  thì  Nhất 

Thiết  Trí, Tự Nhiên  Trí  liền được  hiện tiền. Do sức của Tam  Tụ  Tịnh Giới 

này, ngay lập tức dứt ác ngừa quấy, bỏ vọng theo chân, dơ hết, sáng hiện, vi 

trần vỡ, kinh lộ ra, cái tâm nghiệp thức biến thành Như Lai Tạng, khôi phục 

chân tâm thường trụ chẳng dời chẳng biến, chứng Pháp Tánh tịch diệt không 

giảm không tăng; nhập địa vị chư Phật, làm con đấng Pháp Vương, đến tận 

cùng  đời  vị  lai  độ  thoát  chúng  sanh,  ngõ  hầu  mình  cùng  người  đều  thành 

giác đạo. Cao quý thay đức Thế Tôn! Dùng Giới độ sanh, khiến cho lìa khổ 

được  vui,  khiến  cho  phàm  phu  trở  thành  thánh.  Từ  ân  bát  ngát,  pháp  lợi 

mênh  mông.  Dẫu  thiên  địa,  phụ  mẫu  cũng  chẳng  thể  sánh  ví  được  muôn 

một. 

Nay có tín sĩ X… sống trong huyện… phủ… tỉnh… của Trung Hoa Dân 

Quốc, thuộc Nam Thiệm Bộ Châu trong tứ thiên hạ, thờ Phật, tu nhân, siêu 

tiến  vong  linh  vãng  sanh  liên  bang,  kính  vì  [hương  linh]…  sanh  năm… 

tháng…  ngày…  giờ…  hưởng  thọ…  tuổi,  trong  ngày…  tháng…  năm…  đột 

nhiên qua đời. Đau đớn nghĩ: Thân lìa trần thế, thần thức vào chốn u minh, 

chưa liễu  nhất tâm, khó thoát  lục đạo. Muốn cậy  nhờ Phật  lực dẫn dắt thần 

thức vãng sanh Cực Lạc, nên đến chùa này, xin thuyết giới để trước hết gột 

sạch căn thân. Do vậy, kính vâng theo lời Phật sắc truyền, lập đàn tác pháp, 

phụng thỉnh Sa Bà Giáo Chủ Thích Ca Thế Tôn, Cực Lạc Đạo Sư A Di Đà 

Phật,  Phật  Thuyết  Phạm  Võng  Bồ  Tát  Giới  Kinh,  U  Minh  Giáo  Chủ  Địa 

Tạng Bồ Tát, Hiện Tọa Đạo Tràng Quán Âm Đại Sĩ, thập phương tam thế vô 

tận Tam Bảo giáng đàn chứng minh, rủ lòng từ gia bị khiến cho giới pháp vô 

tác mầu nhiệm tốt lành từ đảnh môn nhập vào thân tâm, thành tựu pháp khí, 

tiếp nối hưng thạnh dòng giống Phật. 

Do vậy, trước hết dạy [vong linh] quy y Tam Bảo, phản tà quy chánh, kế 

đó,  dạy  sám  hối  nghiệp  chướng,  thanh  tịnh  căn  thân.  Tiếp  đó,  dạy  phát  Tứ 

Hoằng Thệ Nguyện, thượng cầu hạ hóa. Sau đó, mới vì [vong linh] nói Tam 

Tụ  Tịnh  Giới  khiến  cho  thân  - khẩu  -  ý  nghiệp  có  chỗ  nương  tựa.  Từ đấy, 

đoạn ác tu thiện, tự lợi, lợi tha. Nếu tự có thể mạnh mẽ không ngừng nghỉ, sẽ 

phá được Ngũ Trụ, thoát khỏi nhị tử, viên mãn Tứ Hoằng, chứng Tam Đức 

nào  có  khó  gì!  Phải  biết:  Sa  Bà  trược  ác,  gặp  phải  duyên  bèn  gây  chướng 

đạo; Cực Lạc thanh tịnh, thấy cảnh tâm bèn sáng tỏ. Đem công đức thọ giới 

vô thượng này hồi hướng vãng sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới. Phát trọn 

vẹn  ba  tâm,  xưng  danh  mười  niệm,  chắc  chắn  được  Phật  Di  Đà  đích  thân 

tiếp  dẫn,  thánh  chúng  đều  đến  đón.  Trong  khoảng  khảy  ngón  tay  liền  sanh 

sang cõi kia, gởi thân nơi thai sen, vĩnh viễn lìa các khổ, nghe pháp thọ ký, 

đốn chứng Vô Sanh. Rồi từ đó nương theo nguyện luân của chính mình, trở 

vào  Sa  Bà,  ứng  trọn  khắp  các  căn  cơ,  hiện  thân  hình  tùy  theo  từng  loại  để 

thành  tựu  trọn  các  duyên,  xiển  dương  pháp   “tự  tánh  chính  ngay  nơi  tâm”,  

khiến  cho  chúng  sanh  trong  khắp  pháp  giới  đều  cùng  vào  trong  Di  Đà 

nguyện  hải,  đáng  gọi  là  Phật  tử  tối  thượng,  là  bậc  đại  trượng  phu  thật  sự! 

Tác  pháp  đã  xong,  cấp  cho  điệp  văn.  Nhờ  công  đức  này  liền  được  sanh  về 

Tịnh Độ. 



---o0o--- 

46. Dạy Trần Sanh 

(ông này sống nhờ tại trường học Hóa Vũ ở Phổ Đà, cha ông ta dạy học tại 

trường này) 





Mạnh  Tử  cho  rằng  bậc  quân  tử  có  ba  điều  vui913  còn  hơn  làm  vua 

thiên hạ, điều thứ ba chính là được dạy dỗ bậc anh tài trong thiên hạ. Có thể 

thấy rằng chuyện giáo dục anh tài rất lớn lao, trách nhiệm rất nặng, quan hệ 

thật chẳng phải nông cạn. Ấy là vì nếu bậc anh tài được giáo dục sẽ nối tiếp 

được thánh nhân đời trước, chỉ bảo cho người học đời sau, giữ yên đất nước, 

khiến đời yên dân lành. Nếu không được giáo dục thì bậc thượng do không 

có khuôn phép [để noi theo]  nên chẳng thể siêu quần  xuất chúng, trở thành 

một kẻ tầm thường; còn bậc hạ sẽ bầu bạn với kẻ gian, đàn đúm với kẻ trộm 

cướp,  làm  quấy,  làm  ác,  hoặc  hãm  thân  trong  phường  gian  thần  tặc  tử  mà 

chẳng tự biết! Bất Huệ khi trẻ chẳng nỗ lực, đến già chẳng thành trò trống gì, 

trên phụ tấm lòng sư phụ dạy dỗ, dưới bị mất đi niềm vui giáo dục bậc anh 

tài. Chỉ mong anh tài trong thiên hạ đều được giáo dục, cùng hưởng cái tâm 

vui sướng ấy, chưa từng một ngày nào quên đi điều đó! 

Ông tướng  mạo  xuất chúng, thông  minh  hơn  người,  nếu chịu  phát phẫn 

học hỏi, tương lai nhất định đạt đại thành tựu chẳng thể suy lường được! Chỉ 

sợ  ông  ham  chơi,  luống  uổng  thời  gian,  đến  nỗi  tài  vén  mây  ngút  trời  trở 

thành  cái  tài  quẩn  quanh  trong  gang  tấc.  Bài  thơ  đã  nói  chiều  qua,  sợ  ông 

chưa thể nhớ được, nên hôm nay chép lại đưa cho ông, mong giúp phần tạo 

nên cái tâm phát phẫn học hành cho ông ngõ hầu trở thành bậc đội trời đạp 

đất vô song trong cả cõi đời. Thơ rằng:  



 Thiếu niên thanh xuân tự quá câu, 

  

 Song tiền sự nghiệp cánh hà như, 

  

 Dục vi thiên hạ vô song sĩ, 

  

 Tu độc nhân gian vạn quyển thư, 

  

 Vũ lộ nan tư khô căn thảo, 

  

 Phong lôi đản hóa hữu lân ngư, 

  

 Tương Như914 bất phẫn đề kiều chí, 

  

 Yên đắc cao thừa tứ mã xa, 



(Tạm dịch:  

Tuổi xuân như bóng bạch câu915, 



Bên song sự nghiệp biết đâu mà lường? 



Muốn thành thiên hạ vô song, 



Hãy nên đọc lấy muôn vàn quyển văn, 



Cỏ khô rễ đẫm sương vô ích, 



Cá có vảy sấm gió mới thành, 



Bên cầu phẫn chí ghi thề, 



Tương Như mới có ngựa xe dập dìu!)  



Lại nói:  



 Tam xích Long Tuyền, vạn quyển thư, 

  

 Lão thiên sanh ngã ý hà như? 

  

 Sơn Đông tể tướng, Sơn Tây tướng, 

  

 Bỉ trượng phu hề ngã trượng phu! 



(Long Tuyền916 ba thước, sách vàn muôn, 



Trời sanh ra tớ, há chuyện xuông? 



Sơn Đông tể tướng, Sơn Tây tướng917, 



Người trượng phu, ta cũng trượng phu!)  



Hai bài thơ ấy của cổ nhân nhằm khích lệ tấm lòng anh tài, có thể nói 

là  thân  thiết,  khẩn  thiết  đến  cùng  cực  không  chi  hơn  được  nữa!  Mong  ông 

hãy đọc kỹ, nghĩ chín chắn thì may mắn lắm thay! 



---o0o--- 

47. Dạy những nghĩa lý về pháp môn Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận 





Đức  Như  Lai  ra  đời  vốn  nhằm  làm  cho  các  chúng  sanh  đoạn  Hoặc 

chứng Chân, liễu sanh thoát tử mãi cho đến khi thành Phật mới thôi! Nhưng 

vì chúng sanh căn tánh không đều nhau, cho nên Như Lai phải thuận theo cơ 

nghi, nói ra hết thảy các pháp Đại - Tiểu, Quyền - Thật, Thiên - Viên, Đốn - 

Tiệm.  Pháp  tuy  đủ  mọi  loại  bất  nhất,  nhưng  đều  nhằm  để  thành  thục  thiện 

căn  cho  chúng  sanh,  khiến  cho  họ  rốt  ráo  thành  Phật.  Nhưng  đoạn  Hoặc 

chứng Chân, liễu sanh thoát tử há phải dễ dàng ư? Nếu chẳng phải thuộc hai 

loại  người,  [tức  là]  hạng  đã  gieo  trồng  [hạt  giống]  từ  trước  đến  nay  chín 

muồi và hàng Pháp Thân thị hiện, thì dù có tu trì cũng chẳng thể ngay trong 

đời này, hoặc trong một hai đời giải quyết nhanh chóng được! Kẻ căn cơ độn 

dù  trải  qua  kiếp  số  lâu  xa  vẫn  khó  thể  liễu  thoát  bởi  lẽ  chỉ  cậy  vào  tự  lực! 

Như Lai nghĩ thương chúng sanh tự lực liễu thoát khó khăn, nên bèn đặc biệt 

mở  ra pháp  môn  Tịnh Độ tín  nguyện  niệm  Phật cầu sanh Tây Phương Cực 

Lạc  thế  giới,  chỉ  cần  đầy  đủ  lòng  tin  chân  thành,  nguyện  thiết  tha,  trì  danh 

hiệu Phật thì tuy là tội nhân Ngũ Nghịch Thập Ác cực nặng sắp đọa địa ngục 

A Tỳ vẫn được vãng sanh. Huống chi những ai không làm các điều ác, vâng 

làm các điều thiện ư? Huống gì những Phật tử thọ trì Tam Quy, đầy đủ các 

giới ư? 

Pháp  môn  Tịnh Độ thích  hợp khắp ba căn, chính  là để tiếp dẫn căn khí 

Thượng Thượng, và là tiếp dẫn kèm thêm hạng trung hạ. Kẻ ngu thường hay 

chê  [pháp  này]  là  thiển  cận,  Tiểu  Thừa,  nói  chung  là  vì  do  chưa  đọc  kinh 

luận  Đại Thừa, chưa  gặp được bậc thông  suốt có đầy  đủ con  mắt, dùng cái 

tâm điên đảo, chấp trước của chính mình để dò lường đạo thông suốt từ ban 

đầu cho đến chung cục của Như Lai. Như kẻ mù nhìn mặt trời, như kẻ điếc 

nghe sấm, cố nhiên bọn  họ chẳng thấy, chẳng  nghe, cho nên  mới bình  luận 

lầm  lạc!  Phải  biết:  Một  pháp  Tín  Nguyện  Niệm  Phật  chính  là  lời  tuyên 

thuyết phát xuất tâm từ bi triệt để phổ độ chúng sanh của đức Như Lai; chỉ 

có các vị Bồ Tát như Quán Âm, Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền v.v… mới có 

thể  gánh  vác  rốt  ráo.  Bọn  họ  thấy  ngu  phu,  ngu  phụ  đều  có  thể  niệm  Phật 

bèn coi [pháp này] là thiển cận, là Tiểu Thừa, có khác gì thấy ngôi sao treo 

nhỏ  tí  trên  không  trung  bèn  cho  trời  là  nhỏ  nhoi,  thấy  con  trùng  bé  xíu  bò 

trên đất bèn cho là đất cỏn con hay chăng? 

Nếu có thể tin tưởng được pháp này thì chính là nhiều đời nhiều kiếp đã 

gieo  sâu  thiện  căn.  Nếu  có  thể  dùng  lòng  tín  nguyện  sâu  xa  trì  danh  hiệu 

Phật, nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối thì chính cái tâm phàm phu ấy sẽ 

biến  thành  Như  Lai  Tạng,  như  người  nhiễm  mùi  hương  thân  có  mùi thơm. 

Hiện  tại  được  tiếp  xúc  với  khí  phận  của  Phật,  lúc  lâm  chung  lẽ  nào  chẳng 

cảm ứng đạo giao, được Phật tiếp dẫn hay sao? Những pháp như nhiếp tâm 

niệm  Phật  và  tùy  phận  tu  trì,  tùy  duyên  hóa  đạo,  cũng  như  duyên  do  của 

Thiền  Tông,  Tịnh  Tông,  Phật  lực,  tự  lực  lớn  -  nhỏ,  khó  - dễ  đã  được  trình 

bày  tường  tận  trong  Ấn  Quang  Văn  Sao,  xin  hãy  lắng  lòng  đọc  kỹ  ắt  sẽ  tự 

biết, nên ở đây không ghi lại cặn kẽ. 

Chỗ quan trọng trong việc tu hành chính là đối trị tập khí phiền não. Tập 

khí ít đi một phần thì công phu tiến thêm được một phần. Có người càng ra 

sức  tu  hành,  tập  khí  càng  dấy  động  là  vì  chỉ  biết  tu  trì  theo  mặt  sự  tướng, 

chẳng biết phản chiếu hồi quang, kiên quyết trừ khử những vọng tình trong 

tâm  họ  mà  ra.  Nếu  ngay  trong  lúc  bình  thời  đã  đề  phòng  sẵn,  thì  lúc  gặp 

cảnh  đụng  duyên,  phiền  não  sẽ  chẳng  phát  khởi.  Nếu  bình  thời  biết  được 

thân tâm ta đây hoàn toàn thuộc về huyễn vọng, cầu lấy thực thể, thực tánh 

của  Ngã  hoàn  toàn  chẳng  thể  được  thì  đã  không  có  Ngã,  nào  còn  có  nhân 

cảnh  (cảnh  nơi  nhân),  nhân  nhân  (đối  tượng  con  người  nơi  nhân)  mà  hòng 

sanh khởi những chuyện phiền não! Đây chính là phương pháp giải quyết tối 

thiết yếu từ trên căn bản vậy! Nếu như chẳng thể hiểu chắc thật Ngã Không, 

hãy  nên  nương theo pháp Ngũ Đình  Tâm  Quán đức Như Lai đã dạy để đối 

trị (Ngũ Đình Tâm nghĩa là dùng năm pháp này để điều hòa, ngưng lặng cái 

tâm,  khiến  cho  tâm  an  trụ,  chẳng  bị  chuyển  theo  cảnh  nữa!)  Có  nghĩa  là: 

Chúng  sanh  nhiều  tham  thì  hành  Bất  Tịnh  Quán;  chúng  sanh  nhiều  sân  thì 

hành Từ Bi Quán; chúng sanh nhiều tán loạn thì hành Sổ Tức Quán; chúng 

sanh ngu si thì hành Nhân Duyên Quán, chúng sanh nhiều chướng thì hành 

Niệm Phật Quán. 

Tham  có  nghĩa  là  thấy  cảnh  bèn  dấy  lòng  yêu  thích.  Chúng  sanh  trong 

Dục Giới đều do dâm dục mà sanh. Dâm dục do ái sanh. Nếu có thể quán sát 

mỗi mỗi kỹ càng thân mình, thân người từ ngoài vào trong thì chỉ thấy hờm 

đất,  mồ  hôi, đờm  rãi, tóc, lông,  móng, răng,  xương, thịt,  máu,  mủ, đại  tiện, 

tiểu tiện, thối như xác chết, bẩn như chuồng xí, ai có thể sanh lòng tham ái 

đối với vật này cho được! Tham ái đã dứt thì tâm địa thanh tịnh. Dùng tâm 

thanh tịnh  niệm danh  hiệu  Phật, như chất  ngọt được trộn  lẫn,  như vải trắng 

ăn màu, dùng Nhân Địa Tâm khế hợp Quả Địa Giác, sự giảm được nửa mà 

công gấp bội, lợi ích khó nghĩ suy! 

Sân  là  thấy  cảnh  khởi  tâm  bực  bội,  chán  ghét.  Người  phú  quý  thường 

hay  nóng  giận.  Phàm  mọi  chuyện  muốn  được  như  ý  phải  có  người  [để  sai 

bảo], hễ hơi chút sai trái liền sanh phẫn nộ, nhẹ thì buông lời dữ ác, nặng thì 

roi vọt vụt đánh, chỉ cốt khoái ý mình, chẳng đoái hoài người khác đau lòng! 

Lại nữa, tâm sân nếu khởi lên thì vô ích cho người, tổn hại cho mình, nhẹ thì 

cũng  khiến  cho  tâm  ý  bực  bội,  xáo  động;  nặng  thì  gan  lẫn  mắt  đều  bị  tổn 

thương. Hãy nên giữ sao cho trong tâm thường có một khối nguyên khí thái 

hòa thì bệnh tật tiêu diệt, phước thọ tăng trưởng. Xưa kia vua A Kỳ Đạt (A 

Xà  Thế)  cả  đời  thờ  Phật,  giữ  vững  năm  giới,  khi  lâm  chung  do  người  hầu 

cầm quạt đuổi ruồi, quạt lâu mệt mỏi, hôn trầm, đánh rơi cây quạt rớt trúng 

mặt vua, tâm vua sanh phiền hận, ngay lập tức mạng chung. Do một niệm ấy 

liền mang thân mãng xà. Do sức túc phước, còn biết được nhân ấy bèn cầu 

sa-môn dạy cho Tam Quy, Ngũ Giới, liền thoát thân mãng xà, sanh lên trên 

trời.  Do  vậy  biết  thói  nóng  giận  gây  hại  rất  lớn.  Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy: 

 “Một niệm sân tâm khởi, trăm ngàn cửa chướng mở!”  Cổ đức nói:  “Sân là 

 lửa  trong  tâm,  cháy  trụi  rừng  công  đức.  Muốn  học  đạo  Bồ  Đề,  nhẫn  nhục 

 phòng tâm sân”.   

Như Lai dạy chúng sanh nhiều sân tu Từ Bi Quán như sau: Xem hết thảy 

chúng sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, là chư Phật trong vị lai. Đã là cha 

mẹ  trong  quá  khứ  thì  nên  nghĩ  đời  trước  họ  có  ân  đức  sanh  thành,  dưỡng 

dục, thẹn chưa thể báo đáp, há có nên vì chuyện trái ý nhỏ nhặt bèn ôm lòng 

phẫn nộ ư? Đã là vị lai chư Phật ắt sẽ rộng độ chúng sanh. Nếu ta chưa giải 

quyết được sanh tử, vẫn  mong họ đến độ thoát! Chẳng những chuyện trái  ý 

nhỏ  nhặt  không  nên  nổi  nóng,  dẫu  là  chuyện  táng  thân  mất  mạng  cũng  chỉ 

sanh hoan hỷ, chẳng sanh sân hận! Vì vậy, lúc Bồ Tát xả đầu, mắt, tủy, não, 

đều xem người xin những thứ ấy như thiện tri thức, coi như ân nhân, coi như 

người  thành  tựu  đạo  Bồ  Đề  vô  thượng  cho  mình.  Xem  phẩm  Thập  Hồi 

Hướng trong kinh Hoa Nghiêm sẽ tự biết. 

Lại nữa, một niệm tâm tánh của chúng ta và chư Phật không hai. Chỉ vì 

mê trái bổn tâm, chấp chặt Ngã Kiến  nên  hết thảy các duyên đều thành đối 

đãi. Như cái bia để bắn đã lập thì các mũi tên đều nhắm vào. Nếu biết được 

tâm  ta  vốn  là  tâm  Phật,  Phật  tâm  không,  vô  sở  hữu.  Giống  như  hư  không: 

Sâm  la  vạn  tượng  không  gì  chẳng  bao  gồm.  Cũng  như biển  cả:  Trăm  sông 

mọi nguồn nước không gì chẳng dung nạp. Như trời che chở khắp, như đất 

nâng  bình  đẳng,  chẳng  coi  chuyện  che  chở,  nâng  đỡ  là  đức.  Nếu  ta  do 

chuyện  nghịch  ý  nhỏ  nhặt  bèn  sanh  nóng  giận  thì  chẳng  những  khiến  cho 

tâm lượng chính mình thành hẹp hòi, mà còn tự đánh mất cả đức. Tuy có đủ 

Phật tâm lý thể nhưng khởi tâm động niệm toàn là xử sự theo phàm tình, coi 

vọng là chân, biến tớ thành chủ; suy nghĩ như thế há không hổ thẹn ư? Nếu 

bình  thời  thường  nghĩ  như  thế  thì  tâm  lượng  sẽ  rộng  lớn,  không  gì  chẳng 

dung được, coi muôn loài như chính mình, chẳng thấy đây - kia. Điều nghịch 

xảy đến còn thuận chịu được, huống gì những chuyện trái ý nhỏ nhặt mà lại 

sanh nóng giận ư? 

Ngu si nghĩa là hoàn toàn không có tri thức, tức là nói thế nhân đối với 

cảnh duyên thiện - ác chẳng biết đều là do túc nghiệp chuốc lấy, do hành vi 

trong hiện tại cảm lấy, lầm lạc bảo là không có nhân quả báo ứng, và những 

chuyện đời trước, đời sau v.v… Hết thảy chúng sanh không có con mắt Huệ, 

nếu không chấp Đoạn thì lại chấp Thường. Chấp Đoạn là nói con người bẩm 

thụ khí chất của cha mẹ mà sanh ra, trước lúc được sanh ra vốn chẳng có vật 

gì, đến lúc chết rồi, hình hài đã mục nát thì hồn cũng phiêu tán; làm gì có đời 

trước cũng như đời sau! Những nhà Nho câu nệ, hẹp hòi cõi này đa phần nói 

như thế.  Chấp  Thường  là  nói  con  người  thường  làm  người,  súc  vật  thường 

làm súc vật; chẳng biết nghiệp do tâm tạo, hình tùy tâm chuyển. 

Thời cổ có kẻ cực độc từ ngay nơi thân ấy biến thành mãng xà, có kẻ cực 

tàn bạo, ngay từ chính nơi thân ấy biến thành cọp. Ngay trong lúc nghiệp lực 

đang  mạnh  mẽ, dữ dội, còn có thể biến đổi được hình thể,  huống chi  nhằm 

lúc sau khi chết đi, trước lúc được sanh ra, thức do nghiệp lôi kéo mà chuyển 

biến  ư?  Do  vậy,  đức  Phật  nói  mười  hai  nhân  duyên  chính  là  lời  luận  bàn 

xuyên  suốt  cả  ba  đời.  Nhân  trước  ắt  cảm  lấy  quả  sau,  quả  sau  ắt  có  nhân 

trước. Báo ứng thiện - ác, phước - họa xảy đến đều do tự mình làm, tự mình 

chịu, nào phải trời giáng xuống! Chẳng qua do hành vi của người ấy mà trời 

đứng  ra  làm  chủ  mà  thôi.918  Sanh  tử tuần  hoàn  chẳng  có  cùng  cực,  muốn 

khôi phục bổn tâm để liễu sanh tử mà bỏ tín nguyện niệm Phật cầu sanh Tây 

Phương thì chẳng thể được! Ba thứ Tham - Sân - Si là căn bản của sanh tử. 

Ba thứ Tín - Nguyện - Hạnh chính là diệu pháp để liễu sanh tử. Muốn bỏ ba 

thứ ấy thì cần phải tu ba pháp  này. Ba pháp này tu đắc lực thì ba thứ ấy tự 

tiêu  diệt.  Pháp  quán  Sổ  Tức  không  nhất  thiết  phải  dùng,  bởi  lẽ  trong  lúc 

niệm Phật  nhiếp  tai  lắng  nghe thì sự  nhiếp tâm ấy tương tự Sổ Tức,  nhưng 

lực dụng khác Sổ Tức một trời một vực. Về pháp quán trong khi Niệm Phật 

chỉ cần xem Ấn Quang Văn Sao và những trước thuật Tịnh Độ sẽ tự biết. 

Hỏi:  Nếu  như  nói:  “Dẫu  táng  thân  mất  mạng  cũng  chỉ  sanh  hoan  hỷ, 

chẳng sanh nóng giận”, thì giả sử như có người ác đến hại mình cũng chẳng 

bận tâm, mặc cho họ giết chóc ư? 

Đáp:  Phàm  người  tu  hành  có  người  là  phàm  phu,  có  vị  là  Bồ  Tát  đã 

chứng  Pháp Thân.  Lại có  người  lấy  việc duy trì thế đạo  làm chủ, có  người 

lấy liễu giải tự tâm làm chủ. Nếu chỉ nhằm liễu giải tự tâm và là bậc Bồ Tát 

đã chứng Pháp Thân thì giống như trên đã nói: Coi muôn vật và ta như nhau, 

sống - chết hệt như nhau. Nếu là kẻ phàm phu, lại muốn duy trì thế đạo thì 

suy  nghĩ  nên  giống  như Bồ  Tát từ  bi  lớn  lao,  sâu  xa,  không  gì  chẳng  dung 

nạp,  nhưng  xử  sự  thì  vẫn  phải  y  theo  lẽ  thường  của  thế  gian,  hoặc  làm 

chuyện ngăn cản, chế ngự để nhiếp phục, hoặc dùng nhân từ để cảm hóa. Sự 

việc chẳng nhất loạt giống nhau, nhưng tâm nhất quyết chẳng được có lòng 

sân độc, kết thành oán  hận!  Những điều chỉ dạy  trong đoạn  văn phía  trước 

chính  là  để  dạy  người  “dùng  chuyện  giả  dụ  nhằm  tiêu  diệt  tập  khí  nóng 

giận”. Nếu pháp quán này thành thục thì tập khí nóng giận tự diệt. Dẫu gặp 

phải cảnh hại thân thật sự cũng vẫn giữ được tấm lòng thản nhiên, hành đại 

bố thí. Nhờ vào công đức ấy liền sanh về Tịnh Độ. So với chuyện giết chóc 

lẫn  nhau,  bao  kiếp  dài  lâu  báo  đền  thì  chẳng  phải  là  cách  biệt  như trời  với 

đất ư? 



---o0o--- 

48. Biện định về sự sai ngoa trong việc sát sanh tế lễ tại Chiêu Văn Cổ 

Hội 

(tức hội tế lễ Chiêu Minh Thái Tử ở Y Huyện, tỉnh An Huy) 





Thế tục mê hoặc, coi ác là thiện, xem tạo nghiệp là tu phước, đa số là 

như vậy! Chuyện mắt nhìn thê thảm, tâm đau xót nhất không gì bằng chuyện 

mở hội tế thần. Nhà giàu có sang cả ắt giết những con vật lớn để tế. Một là 

để  cầu  được  nhiều  phước,  hai  là  để  phô  phang  sự  giàu  có.  Dẫu  cho  nhà 

nghèo cùng, nhỏ nhoi cũng phải giết gà, giết vịt để mong thần thường ban ân 

che  chở,  khiến  cho  phước  thọ  tăng  trưởng,  mọi  chuyện  như  ý.  Chẳng  biết 

trời đất lấy hiếu sanh làm đức, thần thánh làm chủ tể các sự cho trời đất, lẽ 

nào tâm họ lại trái nghịch trời đất, vì bản thân hưởng một kỳ tế lễ lại khiến 

cho vô số sanh mạng cùng chịu nỗi khổ cắt chặt, há còn đáng gọi là một vị 

chánh thần thông minh chánh trực, thưởng thiện phạt ác nữa ư? 



Nguyên do là vì kẻ ngu phu tham ăn mượn danh tế thần giết chóc loài 

lớn, loài nhỏ cho sướng khoái bụng miệng, tập quen thành thói, chẳng biết là 

đã tạo thành đại ác nghiệp! Nói  là “để tế thần” chứ thần có ăn đâu?  Huống 

chi  đã  gọi  là  “thần”  thì  ắt  phải  có  đức  thông  minh  chánh  trực,  ắt  phải  lấy 

chuyện  làm  thiện  hay  làm  ác  làm  chuẩn  mực  để  giáng  phước  hay  gieo  tai 

ương.  Lẽ  nào sát sanh cúng ta, tức  là  làm  ác [ta] cũng  giáng phước; không 

sát  sanh  cúng  ta  chính  là  làm  thiện  [ta]  cũng  giáng  họa  hay  sao?  Nếu  như 

vậy thì tâm hạnh của vị thần ấy có khác gì bọn vô lại tiểu nhân đầu đường xó 

chợ  đâu?  Sao  còn  xứng  danh  là  một  vị  thần  thông  minh  chánh  trực  được 

nữa? Đã là vị thần thông  minh chánh trực chắc chắn chẳng làm chuyện yêu 

ma quỷ quái, không tuân theo chuyện đạo đức nhân nghĩa ấy! 

Huống  chi  thái  tử  Chiêu  Minh  là  vị  thâm  nhập  Phật  pháp,  triệt  ngộ  tự 

tánh, nhận lãnh đại giới của Phật, cả đời ăn chay ư? Xét ra, thái tử họ Tiêu, 

tên là Thống, tên tự là Đức Thí, là con trưởng của Lương Võ Đế. Lúc sống 

thông duệ, nhân từ, khoan thứ, cung kính, cần kiệm, dốc lòng tin tưởng Phật 

pháp, tận lực tu Tịnh nghiệp, xem khắp các kinh, thấu đạt sâu xa đế lý, thọ 

Bồ Tát Giới, vốn thường ăn chay. Trong cung lập riêng một điện Huệ Nghĩa, 

chiêu tập danh tăng giảng luận huyền áo. Ngay cả Võ Đế cũng ăn chay nhiều 

năm,  cúng  tổ  tiên  thì  dùng  bột  mì  để  chế  thành  những  con  vật  hiến  tế.  Sở 

ngộ, sở chứng của thái tử vượt trỗi Võ Đế gấp mười lần, xưa nay trong hàng 

cư  sĩ  chẳng  thấy  được  mấy  người!  Sự  tích,  lời  lẽ  của  Ngài  chép  trong  bộ 

Lương Thư và Quảng Hoằng Minh Tập cùng Cư Sĩ Truyện919. 

Há lẽ nào khi sống trì giới, nhân từ như thế, chết đi bèn trở thành vị thần 

tham  muốn  ăn  thịt,  nếu  người  ta  sát  sanh  để  tế  thì  bèn  giáng  phước,  nếu 

không,  bèn  giáng  họa  hay  sao?  Ấy  là  vì  thế  nhân  chỉ  nghĩ  ăn  thịt  là  ngon, 

bèn  dựa  vào  ý  kiến  tham  ăn  những  thứ  hôi  nhơ  tanh  tưởi  của  chính  mình 

nghĩ rằng  thần cũng  giống  như thế.  Từ đấy, đây kia  bắt chước  nhau, chẳng 

biết  là sai. Ví  như  giòi  tửa ăn phân, cho  là thiên tiên cũng sẽ tham  vị  ngon 

lành  này, bèn thường  muốn dâng cúng  để cầu được ban tặng phước khánh! 

Những con vật bị giết ấy phần nhiều đều là những người đời trước sát sanh 

tế thần ngõ hầu chính  mình được ăn thịt nay phải đền trả quả báo sát sanh! 

Những kẻ ngu cứ nghe nói sát sanh tế thần bèn hoan hỷ, hớn hở, cho là làm 

phước, chẳng biết tương lai bị biến thành những sanh mạng ấy, lúc bị người 

ta  giết,  có  miệng  mà  chẳng  nói  được,  không  cách  gì  trốn  thoát!  Huống  hồ 

đối  với  bậc  cao  nhân  lỗi  lạc  thâm  nhập  Phật  pháp,  nhận  lãnh  đại  giới  của 

Phật, cả đời ăn chay lại đặt điều trắng trợn “Ngài là hạng tham ăn thịt” để rồi 

giết  vô số sanh  mạng cúng tế. Cái  tội trái  trời  nghịch  lý,  vu khống  miệt  thị 

thánh hiền càng đáng bị trong đời đời kiếp kiếp vĩnh viễn làm những loài vật 

bị giết hại ấy, há chẳng đáng buồn quá đỗi ư? 

Cư  sĩ  Lô  Trí  Duệ  ở  Y  Huyện  thuộc  tỉnh  An  Huy  thương  xót  cho  nỗi 

thảm sát sanh tế thần trong làng mình, sợ hãi sâu xa rằng hạng ngu nhân vô 

tri do vì sát sanh mà tương lai phải tự thọ báo, xin tôi giảng rõ chân lý để chỉ 

dạy, ngõ hầu bậc quân tử hiểu rõ lý cùng nhau thổi gió Từ vãn hồi kiếp vận, 

khiến  cho  hết  thảy  sanh  mạng  có  linh  thức  đều  được  an  nhàn  sanh  trưởng, 

loài  nào  loài  nấy  hưởng  hết tuổi trời trong vòng  trời đất. Do  vậy, bèn  thuật 

bày duyên do, mong sao bọn họ biết mình hết sức sai trái, tận lực sửa đổi để 

làm  nền  móng  cho  thiên  hạ  thái  bình,  nhân  dân  an  lạc.  Đã  biết  sát  sanh  tế 

thần  là  sai  thì  chuyện  sát  sanh  để  cúng  tổ  tiên,  phụng  dưỡng  cha  mẹ,  đãi 

khách, tự cung phụng mình là sai trái cũng không cần phải khuyên dạy nữa! 

Nếu có thể vui vẻ lãnh hội thì lợi ích ấy chỉ có mình đức Phật mới biết được, 

xin hãy suy nghĩ kỹ! 



---o0o--- 

49. Bài chúc tụng nhân việc khánh thành ngôi chùa mới của Thế Giới 

Phật Giáo Cư Sĩ Lâm 





Chân Như Phật Tánh mọi hàm thức đều có, hiềm vì chẳng biết, mê cái 

đầu nên phát cuồng bỏ chạy920. Vì vậy, đức Thế Tôn ta thị hiện sanh trong 

thế gian khiến cho khắp các chúng sanh ai nấy ngộ được tánh thiên (bầu trời 

tánh đức). Do căn cơ bất nhất khiến cho cách giáo hóa bất đồng, bèn mở ra 

Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật,  Tịnh  tông.  Các  tông  khác  đều  là  tự  lực,  còn  Tịnh 

tông  kiêm  thêm  Phật  lực,  liễu  thoát  ngay  trong  hiện  đời,  thật  là  bậc  nhất. 

Pháp  môn  lớn  lao  thay!  Thông  trên  thấu  dưới,  Đẳng  Giác,  nghịch  ác  cùng 

hướng  về, cùng  hành theo. Pháp truyền sang Đông Độ,  mở đầu tại  Lô Sơn, 

một  ngàn  mấy  trăm  năm  hoằng  truyền  khắp  cõi.  Xuất  gia  tứ chúng,  tại  gia 

bốn  loại,  những  người được  vãng sanh  nhiều  khó  thể kể  xiết!  Gần đây  vận 

đời ngày càng suy hoại, muốn vãn hồi ngọn sóng cuồng loạn, ngoại trừ Phật 

ra thì không thể dựa vào ai khác được! Các đại cư sĩ cực lực đề xướng lập ra 

ngôi Cư Sĩ Lâm mới đứng sừng sững tại đất Hỗ (Thượng Hải), các tông đều 

hoằng nhưng chú trọng Tịnh Độ, pháp nào cũng viên thông, noi theo quy củ 

chư Tổ. Quang vốn là một ông Tăng tầm thường, không có sức hoằng pháp 

noi theo dấu thơm ấy, tâm thật vui sướng, dốc tấm lòng ngu thành của tôi để 

chúc tụng: Theo chiều ngang trọn khắp, theo chiều dọc tột cùng thảy đều bắt 

chước theo! 



---o0o--- 

50. Bài tụng phổ hồi hướng việc quyên mộ khắc kinh Hoa Nghiêm 





Lớn  lao  thay  kinh  Hoa  Nghiêm,  là  vua  trong  các  kinh!  Pháp  môn  và 

công đức hai thứ đều chẳng thể lường. Đức Như Lai thành Chánh Giác, nói 

thẳng vào pháp đã chứng. Những người dự pháp hội ấy đều là Pháp Thân Bồ 

Tát. Tuy Nhị Thừa cũng tham dự, vẫn chẳng thấy chẳng nghe, huống gì các 

phàm phu lại được dự nghe, un đúc hay sao? Do tấm lòng đại từ bi, đức Phật 

thâu  tóm  chỗ  cạn  cợt  vào  chỗ  sâu  nhất,  chỗ  quy  tông  cuối  cùng  [của  kinh 

Hoa  Nghiêm]  dạy  thân  cận  đức  Di  Đà.  Chỉ  có  mình  pháp  lạ  lùng,  đặc  biệt 

này  là  phàm  - thánh  đều  nên  tuân  hành,  thâu  nhiếp  trọn  vẹn  Đẳng  Giác  và 

quần  manh  trong  lục  đạo.  Người  độn  căn  đời  Mạt  đoạn  Hoặc  thật  khó. 

Người  tín  nguyện  niệm  Phật  quyết  định  ngự  lên  chín  phẩm  sen.  Sức  công 

đức  của  kinh  này  hệt  như  châu  Ma  Ni,  tùy  ý  tuôn  ra  các  thứ báu  thảy  đều 

phù hợp các ý nguyện. Các thiện tín giúp khắc kinh ai nấy đều ước nguyện 

khác  nhau,  cầu  siêu  cho  người  thân  hoặc  cầu  phước,  không  ai  chẳng  được 

cảm  thông.  Cầu  con  liền  được  con,  cầu  sống  lâu  liền  được  sống  lâu,  túc 

chướng  đều  tiêu  diệt,  việc  làm  đều  như  ý.  Ví  như  ánh  nắng  Xuân  rọi  đến, 

cây cỏ đều tươi tốt; cũng  như mặt trời  mọc lên  giữa trời,  mọi  việc đều  nhờ 

đó được thành. Dẫu cầu phước thế  gian  rốt cuộc cũng thành  nhân  xuất thế, 

như  bệnh  gặp  được  thuốc  tiên,  ngay  khi  ấy  liền  thành  chân  [tiên].  Nguyện 

những  người  thí  tiền  của  sở  nguyện  đều  đạt  được.  Đến  ngày  xả  báo,  cùng 

sanh  về cõi Cực  Lạc, diện kiến Phật  A Di Đà, được  Phật đích  thân thọ ký, 

chứng  Vô  Sanh  Pháp  nhẫn,  làm  công  việc  Phật  làm.  Muốn  thuật  công  đức 

trải bao kiếp khó thể tán dương. Những ai tin nhận được đều cùng chứng vô 

lượng quang! 



---o0o--- 

51. Đề từ cho tập sách Hám Sơn Đại Sư Lục Vịnh 

(Khế Chân là pháp danh của Lý Quốc Tùng) 





Hám Sơn đại sư đại quyền thị hiện, công hoằng pháp sâu dầy, bị kẻ đố 

kỵ vu hãm, phải đầy đi làm lính thú đất Quảng Châu, chế ngự được họa loạn. 

May  gặp  quan  Thái  Sử  nhìn  Ngài  bằng  con  mắt  đặc  biệt;  hoằng  pháp  Tào 

Khê, nối lại huệ mạng đã đứt. Thuyết pháp xứng cơ, tệ lớn tiêu diệt. Hộ quốc 

an dân công vượt trội ngài Văn Hiến;  mất rồi, nhục thân chẳng hoại, chẳng 

biến  đổi!  Đất  Việt  (Quảng  Đông),  đất  Cám  (Giang  Tây)  tranh  giành,  đưa 

[nhục  thân]  về  bên  Tào  Khê.  Lục  Tổ,  Thất  Tổ  lừng  danh  trong  ngạn  ngữ 

đương  thời,  Phật  nhật  thêm  sáng,  làm  thành  lũy  pháp.  Trước  thuật  hoằng 

truyền,  nhật  nguyệt sáng  ngời;  Đại  Tạng  lưu thông, tiếc rằng chỉ  được  một 

nửa921, bị lạc  mất thì  nhiều, cũng có khi  xuất hiện. Diệu kệ  Lục Vịnh, bút 

pháp mạnh  mẽ, văn nghĩa siêu diệu, càng đọc càng phơi phới. Hơn ba trăm 

năm, may sao chẳng bị tàn khuyết. Phật tử Khế Chân tìm được tác phẩm này 

tại các tiệm ở đất Hỗ (Thượng Hải), muốn biểu lộ chí hướng mênh mông của 

đại sư, nên cho in thành những tập sách nhỏ, cậy Quang đề từ để nêu khuôn 

phép.  Do  vậy,  bèn  lược  thuật  đại  cương  để  mong  cho  những  người  thông 

sáng sau này được thấy nghe. 



---o0o--- 

52. Đề tại Tâm Phật Các 

(Cư sĩ Tiền Dưỡng Nguyên ở Giang Tô xin đề từ cho ba mục Tâm Phật Các. 

Trước  chưa  gặp  gỡ,  sợ  ông  ta  chấp  lý  phế  sự,  lầm  nhận  tin  tức,  chánh  - tà 

hỗn  loạn,  nhân đấy bèn  kéo dài thành ba  bài ca,  mong sao ông ta sẽ trừ bỏ 

được màng mộng, trừ sự lòa tối, chánh - tà phân minh, lý - sự viên dung. Đối 

với  luật  lệ  thanh  vận  tôi  không  hiểu  rõ,  mong  hãy  nhìn  vượt  ra  ngoài  chữ 

nghĩa, lời lẽ, thì may mắn lắm thay!)  





Chúng  sanh,  Phật  bình  đẳng  chỉ  một  tâm  này,  do  mê  -  ngộ  bất  đồng 

nên thăng trầm. Muốn khôi phục Chân Như Phật Tánh sẵn có, phải phụng sự 

đấng Đại Giác viên chứng. Kiền thành lễ kính tội nghiệp diệt. Khẩn thiết ức 

niệm  phước  huệ  sâu.  Một  mai  Hoặc  tận,  Thường  Quang  hiện.  Soi  tỏ  thiên 

địa và xưa nay. 



---o0o--- 

53. Đề Minh Tâm Kiến Tánh Trai922 





Đêm  vắng,  trai  phòng  thanh  tĩnh,  kiệt  lực  tham  cứu.  Tham  đến  thấu 

triệt trước lúc cha mẹ chưa sanh ra, Tứ Đại, Ngũ Uẩn đều rớt mất. Lục căn, 

thất  tình  đều  tiêu  vong.  Phiền  hoặc  hết  sạch,  biển  lặng  sóng.  Chân  thường 

hiển  lộ,  mặt trời sáng rực  giữa trời.  Hiểu  được tâm  thấu được  gốc  như thế, 

chẳng phụ mang tên tự là Dưỡng Nguyên. 



---o0o--- 

54. Đề từ cho sách Tiên Phật Hợp Tông 





Tiên - Phật khác tông, sao hợp được? Một đằng tham cứu cái tâm, một 

đằng chấp vào cái vỏ. Trường sanh rốt cuộc cũng phải kết thúc. Vô sanh rốt 

ráo  chẳng  diệt  mất.  Nếu  bảo  tam  giáo  là  một  nhà  thì  tôn  ty  trong  một  nhà 

thật  rõ  ràng.  Giống  như  trong  cùng  một  thân  người  đây,  há  có  thể  lẫn  lộn 

giữa đầu và chân ư? Phải biết chúng sanh và Phật tâm bình đẳng, trăm ngàn 

đạo khác chưa giác ngộ thấu triệt, riêng mình đức Phật đại giác Thích Ca ta 

viên chứng tâm này thật siêu việt, lại thương chúng sanh trong pháp giới mê 

trái tâm  này như anh chàng Diễn Nhã, nên tùy cơ rộng diễn các pháp  môn, 

lắm cách gỡ niêm, cởi trói. Hoặc Thiền, hoặc Giáo, hoặc Luật Nghi, rốt ráo 

đều đưa về một chỗ, nếu trong đương niệm lìa được Năng - Sở thì trăng rạng 

giữa trời, nước dồn vào khe. 

Nếu như căn độn, cơ chưa chín, nên lấy Tịnh Độ để nương tựa. Như Lai 

tâm triệt để đại bi, rất sợ trung hạ căn luân lạc mãi, nói pháp chẳng thể nghĩ 

bàn này, khác nào diệu dược A Già Đà. Sanh tín, phát nguyện trì danh Phật, 

chỉ  cầu  lâm  chung  sanh  Cực  Lạc,  như  con  nhớ  mẹ  không  gián  đoạn,  cảm 

ứng đạo giao khó suy lường! Được Phật tiếp dẫn liền vãng sanh, vĩnh viễn tạ 

từ biển ác khổ sanh tử, thấy Phật, nghe pháp, ngộ Vô Sanh. Viên minh Ngũ 

Nhãn, tuyệt màng mộng. Nương Phật từ lực và nguyện luân của chính mình, 

trở vào Sa Bà độ ngũ trược, khiến cho khắp vô tận các hàm thức khôi phục 

nguồn tâm, đều thành Phật. Đấy chính là bậc đại trượng phu lỗi lạc, thật sự 

có  bản  lãnh  tự  lợi,  lợi  tha.  Một  pháp  nhiếp  khắp  hết  thảy  pháp,  pháp  ước 

lược chính là pháp rộng rãi, pháp rộng rãi chính là pháp ước lược. Phật pháp 

rộng  lớn  không  ngằn  mé,  điều  thiện  nhỏ  nhặt  nào  trong  thế  gian  cũng  bao 

hàm, chỉ có phép trường sanh luyện đan trọn chẳng có  một lời nào dạy con 

người  học.  Hãy  thử  đọc  bộ  Hộ  Pháp  Luận  của  ngài  Thiên  Giác,  Ngài  phê 

phán thẳng thừng, sắc bén, văn từ, lý lẽ rộng rãi, há nào phải nhà Nho riêng 

xu  nịnh  Phật,  mà  chỉ  là  thấy  điều  thiện  bèn  đề  cao,  không  chi  không  thích 

đáng! 

Một bộ sách Tiên Phật Hợp Tông là do tà nhân hủy báng Phật nên xuyên 

tạc xằng bậy, trích dẫn lời Phật, bẻ cong ý nghĩa để chứng minh phép luyện 

đan: Chất trầm độc và cam lộ đựng trong cùng một bát! Ma kinh Huệ Mạng 

cũng giống như thế, đọc vào bị mù chánh nhãn. Những phường như vậy còn 

chẳng  phải  là  đồ đệ của  Lão  Tử, đã  tước sạch thể thống đạo đức,  huống  gì 

đối với tối thượng thừa của đức Như Lai, làm sao họ có thể liễu giải rồi sanh 

lòng cung kính tận lực tuân thủ? Họ lầm lạc dùng ý nghĩ nhặm lẹ của chính 

mình để vu báng, kẻ đui dẫn lũ mù đi vào vạc lửa. Giá như có bậc đại lực vì 

khắp thế gian này gõ mõ gỗ, khiến cho họ ra khỏi nẻo tà trở về đường chánh, 

ai nấy thân tâm được giải thoát. Nếu cho là lời tôi chẳng đáng nghe, cứ mặc 

tình bay lên trời và hóa thành hạc. Ông xem đó: Người có trí trong thế gian, 

ai lại đem Ma Ni bắn sẻ vàng. Kiếp xưa nếu đã gieo thiện căn thật sự quyết 

chẳng bỏ lời dài dòng này, nắm tay kéo đi cũng không được, chấp thuận hay 

không mặc lòng ông châm chước! 



---o0o--- 

55. Vì chủ rạp hát X…. thượng đường923 

 



Tam giới vốn là một hý trường (sân khấu diễn tuồng), mọi người hãy 

gấp trở về quê nhà, đừng đợi đến khi chiêng, trống đều ngưng bặt, chẳng biết 

nẻo  về,  phải  bơ  vơ  oan  uổng!  Pháp  không  có  tướng  nhất  định,  gặp  được 

duyên  nào bèn đề cao pháp ấy. Sơn tăng  một  gậy  tùy thân, chẳng  ngại  gặp 

sân  khấu  bèn  diễn  tuồng,  ứng  theo  căn  cơ  người  đến  hỏi  khiến  cho  họ  biết 

đường  trở  về  nhà.  Phải  biết:  Tánh  thấy  -  nghe  -  hay  -  biết  trong  một  niệm 

hiện tiền của chúng ta và tánh tịch diệt thường trụ của mười phương tam thế 

hết thảy chư Phật không hai, không khác. Chỉ vì tâm mê chạy theo cảnh, trái 

giác,  hiệp  trần,  đến  nỗi  luân  hồi  lục  đạo,  trọn  chẳng  có  lúc  ra.  Do  thiện 

nghiệp mà tạm được thăng lên nhân thiên, theo ác nghiệp phải đọa vĩnh viễn 

trong tam đồ! Vạc sôi, lò than, thai lừa, bụng ngựa, hứng chịu muôn nỗi khổ, 

một  linh  tánh  vĩnh  viễn  bị  mê  muội.  Tưởng  cái  thân  nghiệp  báo  trong  lục 

đạo  là  bổn  mạng  nguyên  thần  của  chính  mình,  cậy  vào  Phật  tánh  hằng  cổ 

hằng kim chẳng dời chẳng biến để hứng chịu nỗi khổ thoạt chìm, thoạt nổi, 

chợt thăng, chợt đọa. Hoa trong gương, trăng dưới nước trọn không có Thật 

Tướng, chẳng khác gì diễn tuồng trên sân khấu, kép, đào, hề, vua, quan, hầu 

cận thay vai, nhưng bản lai diện mục chủ nhân ông chẳng biến đổi mảy may. 

Tiếc cho chúng sanh  mê ngay trong cuộc, coi huyễn là chân, trái bỏ cái 

mình sẵn có, bị luân hồi oan uổng. Chư Phật, Bồ Tát thương xót, dùng Như 

Huyễn Tam Muội Du Hý Thần Thông chẳng thể nghĩ bàn thị hiện sanh trong 

thế  gian để đồng sự với  họ, ứng cơ thuyết pháp,  hát  lên ca khúc trở  về quê 

hương,  chỉ  ra  con  đường  trở  về  nguồn  cội,  khiến  họ  đều  hiểu  cảnh,  minh 

tâm, trái trần, hiệp giác, tự thấy được bản lai diện mục, triệt chứng Phật tánh 

chân thường. Lại sợ kẻ căn cơ kém cỏi, chưa thể nhanh chóng thoát khỏi trần 

lao, nếu thọ sanh khó tránh khỏi bị đắm chìm như cũ, liền mở ra phương tiện 

lớn lao, dạy họ vãng sanh Tây Phương, thoát khỏi sân khấu trở về ngồi yên 

trong  nhà,  vĩnh  viễn  lìa  khỏi  các  khổ,  chỉ  hưởng  những  sự  vui.  Tuy  nhiên, 

nhân  mừng  dịp  vui  trai  hội,  bèn  khen  một  câu,  diễn  trò  một  chút  (dộng 

trượng nói): Ôi! 

 Phùng trai nhược hội khất phạn nhân, 

  

 Kham hiện thần thông du hý thân. 



(Gặp hội xin cơm kìa mấy kẻ, 



Hãy hiện thần thông du hý thân)  



---o0o--- 

56. Lời chúc dành cho dịp xuất bản Đại Vân nguyệt san 

 



Nhà lửa hừng hực, ngọn lửa thật mạnh. Lại còn tà thuyết giúp thêm uy 

thế.  Bác  không  nhân  quả,  ai  nấy  mưu  toan  tự  lợi,  anh  em  trong  nhà  đánh 

nhau,  trọn  chẳng  đoái  hoài,  kiêng  dè!  Xót  thay  đồng  bào  không  được  che 

chở,  dẫu  muốn  thoát  lìa  chẳng  biết  về  đâu!  Bèn  có  bậc  Khai  Sĩ  (Bồ  Tát) 

riêng  phát  hoằng  thệ,  đề  xướng  Phật  pháp  để  cứu  tế.  Ví  như  mây  to  tuôn 

xuống mưa lớn, khiến cho lửa dữ tắt ngay lập tức. Nhân quả tuần hoàn nêu 

cặn kẽ lý ấy, dạy “lợi người chính là lợi mình”, khiến cho biết được tự tâm 

và Phật đồng thể, hết thảy chúng sanh đều là cha mẹ trong quá khứ, phải nên 

nâng đỡ như anh, như em. Cạnh tranh tiêu diệt, lễ nghĩa, nhân nhượng hưng 

khởi, tấn tu  Tịnh  nghiệp, thổi khắp  liên phong. Sống dự bậc thánh,  mất  lên 

cõi  Phật.  Chỉ  mong  báo  này  lưu  thông  khắp  cõi.  Mong  mấy  lời  chúc  tụng 

này thích hợp với những điều báo đang đề cao. 



---o0o--- 

57. Diễn từ hoan nghênh hội Phật giáo Đông Doanh (Nhật Bản) đến 

thăm núi 





Như Lai đại pháp trọn khắp pháp giới, tam thừa lục phàm không đâu 

chẳng  nương  tựa.  Bổn  ý  đức  Phật  là  khiến  cho  khắp  tất  cả  đều  được  thành 

Phật.  Do  căn  cơ  bất  nhất,  đối  bệnh  phát  thuốc,  Đại  -  Tiểu,  Quyền  -  Thật, 

Thiên  - Viên, Đốn  - Tiệm,  Tông, Giáo,  Luật, Mật đều  thích  nghi. Như bốn 

cửa thành  vào bằng cửa  nào đều được!  Theo đường  về nhà đỡ tốn tâm  lực. 

Bình, mâm, thoa, xuyến vốn cùng là vàng; trăm ngàn pháp môn chẳng lìa tự 

tâm.  Chứng  được  tự  tâm  thì  gọi  là  thành  Phật;  đạt  cái  không  thể  đạt  được, 

viên mãn ba giác. Nhưng các pháp ấy đều cần tự lực, nghiệp tận tình không 

mới đạt được lợi ích thật sự. Kẻ lợi căn sẽ đạt được ngay trong hiện đời; nếu 

độn căn kém cỏi, trải bao kiếp khó đạt được! Do vậy, đức Như Lai riêng rủ 

lòng từ mẫn, mở ra môn Tịnh Độ để cứu vớt hết thảy. Bất luận thượng thánh 

cùng  với  hạ  phàm  đều  cùng  trong  đời  này  lên  chín  phẩm  sen.  Pháp  tuy  vô 

lượng nhưng năm tông này nhiếp trọn. Cầu lấy pháp ổn thỏa, chỉ có Tịnh Độ 

là tối thắng. Dùng Quả Địa Giác làm Nhân Địa Tâm, nhân quả bao gồm trọn 

khắp, mầu nhiệm không gì sánh bằng. Do vậy, kinh luận không gì chẳng tán 

dương  rộng  rãi,  những  người  gánh  vác  pháp  đạo  làm  cho  khắp  mọi  người 

quyết định thành tựu. 

Đại  pháp  truyền  sang  Đông  gần  hai  ngàn  năm,  Luật,  Giáo,  Thiền,  Mật 

hoằng truyền khắp cõi. Một tông Tịnh Độ bắt nguồn từ Lô Sơn, mãi cho đến 

nay  hết sức  hưng thạnh. Một  nước Nhật  Bản tuy ở phía Đông,  núi sông  un 

đúc, đời nào cũng có bậc cao hiền. Xét từ thời Đông Tấn, pháp truyền sang 

cõi  ấy.  Từ  đấy,  người  sang  đây  học  chẳng  đếm  nổi  số,  tam  giáo  ngũ  tông, 

Đông  Lâm, Nam Sơn,  Kim Cang,  Bí Mật  đều do từ đây  mà truyền. Những 

trước  thuật  của  cổ  đức  phần  nhiều  được  bảo  tồn,  khiến  cho  các  nước  cầu 

pháp  tìm  được  cửa.  Bởi  lẽ  đó,  nhân  tài  đông  đảo,  bờ  cõi  tuy  nhỏ  lại  xưng 

hùng toàn cầu. 

Năm  ngoái  hội  Phật  giáo  [Nhật  Bản]  mời  sang  thăm  viếng,  tiếp  đãi  ân 

cần,  quà  tặng  nồng  hậu.  Năm  nay  đến  thăm  núi,  thẹn  chẳng  có  vật  báu  để 

biếu  khách  quý  hầu  thỏa  tấm  lòng.  May  có  bộ  sách  mới  tên  là  Quán  Âm 

Tụng, nhờ đây biểu lộ chút lòng thành, dùng làm quà tặng. Từ ân của Đại Sĩ 

trọn khắp pháp giới, chuyện nhỏ nhặt như thế này làm sao thể hiện lòng cảm 

kích cung kính cho được? Chỉ nguyện các vị đều vốn sẵn lòng từ của Phật, 

giúp  vua  hoằng  pháp,  chỉ  thực  thi  lòng  nhân  từ.  Phàm  những  gì  thuộc  về 

quốc dân đều coi như một thể, chẳng phân chia khu vực, chẳng có chút riêng 

tư. Người đã được gội ân, trời tự mến đức mà ban điều lành, đạt được phước 

vĩnh  cửu  chẳng  sai!  Người  giàu  tặng  của,  người  nhân  tặng  lời,  thẹn  chẳng 

thật có hai thứ ấy, chỉ dâng lời xuông. Chú trọng đến quyền thế, lợi lộc, trải 

bao kiếp bị trừng phạt; chú trọng đến đạo nghĩa Bồ Đề ắt sẽ thành tựu. Lời 

nói  xuông chẳng trống  rỗng, pháp  đạo  lưu thông, các  nước bắt chước theo, 

tiếng tăm vô cùng! 



---o0o--- 

58. Bài minh trên bia mộ của Hoàng Thái Phu Nhân mẹ ông Lý 





Sách  Luận Ngữ chép:   “Thiên hạ loạn lạc, thất phu có  trách nhiệm” , 

bởi lẽ thiên hạ do  mỗi một nhà hợp thành. Nếu chồng vợ từng nhà đều biết 

đạo nghĩa cũng như nhân quả, giữ vẹn bổn phận, trọng luân thường, tận tụy 

thực hành chẳng thiếu sót thì con cái do họ sanh ra sẽ quen thấy quen nghe, 

như  nước  trút  vào  đồ  đựng,  như  vàng  được  đúc  khuôn,  tánh  tình  tự  thành 

hiền thiện, ắt chẳng đến nỗi bạo ác, phóng túng, coi làm ác là chuyện đương 

nhiên. Nhưng con  người có  hiền  hay không  là  nhờ  nơi  mẹ, so với cha [con 

chịu ảnh hưởng của  mẹ] nhiều hơn lắm. Do lúc trong thai bẩm thụ khí chất 

của mẹ, lúc nhỏ được mẹ chăm nom nên chẳng mong như vậy  mà lại thành 

vậy.  Vì  thế  Châu  Tử  viết  sách  Tiểu  Học,  trong  chương  mở  đầu  bèn  nói  về 

chuyện thai giáo. Văn [Vương], Võ [Vương], Châu Công, Khổng, Mạnh đều 

nhờ hiền mẫu gầy dựng cái gốc nên thành đức đạt tài trở thành thánh nhân. 

Do vậy, biết rằng quyền của đàn bà giúp chồng dạy con thật ra chẳng kém gì 

đạo trị nước yên dân của đàn ông. Nhưng cõi đời hiểu lầm, thực hành ngược 

ngạo,  chẳng  dốc  sức  nơi  đây  lại  lo  tham  chánh  làm  quan.  Nào  có  khác  gì 

cầm đao phía lưỡi bén, chẳng bị đứt tay ngay lập tức ư? 

Ông Lý Nguyên Hiền thuộc giới buôn bán, có phong cách của nhà Nho, 

dốc  lòng  tin  tưởng  Phật  pháp,  tận  lực  hành  đạo  hiếu  hữu,  chuộng  thiện,  ưa 

thí,  ấn  tống  thiện  thư.  Quang  đoán  trong  gia  đình  ông  về  mặt  giáo  dục  ắt 

phải có  người  lỗi  lạc. Nay ông  gởi cho  xem  hành trạng của  mẹ,  xin Quang 

viết  lời  minh  cho  bia  mộ,  mới  biết  mình  đoán  không  lầm.  Căn  cứ theo  bài 

tường thuật thì phu nhân họ Hoàng, người làng Thủy Ma, huyện Vĩnh Xuân, 

lúc  nhỏ  mẹ chẳng phải  nhọc công dạy dỗ, tánh tình  nhân  hiếu, từ  hòa, hiểu 

việc  đời  sâu  xa.  Năm  hai  mươi  sáu  tuổi  lấy  ông  Lý  Kế  Như.  Ông  Như  mồ 

côi từ nhỏ, nhà nghèo, lênh đênh trơ trọi. Phu nhân vui theo mạng trời, siêng 

năng dệt cửi kiếm sống để ông Như yên tâm kinh doanh, khỏi phải bận tâm 

việc nhà hòng tạo thành sự nghiệp. Thường mấy năm mới quay về, vợ chồng 

kính  trọng  nhau  như khách.  Thoạt  đầu  không  có  con,  bèn  nuôi  con  nuôi  là 

Nguyên  Xuân,  xem  như  do  chính  mình  đẻ  ra.  Về  sau,  sanh  được  Nguyên 

Hiền  và  con  gái  là  Cầm  Nương,  đều  thương  yêu  như  nhau,  trọn  chẳng  hề 

phân biệt thân sơ. Đến khi  hai con khôn  lớn,  nhà  đã  hơi  khá  giả, phu  nhân 

vẫn siêng năng, tiết kiệm, ôn hòa như cũ. Ông Như thấy thế, vui vẻ, bảo với 

hai  con:  “Nhà  ta  được  như ngày  nay  đều  là  do  mẹ  các  con  siêng  năng,  tiết 

kiệm, chăm chút giữ gìn mà được vậy!” 

Cuối thời Quang Tự nhà Thanh, ông Như quay về dựng nhà, gã thổ phỉ ở 

địa  phương  biết  ông  giàu  có,  toan  nuốt  trộng,  bèn  kiện  lên  quan.  Phàm 

những  việc  thuê  nhân  công,  mua  vật  liệu,  tính  toán  chi  dụng  đều  do  phu 

nhân đích thân trông nom. Do phu nhân bình thời giúp nạn cứu nghèo, giúp 

đỡ kẻ mồ côi, góa bụa, sửa cầu, chữa đường, chấn hưng công ích, khiến xóm 

làng cảm động, bội phục, cho nên thiện nhân quân tử đều muốn cứu giúp. Gã 

thổ phỉ sợ mọi người giận dữ, khó thể xâm phạm nên đành ỉm việc ấy đi. Do 

đây mà biết được tài đức, kiến thức của phu nhân vậy. Đến khi ông Như mất 

đi, phu nhân liền trì trai niệm Phật, dạy các cháu đọc sách. Cầm Nương sớm 

góa  bụa,  nhà  nghèo,  cụ  liền  cho  đón  về  nhà  nuôi,  khuyên  răn  những  đại 

nghĩa như thủ tiết nuôi con côi, và tụng kinh, niệm Phật, mẹ con giúp nhau 

tu trì làm lệ thường. Tuổi già, cháu chắt quanh quần dưới gối. Nguyên Hiền 

lại  kế  tục  nghề  cha,  phu  nhân  càng  ráo  riết  khuyên  răn  chớ  tự  mãn,  hãy 

khiêm  tốn,  chẳng  để  cho  người  trong  nhà  kiêu  ngạo,  xa  hoa  và  sát  sanh. 

Phàm  ra  ngoài  đều  cầm  theo  tiền  bạc  để  mong  gặp  người  nghèo  cùng  thì 

châu  cấp  cho.  Thói  ưa  thiện  chuộng  thí  xuất  phát  từ  thiên  tánh.  Cụ  làm 

chuyện lành rất nhiều, tạm nêu một hai chuyện:  

Cầu Đông Quan trong ấp là con đường trọng yếu trong ấp, bị gió lốc phá 

hủy, gặp lúc thế đạo loạn lạc, không ai hỏi đến. Phu nhân đi qua đó, nôn nao 

thương  cảm,  lập  tức  bảo  Nguyên  Hiền  chọn  ngày  tu  bổ,  phí  tổn  lớn  lao 

nhưng không tiếc nuối chút nào. Cầu xây xong, nhân sĩ trong ấp làm hoành 

phi, câu đối ca tụng. Nguyên Hiền buôn bán ở Tinh Châu (Singapore). Năm 

Dân  Quốc thứ 10  (1921), do địa phương không  yên  ổn, bèn đón  mẹ  xuống 

phương Nam. Hoa kiều ở Tinh Châu muốn lập Hoa Kiều Y Viện (bệnh viện 

của  kiều  bào  người  Hoa),  phu  nhân  liền  quyên  ra  một  vạn  đồng  để  xướng 

suất. Về sau, phí tổn  lớn  quá, không  thể thực  hiện được, phu  nhân sai đem 

khoản  tiền  ấy  để  lo  cho  việc  bình  thiếu924  và  trường  học  trong  ấp.  Cụ 

thường  sợ  hai  con  chẳng  thấu  hiểu  ý,  bèn  nói:  “Không  phải  là  mẹ  không 

mong  nhà  mình  giàu  có,  nhiều  lần  đem  những  khoản  tiền  lớn  ra  làm  việc 

nghĩa chính là vì các con trừ họa, tích đức đấy, hãy khéo hiểu ý mẹ!” 

Đến  năm Dân Quốc 12 (1923), tức  năm Quý  Hợi,  nhằm  giờ Thân  ngày 

Mười Chín tháng Năm, cụ  mất tại chỗ trú ngụ bên Tinh Châu. Cụ sanh vào 

giờ  Tuất  ngày  mồng  Hai tháng Mười  năm Kỷ Mùi,  nhằm  năm  Hàm Phong 

thứ  chín  (1859),  hưởng  thọ  sáu  mươi  lăm  tuổi.  Vào  ngày…  tháng…  năm 

Dân  Quốc  16  (1927)  hợp  táng  với  Kế  Như tại  núi  Đại  Bằng  ở  ấp  nhà.  Hai 

con  trai,  một  con  gái,  tám  cháu  trai,  năm  cháu  gái,  chắt  năm  đứa.  Ôi!  Như 

phu  nhân có thể  nói  là giữ đức hạnh  người  nữ, giúp đỡ chồng, làm thầy nữ 

giới,  nêu  gương  cho  bạn  khuê  các,  trọn  hết  đạo  làm  mẹ,  chẳng  nhục  đấng 

sanh thành. Nếu những kẻ làm mẹ trong cõi đời đều được như phu nhân thì 

nào  đến  nỗi  người  trong  nhà  đánh  nhau,  giết  hại  lẫn  nhau  khiến  cho  vận 

nước nguy ngập, dân không lẽ sống, cũng như đủ mọi thiên tai thường thấy 

xảy ra!  Tôi thường  nói:   “Quyền trị quốc bình thiên hạ, nữ nhân chiếm quá 

 nửa!”  Lại nói:  “Dạy con là cái gốc để trị quốc bình thiên hạ, nhưng dạy con 

 gái lại càng thiết yếu!”  Ấy là vì đời thiếu hiền nhân là do cõi đời thiếu hiền 

mẫu.  Có  hiền  nữ  ắt  sẽ  có  hiền  thê,  hiền  mẫu!  Có  hiền  thê,  hiền  mẫu  thì 

chồng  con  họ  chẳng  thành  hiền  nhân  cũng  hiếm  hoi  lắm!  Những  ai  muốn 

vãn hồi thế đạo, chánh nhân tâm hãy nên dốc sức nơi việc này! 



Minh rằng: Cao đẹp thay cụ Lý! Bẩm tánh hiền thục, nhân hiếu từ hòa 

vốn  sẵn  tánh  trời.  Giúp  chồng  dạy  con  thảy  đều  thích  đáng.  Phước  do  đức 

lớn,  họa  do  lìa  nhân  từ.  Cứu  nạn  giúp  nghèo,  giúp  đỡ  kẻ  mồ  côi,  góa  bụa. 

Phàm  có  chuyện  nghĩa  không  gì  chẳng  hỷ  xả.  Dựng  cầu  lợi  người,  phí  tổn 

lớn  lao  chẳng  tiếc.  Y  viện  chưa  lập,  đem  tài  khoản  giúp  người  cùng  quẫn. 

Biết giàu chiêu họa, nhiệt tâm làm việc nghĩa, tích đức để làm kế sách vĩnh 

viễn  chẳng  bị  suy  sụp.  Dốc  lòng  tin  Phật  pháp,  tu  trì  nghiêm  cẩn,  mẹ  con 

đồng tâm, nêu gương nữ giới. Nhờ công đức này cầu sanh Tịnh Độ, do lòng 

thành  chiêu  cảm,  được  Phật  đón  rước.  Vị  hiền  mẫu  này  xứng  mặt  anh  thư; 

nếu  mẹ nào cũng được như thế đời sẽ tự thái bình. Cảm cõi đời cạnh tranh, 

càng  ngưỡng  mộ  tấm  gương  tốt  lành,  nên  viết  những  nét  chánh  để  làm 

gương soi đời! 



---o0o--- 

59. Bài ca ngợi nhân dịp mừng cư sĩ Phan Đối Phù sắp được bảy mươi 

tuổi 





Cao  đẹp  thay  cư  sĩ!  Nương  đại  nguyện  luân  thị  hiện  trong  cõi  đời 

trược ác này, hiện thân tể quan, nhẹ gảy khúc đàn, gió nhân chở đạo, đến khi 

về hưu, tu trì càng sâu. Ban ân cho kẻ nghèo khốn, thí khắp gạo tiền. Hưng 

khởi  chốn  tịnh  cư,  khôi  phục  đạo  tràng  cổ,  kiêng  giết,  phóng  sanh,  khuyên 

dạy  siêng  gắng.  Nghĩ  đến  kiếp  vận,  không  dùng  những  cách  trên  đây  sẽ 

chẳng thể cứu  giúp được.  Tuổi thọ sắp được bảy  mươi, tuổi càng cao càng 

khỏe. Tâm tâm Di Đà, thường trụ chẳng dời, làm sứ giả của Như Lai phù tá 

pháp vương, dẫn khắp đồng nhân cùng lên Lạc Bang. 



---o0o--- 

60. Ca tụng hạnh cao đẹp của cư sĩ Vương Hân Phủ 



Ông  Vương  Ư  Mục  xưa  đã  trồng  cội  đức,  bẩm  tánh  chuyên  dốc,  giữ 

hạnh  nghiêm  cẩn,  hiếu  dưỡng  cha  mẹ,  đối  xử  hòa  mục  từ  ái  với  tông  tộc, 

cảm  hóa  xóm  làng,  chuyển  biến  thói  tục  thành  thuần  thục.  Lúc  làm  quan 

nắm quyền chỉ chăm chú làm lợi cho dân, cai quản bảy ấp, mọi người đều ca 

tụng là bậc chí nhân. Mỗi khi xử án, chẳng cần rườm lời, cứ thật lý, thật tình 

xử  cho  thích  nghi,  thượng  quan  tin  cậy,  hạ  dân  cảm  kích.  Trong  cuối  đời 

Thanh,  không  ai  được  tiếng  bằng  ông;  nhưng  vì  bản  tánh  chất  phác,  chẳng 

bận  tâm bợ đỡ, khiến cho chức phận  đến  cuối cùng  vẫn chỉ  là quan  huyện. 

Mong tận thiên chức, không màng tiếng tăm, chỉ nội việc này cũng đủ tỏ tấm 

lòng  trong  trắng.  Tuổi  tri  mạng  (50  tuổi)  từ  quan,  mong  tận  hiếu  dưỡng, 

hưng khởi học vấn, giữ vẹn bổn phận, nêu gương cho đời. Đến tuổi vãn niên, 

lịch duyệt càng sâu, dốc sức tu  Tịnh  nghiệp,  mong thoát khổ  luân. Đến khi 

lâm  chung,  quả  nhiên  thỏa  túc  nguyện,  được  sanh  Tây  Phương,  có  thể 

nghiệm  thấy  qua  hơi  nóng  trên  đảnh  đầu.  Nhìn  hình  tượng  ông,  đọc  hành 

trạng  của  ông,  thật  là  gương  cao  tột  cho  cõi  đời.  Do  vậy  chọn  lấy  những 

nghĩa chánh  yếu,  viết thành bài tụng  để  mong  nêu tấm  gương  lành cho con 

cho cháu. 



---o0o--- 

61. Ca ngợi chuyện quy Tây của Tưởng Thái Phu Nhân mẹ ông Vương 





Xét  nghĩ  đức  đẹp  đáng  ca  ngợi  của  cụ  Vương:  từ  hòa,  an  tường,  vui 

vẻ, hòa thuận, làng nước đều nghe tiếng. Trên học theo hai bà Phi925 và ba 

bà Thái, con cháu hiền thiện, đáng bậc mẫu nghi. Con cả tên là Chấn, hiếu từ 

bậc nhất. Phàm có chuyện lành gì thảy đều giúp sức. Khi xưa, trông thấy con 

liền biết được mẹ, bởi không có  mẹ như vậy, sao có con như vậy? Dốc sức 

tu  sự  thiện  thế  gian,  thâm  tín  Phật  thừa,  mẹ  con  đồng  lòng  niệm  Phật  cầu 

vãng sanh. Tuổi quá bát tuần (80), thân tâm  mạnh mẽ, nhớ Phật, niệm Phật 

chẳng  tạp,  chẳng  loạn.  Đến  khi  lâm  chung  chánh  niệm  phân  minh,  qua  đời 

tốt lành, theo Phật về Tây. Ngự lên chín phẩm sen, địa vị chứng Bất Thoái, 

lưu lại gương đẹp này vĩnh viễn cho các ngươi. 



---o0o--- 

62. Ca ngợi chuyện quy Tây của Uẩn Không Trương Phu Nhân 

 (bà này vốn tên là Uẩn Tuyên, pháp danh là Uẩn Không) 





Lúc  nói  Ngũ  Uẩn  đương  thể  là  Không.  Hiểu  rõ  ý  nghĩa  này,  Hoặc 

nghiệp  tiêu  dung.  Bẩm  tánh  nhân  ái,  thương  dân  yêu  vật,  từ  bi  hỷ  xả,  thảy 

đều bộc lộ. Tu chân trong cõi tục, sống trong cõi trần học đạo, phát trọn ba 

tâm chuyên trì Phật hiệu. Tinh thành cùng cực bèn cảm ứng đạo giao, được 

Phật tiếp dẫn, vượt ngang ra khỏi Nhẫn Giới (cõi Sa Bà). Đoái tưởng, dặn dò 

dâu, con phải nên thường niệm. Tự lợi lợi tha, từ chỗ này có thể thấy được! 

Kính khuyên những ai thấy nghe đều phát tín tâm, ngõ hầu đều chứng diệu 

nhân ngay trong đời hiện tại. 



---o0o--- 

63. Ca ngợi hạnh đẹp của Dương Thái Phu Nhân mẹ ông Vương 

(Mẹ  ông  Vương  Cửu  Linh  ở  Vân  Nam,  tánh  tình  tịnh  định,  không  chấp 

trước. Một vị cư sĩ nói:  “Phu nhân đời trước đã từng tham Thiền, ngộ nhưng 

 chưa chứng” )  





Tâm tánh của chúng sanh giống như chư Phật. Mê hay ngộ, hướng về 

hay  chống  trái  đều  có  duyên  do.  Cao  quý  thay  cụ  Vương!  Túc  căn  rất  sâu, 

hiếu hữu từ thiện, đức dầy nêu gương cho nữ giới, tướng mạo như núi, tánh 

tình  như  đá,  quyết  định,  phán  đoán  không  ai  dò  biết  được!  Tuy  chưa  đọc 

sách  tâm  vẫn  hợp  đạo,  biểu  hiện,  lời  lẽ  đều  thuộc  về  những  nghĩa  lý  trọng 

yếu. Khổ - vui, tốt - xấu, hiểm - lành, thuận - nghịch, đều xem bình đẳng, có 

sức  trấn  tịnh.  “Xét  quả  nghiệm  nhân  thì  đời  trước  đã  từng  học  Thiền,  ngộ 

 nhưng chưa chứng” , lời ấy khá đúng!  “Đại chúng chịu khổ, há ta hưởng vui 

 riêng? Thăng trầm tùy duyên”,  đích thị  là  phong thái  nhà Thiền (Cửu  Linh 

khuyên mẹ niệm Phật vãng sanh, bà đáp: “Đại chúng chịu khổ, há ta hưởng 

vui  riêng? Ta chỉ  mặc cho thăng trầm tùy  duyên  mà thôi”). Chỉ biết tự lực, 

chẳng biết  Phật  lực,  nên đến  nỗi đối  với  Tịnh Độ  đánh  mất  lợi  ích  lớn  lao. 

Con  đã tin sâu, thay  mẹ  tu trì, ắt sẽ  nhờ  vào  lòng từ của đức  Phật  gởi thân 

nơi  ao  sen.  Một  khi  lên  được  cõi  Tịnh,  triệt  chứng  duy  tâm,  mới  có  thể 

nương nguyện phổ độ quần luân. 



---o0o--- 

64. Ca tụng điềm lành do chép kinh của phu nhân Cung Viên Thường 

 

 

Phu  nhân  của  cư  sĩ  Khoái  Nhược  Mộc  là  bà  Cung  Viên  Thường 

trường  trai  thờ  Phật,  tu  trì  nghiêm  cẩn.  Năm  Dân  Quốc  thứ  năm  (1916), 

chích máu cánh tay chép các kinh chú Di Đà, Địa Tạng, Đại Bi, Vãng Sanh 

v.v… để cầu tiêu trừ túc nghiệp, lâm chung vãng sanh. Đến ngày viên mãn, 

vào  lúc  quá  nửa  đêm,  đi  nằm  chưa  ngủ,  chợt  thấy  phía  cuối  chân  giường 

hiện ra một viên quang to như cái mâm, sáng hơn ánh chớp, cả hơn một giờ 

mới biến  mất. Đã thấy tướng  lành ấy bà càng thêm  tinh tấn,  mấy  năm sau, 

niệm Phật qua đời. Nhược Mộc bèn kiểm lại những kinh do bà đã chép bằng 

máu,  cho  là  chuyện  này  có  thể  khơi  gợi  tín  tâm  nên  liền  vẽ  hình,  viết  lời 

thuật rõ, gởi một phần cho Quang. Do vậy, Quang bèn ca tụng rằng:  



Tuyệt  thay  Cung  phu  nhân,  xưa  trồng  đại  thiện  căn.  Chí  muốn  chấn 

hưng nữ giới, thị hiện sanh trong nhà nổi tiếng, bẩm tánh hiếu hữu, từ ái. Từ 

nhỏ mẹ đã ít phải nhọc công dạy dỗ, thờ cha mẹ, phụng dưỡng bố mẹ chồng. 

Trong  ngoài không bị chê trách. Giúp chồng dạy con cái,  mỗi  mỗi đều  hợp 

lễ. Vận xấu, vận tốt chẳng phiền hay vui. Do tri mạng nên mới được như thế. 

Đến  khi  nghe  Phật  pháp,  dốc  sức  quay  trở  lại  nghe  nơi  tánh  nghe,  muốn 

chứng  lẽ  thật  viên  thường,  chép  kinh  để  nối  tiếp  viên  âm,  giơ  lưỡi  dao  vô 

tình, chích máu từ cánh tay, khiến cho máu phàm phu hoàn toàn trở thành lời 

đấng Thiện Thệ. Phàm - thánh vốn bất nhị, kinh và máu hòa vào nhau chẳng 

khác.  Do  vậy,  khế  hợp  Chân  Trí,  tánh  quang  bèn  tiết  lộ.  Tánh  quang  vừa 

viên vừa thường, há đâu vừa nhỏ vừa ngắn ngủi? Phải biết có đủ vô minh thì 

không  thể thấu tỏ toàn thể. Cậy  vào sức tu trì ấy,  hồi  hướng sanh Tịnh  Độ. 

Lâm chung được Phật tiếp dẫn, gởi thân trong sen báu. Thấy Phật chứng Vô 

Sanh, tu Phổ Hiền  hạnh  nguyện, lúc  Trí Đoạn rốt ráo, tánh quang  mới  hiện 

hoàn  toàn.  Ông  Khoái  tiếc  cho  người  đời  đa  phần  chưa  giác  ngộ,  nhờ  vào 

bức thụy ứng đồ (bức tranh  mô tả điềm cảm  ứng tốt lành) này để dẫn  nhập 

[người đời] bước vào Như Lai Địa. 



---o0o--- 

65. Nêu bày ý nghĩa ẩn tàng của việc khuyên trì kinh Kim Cang 







Mười pháp giới thánh - phàm, chúng sanh - Phật cao - thấp bất đồng, 

khổ  -  vui  thật  khác  biệt,  nhưng  bản  thể  của  cái  tâm  đều  tịch  chiếu  thường 

hằng,  chẳng  sanh,  chẳng  diệt,  linh  minh  tinh  diệu,  không  biến,  không  dời. 

Nói:   “Con  người  cùng  một  tâm  này,  tâm  cùng  một  lý  này.  Hết  thảy  chúng 

 sanh đều có Phật tánh”  là vì lẽ này vậy. Phải biết cái tâm này chẳng liên can 

đến  nhân - quả, tu - chứng, phàm - thánh,  chúng sanh - Phật,  nhưng  nhân - 

quả, tu - chứng, phàm - thánh, chúng sanh - Phật đều được kiến lập trên cái 

tâm  này.  Ấy  là  vì  Thể  tuy  bất  biến,  Dụng  thường  tùy  duyên.  Hễ  theo  ngộ 

tịnh  duyên  bèn  thành  tứ  thánh  pháp  giới.  Nếu  theo  mê  nhiễm  duyên  liền 

thành lục phàm pháp giới. Dù ngộ tịnh đến cùng cực viên mãn Bồ Đề, an trụ 

trong  Tịch  Quang,  hay  mê  nhiễm  đến  tột  cùng  vĩnh  viễn  đọa  trong  A  Tỳ, 

chịu các nỗi khổ cùng cực, căn thân khí giới926 cố nhiên phải khác biệt một 

trời một vực, nhưng bản thể của tâm đều hoàn toàn chẳng có tăng thêm hay 

bị  tổn  hoại  trong  những  thời  gian  ấy.  Nếu  biết  được  nghĩa  này,  ai  lại  chịu 

dùng cái tâm có thể thành Phật đầy đủ pháp lạc này để làm chúng sanh vĩnh 

viễn oan uổng hứng chịu nỗi khổ sanh tử luân hồi? 



Kinh  Kim  Cang  là  diệu  pháp  để  triệt  chứng  tự  tánh  ngay  nơi  tự  tâm 

của  hết thảy chư Phật, là con đường tắt để hết thảy chúng sanh rốt ráo siêu 

phàm nhập thánh. Vì thế, nói: Hết thảy chư Phật và pháp Vô Thượng Chánh 

Đẳng  Chánh  Giác  của  chư  Phật  đều  phát  xuất  từ  kinh  này.  Kinh  Hoa 

Nghiêm ghi:  “Lạ thay! Lạ thay! Hết thảy chúng sanh đều có đủ trí huệ của 

 Như  Lai,  nhưng  do  vọng  tưởng,  chấp  trước  nên  chẳng  thể  chứng  đắc.  Nếu 

 lìa  được  vọng  tưởng  thì  Nhất  Thiết  Trí,  Vô  Sư  Trí,  Vô  Ngại  Trí  liền  được 

 hiện  tiền”.   Do  vậy,  kinh  này  nhiều  lần  răn  cấm  trụ  vào  pháp,  chấp  vào 

tướng; bởi lẽ trụ vào pháp chấp vào tướng thì tuy có tu tập, vẫn trọn chẳng 

thể thoát ra ngoài vọng tưởng, chấp trước. Nếu toàn thể đã thuộc trong vọng 

tưởng,  chấp  trước  thì  trí  huệ  Như  Lai  còn  do  đâu  hiển  hiện  triệt  để  được 

nữa? Do vậy, kinh dạy phát Bồ Đề tâm độ thoát hết thảy chúng sanh, khiến 

cho  họ  nhập  Vô  Dư  Niết  Bàn  hòng  diệt  độ,  nhưng  lại  chẳng  thấy  có  một 

chúng  sanh  nào  được  diệt  độ.  Bởi  lẽ:  Tâm  chúng  sanh  vốn  sẵn  có  Vô  Dư 

Niết  Bàn,  nhưng  do  mê  chân  chạy  theo  vọng  nên  biến  thành  phiền  não 

nghiệp khổ, chứ tự ban đầu nào bị mất đi. Đã được chỉ dạy bèn bỏ vọng theo 

chân, thì phiền não nghiệp khổ lại trở thành Vô Dư Niết Bàn, chứ nào phải 

đến bây giờ mới có! Ước theo Trí thì gọi là trí huệ Như Lai; ước theo Lý thì 

gọi  là Vô  Dư Niết Bàn. Tên  gọi tuy khác, Thể  vốn  là  một. Do tâm  trụ  vào 

Thật  Tướng,  chẳng  trụ  nơi  Huyễn  Tướng,  nên  bên  trong  chẳng  thấy  ta  là 

người độ, vì vậy không có Ngã Tướng; ngoài thì chẳng thấy có người khác 

và chúng sanh được  độ  nên không có Nhân Tướng  và Chúng Sanh Tướng; 

chính  giữa chẳng thấy Vô Dư Niết  Bàn để đạt được nên không có Thọ Giả 

Tướng. Bốn tướng đã không thì tam luân thể không, cho nên vạn hạnh khởi 

như  mây  nhóm,  chẳng  chấp  vào  một  pháp  nào.  Do  đó,  chẳng  trụ  vào  Sắc, 

Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc,  Pháp  để  hành  các  hạnh  như  Bố  Thí  v.v…  Bố  Thí 

đứng đầu lục độ vạn hạnh nên kinh chỉ nêu hạnh đầu tiên để làm chuẩn cho 

những hạnh khác. Lời Phật hay khéo, chẳng cần phải rườm lời! Như vậy thì 

sóng trào biển Hạnh, mây bủa trời Từ, chẳng hề khoe khoang, làm mà không 

thấy mình làm thì trên khế hợp quả giác của Như Lai, dưới khế hợp tự tánh 

của tự tâm, cho nên thọ trì bốn, ba, hai, một câu kệ, công đức bằng với mười 

phương hư không. 

Người  đời  chẳng  biết  nhìn  vào  chỗ  lìa  tướng  vô  trụ,  bèn  bảo  kinh  này 

phá  tướng,  chẳng  biết  kinh  này  chính  là  vô  thượng  diệu  tướng  dạy  người 

rộng hành lục độ vạn hạnh, thượng cầu hạ hóa, khởi lòng Từ vô duyên, vận 

lòng  Bi  đồng  thể.  Phải  biết  lợi  ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp  ắt  phải  do  chẳng 

chấp  trước,  do  vô  trụ  mà  đạt  được.  Muốn  chẳng  chấp  trước,  chẳng  trụ  mà 

không  tận  hết  lòng  thành,  cạn  hết  lòng  kính  thì  không  được!  Tận  hết  lòng 

thành,  cạn  hết  lòng  kính  chính  là  đạo  trọng  yếu  để  tu  tập  Phật  pháp  thành 

thủy  thành  chung  vậy.  Đại  sư  Chân  Đạt  muốn  khiến  cho  người  thọ  trì  đều 

dấy tâm hoan hỷ, thành kính, bèn thỉnh cư sĩ Uông Hồng Tảo chép kinh theo 

lối chữ Khải để ấn hành lưu thông, và kèm thêm bài ca tụng công đức đằng 

sau ngõ hầu người thọ trì đều đạt được sở đắc như tiền nhân. 



---o0o--- 

66. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của ba mươi hai ứng thân Quán Thế Âm Bồ 

Tát 





Quán Thế Âm Bồ Tát thệ nguyện hoằng thâm, từ bi rộng lớn. Tuy đã 

thành Đẳng Chánh Giác, nhưng lại thị hiện làm Bồ Tát. Tuy đã thị hiện thân 

Bồ  Tát,  lại  còn  hiện  đủ  mọi  sắc  thân  trong  mười  phương  pháp  giới,  tầm 

thanh cứu khổ độ thoát chúng sanh. Hiện thân trong mười pháp giới, không 

thân  nào  chẳng  hiện,  khiến  cho  hết  thảy  chúng  sanh  xưng  danh  chí  kính 

trong hiện tại lìa được những huyễn khổ đang phải gánh chịu, tương lai được 

thành tựu sự vui chân thật là thành Phật. Ngài có nhân duyên sâu đậm nhất 

đối với thế giới Sa Bà này. Vì vậy, trong phẩm Phổ Môn, Vô Tận Ý Bồ Tát 

nghe xong nhân duyên Quán Thế Âm Bồ Tát có được danh hiệu như vậy, lại 

hỏi đến chuyện  Bồ Tát dạo qua thế  giới  này, phương tiện  thuyết  pháp; đức 

Phật bèn nói đại lược ba mươi hai ứng thân để chỉ dạy đại khái. 



Ba  mươi  hai  ứng thân  là trong bốn  thánh  pháp  giới  thuộc  mười pháp 

giới, chỉ lược nêu ba thân pháp giới Phật, Bích Chi Phật (tức Duyên Giác) và 

Thanh  Văn  (thân  Bồ  Tát  chính  là  bổn  vị  nên  chẳng  nhắc  đến).  Trong  sáu 

phàm  pháp  giới  thì  về  loài  trời,  nêu  đại  lược  sáu  thân:  Phạm  Vương,  Đế 

Thích, Tự Tại Thiên, Đại Tự Tại Thiên, Thiên Đại Tướng Quân, Tỳ Sa Môn 

Thiên927 mà thôi. Với loài người thì nêu mười lăm thân: tiểu vương, trưởng 

giả, cư sĩ, tể quan, Bà-la-môn, tỳ-kheo, tỳ-kheo-ni, ưu-bà-tắc, ưu-bà-di, đồng 

nam, đồng nữ, các thân phụ nữ thuộc hàng trưởng giả, cư sĩ, tể quan, Bà La 

Môn.  Trong  tám  bộ  thì  trời  đã  được  nêu  trong  phần  trước,  nên  ở  phần  này 

không kể ra nữa, chỉ có Rồng, Dạ Xoa, Càn Thát Bà, A Tu La, Ca Lâu La, 

Khẩn  Na  La,  Ma  Hầu  La  Già,  lại  còn  có  Chấp  Kim  Cang  Thần928.  Tám 

thân  này  thì  thân  Tu  La  thuộc  vào  Tu  La  pháp  giới,  kỳ  dư đều  thuộc  thiên 

[pháp  giới],  hoặc  thuộc  súc  sanh,  hoặc  thuộc  quỷ.  Lục  phàm  pháp  giới  chỉ 

thiếu địa ngục pháp giới. 

Nhưng đây  là  nói  tóm  lược, chứ không phải  là  Bồ  Tát không  hiện thân 

trong chốn đó để cứu khổ. Phải biết: Ba mươi hai ứng thân chẳng qua là nói 

sơ  lược  đại  khái  để  nêu  ví  dụ  cho  những  thân  khác.  Nếu  nói  tường  tận  thì 

chẳng thể kể trọn hết được. Bồ Tát hưng khởi lòng Từ Vô Duyên, vận lòng 

Bi Đồng Thể, tùy cơ ứng hiện, thần biến khôn ngằn, nếu hiểu được ý thì diệu 

nghĩa sẽ phô bày trọn vẹn. Nếu cứ khư khư chấp nhặt vào Tích để luận thì đã 

đánh mất sự hay khéo  “chẳng động Chân Tế, hiện các oai nghi, trọn không 

 tính  nghĩ,  không  gì  chẳng  thích  đáng,  như  một  vầng  trăng  in  bóng  khắp 

 ngàn con sông, ngàn con sông đều hiện toàn vẹn bóng trăng, một mùa Xuân 

 tăng trưởng khắp mọi cây cỏ, mỗi loài đều được hưởng ánh nắng Xuân”  của 

Bồ  Tát  vậy!  Nhưng  Bồ  Tát  chẳng  chỉ  hiện  thân  hữu  tình,  [mà  còn  hiện 

những  thân  vô  tình]  như  núi,  sông,  thành  trì,  lầu,  đài,  nhà  cửa,  cầu,  bến, 

đường sá, cây cối, thóc lúa, tùy theo cơ duyên thảy đều thị hiện. Ngài Di Sơn 

đã nói:  “Đời tật dịch hiện  làm cỏ thuốc, thuở đói kém hiện làm gạo thóc” , 

đủ chứng tỏ tấm lòng từ bi của Bồ Tát. 

Đại  sư  Tông  Thiền  thuộc  chùa  Châu  Cương  thuộc  Cao  Đường,  Phiên 

Ngung929,  Quảng  Châu  nghĩ  đến  ân  đức  của  Bồ  Tát  rộng  lớn,  trọn  khắp, 

thiết  tha,  nên  bèn  dựng  một  căn  gác  để  thờ  thánh  tượng.  Trong  ấy  thờ  bổn 

tượng  Quán  Âm,  hai  bên  thờ  tượng  ba  mươi  hai  ứng  thân.  Ba  mươi  hai 

người như cư sĩ Bổn Nguyện v.v… ai nấy đều tùy sức mình bỏ tiền ra giúp, 

công đức ấy chẳng thể nghĩ bàn. Trộm nghĩ: Trong kiếp quá khứ, một người 

nữ tu bổ tháp Phật, ba mươi hai người giúp cho mới thành. Sau họ đều cùng 

được  sanh  lên  Tam  Thập  Tam  Thiên,  người  đề  xướng  trở  thành  Đế  Thích, 

người giúp đỡ trở thành những vị trời thuộc tám cõi trời ở bốn phương. Tông 

Thiền đại sư, Bổn Nguyện cư sĩ v.v… chẳng cầu phước báo nhân thiên, chỉ 

nguyện  người  đề  xướng,  người  trợ  giúp  và  những  người  chiêm  lễ,  cúng 

dường  trong  hiện  tại,  vị  lai  đều  được  ngay  trong  hiện  đời  phước  rạng  huệ 

cao,  dự  vào  bậc  thánh  hiền  cao  quý;  lâm  chung  tình  không  nghiệp  tận,  lên 

thẳng cõi Cực Lạc, thấy Phật, nghe pháp, chứng Vô Sanh Nhẫn, trở về Sa Bà 

độ  thoát  chúng  sanh  mà  thôi!  Lại  cầu  mưa  thuận,  gió  hòa,  dân  yên,  vật 

mạnh,  binh  đao  dứt,  thiên  hạ  thái  bình,  lễ  nghĩa,  nhân  nhượng  hưng  khởi, 

phong tục thuần mỹ. Do vậy, bèn nêu bày ý nghĩa ẩn tàng như thế đó. 

 

---o0o--- 

67. Đề từ cho bộ Gia Ngôn Lục 





Tịnh Độ đại pháp môn lớn lao không gì ở ngoài nó được, như trời che 

khắp,  như đất chở trọn.  Bậc Đẳng Giác  muốn thành  Phật còn phải cậy  nhờ 

pháp này; kẻ nghịch ác sắp đọa A Tỳ mười niệm lên cõi sen, thích hợp khắp 

với căn cơ chín pháp  giới, đều cùng đảnh  lễ  kính  vâng, sướng thỏa tâm  độ 

sanh  của  Phật,  duy  nhất  không  còn  pháp  thứ  hai  nào  nữa!  Tôi  do  sức  túc 

nghiệp,  từng  làm  một  gã  Nhất  Xiển  Đề,  bắt  chước  bọn  Âu,  Hàn  v.v…  ngu 

xuẩn không sao chữa được. May  là bị  bệnh  mấy  năm,  lúc ấy  mới suy  nghĩ 

kỹ càng: Các bậc thánh hiền xưa nay lẽ đâu đều vô tri cả? Bọn họ đều cùng 

tôn  thờ,  ta  nào  dám  chê  bai?  Dẫu  bậc  thánh  vẫn  có  chỗ  không  biết,  nhưng 

bọn  họ  vẫn  đủ  sức  làm  thầy  bọn  Âu,  Hàn.  Từ  đó,  quy  y  Phật,  xuống  tóc, 

khoác  áo  thâm.  Tự  lượng  túc  nghiệp  sâu  xa,  Tông,  Giáo  mình  đều  chẳng 

thích  hợp,  chỉ  có  cậy  vào  Phật  lực  mới  hòng  thỏa  lòng  mong,  nên  chuyên 

tâm tu Tịnh nghiệp hầu được dự vào Liên Trì. 

Gần  mười  mấy  năm  qua,  người  khác  đều  lầm  hỏi  đến,  lời  đáp  cũng 

giống  như  thế  ấy,  chẳng  dám  vượt  phận  tí  nào.  Ông  Từ  Úy  Như  ở  Hải 

Diêm930 cho  những  lời  lẽ ấy thiết  thực,  gần  gũi,  hai ba  lượt đem  in ở  Bắc 

Kinh,  Thượng  Hải.  Lời  lẽ  tuy  chất  phác,  nhưng  mọi  người  chẳng  giận,  tìm 

đọc càng nhiều, có nhiều người sanh chánh tín. Cư sĩ Lý Viên Tịnh túc căn 

càng sâu dầy, chú thích các kinh luận, xiển minh Như Lai tâm, sau đó vì hao 

tổn tinh thần, yếu bệnh mỗi ngày càng thêm nặng, bèn bỏ nơi rộng lớn chọn 

lấy  chỗ  ước  lược,  lập  chí  nối  gót  Đông  Lâm.  Lại  muốn  lợi  lạc  hàng  sơ  cơ, 

tạo thành quy củ, châm ngôn [cho họ], nên bèn trích yếu những lời trong bộ 

Văn Sao, phân thành từng loại để biên tập, cũng như tự bỏ ra tịnh tài in tặng 

những ai hữu duyên, mong cho hết thảy mọi người đều gắng sức mong thành 

thánh,  thành  hiền,  giữ  vẹn  luân  thường,  tận  hết  bổn  phận,  ai  nấy  đều  hoàn 

thành tánh  thiên của chính  mình,  vâng  làm các điều thiện, tiêu trừ sạch các 

điều ác, tín nguyện siêng năng niệm Phật, cầu lên được chín phẩm sen, lâm 

chung Phật đến tiếp dẫn, đều được như trăng in bóng trên sông, ngay lập tức 

vãng sanh Tây Phương, vĩnh viễn thoát vực sâu sanh tử. Thấy Phật ngộ Vô 

Sanh, dần dần đạt đến phước huệ trọn vẹn. Do vậy, thỉnh tôi viết mấy câu để 

rộng  lưu  truyền.  Lời  quê  lọt  vào  mắt  nhã,  uổng  chuốc  lấy  tiếng  cười  chê, 

thương xót. Mặt dầy mày dạn dâng tấm lòng ngu thành, mong ai nấy đều xét 

tỏ tường. Nếu chưa vượt lên được bậc Đẳng Giác thì cũng dự vào hàng Hồi 

Hướng vậy. 



---o0o--- 

68. Đề từ cho sách Phật Thuyết Luân Chuyển Ngũ Đạo Tội Phước Báo 

Ứng Kinh Tập Giải 





Bản tánh của chúng sanh vốn không sanh - diệt. Do mê trái nên luân 

chuyển bao kiếp. Tam giới không yên ví như nhà lửa, các khổ đầy dẫy, thoát 

lìa không  được!  Luân chuyển  năm  đường  trọn không  lúc  ngừng, giống  như 

bánh xe, xoay vần lên cao, xuống thấp. Phật xuất hiện trong thế gian nêu tỏ 

nguyên  do:  Do  trái  nghịch  giác  nên  luân  chuyển  chẳng  ngơi!  Muốn  được 

ngưng  nghỉ phải  hiểu  nhân quả,  tận  lực tu Định  - Huệ,  diệt trừ  nhân - ngã. 

Tình kiến nhân ngã đã không, Kiến Hoặc Tư Hoặc đoạn sạch mới vĩnh viễn 

lìa  khỏi  sự  bỏ  thân  trong  tam  giới  được931!  Sự  lý  ấy  tuy  cực  thắng  diệu, 

nhưng chỉ có bậc thượng thượng căn mới có thể đích thân đạt được. Nếu như 

độn căn, kém cỏi, đừng nói là trong một đời này, dẫu cho ngàn vạn đời cũng 

khó thành được! Tội phước báo ứng Phật đã nêu rõ; tam đồ cố  nhiên  là ác, 

nhưng  nhân  thiên  cũng  hiểm,  do  vì  có  phước  phần  nhiều  là  nền  móng  của 

họa! Thiện báo đạt được ấy chính là cái mở lối cho chuyện làm ác. Đức Thế 

Tôn đại từ, nhằm dứt nỗi lo, bèn mở ra Tịnh Độ, khiến cho khắp tất cả đều 

đắc độ. Nếu sanh lòng tin sâu xa và phát nguyện thiết tha, kiền thành trì Phật 

hiệu ắt sẽ thành tựu ngay trong đời này. 

Kinh này nói đại lược sự luân chuyển trong ngũ đạo, tội phước báo ứng, 

nhân lẫn quả đều cùng tỏ bày. Do đọc kinh này sẽ biết cái khổ sanh tử; muốn 

giải quyết cho xong sanh tử phải tu Tịnh Độ. Ông Vương Ước Chi có lòng 

đại  từ,  xiển  minh sự  lý rõ ràng  như chỉ ra  những  đường chỉ trong  lòng bàn 

tay. Trong đời gần đây, sớ giải kinh Phật rõ ràng, thấu đạt như thế thật chẳng 

ai  hơn  được!  Thương  cõi  đời  trầm  mê,  bác  không  nhân  quả,  mạnh  ăn  thịt 

yếu, cạnh tranh nhân ngã, đến nỗi dân chúng như đọa trong nước, lửa, càng 

nóng,  càng  sâu,  nên  làm  thế  nào  đây?  Hoằng  truyền  kinh  này,  giải  thích 

nghĩa lý tường tận, như nhóm họp người mù lại khiến cho chúng được thấy 

rõ. Cũng  như gương sáng chiếu khắp  muôn  hình  tượng,  hình chia tốt - xấu 

chứ  bóng  không  hai.  Biết  cái  nhân  ở  nơi  mình  sẽ  cẩn  thận  hành  vi,  cải  ác 

hướng  thiện,  mong  được  yên  vui,  dứt  thói  cạnh  tranh,  đôn  đốc  thực  hành 

nhân nhượng, thói tục biến thành thuần phác, chỉ đề cao đạo. 

Công đức của ông Vương thật khó nghĩ bàn; lợi ích của việc in tặng vĩnh 

cửu chẳng suy. Cùng đẩy  lùi con sóng cuồng  loạn,  nương dòng chánh đạo, 

ngõ hầu đồng luân yên vui dài lâu! Nhưng [ông Vương] chú giải ý nghĩa của 

kinh chưa nói đến Tịnh nghiệp, tuy có dẫn chứng nhưng không phát huy, lại 

cho là khéo nói, chỉ e người đọc không hiểu được nghĩa này, do vậy, tôi bèn 

nêu rõ để họ biết được lối ra. Hết thảy giáo điển do đức Như Lai đã nói [đều 

dạy]:  “Kiến - Tư chưa tận, sanh tử khó tránh”.  Chỉ có Tịnh Độ chuyên cậy 

vào Phật  lực,  như con thơ dại cậy  mẹ chăm sóc, như vượt biển cả phải cậy 

tàu thuyền, lên thẳng bờ kia, thân tâm thản nhiên! Nếu hiểu lầm nghĩa này, 

muốn tự trôi nổi, chẳng những tốn sức lại còn lo bị chìm. 

Kính khuyên người đọc tin sâu nhân quả, đem tinh lực ấy hướng về việc 

cầu sanh Tịnh Độ, hành trọn vẹn hiếu hữu, tận hết bổn phận, lấy thân  mình 

nêu gương cho người, cảm hóa xa gần, đừng làm các điều ác, vâng làm các 

điều thiện,  khắc kỷ,  giữ  lễ, dứt  lòng tà,  giữ  lòng thành.  Làm  được  như vậy 

thì  gọi  là  Phật  tử  thật  sự,  sống  dự  vào  dòng  thánh,  chết  sanh  về  cõi  Phật. 

Phật  pháp  rộng  lớn,  phủ  khắp  trời  người.  Chỉ  có  pháp  Tịnh  Độ  này  nhiếp 

thâu toàn vẹn mọi căn cơ. Đẳng Giác đại thánh hay nghịch ác tiểu phàm đều 

được bình đẳng nhiếp thọ, khiến cho lên sen chín phẩm. Biết cõi Sa Bà luân 

chuyển  năm  đường,  biết  nước  Cực  Lạc  chín  phẩm  an  vui,  bình  thản,  thiện 

duyên đều trọn, ác duyên đều diệt, trừ kẻ si ra, ai không tự gắng! Thân cận 

Phật  Di  Đà,  theo  gót  hải  chúng,  chứng  Vô  Sanh  Nhẫn,  địa  vị  gần  bậc  cực 

thánh. Muốn khôi phục bản tánh chỉ có pháp này là trọng yếu! Bỏ pháp này 

tu pháp khác không ai hòng đạt được! 



---o0o--- 

69. Bài ca tụng việc nghiền vàng để vẽ những hình tượng thuộc phẩm 

Phổ Môn 





Lớn  lao  thay  đức  Quán  Thế  Âm!  Triệt  chứng  pháp  giới  tạng,  nương 

đại bi nguyện lực, hiện khắp các sắc tướng, tầm thanh cứu khổ, tùy theo lòng 

cảm  mà ứng hiện trọn khắp. Như vầng trăng giữa trời, vạn con sông đều in 

bóng. Ấy là vì tâm chúng sanh và [tâm] Bồ Tát không hai. Do vì trái nghịch 

giác nên bèn thành khác biệt. Đã gặp phải các tai nạn, bèn ngưỡng cầu Ngài 

rủ lòng cứu giúp. Ngay trong tâm niệm ấy liền khế hợp nguồn Chân Giác. Vì 

thế, vừa khởi lên một niệm, niệm danh hiệu Bồ Tát thì liền ngay trong niệm 

ấy được cứu khỏi tai nạn, hình phạt. 

Trên  núi  Linh  Thứu,  đức  Thế  Tôn  rộng  nói  kinh  Pháp  Hoa.  Vô  Tận  Ý 

Bồ  Tát cung kính  gạn  hỏi  ý  nghĩa danh  hiệu [đức Quán  Thế  Âm], đức Thế 

Tôn bèn  lược  nói chuyện  hiện thân cứu khổ. Nêu  lên  một  hạt  bụi trong đại 

địa, lược giảng chút phần ý nghĩa. Do vậy, các chúng sanh đều có được chỗ 

nương tựa. Như trời đất che chở, như cha mẹ nuôi nấng. Xưa có một vị thiện 

sĩ,  muốn  rộng  nêu  lòng  từ của  Bồ  Tát bèn  nghiền  vàng  để  chép  phẩm  Phổ 

Môn cũng  như  vẽ  nghi dung cứu khổ. Niên đại đã  lâu  xa,  may  vẫn thường 

giữ được. Do vậy, đến khi ông Ngô Điệp Khanh đích thân được nhận lãnh, 

muốn  khơi  gợi  niềm  chánh  tín  cho  người  khác  bèn  xin  tôi  viết  mấy  lời, 

nguyện cho chúng sanh khắp pháp giới đều cùng chứng lý Thật Tướng. Thế 

nên, tôi quên mình hèn tệ, nêu bày đại lược các nhân duyên, mong sao người 

thấy kẻ nghe đều lên được trời Đệ Nhất Nghĩa. 



---o0o--- 

VIII. Phụ Lục 

1. Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại chùa Viên Quang, 

Nam Ngũ Đài Sơn 

(núi này cách tỉnh thành Thiểm Tây bảy mươi dặm) 





 Bài ký về sự thị hiện ứng tích văn từ điển nhã, tường thuật sự việc tinh 

 tường.  Tiếc  rằng  diệu  lực  vô  tác  chẳng  thể  nghĩ  bàn  của  Bồ  Tát  còn  chưa 

 được phát huy. Lượng tôi chẳng nề kém tệ, gượng soạn một bài tán để đặt ở 

 trước,  mong  sao  sự  lý  viên  dung,  Thể  lẫn  Dụng  cùng  được  nêu  tỏ.  Nguyên 

 do chúng sanh có thể cảm, nguyên do thánh có thể ứng đều  được nêu bày, 

 ngõ hầu người sau đọc đến liền phát Bồ Đề tâm, thấy người hiền mong được 

 bằng, lấy tâm đức Quán Âm làm tâm mình, lấy việc của ngài Quán Âm làm 

 việc  của  mình,  để  rồi  cũng  là  đức  Quán  Âm  trong  đời  vị  lai.  Tuy  văn  từ 

 chẳng bóng bảy, trang nhã, nhưng ý nghĩa cũng đáng chấp nhận  được. Tán 

 rằng:  

  

 Quán Âm đại sĩ trong vô lượng kiếp, thành Phật đã lâu. Vì độ chúng 

 sanh  chẳng  lìa  Tịch  Quang,  hiện  thân  Bồ  Tát.  Lại  còn  ứng  khắp  quần  cơ, 

 hiện hình trong lục đạo. Dùng ba mươi hai ứng thân, mười bốn vô úy, bốn 

 vô tác diệu lực chẳng thể nghĩ bàn, tầm thanh cứu khổ, độ thoát quần manh. 

 Nên dùng thân nào để độ được bèn hiện thân ấy để thuyết pháp. Khác nào 

 trăng in bóng trên ngàn con sông, mùa Xuân tăng trưởng muôn cây cỏ. Tuy 

 trọn chẳng tính nghĩ, nhưng chẳng sai sót mảy may. Ấy là vì triệt chứng duy 

 tâm, tỏ trọn tự tánh. Vận lòng Bi đồng thể, khởi lòng Từ vô duyên, lấy niệm 

 của  chúng  sanh  làm  tâm,  lấy  hết  cảnh  trong  pháp  giới  làm  lượng.  Do  vậy 

 biết vô tận pháp giới vô lượng chúng sanh đều ở trong tâm tịch chiếu của Bồ 

 Tát.  Cho  nên  được  mây  bủa   cửa  Từ,  sóng  trào  biển  Bi,  hễ  cảm  liền  ứng, 

 không nguyện nào chẳng thỏa!   



(Thích Thánh  Lượng đảnh  lễ kính cẩn  viết. Từ  đây trở đi  là phần ký 

về sự thị hiện ứng tích)  





Hang Đại Sơn Nham  là chỗ rồng rắn ở, lâu  năm biến thành  yêu tinh, 

mặc  tình  gieo  hung  tác  nghiệt,  ăn  nuốt  không  ngừng,  gây  họa  lây  cho  dân 

chúng,  biến  ra  hình  thù  quái  dị  bay  lên,  không  ai  chế  ngự  nổi.  Nếu  không 

phải bậc ứng thân đại sĩ ai có thể cứu tế cho được! Vòi vọi thay diệu trí thần 

lực chẳng thể nghĩ bàn! Nhưng trong cảnh chẳng nghĩ bàn, gượng dùng văn 

từ để ghi chép, thuật lại sự tích ngõ hầu gây lòng tin sâu xa cho những bậc 

quân tử cả ngàn năm sau. Xưa kia, vào thời Tùy, trong niên hiệu Nhân Thọ 

(601-604), núi này có độc long. Do nó có sức thần thông tạo bởi nghiệp lực, 

nên  biến  hình  thành  người  mặc  áo  lông  (đạo  sĩ),  cầm  đan  dược  đi  bán  ở 

Trường  An,  trá  xưng  tiên  thuật  để  lừa  kẻ  ngu  tục,  bảo  thuốc  ấy  linh  lắm, 

uống vào lập tức bay lên trời. Ô hô! Người dân vô tri nhẹ dạ tin lời ấy, phàm 

kẻ uống thuốc ấy bay lên trời không biết là bao nhiêu! Nào có biết sẽ bị rớt 

xuống sào huyệt của đạo sĩ ấy để thỏa bụng miệng hắn? 

Dân  cư  một  phương  vẫn  mê  chẳng  ngộ,  chỉ  có  đức  Đại  Sĩ  ta  do  sức  bi 

nguyện, hiện thân tỳ-kheo, kết cỏ  làm am, sống trên đảnh  núi ấy, dùng sức 

diệu trí hàng phục yêu quái thần thông ấy, dùng gió thanh tịnh trừ khử nhiệt 

não  cho  nó.  Ý  niệm  từ  bi  thấm  đến,  độc  khí  ngầm  tiêu,  rồng  được  thanh 

lương  ở  yên  trong  hang  núi.  Dân  chúng  nhờ  đức  ấy  đều  giữ  được  mạng 

sống. Chuyện quái dị xưa kia chẳng còn thấy nữa. Do vậy, sự thi ân linh ứng 

ấy  thấu  đến  triều  đình.  Vì  Sư có  công  đối  với  đất  nước,  có  ân  đối  với  dân 

nên lập chùa trên đảnh núi để đáp tạ. Đại Sĩ dùng gió từ, mưa pháp cứu khắp 

hàm  linh,  huệ  nhật  sáng  ngời  thanh  tịnh,  phá  các  tối  tăm.  Do  vậy,  người 

quyền  quý932  ngưỡng  mộ,  kẻ  bình  dân  khâm  phục  phong  cách,  cắt  lưới  ái 

để  quy  chân,  bỏ  trâm  anh  để  nhập  đạo.  Đại  Sĩ  thường  ngồi  trên  tảng  đá, 

vượn  núi,  thú  hoang  quây  quần  bên  tòa,  trăm  loài  chim  tụ  họp  đông  nghịt, 

đậu lặng lẽ như đang nghe pháp âm, một lúc lâu sau mới bay đi. 

Ô hô! Dựng chùa vừa được một năm thì vào ngày Mười Chín tháng Sáu, 

Đại  Sĩ  đột  nhiên  thị  hiện  vô  thường,  điềm  nhiên  nhập  diệt.  Mùi  hương  lạ 

ngập thất, sương sầu phủ kín trời, chim thú kêu ai oán, núi rừng đổi sắc. Lúc 

đó,  mọi  người  trong  chùa  nghe  triều  đình  sai  sứ  đem  hương  ban  xuống, 

phụng  chỉ  phúng  điếu,  phong  tặng  để  đề  cao  phước  ngầm.  Lúc  làm  lễ  trà-

tỳ933,  trời  đất  tối  tăm,  trong  khoảnh  khắc  ấy,  [nơi  ấy]  hóa  thành  cõi  bạc, 

chợt  nghe  trên  không  trung  vang  lên  tiếng  tiêu,  tiếng  trống,  núi  non  lay 

động, mây lành phủ trùm, hương lạ ngào ngạt. Từ trên ngọn núi phía Đông 

chợt hiện ra cái cầu vàng, trên cầu thiên chúng đứng thành hàng, ai nấy cầm 

tràng  phan  và  rải  hoa  vàng  phơi  phới  chẳng  rơi  xuống  đất.  Cuối  cùng  trên 

ngọn Nam  Đài, trăm  thứ báu chói  ngời,  nhiều không biết  xuể, xông  lên tận 

trời không  ngằn  mé!  Trong đó, [Bồ  Tát]  hiện tướng tự tại đoan  nghiêm, từ 

dung vĩ đại, rực rỡ, anh lạc, thù y934, gió trời hiu hiu, sáng ngời trước mắt. 

Khi ấy, hai chúng Tăng - Tục một ngàn một trăm mấy mươi người đều thấy 

dung nghi thật sự, buồn vui lẫn lộn, không ai chẳng khóc lóc chiêm lễ, quy 

y, xưng danh hết sức cung kính. Lúc ấy mới biết là Quán Âm Đại Sĩ thị hiện 

ứng tích vậy! Thanh khí, dị hương đọng lại cả tháng. 

Quan Tả Bộc Xạ935 là ông Cao tấu trình đầy đủ sự việc. Hoàng thượng 

xem  tờ biểu, than thở  hồi  lâu, thâu thập  di cốt  lập tháp, đích thân  viết  biển 

đề,  ban  hiệu  là  Quán  Âm  Đài  Tự,  ban  tặng  ruộng  đất  rừng  núi  mỗi  chiều 

rộng trăm dặm. Mỗi năm ban ngự hương để chư Tăng làm lễ cúng tôn sùng 

pháp hóa rộng lớn. Đến năm Đại Lịch thứ sáu (771) đời Đường, đổi tên chùa 

thành  Nam  Ngũ  Đài  Sơn  Thánh  Thọ  Tự.  Thời  Ngũ  Đại,  chiến  tranh  liên 

miên, điện vũ thuộc các đài đều bị thiêu hủy, chỉ còn tàn tăng, nhà nát ở lẫn 

cùng gỗ đá. Đến mùa Hạ năm Thái Bình Hưng Quốc thứ ba (978) đời Tống, 

trước sau sáu lần hiện những điềm lành như mây lành có hình tròn năm màu. 

Vị Tăng chủ trì là Hoài Vĩ tường trình đầy đủ lên quan Phủ Doãn, được quan 

tâu lên triều đình. Triều đình bèn sắc tứ bảng vàng, đề là Ngũ Đài Sơn Viên 

Quang  Tự. Do  vậy,  tu sửa,  xây thêm điện báu, đắp  vẽ tượng Bồ  Tát. Ráng 

khói hương cùng vàng, ngọc đua sáng; điệu mõ cùng tiếng gió thổi qua rặng 

tùng  cùng  diễn  nhiệm  mầu.  Nhà  cửa  trong  các  đài  trên  dưới  đều  xây  dựng 

mới, trụ trì tiếp nối hương đèn chẳng dứt. Từ quang chiếu sáng, đá ươm mây 

lành, mưa pháp thấm đẫm, nước thành cam lộ. 

Cách mấy trăm bước về phía Nam của Đài, có một thạch tuyền, chảy vào 

một cái ao hình vuông, sắc vị ngọt sạch, trừ được nhiệt não, làm tươi nhuận 

sự khô kháo. Mở rộng ra thời tràn ngập sa giới (các cõi nước nhiều như cát), 

thâu hẹp lại thì ao đá lặng trong. Có lúc hạn hán gắt gao, người nghênh thỉnh 

đứng  nối  tiếp  nhau  bên  đường,  đều  được  cảm  ứng  như  lòng  mong,  châu 

quận  đều  ghi  rõ  [chuyện  này] trong  sách  vở.  Hữu  tình  được  hưởng  phước, 

cây cỏ đượm ân. Từ xưa đến nay, tiếng tăm chẳng mất. Ôi! Đại Thánh dùng 

sức bi  nguyện phước phủ  một phương,  mà dân  một phương ấy cũng chẳng 

quên  ân  phước  từ  bi.  Mỗi  dịp  Thanh  Minh  và  nhằm  ngày  kỵ  vào  mùa  Hạ, 

chẳng ngại xa xôi trăm dặm, trèo leo khó khăn, hiểm trở, đều mang tấm lòng 

thanh tịnh noi dấu chân lên đến nơi, nào phải chỉ trăm ngàn vạn? Dìu già, dắt 

trẻ,  đông  nghịt  đường  nẻo,  kéo  dài  hơn  cả  tháng.  Ai  nấy  đều  dùng  hương 

hoa, âm  nhạc,  lọng  lụa, tràng phan,  vật dụng cần dùng để cúng dường. Rồi 

đầu  mặt đảnh lễ, hết sức cung kính chiêm ngưỡng hình tượng, đi nhiễu, tán 

thán,  không  ai  chẳng  gột  tội,  được  phước,  trừ  chướng,  đượm  ân,  nào  uổng 

công bôn ba leo trèo. Vị Tăng trong chùa là Pháp Nhẫn lo rằng năm tháng đã 

lâu,  dấu  thiêng  bị  chìm  mất,  nên  đem  các  tấm  bia  hư  vỡ  nhờ  ghi  chép  lại, 

Phổ Minh cố từ tạ nhưng chẳng được, thật xấu hổ chẳng phải là tay văn tài. 

Nếu gặp được bậc hiền sĩ sửa đổi cho đúng, chẳng hợp lẽ hơn ư? 

Thái  Bạch  Sơn  Thích  Phổ  Minh  kính  cẩn  soạn  vào  ngày  Rằm  tháng 

Giêng  năm  Chí  Nguyên  thứ  bảy  (1270)  tức  năm  Canh  Ngọ.  Nhật  Đô  viện 

chủ Thích Trừng Uyên lập bia. 

 

---o0o--- 

2. Ghi lại lời sờ voi (nói mò) về Niệm Phật Tam Muội 

(nguyên cảo của sư Liễu Dư đã bị lược bớt do Phật Học Tùng Báo bỏ lầm 

mấy câu, vì thế sao lục nguyên văn) 





Năm  Bính  Ngọ  tôi  yểm  quan  tại  chùa  Bảo  Khánh  ở  Từ  Khê936,  tạ 

tuyệt duyên đời, tu tập Tịnh nghiệp. Gặp đúng dịp vị chủ giảng trong chùa là 

pháp sư Đế Nhàn  giảng Di Đà  Sớ Sao gần chỗ bế quan. Tôi bèn bắt chước 

chuyện  Khuông  Xung  khoét  vách937  khi  xưa,  đục  một  lỗ  nhỏ  nơi  vách 

phòng bế quan, chẳng lìa đương xứ thường dự giảng tòa. Từ đấy niệm Phật 

càng cảm thấy thân thiết. Phật hiệu vừa khởi lên vọng niệm hoàn toàn tiêu, 

khắp  thân  mát  mẻ,  trong  lòng  cảm  thấy  vui  sướng,  khác  nào  cam  lộ  rưới 

đảnh, đề hồ thấm tâm. Sự vui sướng ấy không gì sánh ví được! Một ngày nọ 

có khách đến quan phòng hỏi:  

- Tôi đã tu trì pháp Niệm Phật hơn hai mươi năm, đối với việc sanh lòng 

tin  phát  nguyện  tu  trì,  không  gì  không  chân  thành,  thiết  tha,  nhưng  nghiệp 

sâu chướng nặng, rốt cuộc vẫn chưa thể đạt đến cảnh giới nhất tâm bất loạn. 

Trộm xét căn tánh tôi chỉ đáng đới nghiệp vãng sanh, tuy trong đời này pháp 

Niệm Phật Tam Muội tôi không dám mong mỏi, nhưng pháp nào có thể đạt 

được, tướng  nào sẽ  đạt được [nơi tam-muội ấy]  xin  thầy  hãy  vì tôi  mà dạy 

cho! 

Tôi nói:  

-  Cảnh  tướng  của  tam-muội  chỉ  có  chứng  mới  hiểu  rốt  ráo  được,  như 

người uống nước, nóng - lạnh tự biết. Tôi đã chưa chứng làm sao tuyên nói 

được? 

Khách cố kèo nài chẳng thôi, tôi nói:  

- Nếu  luận  về  pháp  thì  phải  trong  lúc  đang  niệm  Phật,  liền  xoay  trở  lại 

quán  niệm  ấy,  chuyên  chú  một  cảnh,  đừng  để  rong  ruổi  theo  bên  ngoài. 

Niệm  niệm  chiếu  soi  nguồn  tâm,  tâm  tâm  khế  hợp  Phật  thể.  Quay  trở  lại 

niệm  nơi  cái  niệm  của  chính  mình,  quay  trở  lại  quán  chính  sự  quán  của 

mình. Hễ niệm liền quán, hễ quán liền niệm, sao cho toàn bộ Niệm chính là 

Quán, ngoài Niệm không có Quán; toàn bộ Quán chính là Niệm, ngoài Quán 

không  có  Niệm.  Quán  và  Niệm  tuy  giống  như  nước  với  sữa,  vẫn  chưa  đạt 

đến cội nguồn. Phải hướng về một niệm “nam mô A Di Đà Phật” mà thể cứu 

(suy  xét  cho  thấu  hiểu)  từng  tầng  một,  khăng  khắng  chăm  chú  hướng  đến. 

Càng thể cứu càng tha thiết, càng hướng đến càng thân thiết, cho đến khi lực 

cực công thuần, đột nhiên niệm rớt mất, chứng nhập cảnh giới “không niệm 

- không chẳng niệm”. Như câu nói: “Linh quang riêng chiếu, thoát khỏi căn 

 trần, thể lộ chân thường, chẳng chấp vào văn tự. Tâm tánh vô nhiễm, vốn tự 

 viên thành, chỉ lìa vọng niệm chính là Như Như Phật”  chính là nói về ý này 

vậy! 

Công phu đến mức này là đắc pháp Niệm Phật, cảm ứng đạo giao rất dễ 

đắc  lực.  Tướng  ấy  giống  như  mây  tan  giữa  hư  không,  bầu  trời  xanh  lộ  ra 

hoàn  toàn,  đích  thân  thấy  được  bản  lai  vốn  không  có  gì  để  thấy  được.  Vô 

kiến  chính  là  chân  kiến,  hữu  kiến  là  đọa  vào  trần.  Đến  mức  độ  này  thì  sắc 

núi, tiếng suối đều là Đệ Nhất Nghĩa Đế, quạ kêu sẻ hót không gì chẳng phải 

tối thượng chân thừa, sống động hoạt bát nơi các pháp, chẳng trụ  một pháp 

nào. Ánh sáng rực rỡ chiếu ngời các cảnh, nhưng trọn chẳng có một vật nào. 

Nói đến Dụng của nó thì như mặt trời buổi  mai mọc lên từ phía Đông, tròn 


trịa  chiếu  sáng  ngời.  Nói  đến  Thể  thì  như  vầng  trăng  rạng  rỡ  lặn  bên  phía 

Tây, thanh tịnh tịch diệt, vừa chiếu vừa tịch, vừa tịch vừa chiếu, cùng tồn tại, 

cùng  biến  mất,  dứt  bặt  đối  đãi  một  cách  viên  dung.  Ví  như tuyết  phủ  ngàn 

quả núi, biển dung nạp muôn mạch nước, chỉ là một sắc, trọn chẳng có vị gì 

khác. Không vướng mắc, tự tại, tự như. Luận về lợi ích thì hiện tại tuy chưa 

lìa  Sa  Bà,  đã  thường  dự  hải  hội;  lâm  chung  lên  ngay  thượng  phẩm,  đốn 

chứng  Phật  thừa.  Chỉ  có  người  trong  nhà  mới  biết  được  chuyện  trong  nhà, 

[đem ra] nói  với kẻ ở  ngoài cửa chắc chắn sẽ bị báng bổ, đó  là điều  không 

còn nghi ngờ gì nữa. 

Lại hỏi:  

- Con người trong sanh hoạt thường nhật thường gặp đủ mọi duyên, làm 

sao có thể  “lọt vào mắt là Bồ Đề, chuyện gì cũng là đạo được?”   

Đáp:  

- Tâm  sanh  thì  đủ  mọi  pháp  sanh.  Tâm  diệt  thì  mọi  thứ pháp  diệt.  Vạn 

cảnh chẳng ngoài  một tâm, một tâm dung thông vạn cảnh. Nếu hiểu rõ tâm 

thể  vốn  không,  nào  ngại  bao  trùm  vạn  tượng?  Phải  biết  vạn  tượng  như 

huyễn,  sanh  diệt  chỉ  là  một  tâm;  các  duyên  không  trói  buộc,  vốn  tự  giải 

thoát. Sáu trần không ác, vẫn đồng Chánh Giác. Tâm và cảnh như một, nào 

có vướng mắc? Chẳng thấy Sự Sự vô ngại pháp giới trong kinh Hoa Nghiêm 

đó sao? Nói: “Hết thảy các cõi nước trong mỗi một trần, hết thảy tâm trong 

 mỗi  một  tâm.  Trong  mỗi  một  tâm,  một  trần,  lại  lần  lượt  có  đủ  lẫn  nhau, 

 trùng trùng vô tận không chướng ngại. Vì vậy, khí giới938, sợi lông, hạt bụi, 

 đài mây, lưới báu đều tuyên biển tánh, đều diễn chân thừa. Theo chiều dọc 

 cùng  tột  ba  đời,  theo  chiều  ngang  trọn  khắp  mười  phương.  Tìm  một  chỗ 

 chừng  bằng  đầu  sợi  lông  không  phải  là  đạo  cũng  không  thể   được!  Vì  vậy, 

 pháp  gì,  chuyện  gì  không  gì  không  phải  là  đại  tịch  diệt  trường.  Tâm  tâm 

 niệm  niệm  đều  khế  hợp  biển  Tát  Bà  Nhã  (Nhất  Thiết  Trí).  Duy  tâm  diệu 

 cảnh, duy cảnh diệu tâm, lìa tứ cú, tuyệt bách phi, dứt bặt đối đãi một cách 

 viên dung, làm sao có thể nghĩ bàn cho được?”  Những điều vừa nói trên đây 

như  người  mù  sờ  voi,  tuy  chẳng  lìa  voi,  chỉ  sợ  chẳng  phải  là  toàn  thể  con 

voi! Ghi lại để dâng cho các vị xem xét. 



---o0o--- 

3. Khuyên thiêu hủy dâm thư 

(Cư sĩ Trương Thụy Tăng ở Duy Dương cho khắc lại sách Cách Ngôn Liên 

Bích,  nhờ  Quang  giảo đính.  Do  nguyên  văn sách ấy chất phác, sơ  lược, rất 

khó  gây  cảm  động  lòng  người,  nên  bèn  sửa  chữa  cho  văn  lẫn  nghĩa  đều 

suông  sẻ,  thông  suốt.  Cư  sĩ  muốn  lưu  truyền  rộng  rãi,  khuyên  Quang  nên 

đăng kèm vào bộ Văn Sao; do vậy bèn lược thuật duyên khởi để khắc thêm 

vào  phần  Phụ  Lục,  mong  người  đọc  chẳng  thấy  tôi  ăn  theo  sự  tốt  đẹp  của 

người khác mà chê cười. 

Thích Ấn Quang ghi)  





Sau thời Tam Đại939, cõi đời lắm tà kiến, nhưng loại tà kiến gây hại 

cho thế đạo nhân tâm nhất thì không gì bằng tiểu thuyết dâm từ. Bởi lẽ kinh 

truyện của thánh hiền chỉ sợ chẳng thể làm cho sự ngu mê của thiên hạ được 

tỉnh giác, nhưng tiểu thuyết dâm từ lại chỉ sợ không thể phá hoại được liêm 

sỉ của dân chúng. Vì vậy, tiểu thuyết ra đời thì phong hóa dâm ô liền mạnh 

mẽ. Hễ dâm từ hưng thịnh thì trinh đức bị suy. Dẫu không có tâm thẹn ghét, 

há  bằng  lòng  làm  chuyện  cầm  thú,  nhưng  nếu  con  em  thông  minh,  phụ  nữ 

linh mẫn một phen xem đến những sách ấy sẽ đều bị mê hoặc. Thoạt đầu thì 

thấy từ chương bóng bẩy, cho là hay khéo, kế đến là tâm tình bị chuyển biến 

theo văn chương, chẳng tự chống chọi được, đến nỗi rốt cuộc cam lòng đem 

cái thân “mong thành thánh thành hiền, yên nhà yên nước” để khoét ngạch, 

vượt tường, cắp hương, trộm ngọc, hoàn toàn chẳng hề tiếc nuối, đều là vì bị 

những  tà  thư  làm  mê  hoặc  vậy.  Chất  độc  của  những  sách  ấy  còn  quá  mứt 

ướp phê sương940, hãm người còn thảm hơn hầm sâu tuyết phủ, khiến cho 

con người diệt lý, loạn luân, giảm phước, tổn thọ, tan nhà, diệt thân, ô nhục 

tổ tiên, tuyệt tự. Đến khi chết đi, thần thức còn bị đọa trong địa  ngục, chịu 

các  sự  khổ  cùng  cực  trải  kiếp  dài  lâu,  không  do  đâu  được  thoát  ra.  Chẳng 

đáng buồn ư? 

Phàm  những ai  viết các sách ấy  và kẻ buôn bán  những sách ấy, tội còn 

nặng hơn tội đứng đầu bè lũ phản nghịch, cầm đầu loạn tặc, ắt bị phép nước 

tru  lục,  luật trời chẳng tha!  Kính khuyên  những  vị danh tiếng  vĩ  nhân đang 

nắm  quyền  và  hết  thảy  những  bậc  nhân  từ  quân  tử  có  tâm  lo  cho  thế  đạo, 

phàm  trông  thấy  những  kẻ  như  vậy  đều  tận  tụy  khuyên  họ  nên  đổi  nghề, 

phàm thấy những sách ấy và những ván khắc [sách ấy] đều sốt sắng khuyên 

thiêu  hủy sạch  hết đi. Hễ có sức thì tự mình đảm  nhiệm,  nếu không có sức 

thì khuyên nhiều người cùng làm. Lại mong lần lượt chỉ dạy lẫn nhau, khiến 

cho  ai  nấy  đều  bắt  chước  theo,  ngõ  hầu  thế  gian  vĩnh  viễn  không  còn  có 

những sách ấy nữa, nhân dân đều đôn đốc giữ vẹn luân thường mới thôi! Ắt 

sẽ thấy Phật, trời che chở như mây nhóm, tai chướng băng tiêu, thân tâm yên 

vui, cửa nhà được hưởng tốt lành giàu, sang, mạnh khỏe, bình yên, thân hiện 

đời hưởng ngũ phước như Cơ Tử đã nêu [trong thiên sách Hồng Phạm], tước 

vị  tăng  cao,  hậu  duệ  được  hưởng  trăm  điều  lành  như  [đã  nói]  trong  bài  Y 

Huấn941.  Riêng  đem  bốn  điều  hại  của  việc  cất  chứa  những  tiểu  thuyết  và 

mười  cách  thiêu  hủy  dâm  thư  ghi  tường  tận  ở  phần  sau,  mong  sao  những 

người  có  tâm  cho  lo  thế  đạo  nhận  lấy  hành  theo  (Bốn  điều  hại,  mười  cách 

[thiêu hủy] xin xem trong Cách Ngôn Liên Bích). 



---o0o--- 

4. Phương thuốc thần diệu để cai thuốc phiện 

(ngàn vạn phần chẳng được thêm một vị thuốc nào khác vào, hễ thêm vào thì 

bài thuốc không còn linh nghiệm nữa)  





Nha  phiến  gây  hại,  những  người  bị  mắc  hại  chẳng  biết  là  bao  nhiêu. 

Những  đồng  bào  có  chí  thường  muốn  cai  nghiện  nhưng  khổ  vì  không  có 

phương  thuốc  tốt  lành.  Gần  đây,  những  thuốc  hoàn  để  cai  thuốc  phiện  bán 

trên thị trường phần  nhiều bỏ thêm chất độc  ma-phi (morphine), tuy có  thể 

đè  nén  được  cơn  thèm  thuốc,  nhưng  người  dùng  bị  hại  càng  quá  hơn  nữa. 

Nay phương thuốc thần diệu này giản tiện dễ chế biến, có lợi không gây hại, 

chỉ  mong sao những ai có chí cai hút nha phiến đều  mau chiếu theo toa  mà 

uống, bách phát bách trúng, muôn vàn phần chớ coi thường! 





* Toa thuốc: 

 

Cam Thảo (Radix Glycyrrhizae) tám lạng942. 

Xuyên Bối Mẫu (Bulbus Fritillariae cirrhosa) bốn lạng. 

Đỗ Trọng (Eucommia Ulmoides Oliver) bốn lạng. 

Thuốc  gồm ba  vị, dùng sáu cân (60 lạng) nước trong, sắc còn  một  nửa, 

đem  thuốc  lọc  qua  vải  để  bỏ  bã,  bỏ  thêm  một  cân  đường  đỏ  tốt  làm  thành 

cao. Mỗi lần uống ba tiền, chiêu với nước ấm. 



* Cách uống:  

 



Ba  ngày  đầu  mỗi  ngày  dùng  một  lạng  thuốc  cao,  bỏ  thêm  một  tiền 

thuốc phiện. Ngày thứ tư, năm, sáu, cứ mỗi một lạng thuốc cao, bỏ thêm tám 

phân943  thuốc  phiện.  Ngày  thứ  bảy,  tám,  chín,  cứ  mỗi  lạng  chỉ  thêm  sáu 

phân.  Đến  ngày  thứ  mười,  mười  một,  mười  hai,  cứ  mỗi  lạng  bỏ  thêm  bốn 

phân  thuốc  phiện.  Đến  ngày  mười  ba,  mười  bốn,  mười  lăm,  mỗi  một  lạng 

thêm  hai  phân  thuốc  phiện.  Đến  ngày  mười  sáu,  mười  bảy,  mười  tám,  mỗi 

lạng thêm một phân thuốc phiện. Sau ngày mười tám cứ mỗi lạng thêm một 

phân thuốc phiện. Lại  uống  bảy ngày, sau  đấy không cần thêm thuốc phiện 

vào  nữa.  Uống  xong  thuốc  cao  này,  bệnh  nghiện  tự  dứt,  không  khó  chịu 

cũng  như  chẳng  bị  hết  thảy  bệnh  vặt.  Thật  là  phương  thuốc  kỳ  diệu.  Cai 

nghiện  xong,  chớ  hút  lại.  Yêu  tiếc  quang  âm,  bảo  dưỡng  tinh  thần,  hết  sức 

cầu mong. Trong lúc đang uống thuốc cai nghiện, phải kiêng chất chua. 



* Biện pháp phòng ngừa:  

 



Nếu  đang  cai  nghiện  mà  nẩy  sanh  những  bệnh  tật  khác  thì  với  mỗi 

lạng thuốc cao, chiếu theo kỳ hạn  mà tăng thêm một phân thuốc phiện, chớ 

bỏ quá nhiều, tự nhiên bệnh lành, vạn người chẳng sót một ai. Phương thuốc 

này  trị  lành  rất  nhiều  người,  có  kẻ  mỗi  ngày  hút  hai  ba  lạng  thuốc  phiện, 

uống vào một liều đều dứt được cơn nghiện. Chẳng những không sanh bệnh 

tật, tinh thần lại còn mạnh mẽ, cực kỳ linh nghiệm. 



---o0o--- 

5. Nguyên bạt 

(lời bạt cho bộ Tăng Quảng Văn Sao) 





Pháp sư  Ấn Quang, pháp danh Thánh  Lượng, biệt  hiệu  Thường Tàm 

(thường hổ thẹn), là người huyện Cáp Dương tỉnh Thiểm Tây, trụ tích tại lầu 

Tàng Kinh của chùa Pháp Vũ, Phổ Đà, đời hiếm người biết đến. Năm Giáp 

Dần (1914), cư sĩ Cao Hạc Niên đem mấy thiên trong Văn Sao của Sư đăng 

tải trong Phật Học Tùng Báo, Úy tôi nhận lấy đọc, chắp tay hoan hỷ, than là 

chưa từng có! Đại pháp suy kém, lúc này là cùng cực, chẳng ngờ trong đời 

còn có bậc có đủ chánh tri chánh kiến như thầy tôi. Tiếp nối huệ mạng của 

Phật chính là đây. Văn của Sư không một chữ nào không có lai lịch, sự thâm 

nhập được  hiển  lộ, phù  hợp khéo  léo  với thời cơ, quả thật  là thuốc tốt  lành 

thích  ứng  căn  bệnh  trong  đời  Mạt  Pháp  vậy.  Mùa  Xuân  năm  Mậu  Ngọ 

(1918), suốt năm đã thâu thập, dò hỏi được hai  mươi hai thiên văn chương, 

bèn  đem  in  ở  kinh  đô,  đó  là  bộ  Sơ  Biên.  Quay  về  yết  kiến  Sư tại  Phổ  Đà, 

thâu thập được khá  nhiều bản cảo,  lại được những  người  quen biết, bè bạn 

sao  lại  những  thư  của  Sư  gởi  cho  xem.  Mùa  Thu  năm  Kỷ  Mùi  (1919),  lại 

đem những bản đã sao lục hay giữ được gồm ba mươi tám thiên in thành bộ 

Tục  Biên.  Mùa  Đông  năm  ấy,  đi  cứu  tế  trở  về  Nam,  Tăng  - tục  miền  Nam 

tìm đọc sách ấy càng nhiều, bèn thương lượng với Thương Vụ Ấn Thư Quán 

in lại để lưu truyền rộng rãi. Lại được ông Trương Vân Lôi ra sức thâu góp 

rộng  rãi,  cùng  với  Úy  tiếp  tục  thâu  thập  bản  cảo,  tổng  cộng  tăng  thêm  ba 

mươi bốn thiên. Do ba vị Châu Mạnh Do, Châu Xích Manh, Hoàng Ấu Hy 

kết hợp  bộ Sơ  Biên  và  Tục  Biên, phân  loại sắp  xếp theo thứ tự, giảo duyệt 

cặn kẽ, so với hai lần in trước lại càng hoàn thiện hơn. Sách soạn thành, kính 

cẩn ghi lại duyên khởi như thế đó. 

Trọng  Đông  (giữa  mùa  Đông)  năm  Canh  Thân  (1920),  Từ  Văn  Úy  ở 

Chiết Tây kính đề. 



---o0o--- 

6. Công đức in tạo kinh tượng 

(Hoằng Nhất Thích Diễn Âm dạy đại cương, Hoằng Thật Vưu Tích Âm diễn 

dịch)  





Chúng sanh trầm  luân trong biển  khổ, ắt phải  nhờ  vào thuyền từ cứu 

tế, sau  này sẽ có  lúc được độ thoát. Phật  pháp  hóa đạo trong thế  gian  hoàn 

toàn cậy vào kinh - tượng để duy trì hầu truyền đăng cho vô tận đời sau. Do 

bởi lẽ ấy, phàm những ai có thể phát tâm đối với kinh Phật, tượng Phật, hoặc 

khắc, hoặc chép, hoặc tạc, hoặc đắp, hoặc thếp vàng, hoặc vẽ vời; các cách 

in tạo như thế hoặc cạn kiệt tâm mình,  một mình ra sức lo liệu, hoặc vì sức 

mình chẳng đủ bèn khuyên rộng rãi mọi người, hoặc lưu thông [những kinh 

tượng] người khác đã in tạo để cúng dường, hoặc thấy người khác vừa in tạo 

bèn  tán  trợ  hoặc  hoan  hỷ  thì  công  đức  của  những  người  ấy  đều  thật  rộng, 

thật lớn, chẳng thể dùng toán số tầm thường để tính toán được. Vì sao vậy? 

Phật lực vô biên khéo dẹp các khổ; chúng sanh vô lượng nghe pháp khó lắm. 

Nay những người gây công đức in tạo ấy khai thông cầu pháp, hoằng dương 

sự giáo hóa rộng lớn, thí rộng khắp bè báu, giúp khắp những ai hữu duyên. 

Tâm  lượng  ấy  rộng  lớn  quả  thật  chẳng  thể  nghĩ  bàn.  Vì  vậy,  công  đức  ấy 

cũng rộng lớn chẳng thể nghĩ bàn. Kính đem những lời vốn do kinh dạy, nêu 

đại  lược  mười  lợi  ích lớn, kính cẩn dùng  lời  văn  nông cạn để lần  lượt trình 

bày như sau:  







1)  Các thứ tội lỗi đã tạo trước đây hễ nhẹ bèn lập tức tiêu diệt, nặng 

 thì cũng  chuyển  thành  nhẹ:  Tham  -  sân  -  si  là  chủng  tử tạo  nghiệt,  thân  -

khẩu  -  ý  là  cơ  quan  để  làm  ác.  Đêm  thanh  tự  kiểm  điểm,  đời  này  đã  phạm 

nhiều tội chẳng thể tính được. Nếu  gộp  những tội đã phạm  trong  nhiều  đời 

thì  tội  nghiệp  đã  tạo  nhiều  như  núi  băng  nơi  xứ  lạnh,  chẳng  thể  không  sợ 

hãi!  Tuy  nhiên,  tội  tánh  vốn  không,  nếu  dấy  động  tâm  cơ  chuộc  tội,  thệ 

nguyện  lưu  thông  thánh  kinh,  trang  nghiêm  tượng  Phật,  thì  núi  băng  tội  ác 

một khi gặp phải huệ nhật lẽ nào chẳng tiêu giảm không dấu vết ư? 







2)   Thường  được  cát  thần  (thiện  thần)  ủng  hộ,  hết  thảy  tai  nạn  ôn 

 dịch,  nước,  lửa,  giặc  cướp,  đao  binh,  lao  ngục  đều  chẳng  bị  hứng  chịu: 

Những thứ ác báo trong  nhân  gian không  gì chẳng phải  là do ác  nghiệp đã 

tạo trong nhiều đời. Thiện lực trong một niệm có thể xoay chuyển được lòng 

trời. Tu hành thiện nghiệp phải bắt đầu từ chuyện thuận tiện, dễ làm nhất là 

công đức thù thắng do in tạo kinh tượng mà làm, sẽ cảm động những vị thần 

tốt  lành  nên  được  họ  hộ  vệ.  Điều  này  quả  thật  có  mối  quan  hệ  lợi  ích  lẫn 

nhau.  Bởi  lẽ  dù  là  thần  đạo  hay  thiên  đạo,  nói  theo  Phật  pháp,  đều  bị  túc 

nghiệp sai sử, chưa  thoát khỏi cái  nhân  khổ luân chuyển bao kiếp. Do  vậy, 

khi đức Như Lai thuyết pháp thường có vô số thiên thần cung kính ủng hộ. 

Khi ngài A Nan kết tập kinh, tứ đại thiên vương nâng án. In tạo kinh tượng 

là  chuyện  chư  thiên  long  thần  hoan  hỷ  phi  thường.  Do  công  đức  này  cảm 

được những vị thần tốt lành thường ủng hộ cho. Hết báo thân này lìa các tai 

ách. Đây là chuyện phải như vậy chứ không phải nhờ may mắn [mà được cát 

thần ủng hộ] đâu! 







3)   Oán  đối  đời  trước  đều  được  lợi  ích  nơi  pháp,  được  giải  thoát, 

 vĩnh viễn tránh khỏi nỗi khổ tầm thù báo phục:  Hết thảy các  thứ  hành  vi 

ngang ngược kết oán như tranh giành, ghen ghét, dối trá, vu hãm, cướp đoạt, 

tàn  sát…  trong  thế  gian  không  gì  chẳng  bắt  nguồn  từ  ý  niệm  tự  tư  tự  lợi. 

Phật  pháp  lấy  phá  trừ  Ngã  Chấp  làm  công  trình  bậc  nhất  để  cứu  khổ,  gột 

sạch  nạn.  In  tạo  kinh  tượng  lợi  ích  khắp  nhân  gian,  là  công  đức  pháp  thí 

chẳng thể nghĩ bàn, ảnh hưởng rất rộng. Một giọt mưa pháp thừa sức dập tắt 

lửa sân oán đối nhiều đời, hóa thù thành ân, chuyển họa thành phước, quyền 

ấy có bao giờ chẳng do chính ta thực hiện? 





4)  Dạ-xoa, ác quỷ chẳng thể xâm phạm. Rắn độc, cọp đói chẳng làm 

 hại  được:  Hạnh  xấu  keo  tham  là  cái  nhân  sâu  xa  khiến  đọa  lạc  trong  quỷ 

đạo. Lửa sân vô minh là điềm gây nên tai ương độc trùng. Kết oán nhiều đời, 

tầm thù trăm kiếp. Ác duyên chưa chín muồi, mặc ý tiêu dao; đến khi cơ hội 

đã tới, nhờ ai giải cứu? Quỷ mị xâm hại, cọp rắn bức bách. Nghiệt do mình 

tự  gây,  chẳng  phải  là  chuyện  ngẫu  nhiên.  Người  tu  kinh  sợ,  in  tạo  kinh 

tượng, hành sám hối tội sẵn. Do vậy, dù có ác duyên cũng đều tiêu trừ được. 

Nếu lâm vào hiểm địa liền hóa thành đường bằng phẳng. 





5)   Tâm  được  an  ủi,  ngày  không  hiểm  sự,  đêm  không  ác  mộng,  vẻ 

 mặt  tươi  sáng,  khí  lực  sung  mãn,  việc  làm  tốt  lành,  thuận  lợi:  Trần  thế 

đông  người,  mười  phần  có  đến  bảy  tám  phần  gặp  cảnh  kinh  hãi,  ưu  phiền, 

nghi  ngờ,  buồn  bã,  áo  não,  oán  hận,  thống  khổ.  Trong  một  đời  chúng  ta, 

trong mười phần có đến bảy tám phần lâm vào cảnh kinh hãi, ưu phiền, nghi 

ngờ,  buồn  bã,  áo  não,  oán  hận,  thống  khổ.  Ấy  là  vì  chấp  ngã,  những  gì  ở 

ngoài  ta  đều  đứng  vào  vị  trí  đối  lập,  một  mình  kháng  cự  mọi  người,  nguy 

ngập hết sức. Huống chi dục tâm khó thỏa giống như hang sâu. Vô sự lại tự 

khuấy rộn mình, không gió cũng nổi sóng. Đấy chính là lý do  “hình là đầm 

 tội, thân là gốc khổ”  vậy. Phật pháp khéo diệt các gốc khổ, những người in 

tạo kinh tượng sẽ được đượm pháp vị mà thông sáng, hoặc ngầm được gia bị 

trở  thành  thông  suốt,  nhanh  lẹ,  các  chướng  tiêu  sạch,  tâm  yên,  thần  khỏe, 

thân sắc tươi nhuận là chuyện chắc chắn vậy! 







6)  Chí tâm phụng pháp,  dẫu  không mong cầu tự nhiên cơm áo dư 

 dật,  gia  đình  hòa  mục,  phước  thọ  dài  lâu:  Cư  xử  với  người,  thấy  biết  chỉ 

một  niềm  chân  thật,  hễ  có  việc  gì  cần  làm  bèn  làm  ngay,  không  suy  tính, 

không  mong cầu. Phát tâm thật chân thành, thiết tha,  vận dụng  hết sức  lực, 

tự  nhiên  thành  tựu  thật  cao  trỗi.  Đối  với  việc  in  tạo  kinh  tượng,  chí  thành 

ngút  trời,  người  chí  tâm  phụng  pháp  thực  hiện  bằng  lòng  chân  thiết  khẩn 

khoản như thế, dẫu chẳng tính đến công đức mà công đức đạt được quả thật 

không  hạn  lượng.  Ở đây chỉ  nói  lên  một phần  phước  thế  gian  người ấy đạt 

được  mà  thôi,  tự  nhiên  mỗi  một  điều  đều  đạt  đầy  đủ,  không  chút  khiếm 

khuyết.  Nếu  lại  có  người  tâm  ôm  hy  vọng  rồi  mới  làm  điều  thiện,  do  phát 

tâm không chân thiết, kết quả  liền  nhỏ  nhoi,  mỏng  manh, ấy  là điều có thể 

đoan chắc. Tuy  nhiên,  một  niệm  lành,  một đồng  nhỏ  nhặt  đều chẳng  luống 

uổng,  đều  có  vô  lượng  quả  thù  thắng.  Ví  như  một  hạt  thóc  gieo  xuống  đất 

màu mỡ, một biến thành trăm, sau năm lần biến đổi, bèn hóa thành trăm vạn 

triệu.  Người  tạo  công  đức  hoằng  pháp  há  chẳng  thể  có  kế  sách  lớn  lao, 

không có quyết tâm như vậy sao? 







7)   Lời  nói  việc  làm  khiến  trời  người  hoan  hỷ,  đến  bất  cứ  đâu 

 thường được nhiều người dốc lòng thành yêu mến hâm mộ, cung kính lễ 

 bái:  Đời  trước  mang  lòng  ganh  ghét,  thốt  lời  phỉ  báng,  nêu  chuyện  ác  của 

người,  bộc  lộ  chỗ  dở  của  người,  thỏa  ý  một  chốc,  chết  đi  trầm  luân  trăm 

kiếp, thảm khổ muôn bề, chịu đủ hết thảy ác báo. Một mai sanh trong nhân 

gian,  nhân  duyên  xấu  hèn,  đi  đến  bất  cứ  đâu  đều  bị  chán  ghét,  làm  bất  cứ 

chuyện gì đều không kết quả. Nhưng người hoằng dương Phật pháp đã gieo 

nhân  lành  từ  đời  trước,  giữ  tấm  lòng  báo  ân,  mang  tâm  niệm  lợi  lạc  mọi 

người,  hoặc  tịnh  tam  nghiệp  tạo  công  đức  chép  kinh  vẽ  tượng,  hoặc  bỏ  ra 

nhiều tiền để làm công đức  in kinh tạo tượng, sẽ đạt được phước thù thắng 

chẳng thể tính lường. Hiện tại hết thảy mọi người kính yêu người ấy, vốn là 

do  công  đức  hoằng  pháp  trong  đời  trước  mà  ra.  Sau  này,  hết  thảy  những 

người khiến đại chúng  vui  mừng, kính  trọng, quả  thật cũng  là do công đức 

hoằng pháp trong hiện tại mà ra. Trồng cây gai được gai góc, trồng sen được 

ngó sen, mỗi một hậu quả đều do mình gieo trồng vậy. 







8)   Ngu  chuyển  thành  trí,  bệnh  tật  thành  khỏe  mạnh,  khốn  đốn 

 chuyển  thành hanh thông.  Làm  thân  phụ  nữ  thì đến  khi báo  hết,  nhanh 

 chóng chuyển thành thân nam: Đời trước keo lận trong việc dạy dỗ, cũng 

như phóng túng buông lời báng pháp, mặc sức hủy báng người có đức thì tội 

nặng trầm luân ắt phải chịu về sau. Lại còn bị quả báo nhiều kiếp ngu xuẩn, 

vô tri. Đời trước vì bụng  miệng tham  lam  nên  mặc sức giết hại  muông thú, 

chim  chóc,  cũng  như  từng  làm  phường  chài,  đồ  tể,  thợ  săn,  đầu  bếp,  cũng 

như từng nắm quyền chế tạo hung khí, hỏa khí, độc dược v.v… trợ giúp cho 

sát nghiệp hung ác của người khác được thành tựu thì sau khi tội nặng trầm 

luân  đã  trả  hết,  lại  còn  phải  bị  quả  báo  nhiều  kiếp  tàn  phế,  bệnh  ngặt.  Đời 

trước  tham  dục  không  nhàm,  chỉ  biết  bóc  lột  người  để  béo  thân  mình,  keo 

tiếc tàn tệ, chẳng chịu mở túi tiền châu cấp thì sau khi trả hết tội nặng trầm 

luân, lại còn bị quả báo nhiều kiếp bần cùng khốn khổ, tai ách. Đời trước tri 

kiến hẹp hòi, mang tâm dua vạy, xảo ngôn bóng bẩy, giấu diếm, thêu dệt dối 

trá, lựa dịp đưa đẩy, đo lường thiếu hụt, chần chừ, lười nhác, dựa dẫm thành 

tánh, phiền  não cấu  nặng  nề, oán  hận, phẫn  nộ dễ phát, tâm đố kỵ sâu dầy, 

tình  dục  lừng  lẫy  thì  sau  khi  trả  hết  tội  nặng  trầm  luân,  lại  còn  phải  nhiều 

kiếp  mắc  báo  làm  thân  nữ.  Chỉ  có  Phật  pháp  khéo  cởi  gỡ  các  ràng  buộc. 

Biển khổ  vô biên,  quay đầu  lại  là bờ,  núi  tội  muôn  nhận944, dứt  niệm  liền 

không. Do vậy, nhờ công đức vô thượng của việc kiền thành lưu truyền kinh 

Phật,  trang  nghiêm  tượng  Phật,  tội  tích  lũy  từ  quá  khứ  tự  nhiên  giảm  trừ, 

phước thù thắng trong vị lai ngầm được viên mãn thành tựu. 







9)  Vĩnh viễn lìa ác đạo, thọ sanh trong thiện đạo. Tướng mạo đoan 

 chánh, thiên tư siêu việt, phước lộc thù thắng: Hết thảy hàm linh xả thân, 

thọ  thân,  qua  lại  trong  sáu  đường  như  bánh  xe  quay.  Ngàn  đời  vạn  kiếp 

thường trong cảnh mộng, làm thiện không ngừng, tội hết ắt thăng lên. Kiêu 

căng  phóng  túng  quên  gốc,  gieo  nhân  đọa  lạc.  Làm  ác  lắm  nỗi,  phước  hụt, 

thọ tổn trăm ngàn vạn lần, ác báo thật đáng kinh hãi! Địa ngục, ngạ quỷ và 

súc  sanh  đọa  trong  ba  đường  ác,  muôn  kiếp  trầm  luân.  Khó  được  dễ  mất, 

thân  người  như  vậy  đó!  Tạo  nghiệp  Thập  Thiện,  tu  hành  Ngũ  Giới,  sanh 

trong  trời  người,  túc  phước  chẳng  nhẹ!  Chư  Phật  Như  Lai  thương  lẫn  xót 

đều  sâu,  rộng  thuyết  pháp  cho,  đầu  tiên  chú  trọng  việc  nhiếp  tâm,  chánh 

niệm  vô  tác,  lìa  cấu  vượt  trần.  Vì  thế,  in  tạo  kinh  tượng  thì  khế  hợp  tâm 

Phật; chỉ mang ý nguyện nhỏ nhặt này đã gieo nhân phước. Từ đấy về sau, 

làm bậc tái lai, các phước trọn đủ, lỗi lạc siêu quần. 





10)   Có  thể  làm  các  thứ  thiện  căn  cho  hết  thảy  chúng  sanh,  dùng 

 tâm chúng sanh làm đại phước điền, đạt vô lượng quả thù thắng. Sanh ở 

 nơi  đâu  cũng  thường  được  thấy  Phật  nghe  pháp,  mãi  cho  đến  khi  Tam 

 Huệ rộng mở, tự chứng Lục Thông, mau được thành Phật. Thời đức Phật 

có những người trong một thành khó thể nhiếp hóa. Phật nói những người ấy 

có  duyên  với  ngài  Mục  Liên.  Do  đó  bèn  sai  ngài  Mục  Liên  qua  đấy.  Dân 

chúng toàn thành quả  nhiên đều dốc  lòng  nhận  lãnh sự  giáo hóa. Các đệ tử 

hỏi Phật về nhân duyên, Phật dạy:  “Trong kiếp xưa, Mục Liên từng làm tiều 

 phu, một ngày nọ lên non đốn củi, kinh động vô số ong bay tán loạn, thế thật 

 hung  hăng  toan  đến  xâm  phạm.  Mục  Liên  răn  chúng  đừng  hành  hung,  lại 

 còn khuyên nhủ: ‘Các người đều có Phật tánh, mai này nếu ta thành đạo, sẽ 

 độ các ngươi’. Nay dân chúng trong thành ấy chính là hậu thân của bầy ong 

 khi đó. Do Mục Liên từng phát một niệm độ hết thảy nên có duyên với họ”.  

Gieo  nhân  trong  nhiều kiếp  trước,  một  mai cơ duyên chín  muồi, thâu được 

quả thù thắng chẳng thể nghĩ bàn này. Do đây mà thấy, chúng ta trong nhiều 

đời  trải  qua  nhiều  thời  đại,  nơi  nơi  từng  tiếp  xúc  vạn  loại,  mỗi  mỗi  đều  có 

duyên với ta. Tâm địa hết sức linh diệu của mỗi một chúng sanh đều có thể 

làm phước điền vô thượng cho ta và người cùng được lợi. Ta đã gieo rắc hạt 

giống phước đức trong tâm điền của mỗi một chúng sanh thì mỗi một chúng 

sanh đều có đại duyên với ta. Trong tâm điền của hết thảy chúng sanh đã kết 

vô  lượng  quả  phước  to  lớn.  Tuy  nói  là  [thành  tựu]  quả  phước  lớn  lao  vô 

lượng  đời  không  hết,  nhưng  nói  đó  chính  là  gieo  nhân  cho  phẩm  vị  diệu 

trang  nghiêm  trong  thời  kỳ  đạo  quả  thành  thục  cũng  không  phải  là  không 

đúng.  Vả  nữa,  chúng  ta  trước  hết  phải  đối  trị  sao  cho  tâm  điền  của  chính 

mình thanh khiết để tiếp nhận vô thượng pháp bảo của mười phương tam thế 

chư  Phật  Như  Lai,  tạo  thành  chủng  tử  để  thoát  thai  đổi  cốt,  chuyển  phàm 

thành thánh. Thân ta có đại nhân duyên với  mười phương tam thế chư Phật 

Như  Lai.  Mỗi  một  công  đức  thù  thắng  nơi  biển  nguyện  của  chư  Phật  đều 

nhiếp  trong  tâm  ta,  nguyện  của  ta  và  nguyện  của  Phật  không  sai  biệt.  Từ 

nguyện  của  chư  Phật  cùng  nhiếp  thọ,  nhân  trùm  biển  quả,  quả  thấu  nguồn 

nhân, vô biên phước thù thắng được kết tạo trong chân tâm in tạo kinh tượng 

hoằng pháp lợi sanh ngày hôm nay. Phổ nguyện hết thảy hiện tại, vị lai hữu 

duyên khéo tìm phước điền, khéo kết thắng duyên, chớ  mặc cho diệu dụng 

quang  âm  cực  hảo  hiện  tiền  như  nước  cuồn  cuộn  trôi  qua  trước  mắt,  chảy 

qua dưới chân. 



---o0o--- 

6.1. Cơ hội in tạo kinh tượng 





Công đức do in tạo kinh tượng đã lược thuật như trên. Nhưng khi nào, 

chỗ nào thích hợp để thực hiện hành động gieo phước này? Đã riêng nghiên 

cứu cho tiện việc tận lực làm, nay kính lược thuật như sau: 





1) Chúc thọ: Sanh vốn vô sanh, vô sanh mà sanh. Tuổi thọ của Pháp 

Thân  vốn  không  có  hạn  lượng.  Huyễn  thân  hiện  tại  vốn  do  nghiệp  báo  mà 

có. Báo hết liền diệt, chẳng khác gì hoa Đàm (Udumbara) một lần hiện, thọ 

bao nhiêu mới đủ? Nay vì tùy thuận thế tục thường tình, bèn mở cửa phương 

tiện chúc thọ.  Phàm  trong  nhà  mình,  hoặc  vì  người trưởng thượng,  hoặc  vì 

người  ngang  hàng,  hoặc  vì  bản  thân,  lúc  cử  hành  lễ  chúc  thọ,  chớ  nên  sát 

sanh  đãi  khách,  lãng  phí  tiền  bạc,  lầm  lạc  tạo  oán  nghiệp,  cũng  chớ  tham 

luyến hư danh chẳng đáng để coi là khinh hay trọng, dâng văn, hiến thơ, tiếp 

nhận những thứ xưng tụng quá mức. Soạn những thứ văn chương hư giả ấy, 

đối với đại chúng chính là dối trá, thêu dệt, tự hỏi lòng mình chắc thẹn mướt 

mồ  hôi!  Do  vậy,  không  gì  tốt  bằng  bỏ  sạch  hết  thảy  lề  thói  đời  thường  ưa 

chuộng,  theo  đuổi  việc  ấn  tạo  kinh  tượng  (có  sức  thì  khắc  kinh,  tạo  tượng; 

không sức thì chép kinh,  vẽ tượng). Trên thì để báo bốn ân  nặng, dưới cứu 

khổ  tam  đồ.  Đã  đạt  được  vô  lượng  phước  khánh,  còn  lưu  lại  làm  kỷ  niệm 

vĩnh  viễn.  Hành  động  thù  thắng  này  hàng  cư  sĩ  được  trọng  vọng  càng  nên 

dốc  lòng  đề  xướng,  để  lại  gương  tốt  cho  nhiều  người  nhìn  vào.  Nếu  hàng 

thân  thích  bằng  hữu  cử  hành  lễ  khánh  chúc  cũng  nên  khuyên  họ  làm  theo 

cách  này  để  tạo  phước  thù  thắng.  Đôi  bên  sẽ  đạt  được  công  đức  chẳng  thể 

tính lường được! 







2) Ăn mừng: Một niệm vọng động khởi lên dục ái. Từ trong cái vốn 

là không, huyễn hiện sắc thân. Suốt cả cuộc đời chỉ thấy trăm nỗi khổ chen 

nhau  nung  nấu,  các  oán  quẩn  quanh  bức  bách.  Người  nghe  pháp  tỉnh  giác 

mới  hổ  thẹn  đau  khổ  không  xuể,  nào  có  gì  đáng  gọi  là  vui.  Chồng  vợ,  cha 

con, không gì chẳng do nợ cũ lôi kéo, trói buộc. Yên vui, giàu có, sang quý, 

vinh  hiển,  toàn  là  cảnh  giới  chôn  sống.  Trong  tầm  mắt  của  đấng  Pháp 

Vương, đâu đâu cũng đáng buồn. Nay vì nhiều bề lôi kéo, nên bèn mở ra cửa 

phương  tiện  cho  việc  ăn  mừng.  Phàm  lúc  trai  cưới  vợ,  gái  lấy  chồng,  sanh 

con đẻ cái, lúc được thăng tấn chức vị, lúc khánh thành nhà mới, khai trương 

công ty, cửa hàng, cửa tiệm, phàm lúc trăm việc kinh doanh có lời, cũng như 

hết thảy các dịp thế tục coi là vui mừng, việc do nơi mình, hãy nên giảm bớt 

số  tiền  ăn  mừng,  dùng  số  tiền  đó  làm  công  đức  thù  thắng  khắc  kinh,  tạo 

tượng.  Như thân  thích  bằng  hữu  biểu  lộ  lòng  chúc  mừng  hãy  nên  tuyên  bố 

sẵn ý chỉ đã định trước để họ biết mà làm theo. Đem nhiều chuyện thuộc bên 

trong phạm vi hoằng pháp để nêu khuôn phép cho nhiều người. Từ giai cấp 

trí  thức  mở  ra  phong  thái  này  để  thay  đổi  thói  tục,  khiến  được  hưởng  ứng 

nhanh  chóng  rộng  sâu  là  điều  có  thể  đoan  chắc.  Nếu  là  chuyện  vui  thuộc 

phía thân thích, bè bạn cũng nên lựa dịp hướng dẫn để họ khỏi làm chuyện 

vô  vị,  giảm bớt tiền của để  làm chuyện  mong  mình  lẫn  người đều được  lợi 

này. 







3) Tránh tai  nạn:  Thiên tai,  nhân  họa,  không đời  nào chẳng có.  Tai 

ương chia thành lớn nhỏ, đều là do biệt nghiệp và đồng nghiệp của hết thảy 

chúng sanh chiêu cảm mà ra. Chữ Tai (災) tạo từ chữ Thủy (水) và chữ Hỏa 

(火), biểu thị chúng xảy đến với khí thế mãnh liệt, một khi đã phát ra khó thể 

thâu thập. Tai ương có nhiều loại khác nhau như đao binh, ôn dịch, đói kém, 

hoặc  lao  ngục,  hoặc  lo  bị  lụt  lớn  khiến  ruộng,  nhà  đều  bị  ngập  chìm,  trôi 

mất.  Nếu  đại  địa  rung  nứt  thì  thành  ấp  bị  sụp  đổ.  Ngoài  ra,  hết  thảy  tất  cả 

phong tai, hỏa tai hủy diệt, cũng như hết thảy chuyện có kết quả bi thảm đột 

ngột chẳng thể dự phòng được, đều gọi chung là tai họa! Mắt nhìn tâm kinh 

hãi.  Nghĩ  đến  hoạn  nạn  phải  dự  phòng.  Luận  về  phương  cách  tránh  né  thì 

chẳng thể trong một ngày là xong. Nay vì làm lợi ích hết thảy hữu tình nên 

đặc biệt mở ra cửa phương tiện phòng tránh tai ương: Bất luận sống gần núi, 

gần  nước,  hay sống  trên đồng bằng, tất cả những thứ nhân  và cảnh sanh ra 

những  tai  ách  đặc  biệt  lạ  lùng,  cũng  như  đao  binh,  giặc  cướp,  dịch  lệ,  hỏa 

hoạn,  lao  ngục,  cùng  là  hết  thảy  tai  họa  do  oán  đối  nhiều  đời  tầm  thù  báo 

oán, hoặc vì cha mẹ, sư trưởng, và các quyến thuộc cùng với thân thích bằng 

hữu cầu đảo tránh khỏi tai họa, hoặc vì hết thảy chúng sanh cùng sống trong 

cõi đời phát tâm đại từ bi, thay họ cầu đảo khỏi bị tai họa, hoặc vì hết thảy 

chúng sanh trong tứ sanh lục đạo hiện tại, vị lai phát tâm Đại Bồ Đề, thay họ 

cầu đảo tránh tai họa thì biện pháp thực tế có hiệu quả thù thắng nhất là nên 

lấy  việc  lưu  truyền  kinh  Phật,  trang  nghiêm  tượng  Phật  làm  hành  động  tốt 

đẹp bậc nhất. Vì lẽ nào vậy? Do mười phương tam thế chư Phật nghĩ thương 

chúng sanh vậy. Vì tai ách trong tam giới chỉ có sức oai thần của Phật  mới 

có  thể  khéo  tiêu  trừ  được.  Vì  do  người  hoằng  pháp  dốc  lòng  thành  và  do 

thâm tâm hoằng nguyện từ bi cứu bạt của chư Phật ngầm cảm thông vậy. 







4) Cầu nguyện: Nếu động chẳng ngừng thì nước lặng đều hóa thành 

sóng cuộn, nếu tĩnh lặng chẳng khuấy đảo thì sóng gió trở thành nước lặng. 

Tướng nước như thế đó, tâm cảnh cũng giống như vậy. Bất biến tùy duyên, 

đương thể của Chân Như trở thành sanh diệt. Tùy duyên bất biến, đương thể 

của sanh diệt chính là Chân Như. Hễ mê thì  mộng tưởng điên đảo, chỗ tiếp 

xúc bèn  thành chướng  ngại.  Hễ  ngộ thì rốt ráo Niết  Bàn, thanh  lương  ngay 

khi đó. Trong đạo tràng bất động, vốn sẵn có hết thảy, nào khiếm khuyết gì 

để phải cầu cho có? Nay vì khuyến tấn nhiều người, nên đặc biệt mở ra cửa 

phương tiện cầu đảo này. Phàm vì chính mình và vì lục thân quyến thuộc lo 

sợ tuổi thọ ngắn ngủi mà cầu tăng thọ, vì khó có con nối dòng mà cầu sanh 

nở, cho đến cầu tật bệnh mau được lành, cầu gia trạch bình yên, cầu cởi gỡ 

oán  thù,  cầu  doanh  nghiệp  thuận  lợi,  cầu  hết  thảy  chuyện  làm  được  như  ý 

(nhưng  những  hành  vi  thương  tổn  đạo  đức  và  những  nghề  nghiệp  chẳng 

thích hợp với Phật đạo đều phải nên loại trừ ra), cầu đất nước hòa bình, cầu 

thế  giới  hòa  bình,  cầu  cho  hết  thảy  chúng  sanh  trong  pháp  giới  hồi  tâm 

hướng  thiện,  lìa  các  ma  nạn,  cho  đến  hết  thảy  những  người  nghe  pháp  cầu 

tăng  trưởng  trí  huệ,  cầu  chứng  Niệm  Phật  tam-muội,  cầu  lúc  lâm  chung 

không có các khổ ách, tâm chẳng điên đảo, vãng sanh Cực Lạc, hãy đều nên 

làm  công  đức  chép  kinh,  in  kinh,  tạo  tượng,  vẽ  tượng  này.  Chí  thành  cầu 

đảo, rốt cuộc mỗi một việc gì đều được thỏa nguyện. 







5)  Sám  hối:  Trong  bài  Khuyến  Phát  Bồ  Đề  Tâm  Văn  của  Tỉnh  Am 

pháp sư có câu:  “Đức Thích Ca Như Lai ta lúc ban đầu mới phát tâm, do vì 

 chúng ta nên hành Bồ Tát đạo trải vô lượng kiếp chịu đủ các khổ. Lúc ta tạo 

 nghiệp,  Phật  bèn  buồn  thương,  phương  tiện  giáo  hóa,  nhưng  ta  ngu  si, 

 chẳng  biết  tin  nhận.  Ta  đọa  địa  ngục,  Phật  càng  đau  buồn,  muốn  thay  ta 

 chịu  khổ,  nhưng  do  ta  nghiệp  nặng  nên  chẳng  thể  cứu  bạt.  Ta  sanh  trong 

 loài người, Phật dùng phương tiện dạy gieo thiện căn, đời đời kiếp kiếp theo 

 sát bên ta, tâm chưa tạm bỏ. Lúc Phật mới xuất thế, ta còn trầm luân. Nay 

 được thân người, Phật đã diệt độ. Tội gì mà phải sanh nhằm đời Mạt Pháp, 

 chướng  nào  chẳng  thấy  được  thân  vàng?”   Đấm  ngực,  gập  mình  tự  hỏi,  há 

còn chỗ nào để chẳng kinh hoàng, run sợ nữa ư! Nay vì tiêu trừ tội chướng 

nên  đặc  biệt  mở  ra  cửa  phương  tiện  sám  hối  này.  Tu  trì  giới  hạnh  là  một 

phương  pháp tối thiết  yếu  mà chúng sanh  đời Mạt dùng để  vượt thoát biển 

khổ  sanh  tử.  Muốn  tu  giới  hạnh  hãy  nên  tham  cầu  nơi  các  pháp  điển  trong 

Luật Tạng. Đệ tử tại gia hãy nên đọc kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo, Tại Gia 

Luật  Yếu  Quảng  Tập,  Ưu  Bà  Tắc  Giới  Kinh,  Bồ  Tát  Giới  Bổn  Kinh  Tiên 

Yếu, Phạm Võng Kinh Hợp Chú, còn giới luật xuất gia thì chẳng thể ghi hết. 

Sau đấy mới hiểu rõ hết thảy tội lỗi ở chỗ nào. Đối với những chuyện chẳng 

lành mình đã làm trước kia tự hối sâu xa, muốn sám hối, mở cửa diệt tội, mở 

ra con đường đổi  mới  thì  lưu truyền kinh  Phật, trang  nghiêm tượng  Phật  là 

[phương cách] hữu  hiệu  nhất.  Lúc  làm công  đức  này, chí thành sám  hối để 

chuộc tội khiên, những nghiệp bất thiện đã làm trước kia sẽ có thể tiêu diệt 

lập  tức.  Nếu  sám  hối  thay  cho  người  khác  thì  dùng  phương  pháp  này  vẫn 

thích hợp. 







6)  Siêu  độ  cứu  bạt:  Cây  muốn  lặng  nhưng  gió  chẳng  ngừng,  con 

muốn phụng dưỡng nhưng cha mẹ chẳng còn nữa! Những người làm con cái 

trong khắp thiên hạ muốn đáp tạ ân cha mẹ dưỡng dục nhưng không biết làm 

thế nào, ôm nỗi buồn đau vô hạn. Nhưng thân thể cha mẹ ta tuy đã diệt mất, 

vẫn  còn  có  cái  chẳng  bị  diệt  mất  cùng  thân  thể,  đó  là  vật  gì  vậy?  Chính  là 

linh tánh! Linh tánh ấy xả thân thọ thân, bị túc nghiệp sai sử, chỗ nào nặng 

sẽ đọa vào chỗ ấy, khó tự làm chủ được! Tuần hoàn qua lại tam đồ lục đạo 

từ kiếp này sang kiếp khác, trọn không có lúc ra. Than ôi! Nhà lửa tam giới 

há nên lưu luyến! Lành thay, Liên Trì đại sư đã nói:  “Cha mẹ được lìa trần 

 cấu thì đạo con mới thành tựu!”  Do vậy, kẻ khéo báo ân cha mẹ hãy thường 

kiền thành tu pháp  xuất thế khiến cho cha  mẹ sanh ra ta trong đời  này  nhờ 

vào nguyện lực chẳng thể nghĩ bàn của ta để thoát lìa biển khổ sanh tử, ấy là 

điều ta mong mỏi bậc nhất, và làm cho cha mẹ đã sanh ra ta trong trăm ngàn 

kiếp  hiện  còn  đang  vướng  mắc  trong  lục  đạo  chịu  khổ  vô  lượng  đều  được 

nhờ vào nguyện lực, phương tiện chẳng thể nghĩ bàn của ta mà thoát lìa biển 

khổ  sanh  tử.  Đó  là  điều  mong  mỏi  bậc  nhất.  Do  nghĩ  đến  thâm  ân  của  cha 

mẹ nhiều đời bèn nghĩ cách báo đáp triệt để. Do nghĩ cha mẹ nhiều đời trầm 

luân trong lục đạo nên thấy chúng sanh trong lục đạo đều là cha mẹ, nghĩ lục 

đạo  chúng  sanh  khi  chưa  được  độ  hết  liền  thề  chẳng  thành  Phật.  Bất  luận 

giác ngộ trước hay giác ngộ sau, ai nấy đều có đại sự nhân duyên chưa báo 

đáp ân cha mẹ. Nay tìm lấy một pháp thiển cận dễ hành nên đặc biệt mở ra 

cửa  phương  tiện  siêu  độ  cứu  bạt  này.  Phàm  gặp  phải  lúc  cha  mẹ  vừa  mất, 

hoặc kỷ niệm bốn mươi chín ngày sau khi mất, kỷ niệm giỗ đầu cho đến đã 

mất  mấy  năm,  kỷ  niệm  vô  số  chu  niên,  hoặc  nhằm  ngày  mất,  hoặc  nhằm 

sanh  nhật  [của  người  đã  mất],  hoặc  minh  thọ945  mà  kỷ  niệm,  đều  nên  cử 

hành công đức in tạo kinh tượng. Đối với ông bà nội, ông bà ngoại cùng hết 

thảy  người  ngang  hàng,  người  vai  vế  nhỏ  hơn, cũng  nên  làm công đức  này 

để tạo phước ngầm cho họ. Nếu lúc thân thích, bằng hữu mất cũng nên dùng 

loại  công  đức  hoằng  pháp  này  để  thay  thế  cho  hết  thảy  lễ  số  vô  ích.  Công 

đức đạt được sẽ vô hạn lượng! 



Những  điều  như  trên  vừa  nói  chẳng  qua  chỉ  là  nói  đại  khái.  Ngoài 

những  điều  này, cơ  hội  gieo phước chẳng  thể  kể trọn. Muốn  hiểu trọn  vẹn, 

hãy đọc nhiều kinh điển sẽ tự biết. 





---o0o--- 

6.2. Phương pháp in tạo kinh tượng 

 

 



1) Chép kinh:  



Phàm các kinh trong Đại Tạng và các luật, luận, cho đến trước tác của 

hết thảy đại đức từ xưa đến nay: trường thiên, đoản văn, câu đối, đề từ, bài 

tụng,  đều  có  thể  cung  kính  biên  chép.  Hoặc  thương  lượng  với  người  thông 

đạt  Phật  pháp,  châm  chước  lượng  định  hết  thảy  cho  thật  ổn  thỏa,  tốt  lành. 

Nếu chính mình chẳng thể biên chép được, có thể nhờ người làm giùm. Nếu 

tự mình chép được thì tự chép là hơn. Về cách chép thì không bó buộc phải 

chú  trọng  tinh  xảo,  đẹp  đẽ  như  thế  nào,  chỉ  cần  đàng  hoàng,  tề  chỉnh,  chớ 

nên  cẩu  thả,  nguệch  ngoạc.  Pháp  sư  Ấn  Quang  ở  Phổ  Đà  Sơn  nói:   “Chép 

 kinh nên như tấn sĩ viết văn sách, mỗi một nét bút chớ có cẩu thả, gián đoạn. 

 Lối chữ  phải  tuân  theo  lối  viết  chánh  thức946”.   Sư  lại  nói:  “Cổ  nhân  viết 

 một  chữ,  lễ  ba  lạy,  đi  nhiễu  ba  vòng, xưng  danh  hiệu  Phật  mười  hai  câu”.  

Huấn  dụ  từ  bi  ân  cần,  khiến  người  xúc  cảm  sâu  xa.  Kính  sao  chép  lại  để 

khuyên người thực hiện công đức chép kinh. 







2) Vẽ tượng:  







Phàm tượng Phật hay Bồ Tát đều có thể vẽ được, hoặc lớn, hoặc nhỏ, 

hoặc  ngồi,  hoặc  đứng,  hoặc  vẽ  bằng  mực,  hoặc  dùng  màu  vẽ  đều  được  cả. 

Vẽ  bao  lớn,  vẽ  nhân  vật  như thế  nào,  nên  coi  kỹ  trong  nội  điển  sẽ  dễ  hiểu 

được cách vẽ nhất. Phải giống như khi học vẽ chưa có mảy may căn bản gì, 

hạ bút dè dặt, không  hề buông tuồng. Đừng khinh dễ  mà  vẽ, kẻo chuốc  lấy 

tội lỗi khinh nhờn. 







3) Khắc kinh, in kinh:  







Hoặc khắc  mộc bản,  hoặc in  bằng  lối sắp chữ, hoặc thạch ấn, đều có 

thể châm chước lượng định  mà làm. Hoặc bỏ tiền thỉnh những kinh điển đã 

in xong từ những nơi phát hành kinh, đem gởi tặng người hữu duyên để lưu 

truyền hoặc khuyến hóa rộng rãi. Hoặc có lúc gặp người khác quyên góp thì 

bỏ  tiền  tán  trợ,  để  tạo  công  đức  thấy  nghe  tùy  hỷ,  đều  có  thể  gieo  các  thứ 

thiện  căn,  đắc  đại  lợi  ích.  Có  loại  giấy  bóng  láng  khiến  mực  bị  nhòe,  chớ 

dùng. Nếu tham tiền  mà dùng thì công đức so với việc dùng giấy của nước 

nhà sẽ bị giảm gấp mười. Không thể không biết! 







4) Khắc tượng, in tượng:  







Nếu có được hình tượng Phật, Bồ Tát do các nhà danh họa vẽ thì hãy 

nên tìm cách  lưu truyền  vĩnh  viễn. Rộng  hành  nhiếp  hóa thì không  gì bằng 

chế  bản  ấn  loát.  Hoặc  thỉnh  thợ  khéo  điêu  khắc  lên  bản  gỗ  cứng  rắn,  hoặc 

khắc vào đá, hoặc chế bản đồng, bản kẽm và bản pha lê đều tốt cả. 





---o0o--- 

6.3. Dạng thức văn phát nguyện 







Loại văn phát nguyện này nên chép vào sau kinh tượng. Cách thức rất 

nhiều, chẳng thể thuật trọn. Nay nêu đại lược sáu cách như sau:  







1) Tả kinh:  







Ngày… tháng… năm… đệ tử tên là… kính chép kinh… bao nhiêu bộ. 

Đem công đức này  nguyện Chấn Đán Trung Quốc947 và các nước trên thế 

giới mưa thuận gió hòa, sung túc, yên ổn, tai nạn tiêu trừ, can qua vĩnh viễn 

ngưng  dứt,  cùng  được  gội  ân  Phật  giáo  hóa,  cùng  chứng  Bồ  Đề  (Lời  chúc 

nguyện hoàn toàn có thể tùy ý biến đổi linh động, ở đây chỉ nêu lên một cách 

thức mà thôi!)  







2) Vẽ tượng:  





Ngày… tháng… năm… đệ tử tên là… cung kính bỏ chút của cải nhỏ 

mọn, thỉnh họa sư tên là… kính vẽ hình tượng Phật… (Bồ Tát…) bao nhiêu 

bản. Nguyện thân thể con yên vui,  mạnh khỏe, của cải đầy đủ. Đời hiện tại 

vĩnh  viễn  lìa  khỏi  những  suy  não,  lâm  chung  vãng  sanh  Tây  Phương.  Lại 

nguyện đem công đức này hồi hướng pháp giới chúng sanh cùng vượt khỏi 

bờ mê, đều thành Phật đạo. 



3) Khắc kinh:  



Ngày… tháng… năm… cư sĩ… (hoặc những danh xưng thích hợp khác) 

nhằm sanh nhật bao nhiêu tuổi. Bọn đệ tử chúng con tên là… đều vui mừng, 

bèn trộm phỏng theo lệ người xưa chép kinh chúc thọ, kính khắc kinh… và 

ấn tống bao nhiêu bộ để mở rộng hoằng nguyện cũng như cầu tăng thêm tuổi 

thọ. Kính xin Tam Bảo chứng tri. 



4) In kinh:  



Ngày…  tháng…  năm…  là  sanh  nhật  của  con  trai  (thứ  mấy);  đệ  tử  tên 

là… kính thí tiền để ấn tống kinh… bao nhiêu bộ hầu kết pháp duyên. Cùng 

nguyện những chúng sanh không con trong pháp giới đều sanh được con trai 

phước đức trí huệ, kế tục hưng thạnh gia nghiệp, hoằng tuyên Phật pháp, lợi 

khắp hữu tình, dằng dặc tiếp nối mãi đến tận đời vị lai. 



5) Khắc tượng:  



Ngày… tháng…  năm… bọn đệ tử tên  là… bỏ tiền chung  nhau để khắc 

tượng Phật… (hoặc tượng Bồ Tát….)  và  in ra bao  nhiêu bản đó. Chỉ  mong 

chúng  con  tội  chướng  tiêu  trừ,  phước  huệ  tăng  trưởng,  sớm  chứng  Niệm 

Phật  tam-muội,  cùng  sanh  về  Cực  Lạc  liên  bang  phổ  độ  chúng  sanh,  cùng 

viên thành Chủng Trí. 



6) In tượng:  



Ngày…  tháng…  năm…  đệ  tử  tên  là…  kính  thí  tiền  để  ấn  tống  tượng 

Phật…  (hoặc  tượng  Bồ  Tát…) bao  nhiêu  bản  đó,  lại  nguyện  nhờ  công  đức 

này vì mẹ tên là… (hoặc vì người khác thì bèn đổi danh xưng cho phù hợp) 

sám trừ những tội…. Những tội như thế nguyện đều tiêu diệt. Nếu chẳng trừ 

được  thì  nguyện  xin  chịu  thay,  khiến  cho  bệnh  khổ  trong  hiện  tại  đều  mau 

được yên  lành. Nếu đại  hạn khó tránh khỏi thì  rốt ráo  lên  An Dưỡng.  Kính 

xin Tam Bảo chứng minh nhiếp thọ. 

Như  muốn  xem  rộng  rãi  những dạng  thức phát  nguyện  xin  hãy  xem bộ 

Linh  Phong  Tông  Luận.  Sách  này  do  chùa  Pháp  Tạng  tại  Chuyên  Kiều, 

Đông  Hương,  Dương  Châu  khắc  bản,  giá  hai  đồng,  đều  có  gởi  bán  tại  thư 

cục chánh ở Thượng Hải, và Phật Kinh Lưu Thông Xứ (nơi phát hành kinh 

Phật) ở đường Bắc Kinh nơi Bắc Nê Thành Kiều tại Thượng Hải, Phật Kinh 

Lưu Thông Xứ thuộc chùa Ngọa Phật tại Bắc Kinh và những chỗ lưu thông 

kinh  Phật  trứ  danh  khác.  Giá  khoảng  chừng  hai  đồng.  Quyển  đầu  bộ  sách 

này toàn chép những nguyện văn, nếu có thể đọc thông thuộc những nguyện 

văn ấy thì chẳng những có thể thông thạo cách thức viết nguyện văn mà còn 

có thể quán thông nghĩa lý tinh diệu của Phật pháp. Kính khuyên những bậc 

có  chí  chớ  nên  xem  thường.  Lại  nữa,  phát  nguyện  tuy  là  chuyện  của  chính 

mình,  nhưng  phải  kèm  thêm  những  lời  lẽ  “hướng  đến  trọn  khắp  chúng 

sanh”, có như thế thì nguyện lực trọn khắp, công đức càng lớn lao hơn! 

 

---o0o--- 

6.4. Lúc chép, lúc vẽ nên chú ý: 



Lúc  chép  kinh,  vẽ  tượng  nên  dứt  rượu  thịt,  tắm  gội,  mặc  áo  sạch,  quét 

dọn bàn ghế, thắp hương lễ Phật rồi mới nâng bút. Như vậy sẽ đạt được công 

đức thù thắng, được đại lợi ích. Vì thế, Ấn Quang pháp sư nói:  “Muốn được 

 lợi  ích  thật  sự  nơi  Phật  pháp  thì  phải  cầu  từ  nơi  cung  kính.  Có  được  một 

 phần  cung  kính  thì  tiêu  được  một  phần  tội  nghiệp,  tăng  một  phần  phước 

 huệ”.  Trong Ấn Quang Văn Sao, lại có bài luận Cạn Kiệt Lòng Thành Mới 

Được  Lợi Ích  Thật Sự948 giảng  về điều  này  rất tường tận  rõ ràng,  xin  hãy 

đọc bài ấy. Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao [nói ở đây] là bản Tăng Quảng do 

Trung Hoa Thư Cục ở Thượng Hải ấn hành. Phân cục các nơi đều có, có thể 

đến thư cục gần nơi mình ở để thỉnh. 

 

---o0o--- 

6.5. Kết luận: 



Xem những điều vừa đã nói trên đây về việc chép vẽ khắc in kinh Phật, 

tượng  Phật, có  những  tác dụng thù thắng,  mầu  nhiệm  như thế  và có  những 

phương pháp ứng dụng như thế đó. Vậy chúng ta hãy nên tùy thời tùy sức y 

theo  những  phương  pháp  ấy  hoan  hỷ  phụng  hành.  Những  người  gia  cảnh 

giàu  có  dư  dả,  có  thể  đảm  nhiệm  việc  khắc  in  kinh  tượng.  Nếu  chi  dùng 

chẳng dư dật, cũng có thể tự mình sao chép, chụp ảnh, hay vẽ, và lượng sức 

mình  đến  đâu  mà  thỉnh  những  kinh  tượng  đã  in  xong  để  thí  lại  cho  người 

khác hầu kết thiện duyên, tăng phước huệ. Dù chỉ thí một bộ kinh, thí một tờ 

ảnh Phật mà xuất phát từ tấm lòng chí thành khẩn thiết thì công đức cũng vô 

lượng. Lại nữa, bất luận nam nữ trẻ già được thấy bài văn này mà sanh hoan 

hỷ,  hớn  hở,  dấy  tâm  chí  thành,  tâm  rộng  lớn,  tùy  thời,  tùy  chỗ,  hướng  về 

người khác tuyên nói những sự tiêu tai cứu nạn, gieo phước được lợi ích do 

lưu truyền kinh Phật, trang nghiêm tượng Phật giống như trên đã nói để chỉ 

bảo, hướng dẫn đại chúng chẳng chán, chẳng  mệt  mỏi. Tuy  gặp phải kẻ  vô 

tri hủy báng, ngăn trở, vẫn chẳng so đo, chẳng nhụt chí, một khối chân thành 

hoằng  dương  đại  pháp  như  vậy  giống  như  vàng  ròng  thuần  túy,  càng  được 

nung  luyện  qua  lửa  mạnh  màu  sắc,  vẻ  tươi  đẹp  càng  chói  ngời.  Lòng  tinh 

thành đến cùng cực thì thiên địa quỷ thần đều bị cảm động. Huống gì những 

kẻ vô tri, đều cùng sẵn có thiên  lương, trọn chẳng có dịp cảm  hóa được  ư? 

Lại nữa, đạo “thích thành tựu điều tốt đẹp cho người khác, khen ngợi người 

làm  lành”,  hết  thảy  mọi  người  đều  có  thể  làm  được.  Bất  luận  lúc  nào,  chỗ 

nào,  hễ  thấy  hay  nghe,  có  người  ngẫu  nhiên  phát  tâm  làm  công  đức  hoằng 

pháp, chẳng cần biết họ đã làm, đang làm hay sẽ làm, mỗi mỗi ta đều có lời 

hoan hỷ tán thành để ôn tồn phủ dụ, khuyến khích họ, khiến cho tâm hướng 

thiện của người ấy càng thêm kiên cố, mạnh mẽ, khiến cho tâm hâm mộ điều 

thiện của người khác đều cùng sôi nổi. Công đức vô thượng chẳng tốn một 

phân tiền này ai nấy đều làm được! Bài văn phổ khuyến phát tâm làm công 

đức in tạo kinh tượng này lưu truyền tới đâu bất luận người thấy kẻ nghe đều 

tùy theo thuận tiện mà làm. Những kẻ ồn ào đề xướng thuyết “không có tài 

lực thì làm được gì” chính là kẻ nói ra những lời tự phụ bạc mình, ruồng rẫy 

người, tự lầm, lầm người vậy. Đức Như Lai có tướng lưỡi mỏng, sạch, rộng, 

dài,  [thè  ra]  trùm  khắp  khuôn  mặt,  đấy  chính  là  tướng  lưỡi  phước  đức  hy 

hữu, thật sự do công đức vạn kiếp ngàn đời khen ngợi, tùy hỷ mà có. Người 

chí thành hoằng pháp tùy thời, tùy chỗ, lựa thời cơ khéo léo chỉ dạy, phương 

tiện  hay  khéo,  người  siêng  năng  vận  dụng  tướng  lưỡi  rộng  dài  này,  ai  dám 

bảo là chẳng thể dùng công đức thù thắng mầu nhiệm này để trừ khử tướng 

tội nghiệp của chúng sanh, đạt phước vô lượng! 



---o0o--- 

7. Những điều cần chú ý để giảm thiểu tội lỗi khi lật giở xem đọc kinh 

sách (phụ chú) 







Người học khi xem đọc những sách vở tầm thường,  mỗi khi phải giở 

sang trang, thường dùng  móng tay khêu góc trang sách lên, khiến cho trang 

giấy bị hư hao, vết tay ngang dọc, thật là trái đạo tôn trọng giữ gìn vậy. Thói 

quen xấu ấy áp dụng cho những sách vở tầm thường nhưng hữu ích cho thân 

tâm thì đã phạm tội lỗi, huống hồ kinh sách Phật học là bè báu để vượt khỏi 

biển  khổ  sanh  tử,  thiên  thần  địa  kỳ  đều  cùng  cung  kính  ủng  hộ,  lại  có  thể 

mặc tình khinh nhờn, ngạo mạn, chẳng yêu mến, gìn giữ ư? Chúng sanh đời 

Mạt phước lượng giảm mỏng dần, được hưởng dùng các vật thật khó khăn; 

vật chất ngày càng kém! Những loại giấy sản xuất gần đây thật kém xa khi 

trước. Nếu thường  giở  xem,  giấy dễ bị rách  nát.  Áp dụng thói quen đã tích 

tập ấy vào kinh sách Phật học thật là đại bất kính, hãy nên gấp răn ngừa. Hễ 

trông thấy người khác làm như thế, hãy nên dùng lời khéo khuyên bảo khiến 

cho  họ  hối  cải  thì  công  đức  rất  lớn.  Lại  có  người  dùng  đầu  ngón  tay  thấm 

nước miếng chấm vào trang giấy để lật. Tuy chất giấy chưa chắc bị hao tổn, 

nhưng  màu  mực,  màu  trắng  tinh  của  góc  trang  giấy  dễ  bị  bẩn.  Hơn  nữa, 

dùng nước miếng ô uế để bôi lên kinh Phật thì cái tội khinh nhờn thật chẳng 

thể  trốn  tránh  được!  Huống  chi  những  kẻ  có  bệnh,  nước  miếng  thấm  vào 

sách,  dễ  làm  cho  những  người  tụng  đọc  sau  này  bị  lây  bệnh  truyền  nhiễm! 

Gây  phiền  lụy  cho  người,  thật  là  tổn  đức,  phải  nên  kiêng  dè!  Trộm  nghĩ: 

Sách Phật lưu truyền trong thế gian là vô thượng bảo điển nhằm nuôi dưỡng 

huệ mạng của con người, độ con người thoát khổ. Người đọc càng phải nên 

chú tâm gìn giữ, yêu tiếc, mong sách được lưu truyền lâu dài trong đời, cứu 

bạt  nhiều  người,  lợi  khắp  kẻ  hữu  duyên.  Ai  nấy  lúc  lật  giở  trang  sách,  hãy 

nên  dùng  lòng  bàn  tay  từ  bên  cạnh  sách  mà  lật  nhẹ  nhàng,  chẳng  nên  lỗ 

mãng, hãy nên thận trọng. Thoạt đầu cảm thấy chưa quen, lâu ngày sẽ có thể 

tùy  lòng  sử  dụng.  Thêm  nữa,  lúc  sắp  mở  quyển  sách  ra,  thì  phải  quét  dọn 

sạch sẽ bụi bặm trên bàn. Trang bìa  kinh  sách  nên bọc bằng  giấy  hay bằng 

vải đều được. 



---o0o--- 

8. Bài thơ vịnh ngài Tam Tạng Nghĩa Tịnh đời Đường qua Tây Vực 

thỉnh kinh 

(đính kèm bài thơ này để thấy niềm may mắn được thấy nghe pháp)  





Thời đại Tấn, Tống, Tề, Lương, Đường  



Cao tăng cầu pháp lìa Trường An  





Đi trăm vị, về chưa được mười, 



Gian nan đời sau nào thấu hiểu! 



Đường xa ngất trời, rét căm căm, 



Sông, cát mù trời, sức mòn lụn, 



Đời sau chẳng tường nông nỗi ấy, 



Cứ nghĩ được kinh thật dễ dàng! 



---o0o--- 

9. Nêu tỏ ý nghĩa in tạo kinh văn 

(trích từ bộ An Sĩ Toàn Thư) 





Tuy có thức ăn  ngon,  nhưng không ăn sẽ chẳng biết  là  ngon. Tuy có 

đạo tột cùng, không học chẳng biết là hay. Trong thiên hạ, cái dễ mất nhất là 

thân  người,  cái  khó  được  nghe  nhất  là  Phật  pháp.  Nếu  đức  Như  Lai  không 

xuất  thế  thì  trên  cõi  trời,  trong  cõi  người  đều  như  trong  đêm  dài,  chẳng 

những  kẻ  tầm  thường  bị  hạn  cuộc  trong  cái  nhìn  của  chính  mình,  ngay  cả 

nhà Nho cũng bị quẩn quanh trong những gì chính mình nghe được! Ngước 

mặt  nhìn  trời,  cho  là  chỉ  có  mặt  trời,  mặt  trăng,  chẳng  biết  còn  có  các  cõi 

nước  nhiều  như  vi  trần;  cho  rằng  lúc  mới  sanh  ra  dân  thì  bắt  đầu  từ  Bàn 

Cổ949,  chẳng  biết  từ  bao  nhiêu  kiếp  đến  nay  đã  trải  qua  vô  biên  kiếp  số. 

[Chỉ nghĩ] thiên đế, thiên tiên là chí tôn không ai sánh được, chẳng biết họ là 

thượng  đẳng  phàm  phu  luân  hồi  trong  lục  đạo.  Khi  thân  mất  đi  rồi,  cho  là 

hình đã diệt thần bèn tiêu, chẳng biết nhất điểm linh quang đời đời chẳng mê 

lầm. Cha mẹ quyến thuộc mất đi bèn cho rằng: Chẳng biết làm như thế nào? 

Nào biết pháp môn này dù có trải qua ngàn đời vạn kiếp, vẫn tự có cách đáp 

đền. Thấy người lành trắc trở, tiểu nhân đắc chí, bèn cho là đạo trời khó thể 

nương tựa, nào hay do túc nghiệp chiêu cảm, chẳng sai sót tơ tóc! Giáo điển 

của đức Như Lai  lớn  lao thay!  Thật đáng  gọi  là thuyền Từ để  vượt biển,  là 

đuốc báu cho đường tối,  là  nhũ  mẫu cho trẻ thơ,  là thóc  gạo trong  năm đói 

kém. Cho nên lúc ngài A Nan kết tập, Phạm Vương, Đế Thích đều cầm giữ 

phan, lọng, Tứ Đại Thiên Vương đều vâng giữ bốn chân tòa cao. Sách vở thế 

gian há phảng phất được một phần vạn ư? In, tạo há phải dễ dàng ư? 



---o0o--- 

10. Bài văn cùng thệ nguyện trong Tây Tư Xã của Chứng Thông pháp 

sư 







Long Hưng nguyên niên (1163), năm Quý Mùi, mồng Tám tháng Tư, 

thầy  trò  trong  nhà  họ  Thích  và  toàn  bộ  đại  chúng  trong  hội  đều  quy  mạng 

Cực Lạc thế giới A Di Đà Phật, Bồ Tát hải chúng, nguyện các Ngài vận lòng 

từ rộng lớn, rủ lòng quán sát cho chí hướng nhỏ nhặt [của chúng con]. Bọn 

chúng con (tên là…) nghĩ mình túc phước sâu dầy, sống tại Trung Hoa, cung 

kính xem bảy bộ kinh trong Đại Tạng, thuần bàn về Tịnh Độ, y chánh trang 

nghiêm,  công  đức  thắng  diệu.  Nhìn  lại  nơi  đây:  Ba  ác  tám  nạn,  nhiều  điều 

bất  thiện  nhóm  họp.  Sanh  -  lão  - bệnh  - tử,  thọ  mạng  ngắn  ngủi.  Tự  lực  tu 

hành khó tiến dễ lùi! Bậc thánh hiền đời trước thương xót chúng con nên lập 

ra  pháp  môn  Niệm  Phật  này,  giảng  sâu  nhưng  dễ  đạt,  khêu  gợi,  khuyến 

khích  cầu  sanh.  Hiền  thánh  xưa  nay  những  vị  hoằng  đạo  này  sách  vở  chất 

như núi. Tăng - tục bốn phương kết thành liên xã, đời nào cũng chẳng thiếu 

người. Mười phương chúng sanh sanh về cõi ấy nhiều như mưa rào. Do vậy, 

chúng con  tánh tình thanh cao  tự  nhiên  phát khởi, chẳng  ước  hẹn  lại  giống 

nhau,  chí  đã  quy  hướng,  đều  cùng  gởi  lòng  nơi  Tây  cảnh.  Đã  niệm  niệm 

chẳng quên mong hết báo thân này, quyết được vãng sanh; chúng con vẫn lo 

tánh  tình,  thói  quen  bất  đồng,  việc  đời  trói  buộc,  miệng  bàn  Cực  Lạc,  ý 

luyến Sa  Bà, chẳng  hiểu sự  lý,  hạnh  nguyện bị khuyết, sáng cầu  như nhau, 

tối về cách biệt. Do vậy, cẩn thận chọn ngày tốt lành, tụ hội gieo lòng thành, 

rập  đầu  trước  phạm  dung,  lập  lời  hoằng  thệ  này.  Ngửa  mong  đức  Từ  Tôn 

duỗi cánh tay sắc vàng, xoa đảnh chúng con, động lưỡi sen hồng, ngầm thọ 

ký cho con, khiến cho con từ đời này trở đi chẳng làm các điều ác, vâng làm 

các  điều  thiện,  chẳng  gặp  tà  sư,  chẳng  mất  chánh  niệm.  Ngày  mạng  chung 

không bịnh, không khổ, thân tâm  vui sướng,  theo  gót Như Lai cùng  về  An 

Dưỡng, hoa sen sớm nở, ngộ Vô Sanh Nhẫn, đi khắp mười phương cõi nước 

phụng  sự  chư  Phật,  cứu  vớt  chúng  sanh  khổ  sở  khiến  đều  cùng  thành  vô 

thượng đạo. Hư không có cùng tận, nguyện con chẳng cùng tận. Nếu ai thấy 

nghe, đều thấm đượm lợi lạc! 



---o0o--- 

11. Cách lưu thông kinh sách hữu ích cho thế đạo nhân tâm 



1) Toàn thí lưu thông  (lưu  thông  bằng  cách  bố  thí  hoàn  toàn):  Khẳng 

khái  bỏ  ra  khoản  tiền  lớn  để  in  ra  nhiều  bộ,  hoàn  toàn  thí  tặng,  chẳng  lấy 

đồng  nào,  công  đức  rất  lớn.  Chuyện  này  chỉ  người  có  sức  mới  làm  được. 

Nếu không có sức thì in ké vài phần hoặc thay người ta giảo duyệt chữ, hoặc 

thay người ta quyên mộ, hoặc hoan hỷ tán thán khiến tâm bố thí của người ta 

vững vàng thì cũng có công đức không gì lớn hơn. 





2) Bán thí lưu thông (Lưu thông bằng cách cúng thí một phần): Hoặc 

giúp  tiền  mua  giấy,  hoặc  giúp  tiền  in,  hoặc  giúp  trình  bày,  sửa  chữa,  hoặc 

đăng quảng cáo, hoặc giúp chuyên chở, tùy tiện phát tâm, dùng nguyện nhỏ 

nhoi của mình để giúp cho hành vi thù thắng này được thành tựu, đều gọi là 

thí, còn gọi là “bán thí”. Tuy gọi là bán thí, nhưng nếu xuất phát từ lòng chí 

thành  hoan  hỷ,  làm  chuyện  này  không  kiêu  căng,  không  khiếp  sợ,  thệ 

nguyện trọn vẹn, công đức sẽ thù thắng. 







3) Kỳ phước lưu thông (Lưu thông do cầu phước): Cầu danh, cầu lợi, 

cầu con, cầu thọ, nếu có thể tùy sức ấn thí thì sở nguyện ắt trọn. Nếu do cha 

mẹ  mắc  bệnh  cầu  mau  được  lành,  hứa  nguyện  in  thí,  lòng  chí  thành  cảm 

động thiên địa. Nguyện này vừa phát liền thấy linh ứng. 







4)  Sám  hối  lưu  thông:  Con  người  chẳng  phải  là  thánh  hiền,  ai  mà 

không  lỗi!  Nhưng  thiên  đạo  họa  dâm  chẳng  phạt  tội  người  hối  lỗi.  Con 

người phải biết sửa lỗi và sớm sám hối tội bèn lưu thông kinh điển để chuộc 

tội. Tận lực kiên quyết hành như thế thì túc chướng tự tiêu. 





5) Báo ân lưu thông: Con cái chịu ân sâu của cha mẹ, cây muốn lặng 

nhưng  gió  chẳng  ngừng,  sức  con  phụng  dưỡng  được  nhưng  cha  mẹ  chẳng 

còn. Đau buồn nhưng biết làm như thế nào? Chỉ nên ấn tống kinh điển đã có 

thể  tạo  phước  ngầm  cho  người  khuất,  tận  hết  lòng  hiếu  thuận.  Thật  mong 

con  cái  trong  khắp  cõi  đời  đang  ôm  mối  hận  suốt  đời950  hãy  đều  tận  lực 

thực hành. 







6) Mẫn thương lưu thông (thương kẻ chết non mà lưu thông): Không 

duyên  không  oán  chẳng  thành  cha  con.  Duyên  tận  bèn  lìa,  oán  tiêu  sẽ  đi. 

Đứa con dĩnh  ngộ khác lạ tuổi trẻ chết  yểu, ở đâu cũng có chuyện  như thế. 

So với chuyện lãng phí tiền bạc để làm chuyện vô vị thì chẳng bằng in kinh 

tạo tượng để giúp cầu siêu, cứu bạt. Phàm những bậc cha anh hiền thiện rất 

nên khởi xướng phong khí này. 







7) Cát khánh lưu thông (lưu thông kinh điển khi gặp dịp vui  mừng, 

may  mắn):  Gặp  những  chuyện  như  thành  danh  được  lợi,  dựng  nghiệp,  xây 

cất, nhậm chức, thăng cấp, cưới hỏi, sanh con, tiệc thọ v.v… đều nên kiêng 

giết để khỏi tạo oan nghiệt. Hãy nên in kinh điển để kéo dài phước trạch. 







8) Quỹ tống lưu thông (lưu thông bằng cách biếu tặng): Lễ mừng, lễ 

tiễn,  lễ  gặp  mặt...  những  thứ qua  lại  để  thể  hiện  tình  cảm  phải  dùng  đến  lễ 

vật  đều  có  thể  thay  bằng  kinh  sách.  Phổ  nguyện  những  bậc  hiền  đạt  trong 

nước nêu gương. Tương lai sẽ có hiệu quả thay đổi phong tục không ai hay 

biết. 







9)  Tuyên  giảng  lưu  thông:  Phàm  những  ngày  mồng  Một,  Rằm  hay 

ngày nghỉ, ở nhà thì tập hợp người nhà, trong làng thì tụ họp người làng, tùy 

theo  trình  độ  mỗi  người  mà  dẫn  kinh  điển  làm  chứng  cứ  để  phương  tiện 

tuyên nói, khiến người thất học cũng được thấm pháp, khiến cho sự giáo hóa 

lớn  lao  của  bậc  tiên  thánh  được  phổ  cập  trong  dân  chúng,  hiện  tướng  lưỡi 

rộng  dài,  phát  vô  ngại  biện  tài.  Đây  cũng  là  thiên  chức  phải  nên  thực  hiện 

trọn vẹn của bậc tiên giác vậy. 







10) Hàm độc lưu thông (lưu thông qua thư từ, bút thiếp): Bạn bè thân 

thiết  qua  lại  nên  giảm  trừ  những  loại  hư  văn  vô  ích.  Trước  hết  nên  dẫn 

những  lời  vàng  ngọc  lập thân  xử thế của  bậc tiên triết để khuyến khích  lẫn 

nhau, tận hết lòng thành “mượn đá nơi núi khác để làm hòn đá mài”951. Tùy 

trình độ, tùy  nhược điểm của  mỗi  người  mà khuyên cho được  lợi  ích. Cuối 

thư  liệt  kê  những  kinh  sách  hữu  ích  cho  người  ấy  gồm  bao  nhiêu  loại  để 

người ấy lấy đó làm chuẩn mực để xử thế  







11) Thiện tả lưu thông (lưu thông kinh điển bằng cách viết chữ đẹp): 

Người  viết  chữ đẹp  hễ  có  ai  cầu  xin  thư  pháp  bèn  tuyển  những  câu  chí  lý, 

mẫu mực trong kinh sách để viết. Nhờ đó để sửa ngay lòng người, duy trì thế 

đạo,  công  đức  ấy  rất  lớn.  Chép  được  trọn  thiên  sách  hoặc  toàn  bộ,  cho  lưu 

hành trong đời thì công đức ấy càng vô lượng. 







12)  Phiên  ấn  lưu  thông  (lưu  thông  bằng  cách  in  lại,  in  thêm  cho 

nhiều  những  kinh  điển,  tranh  tượng  đã  được  in):  Kinh  điển  có  lợi  cho  thế 

đạo  nhân  tâm,  nếu  không  có  bản  quyền  thì  hãy  tom  góp  tiền  bạc  in  lại  để 

rộng lưu truyền khiến cho cả cõi đời thực hành nhân nghĩa, chẳng đến nỗi bị 

bỏ phế, lao ngục trong thiên hạ trống rỗng, ấy chẳng phải là nền móng trăm 

năm muôn kiếp đó ư? 







13) Mậu dịch lưu thông (lưu thông kinh điển, tranh tượng bằng cách 

buôn bán): Đối với những thiện thư do các nhà xuất bản hoặc do các hàn sĩ 

buôn bán bèn lưu hành rộng rãi để mở rộng mậu dịch, hoặc phát hành trong 

các nơi cử hành pháp hội thù thắng, hoặc bán trong các đô hội lớn nhằm tạo 

thuận tiện cho độc giả thì chẳng những là tạo phước mà còn được thêm tiền 

tài. 







14) Lữ  hành  lưu thông:  Gần  đây,  đường  tàu  thủy  phát  triển,  đường 

xe lửa giao thông ngày càng thuận tiện. Xa xôi ngàn dặm sớm chiều đã đến 

nơi. Lữ hành đã thuận tiện, lữ khách ngày càng đông. Người truyền đạo hoặc 

lựa dịp truyền bá trên đường đi, hoặc mang những truyền đơn lưu thông kinh 

điển phát theo đường đi để mọi người được nhiều lợi ích bởi mưa pháp. 







15) Quảng cáo  lưu thông:  Buôn bán  lợi  dụng quảng cáo thì sự  mậu 

dịch  ngày  càng  phát  đạt.  Bậc  đại  sĩ  nên  dùng  cách  thức  tuyên  truyền  pháp 

mới mẻ này để giúp cho việc lưu thông đại pháp. Tùy thời nghiên cứu ngành 

quảng cáo học, ngõ hầu việc lưu truyền rộng rãi đạt được hiệu quả rộng lớn. 







16) Công  duyệt lưu thông  (lưu  thông  bằng  cách  lưu  hành  nơi  công 

cộng cho mọi người cùng đọc): Được kinh điển  mà cất trên gác cao sẽ mắc 

tội;  để  xuông  trên  bàn  chẳng  để  cho  đại  chúng  biết  đến  thì  cũng  mắc  tội. 

Những  kẻ  có  căn  cứ  học  vấn,  dùng  vô  ngại  biện  tài,  thích  vì  nhiều  người 

tuyên  nói  những khuyết điểm của kinh  điển thì  dầu chẳng thể  nói  là có tội, 

nhưng cũng chẳng thể bảo là không lỗi. Hoằng dương đại pháp, giáo hóa chỉ 

dạy rộng rãi thì không gì hay bằng lập những thư viện kinh sách công cộng 

tại các nơi. 



Mười sáu cách lưu thông trên đây dựa theo những nguyên tắc do các 

bậc tiên hiền đã định, hãy châm chước theo thời đại mà thực hiện. 



Ấn Quang Pháp Sư Văn Sao, 

Tăng Quảng Chánh Biên 

Quyển 4 hết 

(Trọn bộ) 

Dịch xong ngày 14 tháng 03 năm 2006 

Giảo chánh hoàn tất ngày 06 tháng 11 năm 2006 



 Nguyện sanh về cõi Tây Phương, 

 Hoa sen chín phẩm là cha mẹ mình 

 Hoa nở gặp Phật chứng vô sanh, 

 Các vị Bồ Tát bạn lành với ta. 

  

 Trong quá trình chuyển ngữ, chắc chắn không thể tránh khỏi những sai sót 

 không  nên  có,  chúng  con  xin  thành  tâm  đê  đầu  sám  hối.  Ngưỡng  mong 

 những vị thức giả từ bi thương xót phủ chánh và nhuận sắc để bản dịch này 

 được hoàn thiện hơn. Nếu như việc làm không lượng sức này có chút công 

 đức  nào,  đều  xin  hồi  hướng  đến  Bổn  Sư  Thích  Giải  Thắng,  tọa  chủ  Bửu 

 Quang  Tự,  quận  7,  Sài  Gòn,  lịch  đại  tổ  tiên,  phụ  mẫu,  thân  bằng  quyến 

 thuộc và những đạo hữu thân quý như Minh Tiến, Huệ Trang, Vạn Từ... đã 

 tận tụy sửa chữa, giảo duyệt bản dịch, trình bày bản in. Cũng xin cảm tạ và 

 hồi hướng công đức này đến các liên hữu thuộc Cổ Tấn Báo Ân Niệm Phật 

 Đường,  Tịnh  Tông  Học  Hội  Los  Angeles,  Tịnh  Tông  Học  Hội  Úc  Châu, 

 pháp sư Ngộ Sanh, đạo hữu Tuệ Tâm và hết thảy hữu tình hàm thức. Nguyện 

 tất cả đều cùng được sanh về  Liên Bang,  thân cận  Phật  Di Đà, viên thành 

 Phật đạo. 



---o0o--- 

Hết  















































1 Cương tông: cương lãnh và tông chỉ. 

2 Cách thánh: Ý nói cách Phật, cách Bồ Tát và thánh chúng đã lâu. 

3 Ngũ tánh: năm tánh khác nhau của chúng sanh do chủng tử vốn có trong A 

Lại Da Thức quyết định. Đây là thuyết do tông Pháp Tướng lập ra, gồm:  



1) Định tánh Bồ Tát. 



2) Định tánh Duyên Giác  



3) Định tánh Thanh Văn. 



4) Bất định tánh tam thừa 



5) Vô chủng tánh (hữu tình không có tánh) 

4 Tịnh vực tức là Tịnh Độ. 



5 Đại Hạnh là một vị Tăng sống vào thời Đường, người xứ Lịch Thành, Sơn 

Đông,  không  rõ  họ  tên.  Ngài  còn  được  gọi  là  Diệu  Hạnh.  Trong  niên  hiệu 

Càn Phù, giặc cướp nổi lên như ong, dân không sống yên được, Sư bèn vào 

Thái Sơn, kết cỏ làm áo, lột vỏ cây để ăn, chuyên hành sám pháp Pháp Hoa, 

Phổ  Hiền  suốt  cả  ba  năm,  cảm  được  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  hiện  thân.  Do  vậy 

càng thêm tinh tấn, sốt sắng nghĩ tưởng pháp của đức Như Lai, tu hành quên 

ăn  bỏ  ngủ.  Về  sau,  nghĩ  thân  vô  thường,  lo  thân  sau  không  biết  sẽ  về  đâu, 

bèn rút thăm  một bản kinh để lựa pháp  môn tu hành tối hậu. Ngài rút được 

kinh  A Di  Đà bèn sớm tối trì tụng, đến  giữa đêm  ngày thứ 21, thấy cõi đất 

lưu ly tịnh khiết sáng rực trước mặt, tâm nhãn rỗng rang, thấy được Phật  A 

Di Đà và Quán Âm, Thế Chí cùng vô số hóa Phật. Từ đấy, Sư chuyên dùng 

pháp  niệm  Phật  giáo  hóa  Tăng,  tục.  Đường  Hy  Tông  nghe  danh  ngài,  triệu 

vào  cung  giảng  pháp  yếu,  sắc  phong  là  Thường  Tinh  Tấn  Bồ  Tát,  ban  cho 

tước  Khai  Quốc  Công.  Một  năm  sau,  Ngài  thị  hiện  mắc  bệnh,  lại  thấy  đất 

lưu ly, bèn thị tịch trong ngày hôm đó, không rõ thọ bao nhiêu tuổi. 

6 Liên phong: Gió sen, chỉ pháp môn Tịnh Độ. 

7 Trung là trong nước, ngoại là ngoài nước. Cũng có nghĩa là tại Trung Hoa 

và những nước ngoài Trung Hoa. 

8 Mật tu  hiển  hóa:  Bản thân  ngầm  tu  Tịnh  Độ, bề ngoài  hoằng dương  giáo 

pháp của tông mình. 

9 Hóa tống: Làm đám ma và đưa đi thiêu hay chôn. 

10  Trường  Lô  Trách:  Pháp  sư  tên  là  Tông  Trách,  người  xứ Tương  Dương, 

lúc  nhỏ  mồ  côi,  tinh  thông  sách  Nho.  Năm  29  tuổi,  lễ  Tú  Thiền  Sư ở  chùa 

Trường  Lô  tại  Chân  Châu  làm  thầy  thế  độ,  hiểu  sâu  xa  lẽ  Thiền.  Sau  tham 

yết ngài Trường Lô Ứng Phu đắc pháp, nối pháp của ngài. Sư đón  mẹ về ở 

phía Đông phương trượng, khuyên mẹ nên xuống tóc, khuyên mẹ niệm Phật 

suốt bảy năm không gián đoạn. Mẹ niệm Phật qua đời. Về già, Sư xuất lãnh 

tứ  chúng  kết  liên  xã  chuyên  tu  niệm  Phật,  Sư  ngồi  niệm  Phật  qua  đời  năm 

1092,  thọ  83  tuổi.  Còn  để  lại  hai  tác  phẩm  là  lời  tựa  Quán  Vô  Lượng  Thọ 

Phật Kinh và Khuyên Người Niệm Phật Kiêm Tu Tịnh Độ. 

Thiên  Như  Hoài:  Húy  là  Nghĩa  Hoài,  người  xứ  Lạc  Thanh,  Vĩnh  Gia.  Cha 

làm nghề đánh cá, lúc bé, Sư ngồi cuối thuyền, cha bắt được con cá nào, bèn 

lén thả đi. Cha đánh mắng vẫn không thay đổi. Lớn lên, đến kinh đô, xin làm 

tiểu  ở  chùa  Cảnh  Đức.  Trong  niên  hiệu  Thiên  Thánh  (1023-1031),  thi  kinh 

trúng tuyển, được thọ Cụ Túc. Ngài đến tham học với Tuyết Đậu Hiển thiền 

sư, giữ chức thủy đầu (chuyên gánh nước), một bữa đòn gánh gãy, chợt ngộ, 

được  ấn  khả.  Sư  giáo  hóa  độ  chúng  rất  nhiều,  thường  đem  pháp  môn  Tịnh 

Độ  dạy  người.  Ai  đến  tham  học  cũng  dạy:   “Nếu  nói  ‘bỏ  uế  lấy  tịnh,  chán 

 đây ưa kia là tình kiến lấy bỏ’ thì là chúng sanh vọng tưởng. Nếu nói không 



 có  Tịnh  Độ  thì  là  trái  lời  Phật,  nên  tu  Tịnh  Độ  như  thế  nào?”   Chúng  im 

lặng, Sư tự đáp:  “Sanh thì quyết định sanh, đi thì chẳng thật đi! Ví như nhạn 

 bay qua trên không,   bóng chìm nước lạnh, nhạn trọn chẳng có ý để lại dấu 

 vết, nước không có tâm giữ bóng hình”.  Sư  mất năm  Trị  Bình  nguyên  niên 

(1064), thọ 72 tuổi. 

Viên Chiếu Bổn: Húy là Tông Bổn, người xứ Vô Tích, Thường Châu. Năm 

19 tuổi, xuất gia với ngài Đạo Thăng ở Vĩnh An Viện tại Thừa Thiên, về sau 

yết  kiến  ngài  Thiên  Như  Hoài,  được  khế  ngộ.  Sư  về  trụ  trì  chùa  Thụy 

Quang,  được  Tống  Triết  Tông  ban  hiệu  Viên  Chiếu  Thiền  Sư.  Tuy  hoằng 

dương  Thiền  Tông,  nhưng  Sư  ngầm  tu  Tịnh  nghiệp.  Các  vị  Lôi  Phong  Tài 

Công, Tư Phước Hy Công nhập định, thần thức đến chơi Tịnh Độ, thấy trên 

tòa sen vàng có đề tên Sư. Mọi người hỏi Sư: “Thầy truyền Trực Chỉ, sao lại 

được ghi danh trên đài sen?” Sư đáp:  “Ở tại Tông Môn, kiêm tu Tịnh Độ!”  

Sư mất năm Nguyên Phù thứ hai (1099) đời Tống. 

Đại  Thông  Bổn:  Húy  là  Thiện  Bổn,  người  xứ  Khai  Phong.  Thi  kinh  Hoa 

Nghiêm  đậu,  được  thọ  Cụ  Túc,  tham  yết  ngài  Viên  Chiếu  Bổn,  thầm  lãnh 

ngộ yếu chỉ nhà Thiền, siêng tu suốt năm năm, khế ngộ. Sư vâng chiếu trụ trì 

chùa Pháp Vân, được ban  hiệu  là Đại  Thông. Sau  ngài  về chùa Tượng Ô ở 

Hàng Châu, chuyên tu  Tịnh  nghiệp. Trong định thấy thân kim sắc của Phật 

A Di Đà. Năm Đại Quan thứ ba (1109) ngày Giáp Tý tháng Chạp, Sư gập ba 

ngón  tay bảo  môn  nhân: “Chỉ còn ba ngày nữa thôi!”  Ba hôm sau, Sư ngồi 

yên, hướng mặt về Tây, nhập diệt, thọ 75 tuổi. 

Trung  Phong  Bổn:  Húy  là  Minh  Bổn,  người  xứ  Tiền  Đường.  Năm  15  tuổi, 

quyết chí  xuất  gia,  lễ Phật, đốt cánh tay, thề  giữ Ngũ Giới,  hằng  ngày tụng 

Pháp Hoa, Viên Giác, Kim Cang, đêm thường đi kinh hành không ngủ. Sau 

qua tham với ngài Cao Phong Diệu thiền sư ở núi Thiên Mục. Do nhìn suối 

chảy được đại  ngộ. Năm Đại Đức thứ 10 (1306) thời Nguyên, Sư  về trụ trì 

Sư  Tử  Viện,  thường  được  gọi  là  Trung  Phong  hòa  thượng.Tuy  dạy  Thiền, 

ngài  vẫn  đề  cao  Tịnh  Độ.  Từng  soạn  Hoài  Tịnh  Độ  Thi  gồm  108  bài,  viết 

Báo Ân Viện Ký xiển minh Tịnh Độ. Đến năm Chí Trị thứ ba (1323), Sư về 

Đông  Cương  núi  Thiên  Mục,  đang  viết  bèn  thị  tịch,  thọ  61  tuổi.  Trung 

Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự là một sám nghi nổi tiếng của Ngài. 

Thiên  Như Tắc:  Húy  là  Duy  Tắc,  pháp  tự  Thiên  Như,  người  xứ Vĩnh  Tân, 

huyện  Cát  An  (Giang  Tây),  từng  tham  học  với  các  vị  Trung  Phong,  Đại 

Thiết,  đắc  ngộ,  về  trụ  trì  chùa  Sư  Tử  Lâm  ở  Tô Châu.  Ngài  soạn  Tịnh  Độ 

Hoặc  Vấn  để  phá  các  nghi  hoặc,  sách  tấn  Tịnh  nghiệp  và  soạn  bộ  Lăng 

Nghiêm  Kinh  Hội  Giải  rất  thạnh  hành.  Sư  mất  năm  Chí  Chánh  14  đời 

Nguyên (1354). 



Sở  Thạch  Kỳ:  Húy  là  Phạm  Kỳ,  người  xứ  Tượng  Sơn,  Ninh  Ba.  Lên  chín 

xuất  gia  tại  chùa  Vĩnh  Tộ,  thọ  Cụ  Túc  năm  18  tuổi.  Đọc  Lăng  Nghiêm  có 

chỗ ngộ, qua tham học với ngài Đoan Thiền Sư ở Kính Sơn. Một đêm, nghe 

tiếng  trống  bèn  ngộ.  Sư  tin  pháp  môn  Tịnh  Độ  từ  nhỏ,  mỗi  sáng  tu  Thập 

Niệm  cầu  được  vãng  sanh,  chưa  hề  bỏ  sót  ngày  nào.  Khi  về  trụ  trì  chùa 

Thiên Ninh, Sư chuyên tu Tịnh nghiệp. Ngài dùng hiệu Tây Trai để làm thơ 

Tịnh  Độ  (được  gộp  thành  Tây  Trai  Tịnh  Độ  Thi).  Năm  Hồng  Vũ  thứ  ba 

(1370), Sư trụ trì chùa Thiên Giới, thị hiện mắc bệnh vào mùa Thu, tắm gội 

thay áo, viết kệ xong, bảo với Mộng Đường Khương pháp sư: “Ta đi đây!” 

Mộng  Đường  hỏi:  “Đi  đâu?”  Đáp:  “Tây  Phương!’  Mộng  Đường  hỏi:  “Tây 

Phương có Phật, Đông Phương chẳng có Phật sao?” Sư quát lớn, rồi nghiễm 

nhiên tịch diệt, thọ 75 tuổi. 

Không  Cốc  Long:  Húy  là  Cảnh  Long,  hiệu  là  Không  Cốc,  người  Tô Châu. 

Từ bé chẳng ăn  mặn,  ngồi  yên  như đang  nhập thiền. Xuất  gia  năm 28 tuổi, 

tham học với ngài Biện Sơn Lãn Vân hòa thượng, được ấn khả. Sư kiêm tu 

Tịnh  nghiệp,  có  làm  108  bài  Tịnh  Độ  thi,  Mất  năm  Thành  Hóa  thứ  hai 

(1466) đời Minh, thọ 79 tuổi. 

11 Chỉ loạn Thái Bình Thiên Quốc của Hồng Tú Toàn. 

12 Đệ: lời tổ Ấn Quang tự xưng, coi  mình như vai em của hòa thượng Thể 

An. 

13 Xiển Đề: Tức Nhất Xiển Đề, kẻ đoạn diệt thiện căn. 

14  Tử  Bình:  Một  môn  bói  toán,  còn  gọi  là  Bát  Tự,  dựa  trên  ngày,  tháng, 

năm, giờ sanh để phán định số mạng, gần giống với Tử Vi, nhưng đơn giản 

hơn. 

15  Cỗ  vua  (vương  thiện):  ý  nói  pháp  bảo  tối  thượng  viên  mãn.  Kinh  Pháp 

Hoa,  ngài  Ca  Chiên  Diên  ví  mình  như  kẻ  được  đãi  bữa  ăn  của  vua  nhưng 

không  dám  ăn,  dẫu  nghe  Phật  nói  mình  có  khả  năng  thành  Phật,  nhưng 

không được thọ ký vẫn chưa dám tin. 

16 Tổ Ấn Quang là người tỉnh Thiểm Tây, Thiểm Tây xưa thuộc nước Tần 

thời Chiến Quốc. 

17  Những  câu  thiền  ngữ  giúp  cho  đương  cơ  triệt  ngộ  thiền  cơ,  còn  gọi  là 

chuyển ngữ hay công án. 

18 Tâm Tông: tức Thiền Tông. 

19 Tăng Phụng Nghi, tự Thuấn Vi, hiệu Kim Giản, quê ở Hành Dương, Hồ 

Nam, đậu Tiến Sĩ đời Vạn Lịch nhà Minh. Ông từng gặp một vị Tăng, cùng 

nhau tranh luận ba ngày không dứt. Do vậy tin Phật, trì giới, ăn chay, nghiên 

cứu  kinh  luận.  Một  hôm  thấy  trăng  lặn,  mặt  trời  mọc,  hoát  nhiên  đại  ngộ. 

Ông  soạn  bộ  Tam  Tông  Thông  gồm  Thủ  Lăng  Nghiêm  Kinh  Tông  Thông, 

Lăng Già Kinh Tông Thông và Kim Cang Kinh Tông Thông. 



20 Hộ quan: trông chừng, chăm sóc người đang bế quan tu luyện. 

21 Năm tông: năm tông phái nhà Thiền, tức Lâm Tế, Tào Động, Vân Môn, 

Quy Ngưỡng và Pháp Nhãn. 

22 Lục Tức Phật:  Sáu  hạnh  vị của Viên Giáo do Thiên  Thai Trí Giả đại sư 

lập  ra,  gồm:  Lý  Tức  Phật  (chưa  nghe  Phật  pháp,  nhưng  tự  tánh  chính  là 

Phật), Danh Tự Tức Phật (đã nghe Phật pháp), Quán Hạnh Tức Phật (ngoại 

phàm, tương đương với Thập Tín của Biệt Giáo), Tương Tự Tức Phật (Nội 

Phàm, thuộc địa vị  Thập Tín), Phần Chứng Tức Phật (bốn  mươi  mốt địa  vị 

Pháp Thân đại sĩ, từ Thập Trụ trở lên), Cứu Cánh Tức Phật (quả vị Phật). 

23  Tức  bài  kệ  tán   “A Di  Đà  Phật  thân  kim  sắc,  tướng  hảo  quang  minh  vô 

 đẳng luân”….  

24 Bảo sở: Nơi chốn có của báu. Kinh Pháp Hoa dùng chữ Bảo Sở để ví cho 

quả Chánh Giác. 

25 Kinh Pháp Hoa dùng tỷ dụ con ông trưởng giả cự phú, bỏ cha trốn sang 

xứ  người,  phải  làm  mướn  kiếm  ăn,  không  biết  mình sẵn  có  gia  tài  cự  vạn. 

Cũng  như chúng  sanh  có  kho  tàng  tánh  đức  trong  tự  tâm,  nhưng  mãi  chạy 

theo ngũ dục, lục trần nhỏ nhặt, hư giả, bỏ quên kho báu tánh đức. 

26 Khi còn trẻ, do say  mê Nho, tổ  Ấn Quang từng  viết sách công kích đạo 

Phật. 

27  Nguyên  văn  là  “tân  truyền”,  tức  cách  nói  gọn  của  thành  ngữ  Tân  Tận 

Truyền Hỏa (củi hết lửa còn) ý nói học vấn được truyền thừa từ đời này sang 

đời khác. 

28 Lục Nhập: Còn gọi là Lục Xứ, do sáu căn và sáu trần duyên nhau sanh ra 

nên gọi là Nhập. Sáu căn và sáu trần là chỗ nương của sáu thức nên còn gọi 

là sáu Xứ. 

Thập Nhị Xứ: Mười  hai pháp  làm tăng trưởng tâm  và tâm sở,  gồm sáu căn 

(lục  nội  xứ,  là  sở  y  của  tâm  và  tâm  sở)  và  sáu  trần  (lục  ngoại  xứ,  tức  sáu 

cảnh được nhận biết bởi tâm). 

Thập Bát Giới: mười tám pháp nơi thân con người gồm sáu thức, sáu căn và 

sáu cảnh sở duyên (sáu trần). 

Thất Đại là Địa, Thủy, Hỏa, Phong, Không, Kiến và Thức. 

29  Theo  pháp  sư  Hội  Tánh,  Hiển  Cảm  Lợi  Minh  Lục  là  bộ  sách  do  môn 

nhân thuật chuyện Quan Đế đến cầu được khai thị với ngài Đế Nhàn. Theo 

Đế Nhàn Niên Phổ ghi:  “Năm Dân Quốc thứ bảy (1918), Bắc Kinh mở hội 

 giảng  kinh.  Sư  sai  ông  Từ  Văn  Úy  chủ  trì  lo  liệu.  Ông  Từ  thỉnh  Sư  giảng 

 kinh Viên Giác, cho nên mùa Xuân năm ấy, ông Từ về Nam, đến chùa Quán 

 Tông, đón Sư lên kinh đô… Lúc Sư giảng kinh tại kinh đô, thành hoàng của 

 kinh thành là ông Bạch giáng cơ tại nhà ông Vũ Tấn Trạch tại ngõ Lưu Ly ở 

 phía Tây kinh thành, tự nói  mỗi tối đến chỗ Sư giảng nghe kinh, nay muốn 



 hỏi  pháp,  sai  [người  hầu  cơ]  đến  thương  lượng  mời  Sư  đến  đàn  cơ  một 

 phen, Sư chấp thuận. Trước hết, thần nói bộ hạ toàn là ngạ quỷ rất khổ, cầu 

 xin  pháp  cứu  tế…  Tiếp  đó,  nói  Quan  Thánh  cũng  muốn  hỏi  pháp,  hiềm  là 

 thần  lực  quá  lớn,  sợ  người  hầu  cơ  không  chịu  đựng  nổi,  nên  sai  ông  Bạch 

 chuyển lời, cho biết: Bất luận sau này Sư giảng kinh tại đâu, ắt sẽ đến đạo 

 tràng ấy ủng hộ!” 

30  Chỉ  Quan  Đế,  tức  Quan  Công  (húy  Quan  Vũ,  hiệu  Vân  Trường),  thời 

Minh  Thần Tông, ông được phong  là Tam Giới Phục Ma Đại Đế Thần Oai 

Viễn Chấn Thiên Tôn Quan Thánh Đế Quân (do đó, dân gian thường gọi là 

Quan  Thánh).  Theo  Phật  Tổ  Thống  Ký,  quyển  6,  khi  Trí  Giả  đại  sư  nhập 

định  tại  Ngọc  Tuyền  Sơn,  thấy  Quan  Đế  hiển  linh,  biến  nơi  ấy  thành  bằng 

phẳng, dâng cúng cho tổ Trí Giả lập đạo tràng hoằng pháp. Quan Đế lại xin 

cầu thọ Ngũ Giới  với  Tổ; từ đó, ông trở thành  vị  hộ pháp thủ  hộ Già  Lam. 

Do vậy, người Tàu còn gọi ông là Già Lam Bồ Tát. 

31 Quẻ Càn tượng trưng cho trời, quẻ Khôn tượng trưng cho Đất. Câu này ý 

nói: Trong vòng trời đất. 

32 Đường Ngu là thời Nghiêu - Thuấn, vua Nghiêu (Y Kỳ Phóng Huân) đặt 

quốc  hiệu  là  Đường,  truyền  ngôi  cho  Thuấn  (Diêu  Trọng  Hoa),  vua  Thuấn 

đổi quốc hiệu là Ngu. 

33 Vạn Lịch là niên hiệu của Minh Thần Tông (1574-1619). Sau Thần Tông, 

nhà Minh chỉ  truyền được ba đời  nữa, tức là  25  năm sau bèn  mất  ngôi  vào 

tay nhà Thanh. 

34 Gọi là Quán đạo vì tông Thiên Thai đề xướng lối tu Chỉ Quán. 

35  Ngài  Long  Trì  Huyễn  Hữu  (1521-1581),  húy  là  Chánh  Truyền,  pháp  tự 

Nhất  Tâm,  pháp  hiệu  Huyễn  Hữu,  là  một  thiền  sư  nổi  tiếng  của  tông  Lâm 

Tế,  đắc  pháp  với  sư  Tiếu  Nham  Đức  Bảo,  bốn  người  đệ  tử  đắc  pháp  nổi 

tiếng  là  Mật  Vân  Viên  Ngộ,  Tuyết  Kiểu  Viên  Tín,  Khán  Sơn  Viên  Tu,  và 

Bão Phác Viên Liên. 

36 Tức ngài Ưu Ba Ly, vị đại đệ tử trì giới bậc nhất của Phật. 

37  Thí  Tăng:  Các  tăng  sĩ  muốn  được  thọ  giới  phải  đậu  kỳ  thi  sát  hạch  về 

giáo pháp, kinh nghĩa. 

38 Từ ngữ này không thể dịch cho gọn nên phải để nguyên. Theo giáo sư Từ 

Quốc  Đống  tại  Đại  Học  Hạ  Môn,  Trung  và  Cực  là  hai  giá  trị  tối  cao  trong 

Nho Học, thể hiện đặc tính hợp lý hài hòa của vũ trụ nhân sinh, tương đương 

với khái niệm Nhất Chân pháp giới của Phật giáo. Trung là không thiên lệch, 

hợp lý, thỏa đáng, Cực là cao đẹp tột bậc. Như vậy,  “kiến trung lập cực”  có 

thể  hiểu là kiến lập hai mục đích nói trên. 

39 Nhập Tạng: Đưa những bản kinh Phật đã được chư cao tăng cổ đức công 

nhận vào Đại Tạng. 



40  Trộm  linh  ở  đây  liên  quan  đến  từ  ngữ  “bịt  tai  trộm  linh”  (linh  là  cái 

chuông  nhỏ  có  quả  lắc).  Đi  ăn  trộm  cái  linh,  bịt  tai  lại  để  khỏi  nghe  tiếng 

linh kêu, cứ nghĩ người khác không biết. 

41 Bất Huệ: tổ Ấn Quang tự xưng, ngụ ý mình không có trí huệ. 

42  Ngũ  Tổ  là  tên  núi,  đồng  thời  là  tên  chùa.  Sư  Giới  thiền  sư,  người  thời 

Tống, thuộc tông Vân Môn, nối pháp của ngài Song Tuyền Sư Khoan, trụ trì 

chùa Ngũ Tổ núi Ngũ Tổ tại Tô Châu, nên thường gọi là Ngũ Tổ Giới, chấn 

hưng  tông  phong  mạnh  mẽ.  Theo  Tây  Quy  Trực  Chỉ,  quyển  ba:   “Thanh 

 Thảo Đường thiền sư khá có giới hạnh, tuổi ngoài chín mươi, thường được 

 nhà họ Tăng cúng dường hậu hĩ, bèn hứa thác sanh vào nhà ấy làm con. Sau 

 họ Tăng sinh được một người con, cho người đến tìm Thảo Đường thì sư đã 

 tọa hóa” . Theo Viên Anh pháp sư, Thanh Thảo Đường là người đời Tống, là 

bậc  tông  tượng  trong  nhà  Thiền,  tuổi  già,  thấy  vị  tể  tướng  đã  cáo  lão  hồi 

hương hết sức vinh diệu, chợt khởi tâm niệm hâm mộ, bèn thác sanh vào nhà 

ấy. Về sau, trở thành tể tướng Tăng Lỗ Công. Do một tâm niệm tham luyến 

mà công hạnh tu Thiền cả đời bị vứt bỏ! 

43 Trần sát: cõi nước (Phật sát độ) nhiều như vi trần. 

44 Nhị Tổ Thần Quang cầu đạo  với tổ Bồ Đề Đạt Ma, đứng  ngoài cửa chờ 

Tổ đáp lời đến nỗi tuyết ngập đến tận đầu gối. 

45 Thời Tống, Dương  Thời  và Du Thố đến cầu  học  với Trình Di,  họ Trình 

ngồi nhắm mắt trong nhà, Dương và Du hai người đứng chờ ngoài cửa cho 

đến  khi  họ  Trình  nhận  ra,  kêu  vào,  tuyết  xuống  dày  cả  thước.  Nho  gia 

thường  dùng  điển  tích   “Trình  môn  lập  tuyết”   này  để  diễn  tả  sự  cung  kính 

của trò đối với thầy (theo Vương Đồng Ức, Tân Thế Kỷ Hiện Đại Hán Ngữ 

Từ Điển) 

46 Câu này dịch dựa theo lời giải thích của tổ Ấn Quang trong lá thư này. 

47 Phải đọc cả đoạn này theo mạch văn, ý Tổ nói: Tâm thánh nhân như cái 

gương  trong  suốt,  người  Hồ  đến  hay  người  Hán  đến  đều  hiện  bóng,  người 

nào đến hiện bóng người ấy, gương không phân biệt. 

48 Tam Học: tức Giới, Định, Huệ. 

49  Nguyên  văn:   “Xuất  gia  nãi  đại  trượng  phu  chi  sự,  phi  tướng  tướng  sở 

 năng  vi”.   Trong  bài  giảng  Sa  Di  Luật  Nghi  Yếu  Lược,  Hòa  Thượng  Tịnh 

Không  giảng  chữ  Tướng  thứ  nhất  là  tướng  quân,  chữ  Tướng  thứ  hai  là  tể 

tướng. Ngài  nói  Tướng Tướng ở đây có  nghĩa  là  người cao sang, quyền  uy 

tột bậc. 

50 Thời Minh quy  định Tăng sĩ phải trúng tuyển khoa thi sát  hạch  về kinh 

điển,  giới  luật. Ai  trúng  tuyển sẽ được cấp giấy chứng  nhận  gọi  là độ điệp. 

Ai thi hỏng bị đuổi về nhà làm dân. 

51 Lệnh sư: tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng thầy người khác. 



52  Tinh  sương:  chỉ  thời  gian  năm  tháng.  Cả  câu  ý  nói:  Không  những  thời 

gian đã thay đổi mà chế độ cũng khác xưa. 

53 Đăng Địa Bồ Tát: Hàng Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên. 

54 Sự tu: tu hành nơi mặt sự tướng, 

55 Lệnh đệ: tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng em trai người khác. 

56 Cừ Bá Ngọc: Người đời Xuân Thu,  làm quan đại phu  nước Vệ, là đệ tử 

của Khổng Tử (theo tự điển Từ Hải) 

57 Tuổi tri mạng: năm mươi tuổi, do câu nói “ngũ thập tri thiên mạng” nên 

thường gọi tuổi năm mươi là tuổi tri mạng. 

58 Cao, Tằng, Tổ Phụ Mẫu: Tổ là đời ông bà, Tằng là đời bố mẹ của ông bà, 

tức Cố; Cao là bố mẹ của Cố, ta thường gọi là ông Sơ. 

59 Nguyên văn:  “Kiến tiên triết ư canh tường, thận độc tri khâm ảnh”.  Canh 

tường  là  điển  tích  nói  về  vua  Ngu  Thuấn  do  hâm  mộ  đức  hạnh  của  vua 

Ðường  Nghiêu  nên  trong  suốt  ba  năm  ăn  canh  thấy  bóng  vua  Nghiêu  hiện 

trong bát canh, ngồi thấy bóng vua Nghiêu hiện trên tường. Ðời sau thường 

dùng  chữ  “canh  tường”  để  chỉ  lòng  cung  kính,  chí  thành  đến  cùng  cực. 

“Thận độc” là ở một mình, hành vi luôn dè dặt, chẳng cẩu thả. “Khâm ảnh” 

là bóng chiếc áo, lấy từ thành ngữ “khâm ảnh vô quý” (chẳng thẹn với bóng 

áo).  Như  vậy  “thận  độc  khâm  ảnh”  ngụ  ý  hành  vi  luôn  cẩn  thận,  nghiêm 

cung, không hề phải hổ thẹn với ai, dù ngay cả với bóng của chính mình. 

60  Nguyên  văn   “Bắc  viên  thích  việt”   (càng  xe  vừa  xoay  về  phương  Bắc), 

theo ý thành ngữ:  “Bắc viên thích Sở” . Ý nói: muốn đi về nước Sở ở phương 

Nam mà quay đầu xe về phương Bắc, ý nói: Chí nguyện và hành động tương 

phản. 

61 Hoành siêu: siêu việt tam giới theo chiều ngang. Sở dĩ gọi là Hoành Siêu 

vì những pháp môn kia phải theo thứ tự vượt từ Dục Giới lên Sắc Giới, còn 

pháp môn Tịnh Độ từ nhân gian vượt thẳng sang Tịnh Độ. 

62 Đây là một câu lấy từ kinh Thi, bài Tư Tề:  “Văn Vương hình ư quả thê, 

 chí ư huynh đệ, dĩ ngự ư gia bang”.  Sách Mạnh Tử Tập Chú giảng “hình” là 

nêu gương, làm gương, lấy thân mình làm mẫu mực. “Quả thê” là tiếng Văn 

Vương  gọi  vợ  (vua  xưng  là  quả  nhân),  rồi  chú  thích  câu  này  như sau:  Văn 

Vương  lấy  thân  mình  làm  gương  cho  vợ,  gương  ấy  thấu  đạt  đến  anh  em 

Ngài, rồi lan ra khắp đất nước khiến cho nước nhà yên ổn. 

63  Ngũ  Bất  Hoàn  thiên:  Năm  tầng  trời  phía  trên  của  Sắc  Giới  (tức  Vô 

Tưởng,  Vô  Phiền,  Vô  Nhiệt,  Thiện  Kiến  và  Sắc  Cứu  Cánh),  do  không  còn 

dục  tưởng,  không  đọa  trong  nhân  gian  và  Dục  Giới  nên  gọi  là  Ngũ  Bất 

Hoàn.  Do  chư  thiên  cõi  này  toàn  là  thánh  nhân  Tam  Quả,  không  có  phàm 

phu thiên nên còn gọi là Tịnh Cư Thiên. 

64 Tam đức: Pháp Thân, Bát Nhã và Giải Thoát 



65 Nhiễm Bá Ngưu (tên thật là Nhiễm Canh), là người được Khổng Tử ngợi 

khen  về  đức  hạnh.  Khi  Nhiễm  Canh  bị  mù,  Khổng  Tử  đến  thăm,  cầm  tay 

than:  “Là số mạng vậy! Người như thế này mà bị mù là vì số mạng vậy!” 

66 Tử Hạ tên thật là Bốc Thương, tự là Tử Hạ. Sau khi Khổng Tử mất, ông 

lui về Tây Hà dạy học, con chết, ông khóc đến mù mắt. 

67  Tả  Khâu  Minh:  Người  thời  Xuân  Thu,  làm  quan  thái  sử  nước  Lỗ.  Ông 

giám  định,  nhuận  sắc  tác  phẩm  Xuân  Thu,  nên  bản  ấy  được  gọi  là  Tả  Thị 

Xuân Thu (thường gọi tắt là Tả Truyện). Khi về già, ông bị mù. 

68 Tử Lộ: Tên thật là Trọng Do, tự Tử Lộ, hoặc Quý Lộ, là đệ tử của Khổng 

Tử, tánh hiếu dũng, thờ cha  mẹ rất có hiếu, thường đi đội  gạo thuê cả trăm 

dặm để có tiền phụng dưỡng cha mẹ. Ông là một trong số 24 gương hiếu tử 

trong tác phẩm Nhị Thập Tứ Hiếu Diễn Ca của Lý Văn Phức. Ông có tài cai 

trị nên thoạt đầu làm quan nước Lỗ, rồi sang làm quan nước Vệ. 

69 Tây Tấn (266-316) do Tư Mã Viêm thành lập. Đến thời Tấn Nguyên Đế 

(Tư Mã Duệ), chư hầu nổi dậy, phải dời đô sang Đông gọi là nhà Đông Tấn, 

truyền đến đời Tấn Phế Đế bèn bị diệt vong (năm 369), vừa đúng 103 năm. 

Nam  Triều:  Nhà  Lưu  Tống  truyền  được  59  năm  (420-478),  nhà  Tiêu  Tề 

truyền  được  23  năm  (479-501),  nhà  Tiêu  Lương  của  Lương  Võ  Đế  truyền 

được 55 năm (502-556), nhà Trần được 32 năm (557-588), nhà Tùy 29 năm 

(589-617).  Thời  Ngũ  Đại  gồm  nhà  Hậu  Lương  truyền  được  16  năm  (907-

922), nhà Hậu Đường 13 năm (923-935), nhà Hậu Tấn 11 năm (936-946) và 

nhà Hậu Châu 9 năm (951-959). 

70 Thế tập tước vị: Tước vị của cha, con trưởng được kế thừa, thường gọi là 

Tập Ấm. 

71 Lệnh lang: tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng con trai người khác. 

72  Nguyên  văn  là  “lân  nhi”  (Con  kỳ  lân)  ví  cho  đứa  trẻ  thông  minh,  giỏi 

giang. 

73 Ý nói tuy không ra làm quan, vẫn góp phần giúp vua giữ yên đất nước. 

74 Thời Minh – Thanh, trước khi thi Hương, có thêm một khóa thi bổ sung 

gọi  là  Lục Di. Ai đỗ khóa ấy  mới được  vào thi  Hương. Mục đích của khóa 

thi này nhằm loại bớt những sĩ tử kém cỏi. 

75  Tắc  là  Hậu  Tắc,  thủy  tổ  nhà  Châu,  làm  quan  coi  việc  nông  thời  vua 

Nghiêu. Ông Khiết là thủy tổ nhà Thương. 

76 Nguyên văn là Thúc Tu (một loại thịt muối), lấy điển tích khi xưa Khổng 

Tử dạy học, học trò đến học bèn biếu thầy một miếng Thúc Tu để xin nhập 

môn. Nay dùng chữ Thúc Tu để chỉ quà cáp, lương bổng trả cho thầy để xin 

cho con được học. 



77 Khi Trụ Vương bị Châu Võ Vương hưng binh tru diệt, nhà Thương  mất 

ngôi; Bá Di, Thúc Tề là con cháu nhà Thương không chịu ăn thóc nhà Châu, 

nhịn đói đến chết. 

78  Ngũ  phước  lâm  môn:  Năm  thứ  phước  vào  cửa,  tức  là  phú,  quý,  thọ, 

khang, ninh (giàu, sang, sống lâu, mạnh khỏe, yên ổn). 

79 Lục cực: Theo Từ Tỉnh Dân trong bài Nho Học Giải Thuyết thì lục cực là 

bị vùi dập, bệnh tật, lo buồn, nghèo cùng, bị ghét bỏ và thân thể suy yếu. 

80  Ngũ  suy:  năm  tướng  suy  hiện  ra  khi  một  vị  trời  sắp  hết  tuổi  thọ,  tức  là 

hoa  trên  mão  héo  úa,  nách  rịn  mồ  hôi,  áo  quần  nhơ  nhớp,  thân  mất  vẻ  oai 

nghi có mùi hôi và mắt thường hay chớp, không thích chỗ ngồi cũ của mình 

hoặc làm những việc thô tháo với ngọc nữ. 

81  Lý  Cương,  tự  Bá  Kỷ,  người  xứ  Thiệu  Vũ,  ra  làm  quan  dưới  thời  Tống 

Huy  Tông.  Trong  thời  Tĩnh  Khang,  ông  thuộc  phe  chủ  chiến  nên  bị  giáng 

chức. Khi Cao Tông nối ngôi, ông được triệu ra làm tể tướng. Lý Cương rất 

tin  Phật  pháp,  đặc  biệt  hâm  mộ  kinh  Hoa  Nghiêm.  Ông  mất  năm  Thiệu 

Hưng thứ 10 (1126), thọ 58 tuổi. Trong cuốn Dịch dữ Hoa Nghiêm đối luận 

(So sánh kinh Dịch và kinh Hoa Nghiêm), ông viết:  “Dịch lập ra hình tượng 

 để diễn đạt ý, kinh Hoa Nghiêm mượn sự để biểu thị pháp. Lý vốn không hai. 

 Thế  gian  và  xuất  thế  gian  cũng  không  hai  đạo.  Vì  sao  vậy?  Thiên  địa  vạn 

 vật, hữu tình không gì chẳng nhiếp!” 

82 Ấp lệnh: người đứng đầu một ấp. 

83 Nguyên  văn   “Tề Đông  dã nhân chi bỉ luận”.  Tề Đông Dã Nhân  là  một 

thành ngữ , hàm nghĩa những lời đồn đãi không có bằng chứng, toàn là ngoa 

truyền.  Tương  truyền,  người  vùng  Tề  Đông  thường  nói  những  lời  không 

đúng sự thật, thích đồn thổi. 

84 Quan Đông: vùng đất ở phía Đông ngoài Sơn Hải Quan, nay thuộc vùng 

Đông Tam Tỉnh, tức đất Mãn Châu khi xưa. 

85  Hỗn  Nguyên  Môn  là  một  thứ  tà  giáo  thời  Minh  Thanh,  vốn  là  một  chi 

phái  của  Bạch  Liên  Giáo.  Giáo  phái  này  còn  có  tên  là  Hồng  Dương  Giáo, 

Nguyên Thuần Giáo, do Hàn Thái Hồ ở Khúc Châu, tỉnh Trực Lệ sáng lập. 

Giáo này phát triển rầm rộ tại vùng Đông Bắc Trung Hoa. Hàn Thái Hồ sanh 

năm  Long  Khánh  thứ  4  (1570).  Năm  Vạn  Lịch  16  (1588),  ông  ta  đến  núi 

Thái Hổ ở Lâm Thành thuộc tỉnh Trực Lệ tu hành. Sau ba năm tự xưng đắc 

đạo sáng lập Hồng Dương Giáo, tôn giáo tổ La Thanh của Vô Vi Giáo làm 

tổ  sư,  tự  xưng  mình  chính  là  hậu  thân  của  La  Thanh,  mô  phỏng  bộ  La  Tổ 

Ngũ Bộ Kinh để soạn ra Hồng Dương Thán Thế Chân Kinh, tạo thành Ngũ 

Đại  Bộ  Kinh  của  giáo  phái  mình.  Rồi  trộm  lấy  những  thần  chú,  Phật  hiệu 

nhà Phật, sửa chữa, cắt xén tạo thành bộ Tỏa Thích Hỗn Nguyên Vô Thượng 

Đại Đạo Huyền Diệu Chân Kinh gồm 5 bộ khác nhau, gọi là Tiểu Ngũ Bộ. 



Năm Vạn Lịch 23, ông ta đến Bắc Kinh truyền giáo. Lúc ấy, triều đình nhà 

Minh  rất  sùng  bái  thuật  đồng  cốt,  họ  Hàn  bèn  kết  giao  với  tổng  thái  giám. 

Do vậy, được triều đình phong tặng danh hiệu Hộ Pháp, phong thưởng tước 

vị.  Năm  Vạn  Lịch  26  (1598),  Hàn  Thái  Hồ  chết,  chỉ  mới  29  tuổi.  Giáo  đồ 

nhân đó thêu dệt rất nhiều chuyện để thần bí hóa họ Hàn. Vị thần được giáo 

phái  này  tôn  sùng  nhất  là  Hỗn  Nguyên  Lão  Tổ  (còn  gọi  là  Vô  Sanh  Lão 

Mẫu), tất cả các kinh sách của đạo này đều bắt đầu bằng Hỗn Nguyên, Hồng 

Dương hay Hoằng Dương. Giáo nghĩa chủ yếu của họ là thế giới sắp tận thế, 

ai tu theo Hồng Dương Giáo sẽ được cứu độ. Vào những ngày đản sanh của 

Phật, Quán Âm, Địa Tạng, và sáng tồ của đạo hoặc các dịp ma chay, giáo đồ 

tụ  tập  cử  hành  tế  lễ,  tuyên  niệm  những  bài  kinh  Hoằng  Dương  Khổ  Công 

Ngộ Đạo  Kinh,  Hỗn Nguyên Hồng Dương Lâm  Phàm Phiêu Cao  Kinh,  Hộ 

Quốc  Hựu  Dân  Phục  Ma  Bảo  Quyển,  Thái  Sơn  Đông  Nhạc  Thập  Vương 

Bảo  Quyển  v.v…  Các  hình  thức  trị  bệnh  bằng  bùa  chú,  ban  thánh  thủy, 

thánh  dược  cũng  rất  thạnh  hành.  Trong  thời  vua  Gia  Khánh,  giáo  phái  này 

giao tranh khốc liệt với Thiên Lý Giáo nên bị nhà Thanh đàn áp, nên suy yếu 

dần. Hỗn Nguyên Môn mạnh mẽ trở lại vào thời Quang Tự rồi lại bị suy yếu 

Chính quyền Trung  Hoa Dân Quốc liệt  giáo phái  này  vào danh sách  những 

tà giáo. Đến nay, ở Trung Hoa Đại Lục vẫn còn một hai nhóm theo giáo phái 

này. 

86 Ý nói: Cố ý dùng những chữ không đúng chỗ, không thích hợp để làm ra 

vẻ như đang thuận miệng giảng nói, chứ không phải là do biên soạn ra nên 

từ ngữ không được trau chuốt, gãy gọn. 

87 Phật sát vi trần kiếp số: Tức số lượng nhiều như số tất cả hạt vi trần trong 

một cõi Phật. 

88 Hành cước: Thiền khách đi tham học khắp với các bậc tôn túc đã chứng 

ngộ trong tùng lâm thiên hạ. 

89 Ngộ 悟 (bộ Tâm) là giác ngộ, còn Ngộ 誤 (bộ Ngôn) là lầm lẫn, mê lầm. 

Ngộ của bọn ma chính là Ngộ (lầm lẫn). 

90 Nguyên  văn “Cổ Hồ” là  những  lái buôn  người  Hồ. Xưa những  người từ 

Tây  Vực,  Tân  Cương  thường  vào  Trung  Hoa  buôn  bán,  người  Trung  Hoa 

nhất loạt gọi họ là người Hồ. 

91 Thời cổ dùng thẻ tre làm giấy ghi chép, nên thường có thành ngữ “khánh 

trúc nan thư kỳ tội” (hết sạch trúc khó chép hết nổi tội)  

92 Ý nói trong nguyên bản có nhiều chỗ dùng lối chữ Thảo để viết tắt, hoặc 

dùng chữ đồng âm  để viết cho  gọn (tức  là lối Giả Tá).  Khi  người ta sao lại 

để  in  không  xét  kỹ  ngữ  cảnh,  cứ  thay  bằng  chữ  đủ  nét  tương  ứng  nhưng 

không phù hợp ngữ cảnh làm cho sai lạc ý nghĩa. 



93 Lệnh thân: tiếng tôn xưng cha mẹ của người khác. 

94  Chữ  Hán  ghi  là  Hoàng  Năng  黃能,  tổ  Ấn  Quang  chú  thích:   “Âm  Nãi, 

 bình thanh, tức tam túc miết”  (đọc là Nãi, đọc thanh ngang, chính là con ba 

ba có ba chân). Ông Cổn là bố vua Đại Vũ. 

95  Lạc  Bang Văn  Loại:  Tác phẩm  này  gồm  năm  quyển do  ngài  Tông  Hiểu 

(1151-1214) soạn  vào  đời  Nam  Tống,  hoàn  thành  vào  năm  Khánh  Nguyên 

thứ  sáu  (1200).  Nội  dung  bao  gồm  các  đoạn  văn  trọng  yếu  trong  các  kinh 

luận  liên  quan  đến  Tịnh  Độ,  cũng  như  liệt  kê  tên  các  trước  thuật,  thi  kệ, 

truyện ký của chư tổ sư, phân thành mười bốn môn (đề mục), chia thành hơn 

220  thiên.  Về  sau,  ngài  Tông  Hiểu  soạn  thêm  cuốn  Tục  Biên  Lạc  Bang  Di 

Cảo để bổ sung. 

96  Pháp  Uyển  Châu  Lâm  tổng  cộng  gồm  100  quyển  do  ngài  Đạo  Thế  (?-

683)  soạn  vào  năm  đầu  niên  hiệu  Tổng  Chương  đời  Đường  (668).  Đây  là 

một  loại  bách  khoa  toàn  thư  vô  cùng  quý  giá  về  các  kinh  luận  Phật  giáo. 

Ngài  Đạo  Thế  đã  dựa  theo  bộ  Đại  Đường  Nội  Điển  Mục  Lục  và  Tục  Cao 

Tăng Truyện của anh mình là Đạo Tuyên để biên soạn. Tác phẩm này gồm 

một  trăm  thiên,  chia  thành  668  tiểu  loại,  trình  bày  đại  lược  tư tưởng,  thuật 

ngữ,  pháp  số  v.v…  của  Phật  giáo.  Sách  dẫn  rộng  các  kinh,  luật,  luận,  ký, 

truyện  (hơn  cả  bốn  trăm  thứ).  Rất  nhiều  tác  phẩm  được  Pháp  Uyển  Châu 

Lâm nhắc đến nay đã bị thất lạc. 

97 Cách vật trí tri: Theo cách hiểu thông thường của Tống Nho, cách vật trí 

tri  nghĩa  là  học  hỏi  nghiên  cứu  sự  vật  để  hiểu  biết  thấu  đáo.  Tổ  Ấn  Quang 

giảng câu này phải hiểu là “cách trừ vật dục” (tức trừ khử lòng ham muốn) 

mới thấu đáo được đạo. 

98 Khuông Lô: Chỉ sơ tổ Tịnh Tông, tức ngài Huệ Viễn. Ngài dựng Liên Xã 

nơi núi Khuông Lô. Chữ Lô còn đọc là Lư, nên có sách viết là Khuông Lư. 

99  Công  Tôn  Long  (320-250  trước  Công  nguyên),  người  nước  Triệu,  tân 

khách của Bình Nguyên Quân, chủ trương thuyết hình danh (mọi sự vật tồn 

tại chỉ do cái tên), mang nặng tính ngụy biện. Tác phẩm đặc trưng của ông ta 

là  Kiên  Bạch  Luận  và  Danh  Thật  Luận.  Luận  điểm  chủ  yếu  của  ông  ta  là: 

 “Ngựa trắng không phải là ngựa.  Vì trắng là màu sắc, ngựa là hình trạng. 

 Ngựa  và  Trắng  chỉ  là  hai  khái  niệm  độc  lập  không  ăn  nhập  gì  với  nhau” . 

Luận điểm thứ hai là “Kiên bạch thạch tam”:  “Kiên (cứng) là tánh, Bạch là 

 màu, Thạch (đá) là hình, ba tướng này cũng là ba khái niệm tách rời nhau, 

 không liên quan gì với nhau, không  thể nhận biết  đồng  thời được” .  Từ  đó, 

Công Tôn Long quan niệm vật chất không tồn tại, chỉ thừa nhận quan niệm 

tinh thần tồn tại, không có sự vật cụ thể. Vì thế, người ta thường dùng từ ngữ 

“kiên bạch đồng dị” để chỉ luận thuyết của Công Tôn Long. Ở đây, Tổ dùng 



từ ngữ này hàm ý những luận thuyết của Vương Canh Tâm đều là ngụy biện, 

biện luận hàm hồ. 

100 Đại A Di Đà Kinh là bản hội tập kinh Vô Lượng Thọ từ bốn bản nguyên 

dịch của ông Vương Nhật Hưu đời Tống, ông này có hiệu là Long Thư. 

101  Kinh  ở  đây  chỉ  bản  hội  tập  kinh  Vô  Lượng  Thọ  của  ông  Ngụy  Thừa 

Quán được ông Vương Canh Tâm nhuận sắc, phân đoạn. Di Đà Trung Luận 

là bộ luận nhằm giải thích kinh A Di Đà do Vương Canh Tâm soạn. 

102  Khai Quyền  hiển  Thật, khai Tích  hiển  Bổn: Chỉ rõ pháp  nào  là Quyền 

(tạm  thời,  phương  tiện),  pháp  nào  là  Thật,  tức  pháp  Nhất  Thừa.  Tích  là 

những gì do Pháp Thân hóa hiện nhằm thích ứng căn cơ, Bổn là Pháp Thân. 

Bổn còn có  nghĩa  là địa  vị thật sự chứng  đắc của  một  vị  Pháp  Thân đại sĩ, 

còn Tích là những gì các Ngài thị hiện nhằm giáo hóa chúng sanh. 

103 Tông Thiên Thai chia toàn bộ kinh điển nhà Phật thành năm bộ phận lớn 

(ngũ thời) là  Hoa Nghiêm,  A  Hàm, Phương Đẳng,  Bát Nhã,  và Pháp  Hoa  - 

Niết Bàn. 

104 Hiếu giáo: Hiếu dưỡng mẹ, dạy dỗ con. 

105 Chỉ nhà in kinh Kim Lăng Khắc Kinh Xứ ở Nam Kinh. 

106  Ý  Tổ  nói:  Trong  những  phần  Ngài  đính  chánh,  đa  phần  là  sửa  những 

chỗ sai thành đúng, còn những chỗ Ngài do hiểu sai nên sửa đúng thành sai, 

hoặc sửa từ cái sai này sang cái sai khác thì ít. 

107 Theo sách Di Đà Trung Luận, sư Chú Am người xứ Cam Tuyền, Giang 

Nam,  lúc  nhỏ  tính  tình  thô  lỗ,  vô  lại,  không  giữ  giới  luật,  thường  sống  tại 

Dương Châu thiền tự, hay cà khịa với vị sư giữ chức Phạn Đầu, chửi bới tục 

tằn, vô lễ. Trụ Trì quở trách. Về sau, Sư hối cải, bế quan ba năm, chuyên trì 

chú  Đại  Bi.  Lúc  xuất  quan,  phong  cách  thay  đổi  hẳn,  khiêm  nhường  nhũn 

nhặn,  ai  trông  thấy  cũng  phải  lấy  làm  lạ,  kính  ngưỡng.  Bất  cứ  sách  vở  thế 

gian, kinh điển nhà Phật nào, ngay cả những thứ tiểu thuyết nhảm nhí chẳng 

cần đem sách lại, hễ hỏi đến Sư bèn đọc ra thông suốt. 

108  Pháp  sư  Hội  Tánh  nói:  Khi  in  Ấn  Quang  Văn  Sao,  tên  ông  này  bị  ghi 

sai, đúng ra phải là Thản Cư. 

109  Nguyên  văn  là  Tập,  các  tác  phẩm  cổ  điển  của  Trung  Hoa  được  chia 

thành bốn loại lớn: Kinh, Sử, Tử, Tập. Tập chính là các tác phẩm, thi tập của 

những văn nhân, thi sĩ nổi tiếng. 

110 Từ Vân Sám Chủ: tức ngài  Tuân Thức (964-1032), cao tăng đời Tống, 

người huyện Lâm Hải, Thai Châu (nay thuộc tỉnh Chiết Giang), họ Diệp, tự 

Tri Bạch. Xuất gia năm 18 tuổi với ngài Nghĩa Toàn của tông Thiên Thai, 20 

tuổi thọ Cụ Túc Giới. Lúc đầu, Ngài chuyên học Luật, từng đốt một ngón tay 

trước  tượng  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  để  cúng  dường,  thề  hoằng  dương  giáo  pháp 

Thiên Thai. Ngài lãnh hội sâu xa giáo nghĩa Thiên Thai từ ngài Nghĩa Thông 



chùa Bảo Vân. Ngài giảng rất nhiều kinh, như Pháp Hoa, Duy Ma, Niết Bàn, 

từng  nhóm  tăng  chúng  chuyên  tu  Tịnh  nghiệp.  Ngài  chuyên  giảng  kinh,  tu 

sám ở vùng Hàng Châu, Tô Châu, học chúng rất đông hơn ngàn người. Đời 

Tống  Chân  Tông,  năm  Càn  Hưng  nguyên  niên  (1022),  ngài  được  vua  ban 

hiệu  là Từ Vân. Dưới ảnh  hưởng của Ngài, giáo điển của Thiên Thai Tông 

đã được đưa vào Đại Tạng Kinh thời Tống. Hầu như đối với kinh nào Ngài 

cũng  soạn  sám  nghi  nên  được  xưng  tụng  là  Bách  Bổn  Sám  Chủ,  hoặc  Từ 

Vân Sám Chủ, Từ Vân Tôn Giả, Linh Ứng Tôn Giả, Thiên Trúc Tôn Giả (vì 

cuối  đời  Ngài  trụ  tại  chùa  Thiên  Trúc).  Tác  phẩm  Tịnh  Độ  Sám  Nghi  của 

Ngài được đặc biệt lưu truyền rộng rãi. Ngài  mất năm Đạo Nguyên nguyên 

niên (1032) đời Tống Nhân Tông, thọ 67 tuổi. 

111  Nghiệp  Báo  Sai  Biệt  Kinh  nói:   “Lớn  tiếng  niệm  Phật,  tụng  kinh,  có 

 mười thứ công đức: Trừ được buồn ngủ, thiên ma kinh sợ, tiếng vang khắp 

 mười phương, tam đồ dứt khổ, tiếng bên ngoài chẳng lọt vào, tâm chẳng tán 

 loạn, dũng mãnh tinh tấn, chư Phật hoan hỷ, tam-muội hiện tiền, vãng sanh 

 Tịnh Độ”.   

Kinh  Lễ  Phật  Công  Đức  Nghiệp  Báo  Sai  Biệt  nói:   “Lễ  Phật  một  lạy  thì từ 

 đầu gối xuống đến Kim Cang Tế, mỗi một hạt bụi là một ngôi Chuyển Luân 

 Vương,  được  10  thứ  công  đức:  được  diệu  sắc  thân,  nói  ra  người  khác  tin 

 tưởng, ở trong chúng không sợ hãi, được Phật hộ niệm, có đại oai nghi, mọi 

 người  thân  cận,  chư  thiên  kính  yêu,  có  đại  phước  đức,  mạng  chung  vãng 

 sanh, mau chứng Niết Bàn”. 

112  Sách  Luận  Ngữ  Kim  Giải  giảng  câu  này  có  nghĩa  là:  Người  quân  tử 

nhằm bồi dưỡng học vấn của chính mình nên nỗ lực học tập. 

113 Tức cư sĩ Từ Úy Như, người in Ấn Quang Văn Sao lần đầu. 

114 Âu là Âu Dương Tu (1007-1072) là một văn gia kiêm sử gia thời Tống. 

Ông này đã viết Bản Luận gồm ba thiên cực lực bài xích tư tưởng Phật giáo. 

Lúc  biên  soạn  Tân  Đường  Thư  và  Tân  Ngũ  Đại  Sử,  ông  ta  còn  cắt  bỏ  hơn 

200  bài  ký  sự  về  Phật  giáo.  Sau  này,  về  già,  ông  lại  trở  thành  tín  đồ  Phật 

Giáo. Còn họ Hàn chính là Hàn Dũ (768-824), hiệu là Xương Lê, văn nhân 

thời  Đường,  cực  lực  báng  Phật,  đòi  đốt  kinh  Phật,  dẹp  chùa,  đuổi  Tăng  về 

làm dân. 

115 Lỵ mỵ võng lượng: Lỵ mỵ (Lỵ đúng ra phải đọc là Si) là loài quỷ trong 

núi sâu, võng lượng là loài quỷ trong rừng. Nói chung, lỵ mỵ võng lượng là 

các loài quỷ quái do sơn thần, thủy tinh biến hiện hại người. 

116 Dịch là một loại cờ vây. Mạnh Tử nói Dịch Thu là một người thời cổ do 

giỏi đánh cờ vây mà mang tên là Dịch Thu. Trong sách Mạnh Tử, thiên Cáo 

Tử, có chép:  “Phàm phu học nghề đánh cờ vây là nghề mọn, chẳng chuyên 

 tâm  dốc  chí  sẽ  không  học  được.  Dịch  Thu là  người  giỏi cờ  vây  nhất  nước. 



 Nếu Dịch Thu dạy hai người, một người chuyên tâm dốc chí, chỉ lắng nghe 

 Dịch Thu; người kia tuy nghe Dịch Thu nói nhưng lại nghĩ có con chim hồng 

 hộc  bay  tới,  mình  sẽ  giương  cung  bắn.  Tuy  là  cùng  học,  kết  quả  lại chẳng 

 giống nhau!” 

117 Nhị Không: Ngã Không và Pháp Không. 

118 Hiền khế: tiếng gọi tỏ vẻ trân trọng bạn hữu. 

119 Phục đoạn: Khuất phục, đè nén chứ chưa đoạn trừ cội rễ. 

120 Bàng cư sĩ tên là Bàng Uẩn, tự Đạo Huyền, người xứ Hành Dương, học 

Nho,  từ  nhỏ  đã  ngộ  trần  lao,  chí  cầu  xuất  thế.  Năm  đầu  niên  hiệu  Trinh 

Nguyên  (785)  đời  Đường,  tham  yết  sư  Thạch  Đầu,  hỏi:  “Chẳng  cùng  vạn 

pháp làm bạn thì là ai?” Thạch Đầu lấy tay che miệng. Đột nhiên Bàng Uẩn 

hơi tỉnh ngộ, sau tham yết Mã Tổ, hỏi lại câu trên đây. Mã Tổ đáp: “Đợi khi 

 nào ông một hơi uống cạn nước Tây Giang sẽ bảo cho ông biết”,  ngay khi 

đó bèn đốn ngộ huyền chỉ. Khi cư sĩ sắp nhập diệt, bảo với con gái là Linh 

Chiếu: “Huyễn hóa không thật, tùy ngươi duyên theo. Hãy ra ngoài xem mặt 

trời, khi nào đúng Ngọ bảo cha!” Linh Chiếu ra khỏi cửa, trở vào bảo: “Mặt 

trời đứng bóng rồi lại chênh, hãy ra xem thử!” Cư sĩ ra cửa xem, Linh Chiếu 

bèn lên tòa của cha, chắp tay qua đời. Cư sĩ cười: “Con ta lanh lẹ quá!” Bèn 

dời  ngày  chết  lại  bảy  hôm.  Người  đứng  đầu  vùng  ấy  là  Vu  Công  Đốn  đến 

hỏi  thăm,  cư  sĩ  nói: “Chỉ  nguyện  không  vô  sở  hữu,  chớ  đừng  mọi  thứ  đều 

thật,  chẳng  phải  không!  Khéo  trụ  trong  thế  gian,  đều  như  bóng,  như  tiếng 

vang”. Nói xong, tựa đầu vào gối ông Vu, qua đời. 

121 Phóng thí: tức trung tiện (break the wind, passing gas) 

122 Theo Tử Bách Lão Nhân Tập, quyển 22, vị Tăng này chính là Nhất Am 

thiền sư sống vào thời Gia Tĩnh (1522-1566) nhà Minh. 

123 Trong Mật Tạng, có  nói  những bài chú  nếu  gió thổi qua  người trì tụng 

chạm  vào  người  khác,  người  khác  cũng  được  lợi  ích.  Như  chú  Đại  Tỳ  Lô 

Giá Na Quán Đảnh, tụng vào cát đem rải lên xương người chết, người chết 

cũng được giải thoát. 

124 Ở đây Pháp Số chỉ những sách chuyên giải nghĩa những thuật ngữ Phật 

giáo  như  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  Tâm  Vương,  Tâm  Sở,  Ngũ  Trụ,  Tứ  Đảo 

v.v…  

125 Hai vị ở đây là Liên Trì và U Khê đại sư (tác giả Di Đà Viên Trung Sao) 

126  Gọi  là  thô  trì  vì  chỉ  mới  giữ  được  giới  tướng  trên  mặt  sự tướng,  chưa 

lãnh hội được giới thể. 

127 Ý nói nghe tin đồn rồi tin tưởng như chính mắt mình thấy. 

128  Tân  La  (Silla)  một  vương  quốc  cổ  ở  Đại  Hàn.  Cùng  với  Cao  Câu  Ly 

(Koguryo) và Bách Tế (Pakje) hợp thành thế chân vạc, sử Triều Tiên gọi là 

Tam Quốc thời đại. 



129  Lawo  hoặc  Lavo  là  một  vương  quốc  cổ  của  người  Mon-Khmer,  nay 

thuộc  tỉnh  Lobpuri  của  Thái  Lan  (thành  phố  Lobpuri  có  tên  xưa  là  Lavo). 

Sau  khi  vương  quốc  Ayuthaya  thành  lập,  Lavo  trở  thành  kinh  đô  thứ  hai. 

Siam được phiên âm sang tiếng Hán là Tiêm, nhưng ta thường đọc là Xiêm. 

130 Tích là tích trượng, cây gậy có những vòng sắt để vị Tăng cầm đi đường 

hoặc khất thực. Trụ tích là ở lại một nơi nào đó tu hành. 

131  Thiên  Thai  là  ngài  Trí  Giả,  Tây  Hà  là  ngài  Đạo  Xước,  Trường  An  là 

ngài Thiện Đạo. 

132 Nguyên văn: “Tiêu ư đỉnh cách”. Theo Vương Đồng Ức, “đỉnh cách” là 

cách viết ghi chú sao cho chữ đầu của mỗi hàng ghi chú nằm đúng ngay bên 

trái dòng ấy. 

133  Đế  Nhàn  (1858-1932),  danh  tăng  tông  Thiên  Thai  sống  vào  cuối  đời 

Thanh  cho  đến  đầu  thời  Dân  Quốc,  người  Hoàng  Nham,  Chiết  Giang,  họ 

Châu, tên Cổ  Hư,  hiệu  Trác Tam.  Thuở  bé thấy sa-môn  liền  vui  mừng,  lúc 

trẻ học Y, năm hai mươi tuổi từng nhiều lần thí thuốc cho người nghèo ở Hồ 

Ấp.  Về  sau,  vợ  chết,  con  mất,  bèn  bỏ  vào  núi  Bạch  Vân,  xuất  gia  với  ngài 

Thành  Đạo.  Năm  24  tuổi,  thọ  Cụ  Túc  Giới  ở  chùa  Quốc  Thanh,  núi  Thiên 

Thai. Lần lượt học Pháp Hoa, Lăng Nghiêm với các vị Mẫn Hy, Hiểu Nhu, 

Đại  Hải  v.v…  Năm  Quang  Tự  12  (1886),  được  ngài  Tích  Thụy  Dung  Tổ 

truyền pháp, kế thừa tông phong Thiên Thai đời thứ bốn mươi ba. Trước sau 

ngài  bế  quan  ba  lần  chuyên  tu  Thiền  Quán.  Ngài  từng  làm  trụ  trì  các  chùa 

Đầu  Đà  ở  Vĩnh  Gia,  chùa  Giới  Châu  ở  Thiệu  Hưng,  chùa  Long  Hoa  ở 

Thượng  Hải,  chùa  Quán  Tông  ở  Cẩn  Huyện.  Ngài  giảng  kinh  thuyết  pháp 

hơn 40  năm. Năm  Tuyên  Thống thứ 2  (1910), lập  Phật Giáo  Sư Phạm  Học 

Hiệu  ở  Nam  Kinh,  kiêm  nhiệm  vai  trò  hiệu  trưởng.  Năm  1919,  lập  Quán 

Tông  Học  Xá  tại  chùa  Quán  Tông.  Các  vị  Thường  Tỉnh,  Nhân  Sơn,  Hiển 

Ấm,  Đàm  Hư,  Giới  Trần,  Trì  Tùng,  Diệu  Chân,  Tưởng  Duy  Kiều,  Hoàng 

Thiếu  Hy  là  những  học  trò  nổi  tiếng  của  Sư.  Ngài  nhập  diệt  tháng  7  năm 

1932.  Trước  thuật  nổi  tiếng  nhất  là  các  bộ  Viên  Giác  Kinh  Giảng  Nghĩa, 

Kim  Cang  Kinh  Tân  Sớ,  Chung  Thủy  Tâm  Yếu  Giải,  Quán  Kinh  Sớ  Sao 

Diễn Nghĩa… được gom thành bộ Đế Nhàn Đại Sư Di Tập. 

134 Bảo Vương  Tùy Tức  do  ngài  Phi  Tích đời Đường chế ra.  Trong Niệm 

Phật  Tam  Muội  Bảo  Vương  Luận,  quyển  trung,  ngài  dạy  như sau:   “Người 

 trên  đời  đa  phần  dùng  bảo  ngọc,  thủy  tinh,  hạt  Kim  Cang,  hạt  Bồ  Đề,  hạt 

 Mộc Hoạn để làm xâu chuỗi, còn ta dùng hơi thở ra vào để làm xâu chuỗi. 

 Xưng danh hiệu theo hơi thở thì chắc chắn lắm, nào sợ thở ra không hít vào 

 được bèn thuộc đời sau!  Ta đi  - đứng  - nằm - ngồi  thường dùng xâu chuỗi 

 này,  dẫu  cho  mê  mệt  cũng  ôm  Phật  mà  ngủ,  thức  lại  niệm  tiếp.  Ắt  trong 

 mộng thấy được đức Phật!” 



135  Bộ  sách  này  do  ngài  Ưu  Đàm  Phổ  Độ  chùa  Đông  Lâm,  Lô Sơn  (sống 

vào  đời  Nguyên) soạn,  gồm  10  quyển.  Còn  có  những  tên  gọi  khác  như  Lô 

Sơn  Ưu  Đàm  Bảo  Giáo,  Lô  Sơn  Liên  Tông  Bảo  Giáo  Niệm  Phật  Chánh 

Nhân, hoặc Niệm Phật Bảo Giám. Ngài Ưu Đàm coi mình là người nối tiếp 

chí hướng của sơ tổ Huệ Viễn, xiển dương giáo nghĩa của ngài Từ Chiếu Từ 

Nguyên thời Nam Tống. Sách gồm những trích lục trọng yếu về pháp Niệm 

Phật  Tam  Muội,  sử  truyện  của  Tịnh  Tông.  Ngài  soạn  tập  sách  này  nhằm 

thuyết minh cặn kẽ giáo nghĩa Tịnh Độ được xiển dương bởi ngài Huệ Viễn 

và  Tử  Nguyên  nhằm  bài  trừ  những  tà  thuyết,  kiến  giải  sai  lầm  của  những 

người tự xưng là Tịnh Độ thời ấy. Nội dung chia thành các mục Niệm Phật 

Chánh  Nhân,  Niệm  Phật  Chánh  Giáo,  Niệm  Phật  Chánh  Tông,  Niệm  Phật 

Chánh  Phái,  Niệm  Phật  Chánh  Tín,  Niệm  Phật  Chánh  Hạnh,  Niệm  Phật 

Chánh Nguyện, Niệm Phật Vãng Sanh Chánh Quyết, Niệm Phật Chánh Báo, 

Niệm Phật Chánh Luận. Mỗi quyển gồm có phần tổng thuyết, rồi đến những 

đoạn kinh luận trọng yếu, hành trạng của cổ đức, giáo ngữ v.v…  

136  Ngũ  Đình  Tâm  Quán:  năm  pháp  quán  để  dứt  phiền  não,  mê  hoặc  gồm 

Bất Tịnh Quán (quán tưởng thân thể mình và người khác dơ bẩn để dứt tham 

ái),  Từ  Bi  Quán  (quán  tưởng  lòng  từ  bi  để  đối  trị  sân  hận),  Duyên  Khởi 

Quán  (quán  tưởng  12  nhân  duyên  thuận  và  nghịch  để  đối  trị  ngu  si),  Giới 

Phân Biệt Quán (quán tưởng các pháp của 18 giới đều do đất, nước, gió, lửa, 

không và thức hòa hợp để đối trị Ngã Chấp), và Sổ Tức Quán (đếm hơi thở 

để đối trị tâm tán loạn và khiến cho tâm dừng lặng nơi một cảnh) 

137 Gọi là “hai sách Sớ Sao”, vì ngài Liên Trì viết Di Đà Sớ Sao, đệ tử Ngài 

viết cuốn A Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa để chú giải thêm lời Sớ Sao. 

138 Lão nạp: Tiếng tự xưng của các vị tăng sĩ. Do ca-sa bằng các mảnh vải 

khâu  chằm  lại,  nên  thường  gọi  là  nạp-y  (áo  chằm  vá),  các  tăng  sĩ  cũng 

thường xưng là lão nạp hay nạp tử. 

139 Âm Chất Văn là thiên sách tương truyền do Văn Xương Đế Quân soạn 

ra. Ông Châu Mộng Nhan chú giải thiên sách này tường tận nên gọi là công 

thần của Đế Quân. Người ta thường đồng nhất Đế Quân với sao Văn Xương 

(tức Văn Xương  Tinh Quân). Theo thiên  Kê Chí của Minh Sử, Văn Xương 

Đế Quân còn có hiệu là Tử Đồng Đế Quân, họ Trương, tên Á Tử, làm quan 

nhà Tấn, tử trận được lập miếu thờ tại Độc Thất Khúc Sơn (thuộc huyện Tử 

Đồng,  tỉnh  Tứ  Xuyên).  Có  thuyết  nói  Ngài  sống  vào  thời  Đường,  sùng  tín 

Đạo Giáo, do phẩm đức cao đẹp nên sau khi chết được dân lập miếu thờ tại 

Độc Thất  Khúc Sơn. Miếu ấy  nay  vẫn còn tên  là Thanh  Hư Quán.  Lúc  đó, 

Ngài  chỉ  mới  được  gọi  là  Tử  Đồng  Thần.  Đến  thời  nhà  Nguyên,  vào  năm 

Diên  Hựu  thứ  3  (1316),  Đế  Quân  được  Nguyên  Nhân  Tông  phong  tặng  là 

Phụ Nguyên Khai Hóa Văn Xương Tư Lục Hoằng Nhân Đế Quân, nên từ đó 



ngài  thường  được  gọi  là  Văn  Xương  Đế  Quân.  Theo  Đạo  Giáo,  Ngài  được 

Thượng Đế giao cai quản phủ Văn Xương, chủ trì văn học, đỗ đạt. Bản Âm 

Chất Văn xuất hiện vào thời Nam Tống. 

140 Thương  Thư là  một  thiên sách của kinh  Thư,  gồm  những bài  ngắn  ghi 

lại những sự việc liên quan đến nhà Thương. 

141 Bành Thiệu Thăng (1740-1796), cư sĩ học giả đời Thanh, người Trường 

Châu (Ngô Huyện), tỉnh Giang Tô, tự Doãn Sung, hiệu Xích Mộc, còn hiệu 

là  Nhị  Lâm  cư  sĩ,  pháp  danh  là  Tế  Thanh.  Ông  đậu  tiến  sĩ  đời  Càn  Long, 

nhưng không ra làm quan. Ông thông suốt sách Nho, rất giỏi về Lý Học, tu 

Tiên suốt ba năm không thành tựu gì. Về sau, đọc kinh Phật mãi đến năm 29 

tuổi mới chuyển sang tin Phật, tự đặt hiệu là Tri Quy Tử. Ông xem khắp Đại 

Tạng  Kinh, thọ Bồ Tát giới, ăn chay, trì  giới. Rồi lại  học  Tịnh Độ  với  ngài 

Văn  Học Định Công (1712-1788), bế quan ở Văn  Tinh Các tại  Tô Châu tu 

Nhất  Hạnh  tam-muội.  Bình  sinh  ông  tận  lực  hoằng  dương  Tịnh  Độ,  chủ 

trương  Thiền  Tịnh  dung  hợp,  Phật  Nho  nhất  trí.  Những  tác  phẩm  tiêu  biểu 

của ông là Hoa Nghiêm Niệm Phật Tam Muội Luận, Tịnh Độ Tam Kinh Tân 

Luận,  Cư  Sĩ  Truyện,  Thiện  Nữ  Nhân  Truyện,  Tịnh  Độ  Thánh  Hiền  Lục 

v.v…  

142 Trình Minh Đạo, Trình Y Xuyên  và Châu Hy  là  những  người sáng  lập 

Tống Nho, đã vay mượn lý thuyết Phật giáo để đưa những khái niệm như Lý 

và Khí vào trong Nho Giáo, rồi lại quay ra đả kích Phật giáo. 

143 Thích  Thị  Kê Cổ Lược (gọi tắt  là Kê Cổ Lược) là  một bộ biên  niên sử 

Phật  giáo  do  sư  Bảo  Châu  Giác  Ngạn  soạn  vào  niên  hiệu  Chí  Chánh  thứ 

mười bốn đời Nguyên (1354), gồm bốn cuốn, được xếp vào tập 46 của Đại 

Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. Nguyên lai, bộ này chép từ lúc đạo Phật được 

truyền vào Trung Hoa cho đến cuối đời Nam Tống. Năm Sùng Trinh thứ 11 

(1638) đời Minh; Huyễn Luân soạn tiếp bộ Thích Thị Kê Cổ Lược Tục Tập 

gồm  ba  quyển,  chép  từ  năm  Chí  Nguyên  nguyên  niên  đời  Nguyên  (1264) 

đến năm Thiên Khải thứ 7 (1627) đời Minh. 

144 Ý nói sách chép theo lối biên niên, tức là những sự kiện được trình bày 

theo thứ tự thời gian. 

145 Liễu Hoa Dương không rõ năm sanh, môn nhân của ông ta thường ngoa 

truyền  họ  Liễu  sanh  vào  năm  đầu  niên  hiệu  Càn  Long  (1736)  để  chứng  tỏ 

ông  ta  đã  thành  tiên  sống  rất  lâu.  Họ  Liễu  là  người  làng  Hồng  Đô  (nay  là 

Nam Xương, tỉnh Giang Tây), lúc nhỏ học Phật từng xuất gia tại chùa Song 

Liên ở  Hoán Thủy, sau  bỏ theo  học tu  tiên  với đạo sĩ Ngũ Thủ Dương của 

Toàn Chân Giáo Long Môn Phái. Do vậy, đôi khi các sách vở Đạo Giáo vẫn 

gọi ông ta là Liễu Hoa Dương thiền sư thay vì Liễu Hoa Dương Chân Nhân. 

Theo môn nhân, một đêm kia, Hoa Dương nghe một vị trưởng lão nói: “Xưa 



Ngũ Tổ vào lúc canh ba, bí mật truyền đạo cho Lục Tổ”, bèn hoát nhiên đại 

ngộ, biết chứng đạo phải được bí truyền! Tìm không được vị thầy nào khai 

ngộ,  ông  ta  bèn  tham  học  khắp  các  vị  thầy  thuộc  Tam  Giáo.  Về  sau,  gặp 

được Ngũ Thủ Dương (Xung Hư Chân Nhân) bèn ngộ áo chỉ, biết được huệ 

mạng.  Tương  truyền,  ông  ta  gặp  Hồ  Linh  đạo  sĩ  núi  Khuông  Lô  căn  dặn: 

“Pháp tu Phật - Đạo song  hành  nay đã thất truyền, ngươi  nên khéo  nối  tiếp 

huệ mạng”. Phái đạo sĩ của Ngũ Thủ Dương và Liễu Hoa Dương được gọi là 

Ngũ Liễu Tiên Tông. Họ vay mượn một số khái niệm Thiền học để pha trộn 

với bí quyết luyện đan, vận khí cũng như luyện phù chú Ngũ Lôi. Xin trích 

một  đoạn  Huệ  Mạng  Kinh  để  minh  thị  những  lập  luận  nhập  nhằng  của  họ 

Liễu : “Tu luyện tánh mạng không gì bằng quy nhất. Cổ thánh tiên hiền đem 

 tông chỉ tánh mạng quy nhất khéo léo ví dụ với ngoại vật, chẳng chịu chỉ rõ 

 bàn thẳng, nên hậu thế không ai tu được. Tôi đọc được đồ hình [luyện khí], 

 chẳng dám tiết  lộ bừa  bãi, tức là tuân theo pháp  Lậu Tận trong kinh Lăng 

 Nghiêm, biểu thị diệu chỉ của kinh Hoa Nghiêm, gom những lời rải rác trong 

 các  kinh  để  đưa  về  đồ  hình  chánh  yếu…  Lập  ra  đồ  hình  này  là  nguyện 

 những ai  cùng chí  hướng hiểu rõ cơ trời song tu này, chẳng đọa bàng môn, 

 mới biết chủng tánh chân thật do đây mà thành, Lậu Tận do đây mà thành, 

 xá-lợi  do  đây  mà  luyện…”   Trong  đoạn  này,  y  đã  nhập  nhằng  bảo  phải  do 

luyện  đan, vận khí theo đồ  hình do  y chỉ  dạy  mới đạt được  Lậu  Tận, thành 

tựu xá-lợi! 

146 Tam luân thể không, tứ hoằng phổ nhiếp: Tam luân thể không là người 

thí, người nhận, vật được thí thể đều không; tứ hoằng phổ nhiếp là bao gồm 

trọn vẹn bốn Hoằng Thệ Nguyện. 

147 Thân kiến: chấp thân này thật có. 

148 Hiếu liêm vốn là  một khoa thi phát xuất từ thời Hán nhằm tuyển người 

ra làm quan, tiêu chuẩn thời ấy  là  những  người ấy phải  vừa hiếu thuận  vừa 

liêm  khiết.  Đến  thời  Minh  -  Thanh  vẫn  giữ  khoa  này,  tuy  thế  chỉ  thuần  là 

khoa cử, không còn dựa trên  tiêu chuẩn  hiếu  và  liêm  nữa! Người đậu khoa 

này được gọi là Hiếu Liêm. 

149 Do ngài Phổ Tế đời Nam  Tống soạn, gồm 25 quyển, được  xếp vào tập 

138  của  Tục  Tạng  Kinh.  Bộ  sách  này  toát  yếu  năm  bộ  sách  Cảnh  Đức 

Truyền  Đăng  Lục,  Quảng  Đăng  Lục,  Tục  Đăng  Lục,  Liên  Đăng  Hội  Yếu, 

Phổ Đăng Lục, nên gọi là Ngũ Đăng Hội Nguyên. Nội dung chép sự tích quá 

khứ thất Phật, hai mươi tám vị Tổ Ấn Độ, các vị tổ Thiền Tông Trung Hoa 

từ  Lục  Tổ cho  đến  ngài  Nam  Nhạc  và  những  vị  thiền  sư  đích  truyền  thuộc 

pháp hệ này. 

150  Thiền  Tông  Lâm  Tế  dùng  gậy  đánh  và  tiếng  hét  để  khai  thị  cho  học 

nhân. 



151  Tức  Tô  Thức  (1036-1101),  người  huyện  Mi  Xuyên,  tỉnh  Tứ  Xuyên, 

sống  vào  đời  Bắc  Tống,  tự  là  Tử  Chiêm,  hiệu  Đông  Pha,  là  một  trong  tám 

đại  văn  hào  thời  Đường  -  Tống;  rất  hâm  mộ  Phật  pháp,  chủ  trương  Thiền 

Tịnh song tu, thường giao du mật thiết với ngài Phật Ấn. Ông biện luận Phật 

pháp rất thông suốt, thường mang theo một bức tượng Phật Di Đà bên mình, 

nói “đây  là sự  nghiệp chung thân của ta” nhưng không chuyên tâm tu  Tịnh 

nghiệp, cuối cùng vẫn không được vãng sanh. 

152 Câu thành ngữ “lãnh hôi đậu bộc”, có nghĩa là trong tro lạnh chợt nổ ra 

hạt đậu  nóng,  ngụ  ý chuyện không thể có  được. Ở đây, Tổ dùng  thành  ngữ 

này  với  ngụ  ý: thực  hiện được chuyện tưởng chừng  như không  thể nào  xảy 

ra được. 

153 Vương Mãng người đời Hán, vốn là cháu của Hiếu Nguyên Hoàng Hậu. 

Sau được làm Đại Tư Mã cầm binh quyền. Hán Ai Đế băng, Mãng lập Bình 

Đế  lên  ngôi,  bắt  vua  lấy  con  gái  mình  làm  hoàng  hậu.  Mãng  độc  đoán 

chuyên quyền, coi  mình  như Châu Công,  tự xưng  là  Hán  An Công.  Không 

lâu  sau,  Mãng  giết  Bình  Đế,  lập  con  Bình  Đế  là  Lưu  Anh  lên  ngôi,  gọi  là 

Nhụ  Tử, được ba  năm  bèn soán  ngôi, đổi  quốc  hiệu  là  Tân. Mãng  làm  vua 

được 15 năm (từ năm thứ 9 sau CN đến năm 23 sau CN), khi tông thất nhà 

Hán là Quang Vũ Đế nổi dậy, khôi phục nhà Hán, thương nhân Đỗ Ngô bèn 

lập mưu giết Vương Mãng. 

154 Bùi Công Mỹ tên thật là Bùi Hưu, tự Công Mỹ, làm tể tướng đời Đường 

Tuyên  Tông,  đắc  pháp  với  thiền  sư  Hoàng  Bá  Hy  Vận.  Ông  có  để  lại  tác 

phẩm Truyền Tâm Pháp Yếu. 

155  Nguyên  văn:   “Bào  đinh  giải  ngưu,  Do  Cơ  xạ  viên”.  “Bào  đinh  giải 

 ngưu”   là  điển  cố  xuất  phát  từ  thiên  Dưỡng  Sanh  Chủ  của  Trang  Tử:  Văn 

Huệ Quân thấy mổ trâu bèn nói: “Ôi! Giỏi thay! Tuyệt đến  mức ấy”, người 

bào đinh (đầu bếp) thưa: “Thần khéo léo được như vậy là do tập quen, khéo 

léo dần”. Từ ngữ “bào đinh giải ngưu” được dùng để ví sự khéo léo, nhanh 

nhẹn đến cùng cực do tập luyện. Dưỡng Do Cơ là một tay thiện xạ nổi tiếng 

bách  phát  bách  trúng  “bách  bộ  xuyên  dương”  (bắn  trúng  lá  dương  liễu  ở 

cách  xa  một  trăm  bước)  thời  Chiến  Quốc.  Tương  truyền,  Dưỡng  Do  Cơ  đi 

săn,  loài  vượn  thấy  ông  ta  bèn  khóc  ròng  vì  biết  không  thể  nào  tránh  tên 

được, cho nên ở đây mới nói: “Do Cơ bắn vượn”. 

156 Đây là những vị nữ nhân tu pháp Trì Danh Niệm Phật được vãng sanh, 

tiểu truyện của họ được ghi lại trong Tịnh Độ Thánh Hiền Lục. 

157  Hoằng  Biện  là  người  nối  pháp  (pháp  tự)  của  ngài  Chương  Kính  Huy 

thiền sư, sống  vào thời Đường Tuyên  Tông. Câu  nói trên trích từ sách Ngũ 

Đăng Hội Nguyên trong cuộc vấn pháp của nhà vua vào năm 851. 



158  Trường  Sa  Cảnh  Sầm  là  người  nối  pháp  của  ngài  Nam  Tuyền  Phổ 

Nguyện. Câu nói trên cũng trích từ sách Ngũ Đăng Hội Nguyên. 

159 Thập Vãng Sanh kinh chính là kinh Phật Thuyết Thập Vãng Sanh A Di 

Đà Phật Quốc, được xếp vào quyển 87 của Vạn Tục Tạng Kinh, không rõ ai 

đã  dịch  kinh  này  từ  Phạn  sang  Hán.  Nội  dung  kinh  này  dạy  10  pháp  quán 

niệm để được vãng sanh Cực Lạc thế giới. 

160 Mã Tăng Ma là thọ nghiệp sư của hòa thượng Pháp Tràng. 

161 Điển cố  “học phú ngũ xa”  (học khắp năm xe) xuất phát từ câu văn trong 

sách Trang Tử:  “Huệ Thí hữu phương, kỳ thư ngũ xa”. Huệ Thí là một triết 

gia  thời  Chiến  Quốc,  học  vấn  rất  rộng.  Câu  trên  có  ý  nói  Huệ  Thí  học  rất 

rộng, đọc rất nhiều sách, phải dùng năm cái xe mới chở hết được! 

162 Ý nói: Nếu viết nhiều chữ trong một tờ giấy, trẻ có thể nhớ âm đọc, cầm 

lên đọc nằm lòng nhưng không nhận biết từng chữ. 

163  Nguyên  văn:  “Tự  liễu  hán”,  từ  điển  Phật  Quang  Sơn  giảng:  “Tự  liễu 

hán: Chỉ hạng người không có ý niệm lợi tha, chỉ mong chính mình được lợi 

ích.  Chỉ  biết  đến  thân  mình,  không  quan  tâm  đến  đại  cuộc.  Nhà  Thiền 

thường  gọi  kẻ  chỉ  tự  mình  tu  hành,  không  có  ý  niệm  độ  sanh  là  Tự  Liễu 

Hán”. Ở đây, Tổ tự xưng mình là Tự Liễu Hán vì có những người chỉ trích 

pháp môn Tịnh Độ là ích kỷ, chỉ lo cầu giải thoát cho riêng mình. 

164 Đây là một tác phẩm của Bành Thiệu Thăng, xiển dương Tịnh Độ, đồng 

thời  dẫn  dụng  những  công  án  bên  Nho  để  xiển  dương  Phật  pháp.  Ông  viết 

tác phẩm  này trong  khi đang bế quan tu Nhất  Hạnh tam-muội  tại Văn  Tinh 

Các. 

165 Nguyên văn là “lược hư hán”, tự điển Phật Quang Sơn giải thích: Đây là 

thuật ngữ nhà Thiền chỉ kẻ thích nói xuông, làm ra vẻ tu hành. Lược là “lược 

thủ” (cướp lấy), Hư là hư vọng không thật. “Lược hư” tức là nói xuông, mô 

phỏng ngôn ngữ của người khác, làm ra vẻ. 

166 Bài thuốc  này được đăng tải trong phần phụ  lục thuộc quyển 4 của  Ấn 

Quang Văn Sao. 

167 La Đài Sơn: người Giang Tây, đậu Cử Nhân thời Càn Long, sống cùng 

thời với Bành Thiệu Thăng. Ông mất sớm, chỉ thọ bốn mươi sáu tuổi. Trong 

Nhất Hạnh Cư Tập có sao lục những thư từ trao đổi giữa Bành Thiệu Thăng 

và La Đài Sơn. 

168 Hòa nam (Vandana): có nghĩa là kính lễ, đảnh lễ. 

169 Ngọc Lâm Thông Tú (1614-1675): Người Thường Châu, tỉnh Giang Tô. 

Năm 19 tuổi xuất gia thọ Cụ Túc Giới với ngài Khánh Sơn Viên Tu (thuộc 

dòng  pháp  Long  Trì  Huyễn  Hữu.  Ngài  Viên  Tu  còn  được  gọi  gọi  là  Thiên 

Ẩn  Viên  Tu) thuộc  tông  Lâm  Tế.  Sau  khi  ngài  Thiên  Ẩn  Tu  viên  tịch,  bèn 

được kế thừa pháp tịch, trụ trì chùa Báo Ân ở Vũ Khang, tỉnh Chiết Giang. 



Năm Thuận  Trị  15 (1658),  vâng chiếu  vào cung,  hoằng dương  đại pháp tại 

Vạn Thiện Điện. Không lâu sau, Ngài lui về núi, lưu đệ tử là Hành Sâm ở lại 

hoằng pháp nơi Bắc Kinh. Năm Thuận Trị 17, vua thọ giới Bồ Tát, đặc biệt 

yêu cầu  ngài  Ngọc  Lâm  làm bổn sư truyền  giới, ban  hiệu Đại Giác Phổ Tế 

Năng Nhân Quốc Sư. Khi giảng pháp trong cung, Sư có soạn một thiên sách 

gọi là Khách Vấn. Đại học sĩ Kim Chi Tuấn phụng chiếu viết lời bình chú và 

viết lời tựa để lưu hành. Về già, Sư sáng lập chùa Thiền Nguyên tại núi Tây 

Thiên  Mục  thuộc  Chiết  Giang,  thường  trụ  nơi  đó.  Ngài  thị  tịch  vào  ngày 

mồng Mười tháng Tám năm Khang Hy 14 (1675) tại am Từ Vân ở Hoài An, 

thọ 62 tuổi.  Đệ tử nối pháp  hơn  20  người,  lưu  lại Ngữ  Lục  gồm 12 quyển. 

Vua Ung Chánh do đọc Ngữ Lục này mà lãnh hội pháp yếu. 

170  Câu  này  dựa  theo  thành  ngữ   “Dĩ  tha  sơn  thạch  công  tự  kỷ  chi  ngọc”: 

Lấy đá nơi núi khác làm ngọc cho mình. 

171 Kiên Mật: Cao tăng đời Thanh, người huyện Khâm, Huy Châu. Xuất gia 

năm  28 tuổi, tham  học rộng  khắp các bậc tông tượng Thiền, Giáo. Đến khi 

gặp được Liên Trì đại sư, kính mộ vô cùng, thề suốt đời y chỉ hoằng truyền 

đạo thầy. Ngài tịch năm Khang Hy 17 (1678). Ba ngày trước khi đại sư vãng 

sanh, mùi hương lạ tràn ngập thất (theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục). 

172  Ngọc  Phong  đại  sư pháp  húy  Cổ  Côn,  người  cuối  đời  Thanh,  tự  Ngọc 

Phong, hiệu Luyến Tây, người huyện Thượng Nhiêu, tỉnh Giang Tây, không 

rõ sanh vào năm nào, xuất gia năm mười tuổi tại chùa Phổ Ninh, thọ Cụ Túc 

Giới tại chùa Quốc Thanh ở núi Thiên Thai, nhân nghe tiếng chuông bèn đại 

ngộ. Về sau, Sư trụ tại chùa Sùng Phước ở Hàng Châu, đọc bộ Di Đà Viên 

Trung  Sao  của  đại  sư  U  Khê  Truyền  Đăng  bèn  cảm  ngộ,  tự  xưng  mình  là 

hậu  duệ truyền pháp của  ngài U  Khê.  Sư  nghiêm trì  giới  luật,  nhất tâm thệ 

nguyện cầu vãng sanh. Tự hạn định mỗi ngày trì danh sáu vạn biến, hai thời 

hồi  hướng.  Sư cực  lực  san  khắc  kinh  luận  Đại  Thừa  và  những  sách  đề  cao 

Tịnh Độ. Năm Quang Tự thứ mười lăm (1892), Sư thị hiện có bệnh rồi nhập 

diệt. Trước tác gồm các bộ: Tịnh Độ Tùy Học (2 quyển), Tịnh Độ Tất Cầu, 

Liên Tông Tất Độc, Niệm Phật Yếu Ngữ, Niệm Phật Tứ Đại Yếu Quyết (bộ 

này  được  đưa  vào  Tục  Tạng  Kinh),  Tịnh  Độ  Tự  Cảnh  Lục,  Tịnh  Độ  Thần 

Châu,  Tây  Quy  Hành  Nghi,  Vĩnh  Minh  Thiền  Sư  Niệm  Phật  Quyết,  Niệm 

Phật Khai Tâm Tụng, Thượng Phẩm Tư Lương v.v…  

173 Xin xem bài ký Quán Âm Bồ Tát Ứng Tích Tại Chùa Viên Quang thuộc 

Nam Ngũ Đài Sơn trong phần Phụ Lục của quyển 4. 

174 Theo sách Phật Tổ Tâm Đăng, đây là bài kệ truyền thừa pháp phái của 

ngài Khuê Phong Tông Mật thuộc tông Hiền Thủ đời Đường. 

175 Minh Thái Tổ tên là Châu Nguyên Chương. 

176 Chữ Thù gồm chữ Ngạt và chữ Châu ghép lại. 



177 Pháp danh của đại sư vốn là Thù Hoằng, nhưng thay bộ Ngạt bằng bộ Y 

nên  thành  Châu  Hoằng  (trong  âm  Quan  Thoại,  hai  chữ  này  có  âm  đọc  gần 

giống  nhau). Châu 袾 (bộ Y)  là  màu đỏ sậm; còn chữ Châu 祩 (bộ Thị) lại 

có nghĩa là nguyền rủa. Chữ Châu thứ hai nghĩa không đẹp, trong tiếng Tàu 

âm lại không giống với chữ Thù lắm, nên Tổ mới chê những người viết sai 

là tâm khí thô phù! 

178 Hàn Tương Tử là một trong bát tiên của Đạo Giáo (những người kia như 

Lã  Động  Tân,  Hà  Tiên  Cô,  Lý  Thiết  Quải,  Tào  Quốc  Cữu  v.v…),  là  một 

nhân vật có thật thời Đường. Ông ta chính là cháu của văn hào Hàn Dũ. Sự 

tích ông tiên này được chép trong cuốn tiểu thuyết Đông Du Bát Tiên. 

179 Nguyên văn “hướng Dương”, phía Nam của núi gọi là Dương. 

180 Tam Đế: Không, Giả, Trung. 

181  Nhận:  Đơn  vị  đo  chiều  dài.  Đời  Châu  tám  thước  là  một  nhận,  tức 

khoảng 6.48 m. 

182 Tề Đông: Tương truyền, dân vùng này hay đồn nhảm nên những lời nói 

không căn cứ thường được gọi là “Tề Đông dã nhân chi ngữ”. 

183 Cái sai này đến nay vẫn còn. Nay ở Phổ Đà vẫn còn tảng đá khắc rất to 

ba  chữ  Quán  Âm  Khiêu.  Thậm  chí  người  ta  còn  đặt  ra  truyền  thuyết  Quán 

Âm đại sĩ giành núi Phổ Đà với xà vương, và tảng đá Quán Âm Khiêu là do 

lúc Bồ Tát từ Cực Lạc trở về nhảy xuống in dấu chân trên tảng đá này. 

184 Châu Khắc Phục là một vị cư sĩ đầu đời Thanh. Cuốn Quán Thế Âm Bồ 

Tát Kinh Chú Trì Nghiệm Ký được xếp vào Vạn Tục Tạng Kinh. 

185 Đường Nghi Chi là một danh sĩ cuối thời Minh, đậu Tiến Sĩ trong niên 

hiệu Gia Tĩnh. Châu Khắc Phục lấy câu chuyện này từ sách Kỷ Cầu của ông 

Đường Nghi Chi. 

186  Diệu  Phong:  Cao  tăng  đời  Minh,  tên  Phước  Đăng,  quê  ở  Bình  Dương, 

Sơn Tây. Ngài sanh ra có hình dáng lạ lùng, môi hớt, răng vẩu,  mũi huếch, 

hầu lộ. Năm bảy tuổi  mồ côi phải đi chăn dê cho người khác. Năm 12 tuổi, 

xin  xuất  gia  tại  một  ngôi  chùa  gần  nhà,  bị  Tăng  chúng  ngược  đãi  quá  mức 

phải bỏ đi ăn xin ngoài chợ, đêm ngủ tại Văn Xương Các do Sơn Âm Vương 

dựng. Sư xin vị trụ trì chùa Vạn Cố là Lãng Công cho ở nhờ. Một ngày nọ, 

Sơn  Bình  Vương trông thấy, bảo  Lãng Công:  “Đứa nhỏ  này ngũ quan đều 

 lộ, nhưng thần thí ngưng đọng, xương cứng, sau này sẽ thành bậc đại pháp 

 khí,  nên  thâu  làm  đồ  chúng”.  Vương  tu  bổ  Thê  Nham  lan  nhã  ở  Điều  sơn, 

dạy Sư bế quan ở đó chuyên tu Thiền quán. Về sau, Sư trụ tại Thanh Lương 

thuộc Ngũ Đài. 



187 Bạch Cập (Hyacinth Bletilla): là một loại thảo mộc thuộc họ Lan, có tên 

khoa học là Bletilla Striata, rễ nó thường được dùng làm chất cầm máu trong 

Đông Y. 

188 Viết bình  hay đề bình:  Lối  viết chữ đề trên bình  phong, trên quạt  hoặc 

trên những mảnh giấy dài rộng để phô diễn tài thư pháp. 

189 Hải Thi Đạo Nhân chính là cư sĩ Phạm Cổ Nông (1881-1951), một nhà 

nghiên  cứu  Phật  giáo  cận  đại.  Ông  có  hiệu  là  Huyễn  Am,  biệt  hiệu  là  Ký 

Đông,  thường  dùng  bút  danh  là  Hải  Thi  Đạo  Nhân,  quê  ở  Gia  Hưng  tỉnh 

Chiết  Giang.  Thoạt  đầu,  ông  đã  không  thích  con  đường  cử  nghiệp,  không 

hâm mộ Phật pháp. Sau giao du với các ông Quế Bá Hoa, Lê Đoan Phủ, bèn 

chịu ảnh hưởng. Sau ông đọc được bộ Viên Giác Kinh Đại Sớ, tâm vô cùng 

khâm phục, tự theo đuổi chương trình học Phật do ông Dương Nhân Sơn đề 

ra, lãnh hội sâu sắc. Năm 1911, nhân nghe giảng kinh A Di Đà, nghiên cứu 

Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận,  ông  tin  tưởng  sâu  xa  pháp  môn  Tịnh  Độ.  Năm 

1918, quy y, thọ Cụ Túc Giới với Đế Nhàn đại sư, lại thông hiểu giáo nghĩa 

Thiên  Thai.  Về  sau,  ông  chuyên  giảng  kinh  hoằng  pháp  tại  Thượng  Hải, 

Hàng Châu, Giang Tô, Dương Châu v.v… Ông cũng thông hiểu sâu xa Duy 

Thức  Tông,  thường  nói:   “Học  lý  cao  sâu  không  gì  bằng  Thành  Duy  Thức 

 Luận, phương pháp hành trì không gì hơn được Du Già Sư Địa Luận”.  Ông 

cũng xuất bản các báo Phật Học Bán Nguyệt San, biên tập bộ Phật Học Tiểu 

Tùng  Thư,  Phật  Học  Bách  Khoa  Tùng  Thư,  Hải  Triều  Âm  Văn  Khố,  cũng 

như chủ trì việc ấn tống Đại Tạng Kinh theo bản đời Tống. 

190  Hà  Bá:  Họ  Mã,  tên  Di,  còn  có  tên  khác  là  Băng  Di.  Do  qua  sông  chết 

đuối  nên được Thượng Đế phong  làm thần sông. Thiên  Thu  Thủy của sách 

Trang Tử có câu:  “Hà Bá vui sướng vô ngần, cho mọi vẻ đẹp trong thiên hạ 

 đều  thuộc  về  mình”.   Do  vậy  mới  có  thành  ngữ   “Hà  Bá  chi  câu  kiến”   (sự 

thấy  biết  câu  nệ,  hẹp  hòi  của  Hà  Bá).  Ở  đây,  Tổ  dùng  điển  tích  này  với  ý 

nghĩa khiêm  nhường, cho cái thấy biết của  mình cũng  như sự thấy biết của 

Hà Bá, không thể sánh với sự hiểu biết rộng rãi như biển cả của Hải Thi Đạo 

Nhân. 

191 Huệ Mạng Kinh là tác phẩm của Liễu Hoa Dương, Tiên Phật Hiệp Tông 

Ngữ Lục là tác phẩm của Ngũ Thủ Dương. Hai người này trộm lấy rất nhiều 

ý  nghĩa  trong  kinh  Phật,  diễn  giải  xuyên  tạc  để  chứng  minh  cách  tu  Tiên 

luyện đan của họ. 

192  Tuyết  Nham  Khâm  thiền  sư  là  một  vị  cao  Tăng  thuộc  tông  Tào  Động. 

Sư từng nói:  “Sơn tăng xuất gia lúc năm tuổi, được hầu Thượng Nhân, nghe 

 ngài trò chuyện cùng khách, liền biết có sự này, liền tin tưởng đến nơi, bèn 

 học tọa thiền… Nếu luận về sự thực hành thì phải vận dụng công phu, như 



 người đi đường, đi  được một hai dặm chỉ nói được những gì thuộc một hai 

 dặm. Đi được ngàn dặm, vạn dặm mới nói những lời ngàn dặm, vạn dặm”.  

193  Thạch:  Đơn  vị  đo  dung  tích  thời  xưa.  Mỗi  thạch  là  mười  đấu,  tức  một 

trăm thăng (ta thường gọi là Thưng). Ngoài ra, Thạch còn là đơn vị đo trọng 

lượng, mỗi thạch bằng 120 cân Tàu (gần bằng 120 pounds). 

194 Yểm nhĩ đạo linh: Bịt tai để khỏi nghe tiếng linh kêu, hòng ăn trộm cái 

linh đó. Ý nói làm chuyện ngây ngô, rồ dại, tự mình dối mình. 

195  Nguyên  văn   “dĩ  luyện  đan  vi  phụ  quách  điền”   (coi  pháp  luyện  đan  là 

khoảnh ruộng gần bờ thành): “Phụ quách điền” là một điển tích xuất phát từ 

Tô  Tần  Liệt  Truyện  trong  sách  Sử  Ký.  Tô  Tần  nói:   “Nếu  ta  có  được  hai 

 khoảnh  ruộng  gần  thành  Lạc  Dương,  ta  há  còn  có  thể  mong  đeo  ấn  sáu 

 nước nữa ư?” Đời sau thường dùng chữ “Phụ Quách Điền” để chỉ được chút 

ít đã thỏa mãn, không còn mong mỏi tiến lên nữa. 

196  Trang  Phục  Chân  là  một  danh  sĩ  thời  Minh  tên  là  Quảng  Hoàn,  người 

Đồng Hương, tỉnh Chiết Giang. Lúc nhỏ học Nho, năm bốn mươi chán ngán 

sự  đời  bèn  học  thuật  Dưỡng  Sinh  của  đạo  sĩ,  lâu  ngày  thành  bệnh,  bèn  tậu 

một  miếng  vườn  nhỏ,  trồng  hoa  cỏ,  sắp  xếp  sơn  thủy  tự  vui.  Một  bữa  thấy 

hoa nở rồi tàn, ngộ thân vô thường, liền hủy khu vườn ấy, bế quan tọa Thiền, 

tụng kinh Kim Cang. Về sau, qua chơi Hàng Châu, cùng người khác bàn về 

đạo Phật. Người ấy nói: “Ông học Phật, ai là thầy ông?” Đáp: “Chưa có ai!” 

Người kia lại hỏi: “Chưa đọc cuốn Phục Khí của Liễu Tử Hậu phải không? 

Sách ấy nói ở Vân Thê có Liên Trì thiền sư đó!” Ông bèn đến yết kiến ngài 

Liên  Trì.  Đại  sư  dạy  niệm  Phật,  bèn  thọ  Ngũ  Giới.  Trở  về  nhà  lập  thường 

khóa  mỗi  ngày  niệm  năm  vạn  câu  danh  hiệu  Phật,  chưa  đầy  nửa  năm,  tâm 

địa rỗng rang. Năm ông 80 tuổi lại đến thọ Bồ Tát Giới với đại sư Liên Trì. 

Do thương  xót  người trong  làng  không biết chánh  pháp, thường sùng tín tà 

thuyết bèn soạn bộ Tịnh Độ Tư Lương Tập để khuyến hóa họ. 

197 Chước: Đơn vị đo lường dung tích rất nhỏ, có thuyết nói khoảng chừng 

1centilitre  (cl).  Sách  Tôn  Tử  Toán  Kinh  chỉ  mô  tả  như  sau:   “Mười  toát  là 

 một sao, mười sao là một chước, mười chước là một hợp, mười hợp là một 

 thăng…”  Nếu hiểu Thăng tương ứng 1 lít hiện thời thì một Chước bằng một 

centilittre.  Nhưng  Thăng  biến  đổi  theo  các  triều  đại  nên  cũng  khó  thể  nói 

nhất định một Chước là bao nhiêu. 

198 Pháp khế: bạn đạo 

199 Nguyên văn: Thâu tâm (có nghĩa là cái tâm trộm cắp). Đây là dụng ngữ 

nhà  Thiền,  chỉ  cái  tâm  hướng  ngoại phân  biệt, khởi  tâm  mong  ngóng,  luôn 

đứng núi này trông núi nọ. Hòa Thượng Tịnh Không giảng “thâu tâm” là cái 

tâm  không  kiên  định  tu  một  pháp  môn  nào,  nay  chạy  theo  pháp  này,  mai 

chạy theo pháp khác, luôn nghĩ cách tu tắt, cầu may, chẳng hạn nghe nói trì 



chú  này có công  hiệu bèn trì chú đó, được vài bữa, thấy  nghe  nói chú khác 

có công  hiệu  lớn  lao bèn bỏ chú  này trì chú khác. Nay  học pháp thiền  này, 

mai đi nghe giảng lại bỏ theo cách thiền khác, suốt đời học táp nham, không 

chuyên tu được một pháp nào. 

200 Thiên Chân: Chân  lý tồn tại tự nhiên không cần phải tạo tác. Sách Chỉ 

Quán  Phụ  Hành  Truyền  Hoằng  Quyết,  quyển  1  giảng:   “Lý  không  tạo  tác, 

 nên gọi là Thiên Chân”. 

201 Lệnh nghiêm: Tiếng gọi tỏ ý tôn trọng cha người khác. 

Nhạc mẫu: mẹ vợ hoặc mẹ chồng. Ở đây là mẹ vợ. 

202 Lăng Nghiêm Chánh Mạch là tác phẩm chú giải kinh Lăng Nghiêm của 

Giao Quang đại sư đời Minh. 

203  Đại  Trí  Luật  Sư (1048-1116)  là  ngài  Thích  Nguyên  Chiếu,  tự  là  Trạm 

Nhiên,  hiệu  An  Nhẫn  Tử,  người  xứ Dư  Hàng,  tỉnh  Chiết  Giang.  Ngài  xuất 

gia từ nhỏ, thọ Cụ Túc Giới năm 18 tuổi, theo học giáo nghĩa Thiên Thai với 

ngài Thần Ngộ Xử Khiêm, nhưng rất hâm mộ Tỳ Ni. Về sau, Sư thọ Bồ Tát 

Giới  với  ngài Quảng  Từ,  nối  tiếp Nam  Sơn  Luật Tông.  Trong thời Nguyên 

Phong  nhà  Tống,  Sư  trụ  trì  chùa  Chiêu  Khánh,  hoằng  truyền  giới  luật.  Về 

già  trụ  trì  chùa  Linh  Chi,  nên  thường  được  gọi  là  Linh  Chi  Tôn  Giả.  Khi 

ngài mất, được tôn thụy hiệu là Đại Trí Luật Sư. 

204  Chùa  Linh  Ẩn  nằm  ở  núi  Linh  Ẩn  tại  Tây  Hồ,  Hàng  Châu,  tỉnh  Chiết 

Giang. Năm Hàm Hòa nguyên niên (326) nhà Đông Tấn, sa-môn Ấn Độ Huệ 

Lý đến nơi này, thấy ngọn Phi Lai, khen ngợi:  “Ngọn núi nhỏ của Linh Thứu 

 không biết bay đến đây từ năm nào? Hồi Phật còn tại thế, nhiều vị tiên linh 

 ẩn cư nơi này”.  Bèn  lập chùa sau  núi, đặt tên  là  Linh  Ẩn,  gọi tên  ngọn  núi 

đó là Phi Lai. Năm Cảnh Đức thứ tư đời Tống (1007), đổi tên là Cảnh Đức 

Linh  Ẩn  Thiền  Tự.  Đến  năm  cuối  niên  hiệu  Kiến  Viêm,  chùa  bị  hủy  hoại 

trong loạn lạc, trong năm Thiệu Hưng mới được tái lập. Năm Chí Chánh thứ 

19 (1359) đời Nguyên, chùa lại bị phá hủy, rồi được tái lập trong niên hiệu 

Hồng  Vũ  đời  Minh,  đổi  thành  tên  hiện  đại  là  Linh  Ẩn.  Trong  niên  hiệu 

Khang Hy, chùa được sắc tứ là Vân Lâm Thiền Tự, nhưng dân gian vẫn gọi 

theo tên cũ. 

205  Văn  Thù  Nhất  Hạnh:  Tức  Nhất  Hạnh  tam-muội  được  dạy  trong  kinh 

Văn  Thù  Bát  Nhã:   “Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân  muốn  hành  Nhất  Hạnh 

 tam-muội, nên vào chỗ vắng vẻ, bỏ các loạn ý, chẳng chấp vào hình tướng, 

 dốc  lòng  chuyên  xưng  niệm  danh  hiệu  một  đức  Phật.  Tùy  theo  đức  Phật  ở 

 phương nào bèn hướng thẳng về đó. Nếu có thể đối với một đức Phật niệm 

 niệm liên tục, thì ở ngay trong ấy sẽ thấy được quá khứ, vị lai, hiện tại chư 

 Phật. Vì sao? Niệm một đức Phật công đức vô lượng vô biên, cùng một công 



 đức  với  niệm  vô  lượng chư  Phật  không  hai.  Phật  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn 

 vô phân biệt”. 

206  Tức  bộ  Phổ  Đà  Sơn  Chí,  tức  bộ  sách  ghi  chép  lịch  sử  truyền  thừa  của 

Phổ Đà Sơn. 

207  Còn  gọi  là  Trung  Hữu,  là  khoảng  tồn  tại  trung  gian  sau  khi  đã  chết, 

trước khi thọ sanh. Câu Xá Tông cho nhất định là có Trung Ấm, Thành Thật 

Tông bác quan điểm  này. Còn Đại Thừa cho rằng  Trung  Ấm có  hay không 

chẳng nhất định: Người cực thiện hay cực ác sẽ không có thân Trung Ấm vì 

sanh thẳng vào thân sau. Còn những người khác sẽ có thân Trung Ấm. Sách 

Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  giảng:   “Khi  mạng  báo  đã  hết,  thì gọi  là  Vô  Hữu. 

 Sau khi sanh ra, trước khi chết đi thì gọi là Bổn Hữu. Giữa hai thân ấy thì 

 hình dáng hiện trong cõi Âm gọi là Trung Hữu”. 

208 Viên Trạch: Trong lần khai thị tại pháp hội Tức Tai Hộ Quốc ở Thượng 

Hải, tổ Ấn Quang đã kể chuyện thiền sư Viên Trạch đời Ðường như thế này: 

Do cha của Lý Nguyên làm quan trấn thủ Ðông Ðô bị An Lộc Sơn làm phản, 

giết  chết.  Lý  Nguyên  chẳng  muốn  làm  quan,  bèn  biến  căn  nhà  mình  ở  Lạc 

Dương  thành  chùa  Huệ  Lâm,  thỉnh  Viên  Trạch  làm  Hòa  Thượng;  Lý 

Nguyên  cũng  tu  hành  ngay  tại  đấy.  Qua  mấy  năm,  Lý  Nguyên  muốn  triều 

bái  Nga  Mi,  mời  Viên  Trạch  cùng  đi.  Viên  Trạch  muốn  đi  theo  đường 

Thiểm Tây, nhưng Lý Nguyên chẳng muốn đến kinh đô nên nhất định theo 

đường thủy  Kinh Châu. Viên Trạch đã tự biết  mình chẳng  trở  về  được  nên 

liền  dặn  dò  hậu  sự,  rồi  cùng  Lý  Nguyên  ngồi  thuyền  đi.  Thuyền  bơi  đến 

thượng du Kinh Châu, sắp gần đến Giáp Sơn, thế nước chảy xiết, chưa đến 

tối  đã  phải  cắm  thuyền.  Chợt  có  một  người  đàn  bà  mặc  quần  gấm,  ra  kéo 

nước  bên  sông.  Viên  Trạch  vừa  trông  thấy,  hai  mắt  ứa  lệ.  Lý  Nguyên  hỏi 

nguyên do, Viên Trạch đáp: “Ta chẳng chịu đi theo đường này là vì sợ bà ta. 

Bà ta mang thai đã ba năm, chờ ta sanh làm con. Chẳng thấy bà ta còn có thể 

trốn lánh, chứ nay đã thấy, không cách nào không làm con bà ta được! Ông 

nên tụng chú,  giúp ta  mau sanh. Ðến  ngày thứ ba, hãy đến  nhà thăm  ta. Ta 

trông thấy ông, cười  một tiếng  làm tin. Mười  hai  năm sau, đêm Rằm  tháng 

Tám,  đến  bên  bờ  giếng  Cát  Hồng  tại  Thiên  Trúc  ở  Hàng  Châu  gặp  lại  ta”. 

Nói  xong,  Viên  Trạch  tọa  thoát.  Bà  nọ  liền  sanh  con.  Ngày  thứ  ba,  Lý 

Nguyên đến thăm, đứa bé liền cười. Sau đấy, Lý Nguyên quay về chùa Huệ 

Lâm, thấy trong quyển kinh đã viết sẵn lời dự ngôn về hậu sự, càng thêm tin 

Sư  Viên  Trạch  chẳng  phải  là  thường  nhân.  Mười  hai  năm  sau,  Lý Nguyên 

đến  Hàng  Châu.  Tới  đêm  Rằm  tháng  Tám,  ông  đến  chỗ  ước  hẹn  chờ  đợi; 

chợt thấy bên sông có đứa bé trai chăn trâu, ngồi vắt vẻo trên lưng trâu, dùng 

roi gõ sừng trâu, hát: 

 Trên đá ba sinh, vẫn nguyên hồn  



 Ngâm gió, thưởng trăng lọ phải bàn 

 Thẹn thấy cố nhân tìm đến gặp 

 Thân này tuy khác, tánh thường còn. 

Lý Nguyên  nghe  xong  bèn  đến  chào  hỏi.  Hàn  huyên  xong  xuôi,  đứa  bé  lại 

đọc:  

 Thân trước, thân sau sự vấn vương  

 Bàn chuyện nhân duyên luống đoạn trường  

 Ngô Việt giang sơn chơi khắp cả. 

 Gác chèo mây khói, ẩn ao chuôm. 

Rồi ruổi trâu đi mất. 

209 Đức Phật thiên chân là tên gọi khác của Pháp Thân. 

210 Bảy đường (Thất Thú): Tức là lục thú (nhân, thiên, A Tu La, địa ngục, 

ngạ quỷ, súc sanh) và Tiên đạo. 

211 Tứ Thánh: Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác. 

212 Tục Thể là lối viết thường dùng trong dân gian cho nhanh, không đúng 

với cách viết chánh thức của chữ Hán, như chữ Đăng   viết thành , Thiên 

viết  thành    v.v...  Đặc  điểm  lớn  nhất  của  Tục  Thể  là  giản  lược  nét  bút, 

đôi khi biến cải âm thanh. Đa số chữ Tục Thể biến thành chữ Hán giản thể 

hiện thời. 

Thiếp  Thể  là  lối  viết  trên các tờ thiếp, bình phong, quạt cho đẹp,  mềm  mại 

hơn lối viết cứng cỏi dùng để khắc bia. 

Biến Thể là cách viết biến đổi tự dạng sao cho thật đẹp, thật bay bướm trong 

thư pháp, gần với lối chữ Thảo. 

Nói  chung,  ba  thể  loại  này  khiến  người  không  chú  ý  dễ  đọc  sai  chữ,  hoặc 

hiểu lầm ý nghĩa, thậm chí không nhận được mặt chữ, nên bị Tổ quở. 

213 Sở dĩ  nói  là trái thời  vì thời cổ, các chữ ấy được dùng  lẫn  nhau không 

phân biệt. Nay  nếu  viết theo  lối cổ, sẽ  gây  hiểu  lầm;  ví dụ chữ Ma 魔 (ma 

quỷ) khác với Ma 磨 (mài). 

214  Thương  Hiệt:  Theo  truyền  thuyết,  Thương  Hiệt  là  sử  quan  của  Hoàng 

Đế, ông là người đầu tiên sáng tạo ra chữ Hán. 

215  Trùng  văn  điểu  thư:  chỉ  lối  chữ  Hán  theo  lối  cổ,  lối  viết  ngoằn  ngoèo 

giống như con nòng nọc nên còn gọi là chữ Khoa Đẩu, “trùng văn điểu thư” 

là chữ viết trông giống như con trùng, hoặc vết chân chim. 

216 Phá Thể là những chữ viết tự sáng chế không tuân theo năm thể loại Tục 

Thể,  Thiếp  Thể,  Biến  Thể,  Bi  Thể  cũng  như  không  tuân  thủ  các  loại  chữ 

Hành, Chân, Khải, Thảo. 

217 Khi xưa chép kinh, chép sách trên một mặt mảnh giấy dài, chép đủ bao 

nhiêu trang đó sẽ xếp tờ giấy ấy sao cho có mặt có chữ lộ ra ngoài, khâu lại 



thành  sách.  Những  chỗ  xếp  giấy  giữa  hai  trang  thường  có  dòng  chữ đề  tên 

sách và số trang. 

218 Sáu  ngày chay  (Lục  Trai): Còn  gọi  là Nguyên Thủy  Lục  Trai, tức  mỗi 

tháng ăn chay sáu  ngày:  mồng tám,  mười  bốn,  rằm,  hai  mươi ba,  hai  mươi 

chín,  ba  mươi.  Theo  những  kinh  trong  tạng  A  Hàm  như  Tứ  Thiên  Vương 

Kinh,  Tạp  A  Hàm  Kinh,  Phật  Bổn  Hạnh  Kinh,  Thập  Tụng  Luật,  trong  sáu 

ngày này, Tứ Thiên Vương giáng thế tuần tra nhân gian thiện ác. 

Thập  Trai:  Thập  Trai  chỉ  tồn  tại  trong  những  truyền  thống  Phật  giáo  chịu 

ảnh hưởng của Phật giáo Trung Quốc, tức là mỗi tháng ăn chay  mười ngày 

để  lễ  kính  một  vị  Phật  hoặc  Bồ  Tát  tương  ứng.  Mồng  Một:  Định  Quang 

Phật, mồng Tám: Dược Sư Như Lai, ngày 14: Phổ Hiền Bồ Tát, ngày 15: A 

Di Đà Phật, ngày 18: Quán Thế Âm Bồ Tát, ngày 23: Đại Thế Chí Bồ Tát, 

ngày  24:  Địa  Tạng  Bồ  Tát,  ngày  28:  Tỳ  Lô  Giá  Na  Phật,  ngày  29:  Dược 

Vương Bồ Tát, ngày 30: Thích Ca Như Lai. Mười ngày chay này đôi khi còn 

gọi là Chuẩn Đề Thập Trai (theo Phật Quang Sơn Đại Từ Điển). 

219 Hiền Thủ là tông Hoa Nghiêm, do ngài Hiền Thủ hoằng dương tông này 

nên  gọi  là  tông  Hiền  Thủ.  Từ  Ân:  Tức  Pháp  Tướng  Tông  hay  Duy  Thức 

Tông.  Tông  này  do  ngài  Huyền  Trang  sáng  lập,  nhưng  đệ  tử  ngài  Huyền 

Trang  là  pháp  sư  Khuy  Cơ  ở  chùa  Từ  Ân  (thuộc  kinh  đô  Trường  An  đời 

Đường) cực lực xiển dương nên thường gọi là tông Từ Ân. 

220 Bí Mật: Chỉ Mật Tông (còn gọi là Chân Ngôn Tông). 

221  Tân  dân:  Tuy  mặt  chữ  viết  là  thân  dân  (親民)  nhưng  phải  đọc  là  “tân 

dân”, vì thời cổ Tân 新 và Thân 親dùng lẫn nhau. Thông thường, “tân dân” 

được  hiểu  là  làm  cho  dân  bỏ  cũ  đổi  mới,  tức  là  bỏ  điều  ác  hướng  đến  cái 

thiện. 

222 Quẻ (Quái): Kinh Dịch dùng một vạch liền tượng trưng cho Dương, một 

vạch  đứt  tượng  trưng  cho  Âm  (Âm  và  Dương  gọi  là  Lưỡng  Nghi).  Chồng 

hai  vạch  lên  nhau,  ta  có  được  bốn  tượng  (hai  vạch  liền,  đứt  trên  liền  dưới, 

hai vạch đứt, liền trên đứt dưới) đặt tên là Thái Dương, Thiếu Dương, Thái 

Âm,  Thiếu  Âm (gọi chung  là  Tứ  Tượng).  Chồng  mỗi  vạch  Âm  hay Dương 

lên  bốn quẻ  này ta có được tám  quẻ (gọi  là Bát Quái).  Lần  lượt chồng tám 

quẻ ấy lên nhau, ta có được sáu mươi bốn quẻ kép. Chẳng hạn như quẻ Càn 

trên, quẻ Khôn dưới thì gọi là Thiên Địa Bỉ. Đối với mỗi quẻ, lại có lời giải 

thích ý nghĩa của từng quẻ, thường gọi chung là các “đại tượng”. 

223 Giáo Quán Cương Tông là tác phẩm của ngài Trí Húc Ngẫu Ích (1599-

1655)  soạn  vào  đời  Minh,  được  xếp  vào  quyển  43  của  Đại  Chánh  Tân  Tu 

Đại  Tạng  Kinh,  trình  bày  đại  lược  những  giáo  nghĩa  trọng  yếu  của  tông 

Thiên  Thai.  Do  nhận  thấy  cuốn  Thiên  Thai  Tứ  Giáo  Nghi  của  tổ  Trí  Giả 



giảng về cách tu hành Chỉ Quán quá đại lược, nên Tổ soạn thêm cuốn này để 

xiển dương giáo nghĩa ấy. 

224  Hiển  Ấm  (1902-1925),  người  xứ Sùng  Minh,  tỉnh  Giang  Tô,  tự  là  Đại 

Minh, đệ tử xuất gia của ngài Đế Nhàn, thiên tư thông mẫn, học thông Tam 

Tạng,  giỏi  nhất  là  về  mặt  từ  chương.  Năm  Dân  Quốc  12  (1923)  cùng  với 

Bao  Thừa  Chí  qua  Nhật  Bản  học  Mật  tông  tại  Thiên  Đức  viện  tại  núi  Cao 

Dã, được truyền quán đảnh. Năm Dân Quốc 14 quay về Thượng Hải, Hàng 

Châu  truyền  thọ  Mật  pháp,  nổi  danh  một  thời,  nhưng  cũng  thị  tịch  ngay 

trong năm ấy, chỉ thọ 24 tuổi 

225  Bất  Khả  Lục  chính  là  bộ  Thọ  Khang  Bảo  Giám,  nội  dung  khuyên  nên 

tiết chế sắc dục, cũng như nêu những chuyện phước báo do biết chế ngự sắc 

dục, những ngày tháng nơi chỗ, dịp nào, vợ chồng không nên chung đụng để 

khỏi bị tổn hại v.v…  

226 Ban Thiền (Panchen Lama): là vị lãnh tụ tôn giáo đứng hàng thứ hai của 

Tây Tạng sau Đại  Lai  Lạt Ma. Khi Đại  Lai  Lạt Ma đời thứ năm (Ngawang 

Lobsang  Gyatso)  thống  nhất  Tây  Tạng,  ông  đã  phong  cho  thầy  mình  là 

Lobsang Chokyi Gyatsen tước vị Panchen Lama và truy tặng lên đến ba đời 

trước  đó. Do  vậy,  Lobsang Chokyi Gyatsen được coi  là  Ban  Thiền  Lạt Ma 

đời thứ tư.  Ban  Thiền có  nghĩa  là “đại trí  huệ, đại  học  giả”. Ông  này được 

coi  là  hóa  thân  của  vị  đệ  tử  thứ  tư  (tức  Kherabje)  của  tổ  Tông  Khách  Ba 

(Tsong Khapa) thuộc Hoàng Giáo (Gelugpa) Tây Tạng. Vua Thuận Trị nhà 

Thanh phong cho Ban Thiền tước hiệu Bác Khắc Đa (Bác Khắc Đa là tiếng 

Mông  Cổ,  có  nghĩa  là  Duệ  Trí  Anh  Vũ).  Đến  đời  Ban  Thiền  thứ  năm,  lại 

được  Thanh  Thánh  Tổ  (Khang  Hy)  phong  thêm  hiệu  Ngạch  Nhĩ  Đức  Ni 

(Erdeni),  nghĩa  là Quang  Hiển. Ban  Thiền thường được coi  là  hóa thân của 

Phật A Di Đà vì Đại Lai Lạt Ma thứ năm tự xưng là hóa thân của Quán Thế 

Âm  Bồ  Tát.  Ban  Thiền  đời  thứ chín  do  bất  hòa  với  Đại  Lai  nên  chạy  sang 

Trung Quốc sống ở  Bắc  Kinh, đến  năm  1935 theo  lời  mời của  Đại  Lai thứ 

13 mới trở về Tây Tạng, nhưng mất trên đường về. Vị Ban Thiền được tổ Ấn 

Quang nhắc đến ở đây xét theo niên đại chính là vị Ban Thiền thứ chín. 

227  Hoằng  Pháp  đại  sư  (Kobo  Dashi  774-835):  Khai  tổ  Chân  Ngôn  Tông 

Nhật  Bản.  Sư  xuất  gia  năm  12  tuổi  tại  Hòa  Tuyền  Trấn  Vĩ  Sơn  Tự,  pháp 

danh là Giáo Hải, sau đổi là Như Không, thọ Cụ Túc Giới ở chùa Đông Đại 

năm 14 tuổi, được đổi tên là Không Hải. Năm 15 tuổi, trong mộng từng cảm 

được  kinh  Đại  Nhật,  nhưng  chưa  giải  ngộ.  Năm  23  tuổi,  vượt  biển  sang 

Trung  Hoa,  được  thọ  pháp  Mật  Tông  nơi  A-xà-lê  Huệ  Quả  chùa  Thanh 

Long,  được  quán  đảnh  làm  A-xà-lê,  mật  hiệu  Biến  Chiếu  Kim  Cang.  Năm 

Đại  Đồng  nguyên  niên  (806),  Sư  trở  về  Nhật  Bản,  giảng  kinh  Đại  Nhật  ở 

chùa Cửu Mễ thuộc Kinh Đô (Kyoto), cực lực hoằng dương Mật Tông, biện 



luận khuất phục các  vị Đạo  Hùng của  Hoa Nghiêm  Tông, Viên Chứng của 

Thiên Thai Tông nên được triều đình cho phép hoằng dương Mật Giáo rộng 

khắp nước Nhật. Ngài từng truyền thọ Mật pháp Kim Cang Giới cho các vị 

Tối  Trừng  (tổ  dòng  Thai  Mật),  Hòa  Khí,  Chân  Cương  v.v…  Năm  Hoằng 

Nhân thứ bảy (817), Sư được vua ban cho Cao Dã Sơn để kiến lập đạo tràng, 

được  ban  hiệu  là  Truyền  Đăng  pháp  sư.  Năm  thứ  14,  vua  ban  chiếu  công 

nhận  Cao  Dã  Sơn  là  đạo  tràng  vĩnh  cửu  của  Mật  Tông.  Sư  nhập  diệt  năm 

Thừa Hòa thứ hai (835), thọ 62 tuổi. Những trước tác quan trọng nhất Biện 

Hiển  Mật  Nhị  Giáo  Luận,  Bí  Tạng  Bảo  Thược,  Thập  Trụ  Tâm  Luận,  Tức 

Thân  Thành  Phật  Nghĩa,  Thanh  Tự  Nghĩa,  Hồng  Tự  Nghĩa,  Bát  Nhã  Tâm 

Kinh Bí Kiện (những tác phẩm này được coi là cơ sở lý luận kinh điển cho 

Chân Ngôn Tông Nhật  Bản), Phó Pháp Truyện, Ngự Di Cáo, Đại  Tất Đàm 

Chương,  Triện  Lệ  Vạn  Tượng  Danh  Nghĩa,  Văn  Bút  Nhãn  Tâm  Sao,  Tánh 

Linh Tập v.v... 

228 Ý nói chớ  hiểu  lầm  văn tự, đến  nỗi không  hiểu được  ý  nghĩa chân thật 

của kinh. 

229 Vua Ca Lợi (Kalingarā) là một vị vua trong kiếp quá khứ của Phật, đôi 

chỗ  còn  phiên  âm  là  Yết  Lợi  Vương,  Ca  Lăng  Già  Vương,  Yết  Lăng  Già 

Vương, hoặc Già Lam Phù Vương, hoặc dịch nghĩa là Đấu Tránh Vương, Ác 

Sanh Vương, Ác Thế Vương, Ác Thế Vô Đạo Vương. Thuở quá khứ, Phật là 

một  vị  tiên  nhân  tu  Nhẫn  Nhục,  ông  vua  này  ác  nghịch  vô  đạo.  Một  hôm, 

vua  rời cung  du  hành.  Khi  vua  ngủ, các thị  nữ bỏ đi chơi,  gặp  vị tiên  nhân 

đang tọa thiền bèn ngồi lại nghe pháp. Vua tỉnh giấc, đi tìm, thấy vậy, ghen 

tức, sai người chặt chân tay tiên nhân. Tiên nhân vẫn không sân hận, lại còn 

thề khi thành Phật sẽ độ vua này trước. Vị tiên nhân khi ấy nay là Phật Thích 

Ca, vua Ca Lợi là ngài Kiều Trần Như. 

230 Bài Ấn Quang Pháp Sư Truyện do Mã Khế Tây viết. 

231 Du ấn: Một lối in dùng mực pha dầu để in, ta thường gọi là quay ronéo. 

232 Hải Triều Âm là tờ tạp chí Phật giáo trứ danh do Thái Hư đại sư, Tưởng 

Tác  Bảo,  Trần  Nguyên  Bá,  Hoàng  Bảo  Thương  v.v…  sáng  lập.  Thoạt  đầu 

báo có tên là Giác Xã Tùng Thư, ra số đầu vào tháng 11 năm Dân Quốc thứ 

7  (1918),  cứ  ba  tháng  ra  một  số,  đăng  tải  những  bài  nghiên  cứu  và  hoằng 

dương Phật pháp. Sau khi phát hành được năm kỳ bèn đổi thành nguyệt san 

và đổi tên là Hải Triều Âm. Tờ báo này hiện vẫn còn đang phát hành tại Đài 

Loan. 

233 Lâm san: Tạp chí của Cư Sĩ Lâm. 

234 Tử Tư chính là cháu của Khổng Tử, ông tên thật là Khổng Cấp. Tương 

truyền, Mạnh Tử học đạo với ông này. 



235  Văn  Chánh  Công  là  thụy  hiệu  của  danh  thần  Tăng  Quốc  Phiên  đời 

Thanh. Nhiếp Vân Đài chính là cháu ngoại của Tăng Quốc Phiên. Ông Tăng 

học  rộng,  văn  chương  tinh  áo,  có  tài  chính  trị,  cùng  với  Lý  Hồng  Chương, 

ông đã tích cực dẹp yên nội loạn dưới thời vua Quang Tự. Những trước tác 

của  ông  được  tập  hợp  thành  bộ  Tăng  Văn  Chánh  Công  Toàn  Tập  rất  nổi 

tiếng. 

236  Đây  là  cách  nói  quen  thuộc  của  người  Tàu  thời  xưa,  khi  đã  có  chồng 

không gọi tên tục (nhũ danh) mà gọi ghép họ chồng và họ mình. Khang Kim 

Thị nghĩa là bà họ Kim vợ ông họ Khang. 

237  Ông  này  là  người  Vũ  Cương,  tỉnh  Hồ  Nam,  không  rõ  năm  sanh,  mất 

năm 1941. Thoạt đầu quy  y  với  Ấn Quang đại sư, tu  học Tịnh Độ, sau  ngả 

theo học Duy Thức, từng đảm nhiệm vai trò giáo vụ của Phật Học Viện Vũ 

Xương, chủ biên những tạp chí Hải Triều Âm, Đông Phương Văn Hóa. Ông 

cũng  là  trợ  thủ  trọng  yếu  cho  sự  nghiệp  hoằng  pháp  của  Thái  Hư  đại  sư 

trong  thời  kỳ  đầu.  Ông  viết  rất  nhiều  về  Duy  Thức  như các  tác  phẩm  Phật 

Học  Giảng  Diễn  Tập,  Duy  Thức  Nghiên  Cứu  Thuật  Yếu,  Duy  Thức  Dị 

Giản…  

238 Chỉ chung các loại sách dạy về cách xem mạch chẩn bệnh như Bình Hồ 

Mạch Quyết, Vương Thúc Hòa Mạch Quyết. 

239  Ý  nói  những  hạn  chế  về  việc  nghiên  cứu  kinh  giáo  đã  bị  bỏ  đi,  chẳng 

hạn như xưa kia tại gia cư sĩ không được nghiên cứu Luật Tạng. 

240 Tam tế, còn gọi là tam thế, tức quá khứ, hiện tại, vị lai. 

241 Mười giới chính là thập pháp giới gồm lục phàm pháp giới (trời, người, 

súc  sanh,  A  Tu  La,  địa  ngục,  ngạ  quỷ)  và  tứ  thánh  pháp  giới  (Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát, Phật). 

242  Tử  Tấn:  theo  truyền  thuyết  ông  này  vốn  là  thái  tử  của  Châu  Linh 

Vương,  thường  được  gọi  là  Vương  Tử  Tấn,  tính  thích  thổi  tiêu,  vào  Tung 

Sơn tu luyện ba mươi năm, sau cỡi bạch hạc bay lên tận đỉnh Hầu Sơn. Về 

sau thành tiên. Hầu Sơn nay thuộc huyện Yển Sư, tỉnh Hà Nam. 

243 Những người tu Tiên về sau theo thuyết của Cát Hồng thường nấu luyện 

thủy  ngân, chì,  vàng,  lưu  huỳnh... theo  những  phương thức bí truyền  thành 

một  loại thuốc  họ tin  là  uống  vào sẽ trường sanh bất tử,  thành tiên  bay  lên 

trời,  gọi  là  Kim  Đan.  Vì  thế,  khi  ai  tu  thành  tiên  cũng  gọi  là  “đan  thành” 

(luyện  Kim  Đan  thành  công).  Rất  nhiều  người  đã  trúng  độc  chết  do  uống 

những thứ Kim Đan này. 

244 Lữ Thuần Dương: Tức Lữ Nham, tự Động Tân, đạo hiệu Thuần Dương 

Tử, là người huyện Vĩnh Lạc, Phố Châu. Trong thời Đường Vũ Tông (841-

846),  ông  hai  lượt  thi  rớt  Tiến  Sĩ,  lúc  ấy  đã  64  tuổi,  ở  Trường  An  (Hàm 

Đan), gặp được Vân Phòng tiên sinh (Chung Ly Quyền), thị hiện giấc mộng 



như  Tổ  Ấn  Quang  đã  thuật  trong  đoạn  văn  trên.  Họ  Lữ  tỉnh  mộng,  theo 


Chung Ly Quyền tu học, sau thành Tiên. 

245 Cuối phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, sau khi tham học với 

năm mươi mốt vị thiện tri thức, Thiện Tài gặp vị thiện tri thức thứ 52 là ngài 

Di Lặc Bồ Tát. Di Lặc Bồ Tát dẫn Thiện Tài vào Tỳ Lô Giá Na Tạng lâu các 

của mình. Thiện Tài quán sát những cảnh tượng trong ấy bèn tự chứng ngộ 

Pháp Thân. 

246 Bảo Vương  là  một danh  hiệu tôn  xưng đức Phật, nói đủ  là Bảo Vương 

Như  Lai,  ý  nói  đức  Phật  quý  báu  không  gì  bằng.  Cõi  Bảo  Vương  tức  là 

phạm vi hóa độ của đức Phật (tối thiểu là một tam thiên đại thiên thế giới). 

247  Huyễn  Nhân  pháp  sư  là  một  nhà  sư  sống  cùng  thời  tổ  Ấn  Quang.  Sư 

không tin Tịnh Độ, thường chê cười Tịnh Độ. Trong Thái Hư Đại Sư Toàn 

Tập cũng có cho biết vị này từng tranh biện với tổ Ấn Quang. 

248 Lệnh nghiêm: tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng cha người khác. 

249 A Giao: tên một loại thuốc, đặc sản của huyện A tỉnh Sơn Đông. Thuốc 

chế bằng cách dùng  nước  giếng  A Tỉnh  nấu da con  lừa đen  thành keo,  nên 

gọi là A Giao. 

250 Ngoại điển: Những kinh sách không phải của Phật giáo đều gọi là ngoại 

điển. 

251  Liệt  Tử:  Tức  Liệt  Ngự  Khấu,  một  tư  tưởng  gia  thời  Chiến  Quốc.  Tác 

phẩm  của  ông  ta  cũng  được  gọi  là  Liệt  Tử,  hay  gọi  theo  truyền  thống  Đạo 

Gia là Xung Hư Kinh. Thiên văn sách được nói đến trong lá thư này chính là 

thiên Lực Mạng của sách Liệt Tử. 

252  Năm  418  trước  Công  nguyên,  Điền  Hằng  đánh  bại  tướng  của  Tề  Giản 

Công. Tề Giản Công phải bỏ trốn, sau bị giết, Điền Hằng trở thành vua nước 

Tề. Tề Giản Công là hậu duệ của Khương Thượng (Khương Tử Nha). 

253  Hòa  Thượng  Vân  Cốc  không  rõ  năm  sanh  và  mất,  là  một  vị  cao  Tăng 

thuộc tông Lâm Tế, sống vào thời Nam Tống. Thoạt đầu theo học với Thạch 

Khê  Nguyệt  Tâm,  được  nối  pháp  vị  này.  Năm  Bảo  Hựu  thứ  4  (1256)  đời 

Tống  Lý  Tông, Sư trụ trì chùa Thánh  Thọ ở Tô Châu, rồi chùa  Bản Giác ở 

Gia  Hưng,  chùa  Khai  Nguyên  ở  Kiến  Ninh  (Giang  Tây),  cuối  cùng  trụ  trì 

chùa Vân Nham tại núi Hổ Khâu ở phủ Bình Giang, còn để lại bộ Vân Cốc 

Hòa Thượng Ngữ Lục gồm 2 quyển. 

254  Đạo  Tế  (1150-1209),  người  huyện  Lâm  Hải  (tỉnh  Chiết  Giang)  đời 

Tống, thuộc phái Dương Kỳ tông Lâm Tế. Sư họ Lý, tên Tâm Viễn, tự là Hồ 

Ẩn.  Năm  18  tuổi,  xuống  tóc  tại  chùa  Linh  Ẩn,  thị  hiện  cuồng  điên,  ăn  thịt 

chó,  uống rượu, nên  người đời  gọi  là Tế  Điên. Trước sau, Sư tham  học  với 

các vị Pháp Không Nhất Bổn chùa Quốc Thanh, Đạo Thanh ở chùa Kỳ Viên, 

Đạo  Tịnh  chùa  Quán  Âm,  sau  trở  thành  môn  hạ  của  ngài  Hạt  Đường  Huệ 



Viễn ở núi Hổ Khâu, nối pháp vị này. Sư lại ở nhờ chùa Tịnh Từ, khi chùa 

bị  cháy,  Sư  bèn  đi  quyên  mộ  xây  dựng  lại.  Sư  thường  hiện  nhiều  chuyện 

thần dị. Chẳng hạn như cư dân ở Tần Hồ ăn ốc chặt bỏ phần đuôi vỏ ốc. Sư 

thường nhặt lấy bỏ xuống hồ, ốc lại sống lại không có đuôi. Năm Gia Định 

thứ hai (1209), Sư đoan tọa nhập diệt, thọ sáu mươi tuổi. 

255 Tác phẩm này do ông Đinh Phước Bảo biên soạn. Trong Ấn Quang Văn 

Sao  Tam  Biên,  quyển  4,  phần  thư  gởi  cho  Đinh  Phước  Bảo,  Tổ  có  khen 

ngợi:  “Sách này từ cạn vào sâu, sự tích nhân quả, luân hồi báo ứng và vãng 

 sanh Tây Phương đều như đèn soi cho người đang ở trong nhà tối”. 

256 Nghiêm từ: tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng cha mẹ người khác. 

257  Bắc  Câu  Lô  Châu  (Uttara-kuru),  còn  phiên  là  Bắc  Uất  Đan,  Bắc  Đan 

Việt, Uất Đan Việt, Uất Đa La La Cứu Lưu, Ốt Đát La Câu Lô, dịch nghĩa là 

Thắng  Xứ,  Thắng  Sanh,  Cao  Thượng.  Theo  các  kinh  Trường  A  Hàm,  kinh 

Đại Lâu Thán, kinh Khởi Thế, kinh Đại Pháp Cổ, Lập Thế A Tỳ Đàm Luận 

và Câu Xá Luận thì Uất Đan Việt là một trong bốn đại châu ở quanh núi Tu 

Di, thuộc vùng biển nước mặn ở phía Bắc Tu Di. Châu này vuông vắn, mỗi 

bề rộng  hai  ngàn do-tuần, hình  dáng  như nắp  hộp, được bao quanh bởi bảy 

núi  vàng  và  núi Đại Thiết Vi. Vàng ròng  làm đất, ngày đêm  luôn sáng sủa. 

Nhân dân cõi ấy mặt mũi giống nhau, luôn an vui, không có những khổ nạn, 

người ác, tranh chấp. Đồ vật toàn bằng chất báu như vàng bạc, lưu ly… Mọi 

tài sản là của chung. Nam nữ sống riêng mỗi nơi, nếu khởi dâm dục bèn ân 

ái cùng nhau. Người nữ mang thai bảy ngày bèn sanh con, đặt bên vệ đường, 

mọi người đều đến nuôi dưỡng, dùng dầu ngón tay đút cho liền tiết sữa. Bảy 

ngày liền khôn lớn, bằng với người hai mươi tuổi ở Diêm Phù Đề, sống thọ 

ngàn  năm. Đến khi  lâm chung sanh  lên trời Đao  Lợi  hoặc trời Tha  Hóa Tự 

Tại.  Ba  châu  khác  đều  có  địa  ngục,  riêng  châu  này  không  có  (theo  Phật 

Quang Sơn Tự Điển). 

258  Lâm  Văn  Trung  Công  chính  là  Lâm  Tắc  Từ  (1785-1850),  người  Hầu 

Quan, tỉnh Phước Kiến, đỗ tiến sĩ dưới đời vua Gia Khánh, tự là Thiếu Mục 

và Nguyên Vũ. Ông lo việc chính sự sốt sắng, chăm lo đê điều rất hiệu quả 

nên  rất  được  Thanh  Triều  coi  trọng.  Do  tận  lực  bài  trừ nha  phiến,  tháng  6, 

1840, ông đã chủ trương tấn công tô giới Hương Cảng, tịch thâu và đốt các 

rương  đựng  thuốc  phiện.  Dưới  áp  lực  của  Anh,  nhà  Thanh  cách  chức  ông 

đầy  đi  Y  Lê.  Do  Hoàng  Hà  vỡ  đê,  ông  lại  được  triệu  về  Hà  Nam  đốc  thúc 

đắp đê rồi lại trở về Y Lê (Tân Cương). Mãi đến năm 1845, mới được xá tội, 

thăng chức. Hiện ông còn miếu thờ ở Phước Kiến, dân gian gọi là Lâm Văn 

Trung Công Từ (miếu thờ Lâm Văn Trung Công). 

259  Nguyên  văn:   “Độc  cô  thần  nghiệt  tử  kỳ  tháo  tâm  dã  nguy,  lự  hoạn  dã 

 thâm, cố đạt”.  Chúng tôi dịch câu này theo cách giải thích của sách Tứ Thư 



Dị Giải. Ở đây, “Nghiệt tử” theo từ điển Từ Hải là đứa con dòng thứ, Nghiệt 

có nghĩa là ngành nhánh, không thuộc dòng chính. 

260 Thành đồng: tuổi chuyển tiếp  từ thiếu  niên sang thanh  niên, từ 15 tuổi 

trở lên, 19 tuổi trở xuống. 

261  Nguyên  văn  là   “sô  nghị”   (lời  nghị  luận  của  kẻ  tiều  phu),  ý  nói  chẳng 

phải là cao kiến gì nên tạm dịch là  “lời nghị luận ngô nghê”. 

262 Thông Châu: tên đất cũ, có hai nơi:  

1) Ở tỉnh Hà Bắc, nay đổi thành Thông Huyện. 

2) Tại tỉnh Giang Tô, nay đổi thành huyện Nam Thông. 

Không rõ Thông Châu nói ở đây là Thông Châu thuộc tỉnh nào; nhưng trong 

những  lá thư sau Tổ có  nói  là  Bắc Thông  Châu,  nên chúng tôi đoán  Thông 

Châu nói ở đây thuộc tỉnh Hà Bắc. 

263  Phiên  Đài  chức  quan  tương  đương  với  Bố  Chánh  của  ta,  lo  việc  trị  an 

trong một tỉnh. 

264  Thai  giáo:  Dạy  con  từ  khi  con  còn  nằm  trong  bụng  mẹ.  Người  mẹ  khi 

mang  thai  phải  tập  tánh  hiền  lành,  ăn  nói  khoan  thai,  từ  tốn,  không  nói  lời 

thô  ác,  không  làm  những  cử  chỉ  hung  bạo,  xem  kinh  sách  của  thánh  hiền 

v.v…  

265 Vương Quý là sáng tổ nhà Châu. Châu Công tên thật là Cơ Đán, là con 

thứ của Châu Văn Vương, em của Châu Vũ Vương, từng phù tá Vũ Vương 

diệt nhà Ân Thương. Khi Vũ Vương chết, con là Thành Vương còn bé, ông 

nắm  quyền  nhiếp  chính,  tận  lực  bảo  vệ  vương  quyền  nhà  Châu.  Tương 

truyền, phần Tượng trong kinh Dịch do ông viết. Vì thế sau này, có rất nhiều 

tác phẩm bói toán được gán cho ông làm tác giả, như cuốn Châu Công Giải 

Mộng chẳng hạn. 

266 Tống Nho  là Nho  Học theo quan điểm diễn dịch của  Trình  Hạo, Trình 

Di, Châu  Hy đề xướng (thường được  gọi  là Lý  Học). Họ  vay  mượn, xuyên 

tạc  những  khái  niệm  nhà  Phật  để  biện  minh  cho  Nho  Học,  rồi  cực  lực  đả 

kích Phật pháp. 

267  Tống  Cát  Phồn:  Người  quê  ở  Trừng  Giang,  tuổi  trẻ  đã  đỗ  đạt.  Theo 

truyện ký, có một viên quan lên kinh đô tìm mua hia, thấy một đôi hia rất to, 

nhận ra  đó  là  đôi  hia đã chôn theo cha  mình, bèn  hỏi  người thợ sửa  hia do 

đâu mà có? Người đó bảo do một viên quan mang đến sửa và hứa sẽ trở lại 

lấy. Viên quan ấy bèn chờ, quả nhiên thấy cha mình, trả tiền lấy hia. Người 

con  lạy  cha,  cha  chẳng  thèm  ngó  tới,  thót  lên  ngựa,  phóng  đi.  Người  con 

đuổi theo hai ba dặm vẫn không đuổi kịp, gào lên: “Đã là cha con một thuở 

với nhau, sao chẳng nói một lời?” Cha bảo: “Hãy học theo Tống Cát Phồn”. 

Người  con  bèn  tìm  hỏi,  mới  biết  Cát  Phồn  đang  làm  thái  thú  Trấn  Giang. 

Hỏi  nguyên  do  vì  sao  ông  được  người  cõi  âm  nể  trọng,  họ  Tống  đáp:  “Tôi 



thoạt đầu mỗi ngày làm một chuyện lợi người, rồi tăng dần lên cho đến mười 

chuyện. Suốt bốn mươi năm nay, chưa từng bỏ phế ngày nào”. Lại hỏi: “Lợi 

người bằng cách  nào?” Cát Phồn chỉ  xuống cái  ghế  kê chân: “Nếu  như vật 

này không ngay, tôi kê lại cho ngay. Nếu người ta đang khát, tôi cho họ chén 

nước, cũng là chuyện lợi người vậy. Hễ gặp chuyện gì có lợi cho người bèn 

làm”. Cát Phồn làm quan ở đâu cũng lập một gian tịnh thất để thờ Phật. Có 

lần ông vào thất lễ tụng, cảm được xá-lợi giáng xuống. Ông thường khuyên 

người  khác  niệm  Phật,  cảm  hóa  được  rất  nhiều  người,  trong  định  từng  dạo 

chơi Cực Lạc. Về già, không bệnh tật gì, ngồi ngay ngắn hướng mặt về Tây 

mà mất (theo Long Thư Tịnh Độ Văn và Tây Quy Trực Chỉ). 

268 Triệu Duyệt Đạo làm quan Ngự Sử thời Tống Nhân Tông, chí công vô 

tư, được người đời xưng tụng là Thiết Diện Ngự Sử (Ngự Sử mặt sắt). 

269 Nhũ danh: tên sữa, tên đặt lúc  mới sanh ra, ta thường gọi là “tên hèm” 

(“hèm” là kiêng kỵ, không nhắc đến) hoặc “tên húy”. Đến khi lớn lên lại đặt 

tên  tự  và  hiệu.  Khi  xưng  hô  với  nhau  chỉ  dùng  tên  tự  hoặc  hiệu.  Khi  chết, 

căn cứ vào đức hạnh của người ấy khi còn sống lại đặt cho một cái tên gọi là 

“thụy hiệu” dùng để đọc trong văn tế khi cúng giỗ. Chẳng hạn Chu Văn An 

có thụy hiệu là Văn Trinh, Phạm Trọng Yêm có thụy hiệu là Văn Chánh. 

270 Khuê khổn: Chỗ ở của nữ nhân gọi là khuê khổn, hoặc khuê phòng. 

271  Trong  chuyện  ngụ  ngôn  Tàu  có  câu  chuyện  một  anh  chàng  đang  cầm 

vàng  đi  thấy  bên  đường  có  một  đống  sợi  gai  to.  Thấy  đống  gai  to  bèn  tối 

mắt, vứt vàng đi để cặm cụi gánh gai về. 

272 Chân Như Triết: Húy là Mộ Triết, quê ở Lâu Xuyên, theo học với ngài 

Vĩnh An Viên Giác Luật Sư ở Kiến Xương, thọ trì giới luật tinh nghiêm. Khi 

Thúy  Nham  Chân  Thiền  Sư  du  phương,  Sư  đến  cầu  học,  Ngài  bảo  ba  bốn 

mươi năm sau, Chân Như Triết sẽ làm Phật sự lớn lao. Khi Chân Thiền Sư 

mất, Ngài y chỉ Tổ Hoàng Bá, chấn hưng tông phong. 

Đoạn Nhai Nghĩa: Trong vạn người cầu pháp với Nguyên Diệu đại thiền sư 

ở  Thiên  Mục  Sơn,  chỉ  có  ngài  Đoạn  Nhai  và  Trung  Phong  Minh  Bổn  đắc 

pháp. Không rõ hành tích của Ngài, chỉ biết trong Thiền Quan Sách Tấn, Tổ 

Liên  Trì  có  ghi  lại  một  đoạn  pháp  ngữ  của  Sư:   “Muốn  siêu  phàm  nhập 

 thánh, vĩnh viễn thoát khỏi trần lao, thì phải thay da đổi xương, chết đi sống 

 lại, như tro lạnh sanh lửa, như cây khô tươi tốt lại. Há nên nghĩ là dễ dàng”. 

273  Ngài  Ngẫu  Ích  sanh  năm  1599  (năm  Vạn  Lịch  thứ  27  đời  Minh),  mất 

năm  1655  (nhằm  năm  Thuận  Trị  thứ  12  nhà  Thanh).  Dẫu  nhà  Thanh  đã 

chiếm  được  Trung  Hoa,  nhưng  con  cháu  nhà  Minh  vẫn  chiếm  cứ  một  số 

vùng ở Nam  Trung  Hoa,  xưng  là Nam Minh,  như Phước Vương  (Châu Do 

Tung),  Đường  Vương  (Châu  Duật  Kiện)  và  Quế  Vương  (Châu  Do  Lang). 

Mãi đến năm Khang Hy thứ hai (1663), nhà Thanh mới hoàn toàn diệt được 



con cháu nhà Minh, bình định được Trung Hoa. Dư đảng di thần nhà Minh 

một  số  theo  Trịnh  Thành  Công  chạy  ra  Đài  Loan  tiếp  tục  phù  Minh  phản 

Thanh. 

274  Sùng  Trinh  là  vua  cuối  đời  Minh.  Trước  khi  quân  Mãn  Châu  chiếm 

Trung Hoa, Lý Tự Thành đã nổi loạn lật đổ nhà Minh, xưng quốc hiệu là Đại 

Thuận, làm vua được hai năm (1644-1645). 

275 Tướng Tông Bát Yếu: Tên gọi đầy đủ của tác phẩm này là Tướng Tông 

Bát Yếu Trực Giải, là một tác phẩm chú thích của ngài Ngẫu Ích cho tám tác 

phẩm trọng  yếu của tông Pháp Tướng  (Duy  Thức). Tám tác phẩm ấy  là: 1. 

Bách  Pháp  Minh  Môn  Luận  của  ngài  Thế  Thân  2.  Duy  Thức  Tam  Thập 

Luận cũng của ngài Thế Thân 3. Quán Sở Duyên Duyên Luận của ngài Trần 

Na 4. Lục Ly Hợp Thích Pháp Thức của ngài Trừng Quán (cuốn này trích từ 

bộ  Hoa  Nghiêm  Kinh  Tùy  Sớ  Diễn  Nghĩa  Sao)  5.  Quán  Sở  Duyên  Duyên 

Luận Thích của ngài Hộ Pháp 6. Nhân Minh Nhập Chánh Lý Luận của ngài 

Thương Yết La Chủ 7. Tam Chi Tỷ Lượng của ngài Huyền Trang và 8. Bát 

Thức Quy Củ Tụng cũng của ngài Huyền Trang. 

276 Đây là tác phẩm chú giải bộ Đại Thừa Chỉ Quán của ngài Huệ Tư (thầy 

ngài Trí Khải). 

277  Duyệt  Tạng  Tri  Tân  gồm  bốn  mươi  tám  quyển,  là  một  loại  sách  tổng 

mục,  phân  định  1.773  bộ  kinh  sách  trong  Đại  Tạng  thành  bốn  loại  Kinh, 

Luật,  Luận  và  Tạp. Đối  với  mỗi tác  phẩm đều có  những  lời  giải thích thiết 

yếu. Nội dung gồm:  

1)  Kinh  Tạng:  gồm  976  bộ  kinh  Đại  Thừa  (căn  cứ  theo  tiêu  chuẩn  ngũ 

thời phán giáo của tông Thiên Thai) và 211 bộ kinh Tiểu Thừa. 

2) Luật Tạng gồm 30 bộ Luật Đại Thừa và 61 bộ Luật Tiểu Thừa. 

3)  Luận  Tạng  gồm  luận  Đại  Thừa,  chia  thành  71  bộ  Thích  Kinh  Luận 

(luận nhằm giải thích kinh theo từng đoạn kinh) và 117 bộ Tông Kinh Luận 

(giải thích giáo nghĩa chánh yếu của một kinh), 32 bộ Chư Luận Thích (chú 

giải các bộ luận)) và 47 bộ luận Tiểu Thừa. 

4)  Tạp  Tạng  gồm  các  thể  loại:  Tây  Phương  (những  kinh  điển  của  ngoại 

đạo hoặc bị nghi ngờ là ngụy tạo của Ấn Độ, gồm 48 bộ) và Thử Độ (những 

nghi thức sám hối, các trước tác Tịnh Độ, Thiên Thai, Thiền Tông, Hiền Thủ 

Tông,  Từ  Ân  Tông,  Mật  Tông,  Luật  Tông,  truyện  ký,  hộ  pháp,  âm  nghĩa, 

mục lục, bài tựa, bài tán, pháp sự v.v… của Trung Hoa, tổng cộng 176 bộ). 

278  Thuở  xưa,  in  sách  bằng  ván  gỗ  (thường  gọi  là  in  mộc  bản).  Trước  hết 

phải nhờ người chữ tốt chép lại bản sách ấy rõ ràng, rồi đưa bản chép ấy cho 

thợ khắc gỗ khắc ngược những chữ ấy lên ván gỗ. Nhà in sẽ dùng những ván 

gỗ ấy, phết mực lên, áp xuống giấy trắng để in thành sách. 



279  Bộ  sách  này  gồm  tám  quyển,  biên  soạn  vào  năm  Ung  Chánh  thứ  11 

(1733). Nguyên khởi là do sư Hán Nguyệt Pháp Tạng thuộc dòng Thiền Lâm 

Tế soạn cuốn Ngũ Tông Nguyên, môn nhân của Sư là Đàm Cát Hoằng Nhẫn 

cũng soạn cuốn Ngũ Tông Cứu để đả kích giáo nghĩa dòng Thiền Tào Động 

lúc ấy, gây nên tranh luận ồn ào trong chốn Thiền lâm bấy giờ, cho đến tận 

đời Thanh vẫn còn chưa dứt. Thanh Thế Tông bèn soạn tác phẩm này, phán 

định  chủ  trương  của  Hán  Nguyệt  và  Hoằng  Nhẫn  là  tà  ma  dị  thuyết,  phê 

phán những cuốn Ngữ Lục của hai vị này. Vua còn chê trách môn nhân của 

hai vị trên ăn thịt, uống rượu, hủy phá giới luật, gây nguy hại cho Phật giáo 

rất lớn, cần phải phế trừ. 

280 Viên Minh là một biệt hiệu khác của Ung Chánh. Tác phẩm này có tên 

là  Viên  Minh  Bách  Vấn,  trích  ra  từ  quyển  thứ  12  của  bộ  Ung  Chánh  Ngự 

Soạn  Ngữ  Lục.  Tác  phẩm  này  gồm  một  trăm  đoạn  văn  ngắn  biện  định  về 

Thiền Tông. 

281  Tức  sư  Hán  Nguyệt  Pháp  Tạng.  Đệ  tử  tại  gia  của  môn  nhân  ngài  Hán 

Nguyệt  Pháp  Tạng  là  những  kẻ  đương  nắm  giữ  quyền  chức  thời  ấy  nên  họ 

tìm cách ngăn không cho cuốn Giản Ma Biện Dị Lục được nhập tạng. 

282 Thiền  hòa: Gọi  tắt của “thiền  hòa tử”  hoặc “thiền  hòa  giả”,  là tiếng để 

chỉ những người tham Thiền. 

283 Tức Dương Châu, tự Tử Cư, người nước Vệ, sống vào thời Chiến Quốc, 

chủ trương Vị Ngã, nhổ một cái lông mà có lợi cho người khác cũng không 

làm. 

284 Ở đây, xin đừng hiểu lầm ý Tổ. Tổ nói quở trách người thâm nhập một 

môn là người chấp khăng khăng vào pháp môn của chính mình, bài xích các 

pháp môn khác, không chịu học hỏi kinh điển nhà Phật, chứ không hề dạy tu 

tập tràn lan, pháp nào cũng tu, pháp nào cũng học, không biết lượng sức. Vì 

thế,  chư  Tổ  Tịnh  Độ  thường  đề  xướng   “thâm  nhập  một  môn,  trường  thời 

 huân tu”. Đọc kỹ những lời giáo huấn của Tổ, sẽ thấy Tổ quở trách chuyện 

học tràn  lan không chuyên  nhất. Ý của Tổ ở đây  nhằm quở trách  những kẻ 

chỉ cho  niệm Phật  là đủ, không  bận tâm  tu  tập các trợ  hạnh khác để  hỗ  trợ 

chánh hạnh Niệm Phật. 

285 Mạnh Do là anh ruột của Châu Quần Tranh. 

286  Pháp  khí:  Chỉ  những  người  có  thể  tu  hành  Phật  đạo.  Sách  Sơn  Đường 

Tứ Khảo chép:  “Nhị Tổ Huệ Khả thờ ngài Đạt Ma đã lâu, chưa được nghe 

 giáo huấn, bèn chặt tay cầu pháp, Sư biết là pháp khí, bèn trao cho y bát”. 

287 Chính là ông Vương Nhật Hưu, tác giả bộ Long Thư Tịnh Độ Văn. 

288 Nguyên văn “đương đầu bổng hát”: Tông Lâm Tế dùng gậy đánh, tiếng 

hét  để  khai  ngộ.  Nên  “đương  đầu  bổng  hát”  cũng  có  nghĩa  là  nhân  duyên, 

cảnh tượng giúp mình tỉnh giác. 



289  Âu  Giang:  Con  sông  lớn  thứ hai  của  tỉnh  Chiết  Giang,  phát  nguyên  từ 

núi Đồng Cung, chảy theo hướng về Đông Nam đến huyện Thanh Điền mới 

có tên là Âu Giang, đổ ra biển ở thành phố Ôn Châu. 

290 Họ  Đinh ở đây  là ông Đinh Phước  Bảo, trong  lá thư trả  lời cư sĩ Ninh 

Đức Tấn, Tổ có nói:  “Cuốn Phật Học Đại Từ Điển do ông Đinh Phước Bảo 

 biên soạn, danh tướng thật rộng, nhưng khảo cứu chưa thật tường tận. Nói 

 chung,  cứ  ba  mươi  điều  có  một  điều  bị  sai  lạc,  chỉ  có  bậc  thông  gia  mới 

 phân biệt được, nếu không rất có thể do đó bị lầm”. 

291 Họ Viên ở đây  là ông Viên  Tử  Tài (1716-1797).  Lời tựa cuốn  Kỷ Văn 

Đạt  Công  Bút  Ký  Trích  Yếu  có  chép :  “Từ  đời  Thanh  đến  nay,  người  bác 

 học đa văn thì tiên sinh Giang  Thận Tu là bậc nhất, kế đến là Kỷ  Văn Đạt 

 rồi đến là ông  Viên Tử Tài…  Viên Tử Tài thoạt đầu bài bác  Phật, đến tuổi 

 trung niên trở đi, lịch duyệt ngày càng sau, bèn sanh lòng tin chân thật đối 

 với  Phật  pháp,  chỉ  vì  cuồng  vọng,  tự  đại,  lười  nhác,  biếng  trễ,  chẳng   chịu 

 thân cận cao nhân, lắng lòng nghiên cứu…”.  Qua lời nhận định này, có thể 

đoan chắc họ Viên nói ở đây là ông Viên Tử Tài. Ông tên thật là Viên Mai, 

tự Tử Tài, hiệu Tùy Viên Lão Nhân, là người Hàng Châu, tỉnh Chiết Giang, 

đỗ  tiến  sĩ  dưới  đời  vua  Gia  Khánh,  từng  làm  tri  huyện  bốn  lần.  Về  sau,  từ 

quan  sống  ở  Tiểu  Thương  Sơn  tại  Nam  Kinh,  dựng  Tùy  Viên  để  hưởng 

nhàn, chuyên tâm viết lách, nghiên cứu nghệ thuật ẩm thực. Ngoài danh hiệu 

lý  luận  gia  lừng  danh,  ông  cũng  là  một  nhà  văn  nổi  tiếng  biết  thưởng  thức 

món  ăn  ngon.  Thi  văn  của  ông  trang  nhã,  bóng  bẩy,  tình  tứ.  Bộ  Tùy  Viên 

Thực Đơn của ông nổi tiếng đến nỗi được xuất bản ngay trong đời Thanh, và 

được  phiên  dịch  sang  tiếng  Nhật.  Năm  1983,  Quảng  Đông  Khoa  Kỹ  Xuất 

Bản Xã đã tái bản cuốn sách này. 

292 Ông Kỷ ở đây là Kỷ Văn Đạt (1724-1805) tên thật là Kỷ Quân, tự Hiểu 

Lam,  tên  thụy  là  Văn  Đạt.  Người  huyện  Hiến,  tỉnh  Hà  Bắc,  làm  quan  đến 

chức thượng thư bộ Lễ, Hiệp Biện Đại Học Sĩ, từng đảm nhiệm việc biên tập 

tác phẩm đồ sộ Tứ Khố Toàn Thư dưới thời Càn Long. 

293  Phương  ngoại  có  nghĩa  là  thế  ngoại  (ở  ngoài  cõi  đời).  Tăng  sĩ  kết  bạn 

với  tục  gia  đệ  tử  thường  xưng  là  “phương  ngoại  hữu”,  tức  là  người  bạn  ở 

ngoài  cõi  đời.  Trong  Thiền  Lâm,  khi  một  vị  tăng  đảm  nhiệm  mới  đến  đảm 

nhiệm  trụ trì  một  ngôi chùa, các vị thân sĩ viết bài  văn chúc  mừng, bài văn 

ấy cũng gọi là Phương Ngoại Sớ. 

294  Hòa  quang  đồng  sự,  còn  gọi  là  hòa  quang  đồng  trần:  Sống  chung  với 

chúng sanh, sanh hoạt, xử sự giống như chúng sanh để dễ bề giáo hóa. 

295 Truy tiến:  Làm các pháp sự  hoặc thiện sự để hồi  hướng cầu cho  người 

đã mất được siêu sanh Tịnh Độ. 

296 Tiên vong: Những người đã mất. 



297 Thời ấy in bằng mộc bản (chữ khắc trực tiếp trên ván) nên nếu khắc chữ 

nhỏ  quá, khi  bôi  mực  lên  ván rồi ép  xuống  giấy  in thành sách, bị ép  nhiều, 

chữ sẽ bị vỡ, phải khắc bản gỗ mới. 

298 Đại Minh Nhân  Hiếu  Hoàng  hậu chính  là hoàng  hậu Từ Nghi  Hoa của 

vua  Minh  Thành  Tổ,  bà  vốn  là  con  gái  của  Khai  Quốc  Công  Thần  Từ Đạt 

của  nhà  Minh,  sanh  năm  1361.  Năm  1376  lấy  Châu  Lệ,  được  sách  phong 

Yên Vương Phi,  rồi được phong  Hoàng  Hậu khi Châu  Lệ  lên  ngôi. Bà  mất 

năm  1497,  hưởng  thọ  46  tuổi.  Bản  kinh  bà  mộng  thấy  mang  tên  Đại  Minh 

Nhân Hiếu Hoàng Hậu Mộng Cảm Phật Thuyết Đệ Nhất Hy Hữu Đại Công 

Đức Kinh, là bản kinh số 10, tập X01 của Vạn Tục Tạng. 

299 Nghi ngụy: là kinh bị coi là do người đời bịa đặt ra, không phải là kinh 

Phật thật sự. 

300 Cáp Nhĩ Tân (Harbin) là thủ phủ của tỉnh Hắc Long Giang, tỉnh cực Bắc 

của Trung Quốc (Vùng Mãn Châu khi xưa nay được chia thành ba tỉnh Cát 

Lâm, Liêu Ninh và Hắc Long Giang). Thành phố này nằm ở phía Nam sông 

Tùng Hoa, ngay giao lộ của đường xe lửa Trường Xuân. 

301 Ý nói tu tập, tác pháp đã được đôi chút cảm ứng, hảo tướng đã hiện. 

302 Trong Mật Tông, khi trì chú, tác pháp thường cầu những hảo tướng như 

mộng thấy thân mình bay lên hư không, được Bổn Tôn cho ăn sữa và những 

thức ăn màu trắng, thấy pháp khí tỏa sáng, tràng phan lay động v.v… để cầu 

ấn chứng pháp mình đang tu đã được hành trì đúng cách. Rất nhiều hành giả 

Mật Tông thấy những tướng trạng ấy tưởng mình đã thành tựu, dự vào hàng 

Thánh, nên gọi là “lầm nhận tin tức”. 

303 Gia Tường Đại Sư tức ngài Cát Tạng (549-623), người đời Tùy, họ An, 

húy  là  Thế, sanh tại  tỉnh  An  Huy,  vốn  là  người  Hồ, sau  dời đến  Kim  Lăng 

(Nam Kinh), nên còn được gọi là An Cát Tạng hoặc Hồ Cát Tạng. Năm lên 

bốn tuổi, theo cha mẹ đến yết kiến pháp sư Chân Đế nên được đặt pháp danh 

là Cát Tạng. Về sau, cha ngài xuất gia, ngài thường theo cha đến chùa Hưng 

Hoàng nghe ngài Pháp Lãng giảng Tam Luận. Năm bảy tuổi (có thuyết nói 

là 13 tuổi), xuất gia với ngài Pháp Lãng. Do ngài Pháp Lãng là truyền thừa 

của ngài La Thập về giáo học Tam Luận Tông, nên ngài Cát Tường chuyên 

học các bộ Trung Luận, Bách Luận, Thập Nhị Môn Luận. Đến năm 19 tuổi, 

đại sư lên giảng kinh. Năm 21 tuổi thọ Đại Giới. Năm 581, sư Pháp Lãng thị 

tịch,  Ngài  bèn  qua  Giang  Đông,  đến  chùa  Gia  Tường  ở  Cối  Kê,  tỉnh Chiết 

Giang,  chuyên  tâm  giảng  thuyết  trước  tác.  Phần  nhiều  những  chú  sớ  Tam 

Luận được  hoàn thành  tại chùa  này, nên Sư thường  được  gọi  là Gia Tường 

đại sư. Ngoài Tam Luận, đại sư còn hết sức uyên thâm giáo nghĩa các kinh 

Pháp Hoa, Niết Bàn. Ngài cũng từng gởi thơ cho đại sư Trí Giả để học thêm 

về  giáo  nghĩa  Thiên  Thai  Tông.  Ngài  chuyên  chú  phục  hưng  Tam  Luận 



Tông,  nên  được  coi  là  một  vị  tổ  sư  của  Tông  này.  Đại  sư  còn  tự  tay  chép 

được hai ngàn bộ Pháp Hoa. Năm Vũ Đức thứ sáu đời Đường (623), Sư tắm 

gội thanh tịnh, đốt hương niệm Phật, viết bài luận “Chết Không Sợ Hãi” rồi 

nhập diệt, thọ 75 tuổi. Bình sinh đại sư giảng kinh thật nhiều, chẳng hạn như 

giảng Tam Luận hơn trăm lần, giảng kinh Pháp Hoa hơn ba trăm lần, viết rất 

nhiều  chú  sớ  cho  các  kinh  Đại  Thừa.  Bản  Quán  Kinh  Nghĩa  Sớ  này  cũng 

được đưa vào Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. 

304  Thập  Nhất  Diện  Sớ  là  bản  chú  giải  kinh  Phật  Thuyết  Thập  Nhất  Diện 

Quán Âm Tâm Chú kinh. 

305 Núi Hồng Loa thuộc tỉnh Liêu Ninh, có chùa Tư Phước là đạo tràng tu 

tập của tổ Triệt Ngộ. 

306 Tức kinh Xuân Thu, đây là một bộ cổ sử do Khổng Tử san định. Khổng 

Tử được coi như kỳ lân trong loài người (theo truyền thuyết khi sắp sinh ra 

Ngài,  thân  mẫu  mộng  thấy  kỳ  lân.  Khi  hiệu  đính  bộ  sử  này,  Ngài  nghe  tin 

ngoài đồng bắt được kỳ  lân bèn ngưng không  viết tiếp), nên bộ sử do Ngài 

san định được gọi là Lân Kinh. 

307 Ô Khoa Đạo Lâm (741-824), người đời Đường, thuộc dòng Thiền Ngưu 

Đầu, họ Phan (có thuyết nói là họ Ông), tên lúc nhỏ là Hương Quang. Xuất 

gia  năm  chín  tuổi,  năm  21  tuổi  đến  Kinh  Châu  (tỉnh  Hồ  Bắc)  thọ  Cụ  Túc 

Giới  ở  chùa  Quả  Nguyện.  Sau  qua  theo  học  kinh  Hoa  Nghiêm,  Đại  Thừa 

Khởi  Tín  Luận  với  Phục  Lễ  pháp  sư  ở  chùa  Tây  Minh  tại  Trường  An.  Sau 

Ngài  khế  ngộ  tâm  yếu  nơi  pháp  sư  Đạo  Khâm  rồi  quay  về  Nam,  thấy  núi 

Tần Vọng có cây tùng mọc um tùm như cái tàn, bèn sống ở đó. Người thời 

ấy bèn gọi Ngài là Ô Khoa thiền sư (Khoa là cái ổ, sách Thuyết Văn Giải Tự 

giảng:  “Hang ổ gọi là Khoa, tổ chim gọi là Sào” ). Do có nhiều loại quạ làm 

tổ nơi ấy, nên Ngài còn được gọi là Ô Sào thiền sư. Ông Bạch Cư Dị hỏi đạo 

nơi  Ngài,  tâm  phục  khẩu  phục,  bèn  dựng  căn  gác  bằng  trúc  cho  Ngài  ở  để 

tiện  hỏi  đạo,  nơi  đây  về  sau  thành  chùa  Quảng  Hóa.  Còn  có  truyền  thuyết 

nói lúc Ngài sanh ra bị cha mẹ bỏ rơi, được quạ nuôi nên gọi là Ô Sào thiền 

sư. Đây có  lẽ  là  lời đồn bịa đặt  vì không thấy Cảnh Đức Truyền Đăng  Lục 

chép như vậy. 

308 Bành  Hy  Tốc, tự  Lạc Viên,  hiệu  Lan Đài, người  xứ Nguyên  Hòa ở Tô 

Châu, vốn là cháu ông Bành Tế Thanh. Cùng với Bành Tế Thanh, ông đảm 

nhiệm việc tu đính bộ Vãng Sanh Tập của ngài Vân Thê, tạo thành bộ Tịnh 

Độ Thánh Hiền Lục. Năm Càn Long 58, ông vừa bị bệnh sốt rét, vừa bị kiết 

lỵ, bèn đến chỗ mẹ ở, tuyệt không nhắc đến việc nhà, chỉ tận lực khuyên mẹ 

niệm Phật, bảo: “Ngày nọ tướng hảo Tây Phương đã hiện”. Trước hôm mất 

ba bữa, ông thỉnh Trừng Cốc hòa thượng đến trước giường bệnh, lập bàn thờ 

thọ  Tam  Quy  Ngũ  Giới,  sám  hối  phát  nguyện,  càng  thêm  khẩn  thiết.  Sáng 



ngày  Ba  Mươi,  ông  bảo  người  nhà  treo  tượng  Phật,  dời  giường  hướng  về 

Tây, thưa với hòa thượng: “Phiền thầy niệm Phật cho con!” Đến tối,  miệng 

niệm Phật râm ran, nằm trên hông phải qua đời, mùi hương lạ ngập thất, thọ 

33  tuổi.  Vợ  ông  là  Cố  Thị,  cực  thông  minh,  giúp  chồng  rất  lớn  trong  việc 

biên tập, trước đó đã niệm Phật qua đời vào năm bà 29 tuổi 

309  Hai  mươi  bốn  bộ  sử  gồm  Sử  Ký,  Hán  Thư,  Hậu  Hán  Thư,  Tam  Quốc 

Chí,  Tấn  Thư,  Tống Thư, Nam  Tề  Thư,  Lương  Thư,  Trần Thư, Ngụy Thư, 

Bắc  Tề  Thư, Châu  Thư,  Nam  Sử,  Bắc  Sử, Tùy Thư, Cựu Đường Thư,  Tân 

Đường Thư, Cựu Ngũ Đại Sử, Tân Ngũ Đại Sử, Tống Sử, Liêu Sử, Kim Sử, 

Nguyên Sử và Minh Sử. Thời Càn Long, hai mươi bốn bộ sử này được chỉnh 

lý, nhuận sắc và hợp thành một bộ lớn gọi chung là Nhị Thập Tứ Sử. 

310 Gồm ba mươi sáu quyển, do ngài Viên Cực Cư Đảnh soạn vào đời Minh 

để  tiếp  theo  bộ  Cảnh  Đức  Truyền  Đăng  Lục,  chép  phổ  hệ  truyền  thừa  của 

nhà  Thiền  từ  môn  nhân  đời  thứ  10  của  tổ  Huệ  Năng  đến  đời  thứ  20,  chú 

trọng  ghi  lại  những  câu  thoại  đầu,  chỉ  chép  sơ  sài  sự  tích,  tổng  cộng  gồm 

1.203 vị. Sự tích các vị này lấy từ các sách Ngũ Đăng Hội Nguyên, Phật Tổ 

Huệ Mạng, Tăng Bảo Truyện, Thiền Môn Tông Phái Đồ, Chư Tổ Ngữ Lục 

v.v... 

311 Phú Trịnh Công là thừa tướng Phú Bật đời Tống, Tư Mã Ôn Công chính 

là Tư Mã Quang, ông này cũng từng làm tể tướng thời Tống, từng chống đối 

Vương An Thạch. 

312 Thông công: tức là ngài Thông Trí Tầm Nguyên. 

313 Nguyên văn “khánh khái”. Tiếng đằng hắng là một trong mười thần lực 

Phật thị  hiện  trong  kinh  Pháp  Hoa. Khánh khái có  nghĩa  là trước khi  muốn 

nói, bèn đằng hắng cho cổ họng thông suốt. Theo Pháp Hoa Văn Cú, “khánh 

khái” có hai nghĩa:  

1)  Khánh  khái  để  tỏ  ý  sự  việc  đã  xong,  tức  là  hơn  bốn  mươi  năm  thuyết 

pháp,  ẩn  giấu  sự  thật,  nay  trong  hội  Pháp  Hoa  khai  Quyền  hiển  Thật,  bèn 

được diễn tả thông suốt, trọn không ngăn trệ. Vì thế, trước khi cất tiếng diễn 

bày thông suốt đại sự bèn đằng hắng. 

2) Khánh khái phó chúc, nghĩa là Phật muốn đem pháp này giao phó cho các 

vị  Bồ  Tát  để  các  Ngài  chỉ  dạy  lại  cho  chúng  sanh  đời  sau,  nên  bèn  đằng 

hắng. 

Ở  đây,  Khánh  Khái  là  một  cách  diễn  tả  tôn  trọng,  ý  nói  may  được  Hòa 

Thượng thương tưởng đến ban cho pháp ngữ. 

314 Nguyên văn là “hoa hàn”: Hoa là hoa tiên, một thứ giấy đẹp để viết thư, 

Hàn  là bút  mực. Cổ  văn  hay dùng chữ này để tôn  xưng  thư từ,  giấy tờ  viết 

lách của người khác. 



315  Nguyên  văn:   “Nhược  phù  lược  huyền  hoàng  nhi  thủ  thần  tuấn,  tu  đãi 

 đắc ý vong ngôn chi nhân, ngoạn đồ tượng nhi bố chân long, mỗi đa tầm sổ 

 hàng mặc”  (nếu lược bỏ những con ngựa sắc đen vàng xen tạp, chọn lấy con 

ngựa hay, phải đợi người được ý quên lời, còn kẻ thích chơi tranh ảnh, lại sợ 

rồng  thật,  chỉ  có  thể  thường  đọc  dò  theo  câu  văn).  “Tầm  sổ  hàng  mặc”  là 

một  thành  ngữ,  ý  nói  chỉ  biết  đọc  thông  mặt  chữ,  không  lãnh  hội  được  ý 

nghĩa.  Ở  đây,  Tổ  tự  khiêm  mình  tài  hèn  sức  kém,  không  làm  công  việc 

nhuận sắc, biên tập được. 

316 Trọng Ni là tên tự của Khổng Tử, Khổng Tử húy là Khâu (Khưu). 

317 Lý Đại Phật Đảnh: Chỉ những giáo lý của kinh Lăng Nghiêm, kinh Lăng 

Nghiêm có tên gọi đầy đủ Đại Phật Đảnh Như Lai Mật Nhân Tu Chứng Liễu 

Nghĩa Chư Bồ Tát Vạn Hạnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh. 

318  Phương  Sơn  chính  là  Trưởng  Giả  Lý  Thông  Huyền,  tác  giả  bộ  Hoa 

Nghiêm  Hợp  Luận.  Ông  ẩn  cư  tại  Phương  Sơn  vào  thời  Khai  Nguyên  thời 

Đường. Còn Vô Vi chính là Dương Kiệt đời Tống, tự Thứ Công, hiệu Vô Vi 

Tử, đắc pháp với ngài Thiên Y Hoài Nghĩa. Sau do cưu tang mẹ, duyệt Đại 

Tạng  kinh,  ngộ  pháp  môn  Tịnh  Độ  thù  thắng,  bèn  tận  lực  tu  trì  dạy  người. 

Lâm chung nói kệ, nghiễm nhiên qua đời. 

319  Nguyên  văn  là  “quốc  môn”  tức  cái  cửa  chánh  nơi  đền  vua,  chúng  tôi 

dịch  là Ngọ Môn, theo cách  gọi cửa chánh vào cung điện  Huế. Ở đây  nhắc 

đến  chuyện  ngài  Huyền  Trang  khi  sang  Tây  Thiên  thỉnh  kinh,  nhằm  năm 

Ngài 41 tuổi, vua Giới Nhật mở đại hội Vô Giá ở thành Khúc Nữ, mời toàn 

bộ các luận sư Đại Tiểu Thừa và hàng Bà La Môn ở mười tám tiểu quốc của 

Ấn Độ đến dự, cùng nhau biện luận về Phật pháp. Đại sư nhận lời vua thỉnh, 

làm  chủ  tọa  đại  hội,  xưng  dương  Đại  Thừa,  Ngài  soạn  bản  luận  Chân  Duy 

Thức  Lượng  treo  ngoài  cửa  quốc  thành  suốt  cả  mười  tám  ngày.  Vua  Giới 

Nhật truyền lệnh ai sửa được một chữ sẽ thưởng ngàn vàng. Không ai bắt bẻ 

được một chữ nào! 

320 Duy Ma (Vimakirti):  Gọi đủ  là Duy Ma  Cật, dịch  nghĩa  là  Tịnh Danh. 

Ngài  là  một  vị  đại  Bồ  Tát  hiện  thân  cư  sĩ  thời  đức  Phật.  Những  lời  Ngài 

giảng  về  pháp  môn  Bất  Nhị  được  ghi  trong  kinh  Duy  Ma  Cật  Sở  Thuyết 

Kinh. 

321 Tức hòa thượng Tịch Sơn ở chùa Vạn Thọ vừa được nhắc đến trong lá 

thư trước. 

322 Dương Thứ Công chính là Dương Kiệt, hiệu là Thứ Công, tức Vô Vi Tử 

trong chú thích ở phần trên. 

323  Tác  gia:  Chữ  “tác  gia”  thoạt  đầu  là  chỉ  người  giỏi  soạn  thơ  văn.  Do 

Thiền Giả cũng thường dùng thơ văn để trình bày yếu chỉ nhà Thiền nên nếu 

ai khéo lãnh hội nghĩa Thiền, khéo độ được người cũng được gọi là tác gia. 



324 Nhất Thừa Bộc: cư sĩ Bộc Đại Phàm, một trong những người biên tập tờ 

Phật Học Tùng Báo. 

325  Ngũ  tộc:  năm  sắc  dân  chính  của  Trung  Hoa  là  Hán,  Tây  Tạng,  Mông 

Cổ, Hồi, Mãn Châu. 

326 Nguyên văn “Vũ điện”: Điện là lãnh thổ cai trị. Vũ là vua Đại Vũ, khai 

sáng nhà Hạ. 

327 Ngũ phước phát xuất từ thiên Hồng Phạm trong sách Thượng Thư gồm: 

thọ, phú, khang ninh, tố hảo đức, khảo mạng chung (sống lâu, giàu có, mạnh 

khỏe bình  yên,  làm  điều đức  hạnh tốt, chết yên  lành). Tương truyền tác  giả 

là Cơ Tử. 

Tam đa: đa phước, đa thọ, đa tử (phước nhiều, sống lâu, lắm con) Theo sách 

Hoa Nhạc Chí, quyển 1 đời Thanh, di chỉ Hoa Phong ở phía Đông Bắc Hoa 

Sơn.  Cũng  theo  sách  Hoa  Dương  Huyện  Chí,  thiên  Cổ  Tích,  có  chép  một 

đoạn đối thoại giữa vua Nghiêu và dân vùng này:  “Đào Đường Đế đến Hoa 

 Sơn,  dân  Hoa  Phong  thưa:  ‘A!  Xin  chúc  thánh  nhân  lắm  phước,  lắm  thọ, 

 lắm  con  cái’.  Vua  nói:  ‘Thôi  đi!  Lắm  con  thì  lo  nhiều,  lắm  phước  ắt  lắm 

 chuyện, lắm thọ càng lắm nhục”.  Vì thế, mới có điển tích “Hoa Phong tam 

đa”. 

328 Ý nói kể từ đầu triều đại nhà Thanh. 

329  Nguyên  văn   “thúy  hoa  nam  hạnh” :  Nam  hạnh  là  hoàng  đế  đi  tuần  sát 

phương Nam, thúy hoa là một loại cờ hiệu của hoàng đế, phía trên gắn lông 

đuôi chim phỉ thúy (chim bói cá), nên được gọi là “thúy hoa”. 

330  Một  rặng  núi  lớn  ở  Tây  Nam  Trung  Quốc,  bắt  nguồn  từ  cao  nguyên 

Pamir  đến  tận  tỉnh  Tứ  Xuyên,  toàn  bộ  rặng  núi  dài  đến  2.500  km.  Theo 

truyền thuyết, đây là nơi cư ngụ của các vị tiên và có nhiều ngọc quý. 

331  Đây  là  chuyện  Biện  Hòa  thời  Chiến  Quốc,  biết  trong  tảng  đá  có  ngọc 

quyết  dâng  lên  vua,  bị  gièm  pha  đến  nỗi  bị  chặt  chân,  cứ  ôm  tảng  đá  ngồi 

khóc ngoài đồng. Sau có người thương tình tâu lên vua, vua sai chẻ tảng đá 

ra,  quả  thật  có  ngọc  quý  vô  giá,  thường  gọi  là  “ngọc  liên  thành”.  Sau  Tần 

Thủy Hoàng cướp ngọc ấy, cho khắc thành ấn truyền quốc. 

332 Kim Thang: Chữ Kim chỉ tường thành chế tạo bằng kim loại; Thang chỉ 

sông hào bảo vệ vây quanh thành. Ý nói phương tiện bảo vệ kiên cố. 

333  Theo  quy  chế  thời  ấy,  quan  võ  phẩm  trật  kém  hơn  quan  văn,  không 

được sử dụng ấn vuông. 

334  Lương  Nhậm  Công  chính  là  Lương  Khải  Siêu  (1873-1929),  tự  là  Trác 

Như, hiệu Nhậm Công, còn có biệt hiệu là Băng Thất Chủ Nhân. Người xứ 

Tân Hội, Quảng Đông, sanh vào thời Đồng Trị. Ông là một nhà tư tưởng lẫy 

lừng  thời  cận  đại,  đồng  thời  là  một  nhà  nghiên  cứu  Phật  giáo.  Cùng  với 



Khang Hữu Vi mưu giúp vua Quang Tự lật đổ Từ Hy Thái Hậu nhưng thất 

bại, ông phải lưu vong một thời gian. 

335  Kính  Trung  Kính  Hựu  Kính:  là  tác  phẩm  của  Trương  Sư  Thành  thời 

Minh. Trương Sư Thành tự là Tâm Hữu, hiệu Lan Chử, người Quy An, Hồ 

Châu. Cha mộng thấy mặt trời chiếu vào cửa sổ, tỉnh dậy thì thấy Sư Thành 

được sanh ra. Ông thờ cha hiếu có tiếng, đỗ đạt từ lúc nhỏ, đảm nhiệm việc 

trấn giữ biên cương. Khi làm tuần vũ tỉnh Giang Tô, thấy người địa phương 

sát nghiệp nên nhiều lần ban cáo thị khuyên kiêng sát sanh, nghiêm cấm bắt 

cá.  Trong  dinh  ông  không  tiệc  tùng,  không  sát  sanh.  Ông  trường  trai  thờ 

Phật, dốc lòng nơi Tịnh Độ, tự lấy hiệu là Nhất Tây Cư Sĩ. Cuốn Kính Trung 

Kính Hựu Kính của ông được đưa vào Vạn Tục Tạng kinh, tập 62, đánh số 

1185. 

336 Ngũ giáo: Phật Giáo, Khổng Giáo, Đạo Giáo, Thiên Chúa Giáo và Y Tư 

Lan Giáo (Islam). 

337 Vệ Võ Công, tên là Cơ Hòa, người xứ Triều Ca, là con của Vệ Ly Hầu, 

ở  ngôi  vua  từ  812  đến  758  trước  Công  Nguyên.  Năm  771  trước  Công 

Nguyên,  quân  Khuyển  Nhung  giết  Châu  U  Vương.  Vệ  Võ  Công  cùng  chư 

hầu  hợp  binh  giúp  nhà  Châu  dẹp  loạn  có  công,  được  Châu  Bình  Vương 

phong  tước  Công.  Vua  chăm  lo  chánh  sự,  lo  cho  dân  giàu  nước  mạnh,  rất 

được dân chúng hai nước Châu, Vệ kính trọng. 

338 Không rõ Giang Thần Đồng ở đây là ai? Nhưng trong thư gởi cho cư sĩ 

Sái Khế Thành năm 1923, Tổ Ấn Quang có viết:  “Giang Thần Đồng là quỷ 

 thần dựa vào thân mà có năng lực ấy, chứ không phải thật sự là thần đồng. 

 Năm  trước,  bạn  tôi là  ông  Trương  Chi  Minh  đem  bài  Thư  Đình  Chiến  của 

 Giang Thần Đồng đưa cho Quang xem, nhờ phê bình những chỗ không thích 

 hợp  để  xem  có  nên  lưu  truyền  hay  không.  Đến  khi  Quang  chỉ  ra  những 

 khuyết  điểm,  người  bạn  ấy  nhất  loạt không  đề  cập  đến  nữa.  Tôn Giáo  Đại 

 Đồng Hội là gì? Thích Ca Hóa Thân là gì? Người có trí thức nghe đến liền 

 biết hắn ta là ma vương hiện chuyện lạ lùng để mê hoặc con người, cần gì 

 phải hỏi ai nữa?”  Căn cứ vào đoạn văn trên, Giang Thần Đồng phải là một 

đứa bé nổi tiếng thần đồng thời ấy. 

339 Kinh Lăng Nghiêm có nhắc đến chàng Diễn Nhã soi gương thấy cái đầu 

mình đâm ra hoảng sợ, phát cuồng! 

340 Vị thầy độ cho mình đi xuất gia gọi là nghiệp sư. 

341 Tam Đàn Đại Giới: Quy củ truyền thọ giới pháp, chia làm ba giai đoạn: 

sơ  đàn,  nhị  đàn  và  tam  đàn.  Sơ  đàn  truyền  Sa  Di,  Sa  Di  Ni  giới,  nhị  đàn 

truyền Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni giới, tam đàn truyền Bồ Tát giới. Khi Sơ Đàn 

và Nhị Đàn đã xong, Phật tử tại gia mới được dự Tam Đàn cùng thọ Bồ Tát 

Giới.  Một  đàn  truyền  đại  giới  phải  hội  đủ  tam  sư  (Đắc  Giới  Hòa  Thượng, 



Yết  Ma  A  Xà  Lê,  Giáo  Thọ)  và  bảy  vị  tôn  chứng  A  Xà  Lê  đóng  vai  trò 

chứng minh. Thông thường đàn truyền giới được cử hành trong ba ngày liên 

tiếp. 

342 Lệnh hữu: Tiếng gọi tỏ vẻ trân trọng bạn người khác. 

343 Tức  Bản  Thảo Cương Mục của  Lý Thời  Trân soạn  vào đời Minh,  một 

loại bách khoa tự điển về dược tánh của các cây cỏ, vật liệu dùng làm thuốc. 

Mạch Quyết là những sách dạy bắt mạch để chẩn đoán bệnh tật. 

344 Theo Đông Y, kinh lạc là đường tuần hành khí huyết đi nuôi dưỡng toàn 

thân, duy trì mọi hoạt động sinh lý của cơ thể, chống ngoại tà, bảo vệ cơ thể. 

Kinh là đường đi theo chiều dọc, Lạc là đường đi theo chiều ngang. Đông Y 

cho rằng cơ thể gồm 12 kinh chính, 12 biệt kinh, 15 kinh lạc, 8 mạch v.v… 

345 Tên hai thanh gươm báu thời Chiến Quốc, tương truyền do Can Tương 

đúc ra.  Hùng kiếm  gọi  là Can  Tương, thư kiếm  là Mạc Da (hoặc Mạc Tà). 

Theo  truyền  thuyết,  Can  Tương  nấu  đồng  sắt  cả  tháng  không  chảy,  vợ  là 

Mạc Da bèn tắm  gội sạch sẽ, nhảy  vào  lò  nấu sắt, sắt bèn chảy tan ra. Nhờ 

đó, Can Tương đúc được hai thanh kiếm báu chém sắt như chém bùn. 

346 Tịnh Độ Văn chính là Long Thư Tịnh Độ Văn, tác phẩm của ông Vương 

Nhật  Hưu.  Tây  Quy  Trực  Chỉ  là  sách  của  ông  Châu  Mộng  Nhan,  được  in 

trong bộ An Sĩ Toàn Thư. 

347  Tức  là  lộ,  điển,  mộng,  huyễn,  bào,  ảnh  (sương  đọng,  ánh  chớp,  mộng, 

huyễn, bọt nước, hình bóng). 

348 Tam Hoặc: Kiến Tư Hoặc, Trần Sa Hoặc và Vô Minh Hoặc. 

349 Nhị tử: Phần đoạn sanh tử và biến dịch sanh tử. 

350 Chàng Diễn Nhã trong kinh Lăng Nghiêm soi gương thấy đầu mình đâm 

ra hoảng sợ phát cuồng. Còn châu trong vạt áo là ví dụ trong kinh Pháp Hoa 

(phẩm thứ 8). Ví dụ này do năm trăm vị La Hán đã nói sau khi được Phật thọ 

ký: Gã nghèo đến chơi nhà bạn, ngủ say, bạn buộc châu vô giá vào trong áo 

để giúp cho khỏi bị đói  nghèo, nhưng  gã không biết, thân  mang  vật quý  vô 

giá, nhưng vẫn phải làm thuê làm mướn vất vả kiếm sống. 

351 Tịnh Độ Quyết Nghi Luận là một bài viết về Tịnh Độ của tổ Ấn Quang, 

được in trong cuốn 2 của bộ Ấn Quang Văn Sao này. Tổ mượn lời Mộ Liên 

pháp sư ở núi Hồng Loa bàn định về giới hạn giữa Thiền và Tịnh. 

352 Đề trì: phương pháp của vị thầy trong nhà Thiền dùng để hướng dẫn học 

trò, tức là nhằm tiếp độ hàng hậu học, thầy bèn dùng những cử chỉ, hành vi, 

lời nói để phá sạch những kiến giải, Ngã Kiến sẵn có của trò, chỉ cho đường 

nẻo hướng thượng. 

353 Quyết trạch (nairvedhika): Nói đầy đủ là “quyết đoán giản trạch”, tức là 

dùng  Vô  Lậu  Thánh  Trí  để  đoạn  trừ  dứt  khoát  (quyết  đoán)  các  mối  nghi, 

phân biệt chọn lựa (giản trạch) những gì phù hợp với Tứ Đế. 



354 Tức ngài Khiết Tung đời Tống. Sư là người Đàm Tân, Đằng Châu (nay 

là  huyện  Đằng,  tỉnh  Quảng  Tây),  thông  suốt  các  nội  ngoại  điển  tịch,  có  tài 

trước  thuật.  Năm  Gia  Hựu  thứ  7  (1062)  đời  Tống  Nhân  Tông,  Sư  soạn  bộ 

Truyền  Pháp  Chánh  Tông  Ký.  Phụ  Giáo  Thiên  v.v…  được  nhập  tạng,  nên 

được vua ban hiệu là Minh Giáo Đại Sư. 

355 Tác phẩm gồm bốn quyển, do ngài Lâu Dĩnh triều Đường biên tập kể về 

hành trạng của Phó Ông (497-569). Bộ sách này còn có tên là Thiện Huệ Đại 

Sĩ Ngữ Lục, hoặc Thiện Huệ Đại Sĩ Lục, được xếp vào tập 120 của Vạn Tự 

Tục Tạng Kinh. Nội dung gồm những pháp ngữ, hành trạng và thi ca do Phó 

Ông sáng tác, cũng  như những  lời  vấn  đáp  về đạo  giữa  người  tham  học  và 

Phó Ông. Nguyên tác  phẩm  này  gồm  tám  quyển,  đến đời  năm  Thiệu  Hưng 

13  (1143)  đời  Tống,  Lâu  Chiểu  san  định,  lược  bỏ  những  chỗ  rườm  rà,  sai 

sót, thâu gọn thành bốn quyển. 

Phó  Ông  (497-569)  là  một  vị  tôn  túc  trong  Thiền  Tông  đời  Lương  Nam 

Triều, người huyện Đông Dương (nay thuộc Nghĩa Ô, tỉnh Chiết Giang), tự 

là Huyền Phong, hiệu là Thiện Huệ. Còn được gọi là Thiện Huệ đại sĩ, Ngư 

Hành  đại  sĩ,  Phó  đại  sĩ,  Đông  Dương  đại  sĩ  v.v…  Cùng  với  ngài  Bảo  Chí, 

được đời xưng tụng là “hai vị đại sĩ đời Lương” (Lương đại nhị đại sĩ). Ngài 

thường cùng  người bắt cá,  mỗi khi bắt cá  bèn  bỏ  vào  giỏ tre,  nhúng  xuống 

chỗ nước sâu, bảo:  “Muốn đi thì đi, muốn ở thì ở”.  Người khi ấy cho Ngài là 

kẻ  ngu.  Năm  mười  sáu  tuổi,  lấy  bà  Lưu  Diệu  Quang,  sanh  được  hai  con  là 

Phổ  Kiến,  Phổ  Thành.  Năm  hai  mươi  bốn  tuổi,  đang  bắt  cá  bên  sông,  chợt 

gặp  Hồ Tăng  Tung đầu đà (tức tổ Đạt Ma) bèn  vứt bỏ đồ  bắt cá, vào dựng 

am  ở  Tùng  Sơn  thuộc  huyện  Ô  Thương,  tự  xưng  là  Song  Lâm  Thụ  Hạ 

Đương Lai Giải Thoát Thiện Huệ Đại Sĩ, tự cho biết mình từ trời Đâu Suất 

xuống giảng kinh thuyết pháp. Ban ngày làm lụng, ban đêm kinh hành, khổ 

hạnh  bảy  năm,  tự  bảo  đã  đắc  Thủ  Lăng  Nghiêm  Định,  người  theo  về  học 

đông  dần.  Năm  Đại  Thông  thứ sáu  (534),  đời  Lương  Võ  Đế,  ông  sai  đệ  tử 

dâng lên vua ba thiên sách. Tháng 12 nhuận năm ấy, vua truyền nhập cung, 

giảng kinh tại Trùng Vân Điện, vua đích thân đến nghe. Mọi người thấy vua 

đến đều đứng lên, riêng Ngài ngồi im bất động. Quần thần bắt bẻ, Ngài đáp: 

 “Pháp  địa  nếu  động,  hết  thảy  bất  an”.   Tháng  Tư  năm  Đại  Đồng  nguyên 

niên (535) lại trở về Tung Sơn. Năm Đại Đồng thứ năm, lại vào Thọ Quang 

Điện  giảng  Chân  Đế  cho  vua  nghe,  dâng  bài  kệ.  Năm  Đại  Đồng  thứ  sáu, 

ngài  dựng  điện  Phật  tại  Tùng  Sơn,  xây  tháp  gạch  chín  tầng,  chép  kinh  luật 

hơn ngàn quyển. Năm Đại Đồng thứ bảy, tự xưng là một trong ngàn vị Phật 

ở  Hiền  Kiếp.  Năm  Thái  Thanh  thứ  hai  (549)  muốn  thiêu  thân  cúng  dường 

Tam  Bảo, đệ tử  van  nài, có đến 19  người  xin  thiêu thân thế thầy, Ngài bèn 

thôi. Đồ chúng tại gia của Phó Ông rất đông, Ngài thường hay suất lãnh đồ 



chúng thiêu  ngón tay đốt cánh tay cúng dường Phật, tổ chức pháp  hội tụng 

Pháp  Hoa  hai  mươi  mốt  lần,  nhiều  lần tổ  chức Vô Giá  Hội. Ngoài ra, Ngài 

còn có chỗ phát  huy độc đáo  về  giáo thuyết Nhất  Tâm  Tam Quán của tông 

Thiên Thai, đề  xướng thuyết Tam Quán Nhất  Tâm  Tứ Vận. Tháng  Tư năm 

Thái Kiến nguyên niên (569) đời Trần, dặn dò đệ tử xong, Ngài ngồi kiết già 

tịch diệt. Đệ tử làm lễ trà-tỳ trên đảnh núi Song Lâm, đặt hiệu cho thầy là Di 

Lặc  Hạ  Sanh.  Những  trước  tác  của  Ngài  gồm  có  Vương  Tâm  Minh,  Ngữ 

Lục bốn quyển, Hoàn Nguyên Thi v.v…  

356 Hộ Pháp Lục gồm mười quyển, đo ngài Tống Liêm soạn vào đời Minh, 

Tiền  Ích  Khiêm  giảo  đính.  Tống  Liêm  đã  từng  đọc  hết  Đại  Tạng  Kinh  ba 

lần,  là  một bậc thâm  nho đa  văn. Tác phẩm  này bao  gồm  những bài  nói  về 

hộ  trì  Tam  Bảo  trích  từ  cuốn  Kim  Hoa  Văn  Tập  của  chính  ông,  kèm  thêm 

những bài minh, bài bia, bài ký, bài tựa, cáo, tán, tụng, kệ, thuyết, đề bạt do 

ông ta soạn. 

357 Tác phẩm gồm hai quyển do ngài Đàm Loan thời Bắc Ngụy soạn, nhằm 

chú  giải bộ Vãng  Sanh  Luận của  ngài  Thế Thân soạn.  Bộ  luận  này  nguyên 

mang tên là Vô Lượng Thọ Kinh Ưu Ba Đề Xá Nguyện Sanh Kệ. 

358 Lệnh nội: Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng vợ người khác. 

359 Tức cuốn Phật Thuyết A Di Đà Kinh Yếu Giải Tiện Mông Sao của Đạt 

Mặc pháp sư (chỉ biết Sư có hiệu là Mộ Liên, chưa rõ sự tích). Tác phẩm này 

nhằm chú  giải đại  lược cuốn  A Di Đà Kinh Yếu Giải của tổ Ngẫu Ích. Tác 

phẩm này nằm trong Vạn Tục Tạng, mang số thứ tự 875, tập 91. 

360 Thường Tàm (thường hổ thẹn) là một biệt hiệu khác của Tổ Ấn Quang. 

361 Lệnh ái: Tiếng gọi tỏ vẻ kính trọng con gái người khác. 

362 Quý trạch: danh xưng hoa mỹ để chỉ nhà của người khác. 

363  Nguyên  văn  là  “kháp  đầu  bố”  (vải  để  rập  đầu).  Đây  chính  là  loại  vải 

dùng để bọc những cái tọa ỷ để người ta quỳ làm lễ, hay những cái đệm để 

áp đầu vào khi làm lễ. 

364 Đương gia: người lãnh trách nhiệm quản trị sự vụ chánh yếu trong một 

gia đình. Trong tùng lâm có thể hiểu là vị Tăng đảm lãnh trách nhiệm trị sự 

trong chùa. Chùa ở trên núi chia làm nhiều khu vực nên mới có thượng viện, 

hạ viện. 

365  Đốc  quân:  Cấp  chỉ  huy  quân  sự  cao  nhất  của  một  tỉnh  sau  cách  mạng 

Tân Hợi (1911) trước khi Cộng Hòa Nhân Dân Trung Hoa được thành lập. 

366 Tỉnh  Thiểm  Tây  là  lãnh thổ  nước Tần thời  Xuân  Thu Chiến Quốc  nên 

người ta thường quen gọi Thiểm Tây là Tần. 

367  Bất  tiếu:  kẻ  không  xứng  đáng,  không  nối  nghiệp  tổ  tiên  được,  không 

xứng với ông bà cha mẹ, trò không xứng với thầy thì gọi là “bất tiếu”. 



368  Sau  Cách  Mạng  Tân  Hợi  (1911),  Trung  Hoa  rơi  vào  tình  trạng  nội 

chiến, các tướng lãnh quân phiệt thừa cơ nổi lên thống trị từng địa phương, 

đánh nhau lung tung để giành quyền lực. Chính quyền Trung Hoa Dân Quốc 

phải phái quân đi dẹp các sứ quân, đội quân ấy mang tên là Tĩnh Quốc. Do 

chính quyền Dân Quốc lúc đó đóng đô ở Nam Kinh nên quân đội chính phủ 

còn được gọi là Nam Quân. 

369 Hy Hoàng: Hy là Phục Hy, Hoàng là Hoàng Đế, hai vị thánh quân của 

Trung Hoa thời cổ, tương truyền thời ấy là thời thái bình thịnh trị, con người 

đều là thánh hiền. Sử gọi là thời Hoàng Kim. 

370  Kháng  Long  Hữu  Hối:  Kháng  Long  Hữu  Hối  là  phần  Tiểu  Tượng 

Truyện  (giải  thích  ý  nghĩa  hình  tượng  từng  vạch  trong  mỗi  quẻ).  Tượng 

“Kháng Long Hữu Hối” chỉ vạch thứ sáu trong quẻ Thuần Càn (gồm sáu hào 

Dương),  cụ  Nguyễn  Hiến  Lê  giảng :  “Rồng  lên  cao  quá,  có  hối  hận.  Hào 

 Dương này ở trên cao của quẻ, cương kiện đến cùng rồi, như con rồng bay 

 lên cao quá, không xuống được nữa, nếu vẫn còn hành động sẽ có điều đáng 

 tiếc, vì lẽ thịnh quá ắt suy, đầy thì không được lâu”. 

371 Ba cuốn Phật  Học  Khởi Tín Thiên, Phật Học Chỉ Nam,  Lục Đạo  Luân 

Hồi  Lục  là  tác  phẩm  của  ông  Đinh  Phước  Bảo.  Trong  Ấn  Quang  Văn  Sao 

quyển 3, Tổ có viết lời tựa cho ba tác phẩm này. 

372 Dũng Giang là một con sông lớn thuộc tỉnh Chiết Giang, chảy qua thành 

phố Ninh Ba. 

373  Phê  sương  (đôi  khi  còn  gọi  là  tỳ  sương)  là  chất  độc,  tức  chất  arsenic, 

còn gọi là Thạch Tín hoặc Nhân Ngôn. Trầm độc là chất độc của con chim 

Trầm  (hoặc  còn  đọc  là  Trấm),  một  loài  chim  rất  độc  theo  truyền  thuyết, 

tương truyền một cái lông của nó rớt xuống sẽ làm chết sạch cả hồ cá. 

374  Ông  Vương  Hoằng  Nguyện  người  Triều  An,  Quảng  Đông,  là  người  đi 

tiên  phong  trong  việc  phục  hưng  Đông  Mật  tại  Trung  Hoa.  Ông  từng  theo 

học Mật Tông với Quyền Điền Lôi Phủ suốt 13 năm, được truyền pháp Quán 

Đảnh.  Về  sau  ông  truyền  quán  đảnh  cho  người  khác  ở  chùa  Lục  Dung  tại 

Quảng Châu, chủ  trương cư sĩ có thể  làm  A  Xà  Lê, chấp  nhận các  tỳ-kheo 

thọ  pháp  đảnh  lễ  mình,  khiến  cho  các  vị  Thái  Hư,  Mạn  Thù  Yết  Đế  v.v… 

công  kích,  tạo  thành  đầu  mối  tranh  luận  gay  gắt  giữa  Hiển  Giáo  và  Mật 

Giáo. 

375 Mật Giáo Cương Yếu là tác phẩm nhập môn Mật Giáo gồm bốn quyển 

của ông Quyền Điền Lôi Phủ người Nhật biên soạn, Vương Hoằng Nguyện 

dịch cuốn này ra tiếng Hán vào năm 1918. Nội dung trình bày sự phát triển 

của Mật giáo tại Ấn Độ, Trung Hoa, Nhật Bản, trình bày những giáo nghĩa, 

cách thức  tác pháp tu  trì theo  truyền thống Đông Mật (gọi  là Đông Mật để 

phân biệt với truyền thống Mật Giáo của Tây Tạng). 



376  Tương  tức:  Pháp  này  chính  là  pháp  kia,  như  thường  nói   “một  tức  là 

 nhiều, nhiều tức là một”.   

377 Nguyên  văn  là  “từ lục đảm bản, chỉ kiến nhất biên”  (kẻ đi  vác gỗ, chỉ 

thấy  được  một  bên).    Đảm  Bản  Hán  nguyên  là  những  người  công  nhân 

chuyên  vác  các  tấm  gỗ,  phiến  gỗ.  Do  khiêng  nặng  và  cồng  kềng  họ  chỉ  có 

thể  nhìn  về  đằng  trước,  không  thể  ngó  xung  quanh.  Thiền  lâm  dùng  thuật 

ngữ  “đảm bản hán”  để chỉ kẻ thiên chấp, chẳng dung thông toàn thể. 

378 Đại Thừa Khởi Tín Luận Liệt Võng Sớ (còn gọi là Khởi Tín Luận Liệt 

Võng  Sớ,  hoặc  Liệt  Võng  Sớ)  gồm  sáu  quyển,  là  tác  phẩm  của  ngài  Ngẫu 

Ích  Trí  Húc,  được  xếp  vào  quyển  44  trong  Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng 

Kinh. Đây là tác phẩm chú giải cuốn Khởi Tín Luận (bản dịch của ngài Thật 

Xoa  Nan  Đà).  Tổ Ngẫu  Ích  đặt  tên  bản  chú  giải  này  là  Liệt  Võng  (xé  rách 

lưới) với ngụ ý phá trừ lưới rập kiến giải sai biệt giữa hai tông Pháp Tướng 

và  Pháp  Tánh.  Trong  luận  này,  Tổ  đã  dùng  giáo  nghĩa  Viên  Giáo  để  phối 

hợp  nhất  tâm  với  chúng  sanh,  nêu  lên  vọng  tâm  trong  quán  cảnh  của  Viên 

Giáo. 

379 Tức ngài Huệ Tư, thầy của tổ Trí Khải. 

380  Là  những  địa  vị  trước  khi  đạt  đến  địa  vị  Kiến  Đạo.  Theo  Thành  Thật 

Luận, tu hành Phật đạo chưa thấy được chánh lý thì gọi là “phàm phu”. Có 

trí  giải  tương  tự  đối  với  Chánh  Lý  thì  gọi  là  “nội  phàm”,  chưa  phát  được 

tương  tự  trí  giải  thì  gọi  là  “ngoại  phàm”.  Trong  Tiểu  Thừa,  ba  địa  vị  Ngũ 

Đình  Tâm,  Biệt  Tướng  Niệm  Xứ,  Tổng  Tướng  Niệm  Xứ  là  “ngoại  phàm”; 

bốn địa vị thiện căn Noãn, Đảnh, Nhẫn, Thế Đệ Nhất là “nội phàm”. Trong 

Đại  Thừa,  Thập  Tín  Phục  Nhẫn  là  “ngoại  phàm”,  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh, 

Thập  Hồi  Hướng  là  “nội  phàm”;  những  địa  vị  này  còn  gọi  là  Địa  Tiền  Bồ 

Tát. 

381  Tức  Kim  Luân  Bảo  (bánh  xe  bằng  vàng)  của  Chuyển  Luân  Thánh 

Vương, Luân Vương ngự trên luân bảo này bay đi khắp bốn bộ châu. 

382  Bốn  đại  bộ  châu  là  Nam  Thiệm  Bộ  Châu  (Diêm  Phù  Đề),  Tây  Ngưu 

Hóa  Châu,  Bắc  Câu  Lô Châu  và  Đông  Thắng  Thần  Châu.  Bốn  châu  này  ở 

quanh núi Tu Di. 

383 Thời Phật còn tại thế, có một đứa trẻ thấy Phật hoan hỷ, kính quý, bèn 

dâng một vốc cát lên Phật để cúng dường. 

384 Ưu Ba Cúc Đa (Upagupta), vị tổ thứ tư của Thiền Tông Ấn Độ, tên Ngài 

còn  được phiên âm  là Ưu  Ba Cấp Đa, Ưu Ba Quật Đa, Ô  Ba Quật Đa, Ưu 

Ba  Cúc  Đề,  Ưu  Ba  Cúc,  Ưu  Ba  Quật,  hoặc  gọi  tắt  là  Quật  Đa,  dịch  sang 

tiếng Hán là Đại Hộ, Cận Tạng, Cận Hộ. Ngài là người xứ Mathura, Ấn Độ, 

là một trong những vị thầy nổi danh của vua A Dục (Asoka). Ngài là người 

nổi  tiếng  thông  minh,  từ  mẫn.  Ngài  được  vị  tổ  thứ  ba  là  ngài  Thương  Na 



Hòa  Tu  dạy phép  quán:   “Nếu khởi  ác tâm, bèn quán tướng có một viên đá 

 đen ở bên trái, nếu khởi thiện tâm, quán một viên đá trắng bên phải”.  Ngài 

bèn  nhiếp  tâm  quán  niệm.  Thoạt  đầu  đá  đen  rất  nhiều,  quán  đến  ngày  thứ 

bảy, chỉ thấy tướng đá trắng. Tổ Thương Na Hòa Tu bèn thuyết pháp Tứ Đế, 

ngay  khi  đó,  tổ  Ưu  Ba  Cúc  Đa  bèn  chứng  quả  Tu  Đà  Hoàn.  Ngài  lần  lượt 

quán  các  pháp  khổ,  không,  vô  thường,  vô  ngã,  chứng  lần  lượt  từ  Nhị  Quả 

đến quả A Na Hàm. Khi xuất gia thọ Cụ Túc Giới bèn chứng A La Hán Quả. 

Ngài  trụ  tại  núi  Ưu  Lưu  Mạn  Trà  ở  nước  Mathura  thuyết  pháp.  Đồ  chúng 

đông đến một vạn tám ngàn người. Ngài từng thuyết pháp cho vua nước Hoa 

Thị, chỉ bày các dấu tích cũ của Phật, dựng tháp cúng dường Phật và các đại 

đệ  tử  như  Xá  Lợi  Phất,  Mục  Kiền  Liên,  A  Nan  v.v…  Số  tháp  dựng  nhiều 

đến tám vạn bốn ngàn cái. Theo các nhà nghiên cứu hiện thời, tôn giả Mục 

Liên Tử Đế Tu (Moggaliputta-tissa), thầy của vua A Dục, rất có thể chính là 

tôn giả Ưu Ba Cúc Đa, bởi lẽ danh hiệu Mục Liên Tử Đế Tu chính là ghép 

tên của ngài Mục Liên và họ của ngài Xá Lợi Phất. Theo truyện ký, ngài Ưu 

Ba Cúc Đa trí huệ như Xá Lợi Phất, thần thông như Mục Liên, nên rất có thể 

cổ nhân dùng danh xưng Mục Liên Tử Đế Tu để xưng dương tổ Ưu Ba Cúc 

Đa. 

385 Công  Quá Cách  là  một bộ thiện thư Đạo  giáo,  không rõ  xuất  hiện  vào 

thời nào, thường được coi là của Phù Hựu Đế Quân giáng cơ, có thuyết nói 

là  Thái  Vi  Tiên  Quân  giáng  cơ.  Bản  Công  Quá  Cách  hoàn  chỉnh  cổ  nhất 

mang  tựa  đề  Thái  Vi  Tiên  Quân  Công  Quá  Cách  được  chép  năm  1171.  Từ 

thế kỷ 16 đến thế kỷ 18, có rất nhiều dị bản Công Quá Cách khác nhau được 

lưu hành. Do nội dung khuyến thiện tích cực của nó, Công Quá Cách được 

Phật giáo Trung Hoa đón nhận nồng nhiệt và đề xướng. Người tích cực nhất 

chính là tổ Vân Thê Liên Trì, cuốn Tự Tri Lục của Ngài được viết theo tinh 

thần  Công  Quá  Cách.  Hiện  nay  bản  được  phổ  biến  nhất  là  bản  đầu  đời 

Thanh  mang tựa đề Thái Vi  Tiên Quân  Lữ Thuần Dương  Tổ Sư Công Quá 

Cách. Công là những điều thiện, Quá là những chuyện ác. Ghi chép lại như 

nhật ký để tự sửa đổi nên gọi là Cách. 

386  Thai  độc:  các  bệnh  truyền  nhiễm  từ  người  mẹ  lây  sang  con  trong  khi 

mang thai. Đậu chẩn: các loại sởi, ban đỏ, thủy đậu v.v…  

387  Lễ  Ký  là  một  bộ  cổ  thư  ghi  chép  những  nguyên  lý  về  lễ  nghi,  ứng  xử 

thời cổ. Tác phẩm này là công trình ghi chép, san định của các môn đệ của 

Khổng Tử và các học giả đời sau. Thoạt đầu, bộ sách này gồm 214 thiên. Về 

sau, Đới Đức san định, rút  gọn thành  855  thiên,  tục  gọi  là Đại Đới  Ký. Về 

sau, Đới Thánh đời Hán lại chỉnh lý lần nữa, rút gọn thành 49 thiên, tục gọi 

là Tiểu Đới Ký. Lễ Ký thông dụng hiện thời chính là Tiểu Đới Ký. Nguyệt 

Lệnh  là  một  thiên  sách  trong  Lễ  Ký,  ghi  chép  những  chánh  lệnh  trong  12 



tháng. Chánh lệnh là những quy định, lễ nghi phải tuân thủ theo quan điểm 

cổ nhân. 

388 Ngũ quan: Theo tự điển Từ Hải, Ngũ Quan có hai cách hiểu: 1. Tai, mắt, 

mũi, miệng, tim. 2. Tai, mắt, mũi, miệng, da. 

389 Phạm Trọng Yêm (989 - 1052), người đời Tống, tự là Hy Văn, mồ côi 

cha từ năm hai tuổi, nhà nghèo nên mẹ phải tái giá. Lớn lên một chút, bèn bỏ 

nhà ở nhờ ngôi chùa trong làng, dốc sức học hành. Sau đỗ Tiến Sĩ, giữ chức 

Giảo Lý trong Bí Thư Các. Thường khảng khái luận chuyện thiên hạ, sĩ phu 

đương  thời  rất  kính  trọng.  Ông  làm  tướng  thời  Tống  Nhân  Tông,  trấn  thủ 

tỉnh Thiểm Tây, phòng ngự quân Tây Hạ, giặc chẳng dám xâm phạm. Sau bị 

sàm  báng,  bị  truất  làm  Thị  Lang  bộ  Hộ.  Ông  mất  năm  Hoàng  Hựu  thứ  tư, 

hưởng thọ sáu mươi bốn tuổi, được truy tặng chức Binh Bộ Thượng Thư, đặt 

thụy hiệu là Văn Chánh (do vậy, tổ Ấn Quang thường gọi ông là Văn Chánh 

Công). Trọng Yêm nghiêm trì giới luật, khắc khổ tinh chuyên. Dù làm quan 

lớn, thích thân cận cao tăng, tham cứu Thiền pháp, thích làm lành, bố thí, tạo 

nghĩa điền (ruộng nghĩa) nuôi người nghèo. Ngày ông mất, tiếng than khóc 

khôn xiết kể, dân chúng khóc như mất cha mẹ vậy. 

390 Lệnh tức: Tiếng gọi con dâu người khác một cách kính trọng. 

391 Xin coi bài “Sự tích  vãng sanh của  ưu-bà-di Trần  Liễu Thường  và  nêu 

tỏ ý nghĩa ẩn kín của Phật Tánh” trong quyển 4 

392  Còn  gọi  là  Thủy  Lục  Trai,  Thủy  Lục  Đạo  Tràng,  Bi  Trai  Hội.  Đây  là 

pháp  hội  thí  thực  cho  tất  cả  hữu  tình  sống  trong  nước  (thủy)  trên  đất  liền 

(lục) và các loài ngạ quỷ. Nguyên khởi do Lương Võ Đế (Tiêu Diễn) mộng 

thấy  có  vị  Tăng  dạy  lập  đàn  Thủy  Lục,  cúng  thí  cho  lục  đạo  tứ  sanh.  Vua 

bèn ra lệnh cho biên tập khoa nghi từ các kinh điển, dựa theo chuyện A Nan 

gặp Diện Nhiên ngạ quỷ (quỷ mặt bốc lửa cháy bừng bừng), được Phật dạy 

tạo Bình Đẳng Hộc để thí cho ngạ quỷ, soạn ra khoa nghi, tu Thủy Lục Trai 

Hội tại chùa Kim Sơn khoảng năm 504. Khoa nghi này được các đời sau bổ 

sung chi tiết hơn 

393 Lệnh từ: tiếng gọi tỏ vẻ tôn trọng mẹ người khác. 

394  Diệm  Khẩu:  Pháp  sự  nhằm  thí  thực  cho  ngạ  quỷ  căn  cứ  trên  Cứu  Bạt 

Diệm  Khẩu  Ngạ  Quỷ  Đà  La  Ni  Kinh.  Pháp  hội  này  lấy  ngạ  quỷ  làm  đối 

tượng chủ yếu để cúng thí, thường được cử hành nhằm hồi hướng công đức 

cầu  siêu  cho  người  đã  khuất.  Pháp  cúng  căn  bản  của  Diệm  Khẩu  là  cúng 

nước sạch, cùng một chút thức ăn như cơm, mì, bánh trái v.v.. tụng chú Biến 

Thực, chú Cam  Lộ Thủy  mỗi thứ bảy biến,  xưng danh  hiệu các  vị  Phật Đa 

Bảo, Diệu Sắc Thân, Ly Bố Úy v.v.. rồi đổ vào chỗ đất sạch. Về sau, những 

nghi thức Diệm Khẩu thêm vào các khoa phức tạp hơn như thăng tòa, nhập 

định, sái tịnh, quy y, đạo tràng quán, hiến Mạn Đà La v.v… Theo Mật điển, 



khoa  nghi  này  không  được  cử  hành  kéo  dài  quá  11  giờ  đêm  vì  sau  giờ  đó, 

các ngạ quỷ không ăn được nữa. Bản kinh Diệm Khẩu được dịch sớm nhất ở 

Trung  Hoa bởi  ngài Thật Xoa Nan Đà (tức kinh Cứu Diện Nhiên Ngạ Quỷ 

Đà  La  Ni  và  Cam  Lộ  Đà  La  Ni)  vào  đời  Đường.  Về  sau,  ngài  Bất  Không 

Tam  Tạng  dịch  thêm  Du  Già  Tập  Yếu  Cứu  A  Nan  Đà  La  Ni  Diệm  Khẩu 

Nghi  Quỹ  Kinh.  Đến  đời  Tống,  do  nhận  thấy  chư  sư  thực  hành  khoa  này 

chưa đúng cách  nên  ngài Tuân  Thức bèn  soạn  lại  nghi thức,  ngoài các  mật 

chú, còn thêm phương pháp quán tưởng của tông  Thiên Thai, chia pháp thí 

thực thành ba loại: Hộc Liệu, Minh Đạo và Thủy Lục. Hộc Liệu chính là Du 

Già  Diệm  Khẩu, Minh Đạo chính  là đại trai Vô Giá thí thực cho  người cõi 

âm. Thế nhưng vẫn có vị như Tông Hiểu chủ trương thí chung tất cả như thí 

Khoáng Dã Quỷ Thần, Quỷ Tử Mẫu  v.v… Đến đời Nguyên, do ảnh  hưởng 

của Mật Giáo, nghi thức Du Già Diệm Khẩu của Tây Tạng được truyền vào 

Trung  Hoa.  Nghi  thức  này  cũng  hơi  giống  với  khoa  nghi  Du  Già  Tập  Yếu 

Cứu A Nan Đà La Ni Diệm Khẩu Nghi Quỹ Kinh do ngài Bất Không dịch, 

nhưng thêm các phần Tam Quy, Đại Luân Minh Vương Thần Chú, Chuyển 

Pháp  Luân  Bồ  Tát Chú, danh  hiệu 35  vị Phật,  Phổ  Hiền  Hạnh Nguyện  Kệ, 

nhập Quán Âm định, Phá Địa Ngục chân ngôn, phần sau lại thêm những chú 

như Tôn Thắng Chân Ngôn, Kim Cang Tát Đỏa Bách Tự Chú v.v… Đến đời 

Minh, do các khoa nghi Diệm Khẩu truyền thừa bất nhất, trở thành mạnh ai 

nấy làm theo cách mình, nên ngài Thiên Cơ bèn san định lại, lược bỏ những 

chỗ rườm rà, soạn thành Tu Tập Du Già Tập Yếu Thí Thực Đàn Nghi, khoa 

nghi  này được gọi  là Thiên Cơ Diệm  Khẩu. Tổ Vân Thê  Liên Trì của  Tịnh 

tông lại san định khoa nghi Diệm Khẩu của ngài Thiên Cơ một lần nữa, soạn 

thành Tu Thiết Du Già Tập Yếu Thí Thực Đàn Nghi, đồng thời viết lời chú 

giải.  Năm  Khang  Hy  32  (1693),  ngài  Đức  Cơ  ở  núi  Bảo  Hoa  lại  biên  tập 

khoa nghi do tổ Liên Trì soạn một lần nữa, đặt tên là Du Già Diệm Khẩu Thí 

Thực  Tập  Yếu.  Khoa  nghi  này  thường  được  gọi  là  Bảo  Hoa  Diệm  Khẩu. 

Ngày  nay,  hai  khoa  nghi  Diệm  Khẩu  được  sử  dụng  phổ  biến  nhất  ở  Trung 

Hoa là Thiên Cơ và Bảo Hoa Diệm Khẩu. Ở Việt Nam, khoa nghi Trai Đàn 

Chẩn Tế do chư Tổ người Việt soạn, có các bước pháp sự gần giống với đàn 

Thủy Lục hơn Diệm Khẩu. 

395 Lục số: một khái niệm dựa theo Dịch Học. Căn cứ theo Hà Đồ Lạc Thư, 

người ta chia ra Thiên Số và Địa Số. Địa Số gồm những số chẵn 2, 4, 6, 8, 

10.  Số  6  thuộc  Âm,  hào  Âm  cũng  được  gọi  là  hào  Lục.  Quẻ  Khôn  (tượng 

trưng cho đất, cho nữ giới) cũng thuộc về Âm. Phép Lục Số ở đây là nói đến 

chuyện coi ngày giờ chết để đoán định sự cát hung cho người thân còn đang 

sống. 



396 Bài thơ Lục Nga (cỏ nga xanh mướt) trong phần Nhĩ Nhã của kinh Thi, 

có đoạn:  “Phụ hề sanh ngã, mẫu hề cúc ngã, phụ ngã súc ngã, trưởng ngã 

 dục ngã, cố ngã phúc ngã, xuất nhập phúc ngã, dục báo chi đức, hạo thiên 

 võng  cực”   (Tạm  dịch:  Cha  sanh  ra  ta,  mẹ  nuôi  nấng  ta,  vỗ  về  chăm  nom, 

quan  tâm  che  chở,  ra  vào  lo  lắng,  muốn  báo  ân  đức,  trời  xanh  thăm  thẳm, 

khôn thấu cho cùng). Cổ nhân thường mượn bài thơ này để diễn tả nỗi lòng 

người con ngậm ngùi, hận chưa báo được ân cha mẹ. 

397 Bạch Hào (ūrna laksana): Còn gọi là hào tướng, mi gian bạch hào tướng, 

bạch  hào  trang  nghiêm  tướng,  mi  gian  bạch  hào  nhuyễn  bạch  đâu-la-miên 

tướng. Đây là một trong 32 tướng hảo của đức Như Lai. Tức là khoảng giữa 

hai  mày  Phật  có  một  sợi  lông  mềm  mại,  trắng,  sạch,  cuộn  tròn,  kéo  ra  dài 

đến một Tầm (có kinh nói lúc sơ sanh dài năm thước Tàu, lúc thành đạo dài 

một trượng sáu), buông tay ra liền uyển chuyển xoay về phía hữu, trông như 

một con ốc trắng, bên trong rỗng, lóng lánh như ống lưu ly. Bạch Hào trông 

xa như một viên minh châu giữa trán, tỏa quang minh chói ngời, quang minh 

ấy gọi là “bạch hào quang”. Chúng sanh được quang minh ấy chạm vào bèn 

tiêu trừ túc nghiệp, thân tâm yên vui. Tướng này do trong lúc tu nhân, Như 

Lai luôn tán dương tùy hỷ những người tu tập Giới - Định - Huệ. Theo kinh 

Quán Phật Tam Muội Hải, tướng Bạch Hào là tướng thù thắng nhất trong vô 

lượng tướng của Như Lai (theo kinh này, ba mươi hai tướng đại nhân chỉ là 

ba  mươi  hai  tướng  tiêu  biểu,  dễ  thấy  nhất  trong  vô  lượng  tướng  của  Như 

Lai). 

398 Tứ Thiếp Sớ chính là Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh Sớ của ngài Thiện 

Đạo trước tác. Do tác phẩm  này được chia thành  bốn quyển  nên còn  gọi  là 

Tứ Thiếp Sớ. 

399 Theo Ma Ha Chỉ Quán, quyển 2, Tùy Tự Ý tam-muội là một trong bốn 

loại tam-muội của tông Thiên Thai, còn gọi là  “phi hành phi tọa tam-muội”.  

Gọi  là  Tùy  Tự  Ý  với  ngụ  ý:  Hễ  khởi  ý  liền  tu  tập  Thiền  Định,  chẳng  hạn 

cuộc là đi, đứng, hay nằm, ngồi. Kinh Đại Phẩm Bát Nhã gọi cách tu này là 

Giác Ý  tam-muội,  ngài  Nam Nhạc  Huệ  Tư gọi  là Tùy Tự Ý tam-muội,  với 

thâm ý: Trong hết thảy thời, hết thảy sự, tùy ý dụng quán, hễ niệm khởi bèn 

giác, hễ ý khởi bèn tu tam-muội. 

400 Bế quan suốt đời không ra khỏi nơi ấy nữa thì gọi là tử quan. 

401 Núi Thiên Mục ở huyện Lâm An, tỉnh Chiết Giang, tiếp giáp ranh giới 

tỉnh An Huy. Tên cổ là núi Phù Ngọc. Chia làm hai ngọn: Đông Thiên Mục 

dài  đến  290  km,  cao  1.520  m,  gồm  các  ngọn  Đại  Sơn,  Tướng  Quân,  Bảo 

Châu  v.v... Tây  Thiên Mục  lấn sang địa phận  huyện  Tiềm  dài 216 km, cao 

1.547 m. Ngọn núi này từ cổ đã nổi tiếng vì các đạo tràng đạo Phật, đạo Lão. 

Ngài Trung Phong Minh Bổn cũng từng tu ở núi này. 



402 Nho giáo có câu:  “Phú quý bất năng dâm, bần tiện bất năng di, oai vũ 

 bất năng khuất”  (Phú quý chẳng phóng đãng, nghèo khó chẳng đổi dời, oai 

vũ chẳng khuất phục)  

403 Bổn Giác là giác tánh sẵn có. Theo giáo nghĩa Thiên Thai, thông qua tu 

tập,  từ  từ  nhận  biết,  khơi  mở  được  tâm  nguyên  sẵn  có,  đó  gọi  là  Thỉ  Giác. 

Còn bản tánh sẵn có thường  hằng không  hề bị  nhiễm ô bởi phiền  não, trần 

cảnh,  thì  gọi  là  Bổn  Giác.  Thành  Phật  Đạo  chính  là  từ  Thỉ  Giác  ngộ  được 

Bổn Giác, Bổn Giác và Thỉ Giác hợp nhất. 

404 Tử Bách đại sư (1543-1603): Húy là Chân Khả, pháp tự Đạt Quan, hiệu 

là Tử Bách  Lão Nhân, là  người ở Ngô Giang, sống vào thời Minh. Sư tánh 

tình  mạnh  mẽ,  quyết  đoán,  thân  thể  khôi  vĩ,  thuở  nhỏ  thích  đi  đó  đây  làm 

việc nghĩa hiệp. Năm mười bảy tuổi, xin xuống tóc với ngài Minh Giác ở núi 

Hổ  Khâu,  thường  đóng  cửa  đọc  sách,  trọn  chẳng  ra  ngoài  phạm  vi  nơi  ấy 

suốt  cả  nửa  năm.  Hễ  thấy  người  xuất  gia  uống  rượu,  ăn  mặn,  Sư  quở: 

“Người xuất gia như vậy đáng giết đi!” Sau khi thọ Cụ Túc Giới, Sư bế quan 

suốt ba năm tại chùa Cảnh Đức ở Vũ Đường. Hạn kỳ mãn, bèn tham học các 

nơi. Nghe tụng bài kệ của Trương Chuyết:  “Đoạn trừ vọng tưởng càng thêm 

 bệnh,  hướng  đến  Chân  Như  cũng  chỉ  tà”   càng  ôm  mối  nghi  tình  lớn.  Một 

ngày  nọ  thọ  trai  xong,  đang  uống  nước  bỗng  đại  ngộ,  nói:   “Nếu  ta  thuộc 

 tông Lâm Tế, ở dưới tòa ngài Đức Sơn, vỗ một cái liền tỉnh”.  Ngài lên kinh 

đô, y chỉ với Biến Dung đại lão suốt chín năm. Cùng với Hám Sơn Đại Sư, 

ngài  Tử  Bách  san  nhuận  tu  bổ  bộ  Đại  Minh  Truyền  Đăng  Lục.  Năm  Vạn 

Lịch 28 (1600), triều đình đặt ra thuế  má nặng  nề, quan  lại thừa cơ bòn rút 

dân chúng tàn tệ, Sư phẫn nộ, lên kinh đô kháng nghị. Sẵn có vụ án yêu thư 

yêu ngôn phát sinh, bọn tham quan vu cáo Sư chủ xướng nên Sư bị hạ ngục. 

Đến  năm 1603, dẫu không bằng chứng, Sư vẫn bị kết tội tử  hình. Nghe kết 

án, Sư thản  nhiên  nói: “Đời đã đến thế, ở  lâu  nơi đời  làm  gì?” Sư tắm  gội, 

đọc kệ, dặn dò thị giả rồi ngồi ngay ngắn qua đời, thọ sáu mươi mốt tuổi. Sư 

để  lại  các  tác  phẩm:  Bát  Nhã  Tâm  Kinh  Thuyết,  Bát  Nhã  Tâm  Kinh  Yếu 

Luận,  Bát  Nhã  Tâm  Kinh  Lược  Đàm,  Tử  Bách  Lão  Nhân  Tập  (15 quyển), 

Tử Bách Lão Nhân Biệt Tập (4 quyển). 

405  Nguyên  văn:  “Phú  phẫu  đại  tân”  (bịt  vò,  thay  củi).  Lấy  tích  từ  chuyện 

Dương  Hùng  đời  Hán  soạn  sách  Thái  Huyền  chú  giải  kinh  Dịch  muốn  lưu 

danh  hậu thế.  Lưu  Hâm đọc  xong quở:  “Học giả trong thiên hạ còn không 

 hiểu  kinh  Dịch,  sao  ông  dám  diễn  giải  Thái  Huyền?  Chỉ  sợ  người  đời  sau 

 đem sách này để bịt vò tương mà thôi”.  Do đó, có thành ngữ “phú phẫu đại 

tân” (bịt vò thay củi) với ngụ ý văn chương không đáng trọng, chỉ đáng dùng 

giấy ấy để bịt miệng vò tương hay đốt thay củi mà thôi! 



406 Nguyên văn Quải Đáp, còn gọi là Quải Đơn, Quải Tích, Quải Bát, nghĩa 

là  một  vị  Tăng  du  phương  hành  cước,  ôm  y  bát,  hành  lý  vào  ở  nhờ  trong 

Tăng  Đường  một  tự  viện  nào  đó.  Nếu  vị  trụ  trì  đồng  ý  cho  vị  du  Tăng  ấy 

nhập  chúng  ở  lại  thì  gọi  là  “hứa  quải  đáp”.  Ở  đây,  Tổ dùng  chữ  này  với  ý 

nghĩa mình chỉ là sống nhờ ở đậu nơi Phổ Đà. 

407  Như  Như  Trí  là  Chân  Như  Diệu  Trí,  vốn  sẵn  thanh  tịnh,  không  bị  vô 

minh che  lấp,  không  bị  phiền  não  nhiễm  ô,  chiếu  trọn  các  pháp,  bình  đẳng 

bất nhị. Chứng được Như Như Trí thì gọi là Như Như Phật 

408 Tam mật là thân mật, khẩu mật, tâm mật. 

409 Đây là truyền thuyết nói về sự biến thái từ ấu trùng thành tò vò. Ở đây, 

Tổ chỉ mượn truyền thuyết của dân gian Trung Quốc để nói cho dễ hiểu tác 

dụng của chú ngữ. 

410 Địa Thượng Bồ Tát: Từ địa vị Sơ Địa trong trở lên. 

411 Huệ Vĩnh (332-414), cao tăng đời Tấn, người xứ Hà Nội, họ Phan, xuất 

gia năm 20 tuổi, thờ ngài Trúc Đàm Hiện làm thầy, sau theo ngài Huệ Viễn 

qua  học  với  ngài Đạo  An.  Khi  ngài biệt cư ở Đông  Lâm  tại  một chòi tranh 

trên  đỉnh  núi  để  tu  tập,  thất  ngài  ở  thường  tỏa  mùi  thơm  lạ,  nên  người  đời 

gọi là Hương Cốc. Có một con hổ quẩn quanh gần đấy, hễ ai đến, Ngài xua 

hổ chạy lên đỉnh núi. Người đi rồi, hổ lại về nằm phục bên lều. Ngài thông 

thạo  kinh  điển,  khéo  thuyết  giảng,  khi  nói  thường  hay  mỉm  cười.  Suốt  đời 

cơm rau, áo vải thô, siêng năng tu hành không mệt mỏi. Năm Nghĩa Hy thứ 

mười Sư bị bệnh nhưng vẫn trì giới tinh chuyên. Lâm chung, tự đắp y, chắp 

tay, bảo đại chúng: “Phật đến rồi!” Nói xong, an tường qua đời, thọ 83 tuổi. 

Tăng  tục  ở  trên  núi  ấy  đều  ngửi  thấy  mùi  hương  lạ,  bảy  ngày  sau  mới  tan. 

Đường Huyền Tông truy tặng vua thụy hiệu Giác Tịch Đại Sư. 

412  Ngài  Thích  Đạo  An  sống  nhằm  thời  Đông  Tấn,  là  một  trong  những  vị 

đóng vai trò đặc biệt quan trọng trong việc phát triển Phật giáo thời sơ kỳ ở 

Trung Quốc. Sư người  huyện Thường  Sơn, nay thuộc tỉnh  Hà  Bắc. Họ  Vệ, 

sanh nhằm năm Vĩnh Gia thứ sáu nhà Đông Tấn (312), có thuyết nói là năm 

Kiến Hưng thứ hai (314). Ngài cực thông minh, mẫn tiệp, nối pháp của đại 

sư Phật Đồ Trừng. Sau phương Bắc Trung Hoa đại loạn, thầy trò hai vị phải 

lưu lạc khắp các nơi, giảng pháp, giáo hóa suốt 15 năm trong vùng Hồ Bắc, 

Tương  Dương.  Sau  Phù  Kiên  nhà  Tiền  Tần,  nghe  danh  đại  sư,  đem  binh 

công hãm Tương Dương, đón ngài Đạo An về Trường An, cho sống ở chùa 

Ngũ  Trùng,  dùng  lễ  đãi  Ngài  như  thầy.  Ngài  khuyên  Phù  Kiên  nên  thỉnh 

pháp sư Cưu Ma La Thập sang Tần. Chính ngài Đạo An đã khởi xướng việc 

đặt pháp danh và dùng chữ Thích trước tên họ Tăng chúng, với ngụ ý: Tăng 

chúng  là  con  cháu  nối  tiếp  pháp  của  Phật  Thích  Ca.  Ngài  chế  định  tăng  y, 

nghi thức, oai  nghi, quy củ của Tăng chúng cho  nhất quán. Ngài còn chỉnh 



lý kinh luận Hán dịch, biên tập Tổng Lý Chúng Kinh Mục Lục (một loại thư 

mục kinh điển đầu tiên của Trung Hoa). Thư mục này nay không còn, nhưng 

bản  Xuất  Tam  Ký  Tập  được  biên  soạn  dựa  trên  thư  mục  này.  Chính  ngài 

Đạo An cũng là người đầu tiên đề xướng phân chia kinh Phật thành ba phần 

Tự  Phần,  Chánh  Tông  và  Lưu  Thông  Phần  để  chú  giải.  Ngài  tinh  thông 

nhiều  giáo  thuyết  Đại  Tiểu  Thừa,  đặc  biệt  là  Tánh  tông.  Chính  sơ  tổ  Tịnh 

Tông  là  ngài  Huệ  Viễn  nghe  đại  sư  Đạo  An  giảng  kinh  Bát  Nhã  bèn  cảm 

thán:  “Chín phái Nho - Đạo đều là tấm cám”,  rồi bèn xuất gia, hầu dưới tòa. 

Ngài tịch năm Thái Hòa thứ 10 (385). 

413  Thông  thường,  “long  tượng”  vốn  để  chỉ  con  voi  mạnh  mẽ  nhất  trong 

loài voi, nên thường được dùng để ví cho hàng Bồ Tát có năng lực oai mãnh. 

Ngài Cát Tạng cho rằng con vật nào giỏi nhất, tốt nhất thì dùng chữ Long để 

biểu thị, như ngựa quý sẽ gọi là “long mã”. Kinh Đại Bát Niết Bàn gọi hàng 

Bồ Tát đã đoạn trừ các kết lậu Hoặc là Đại Long Tượng Bồ Tát. Kinh Hoa 

Nghiêm  lại  nói  “long  tượng”  để  ví  cho  hàng  Bồ  Tát oai  nghi  tốt  đẹp  khôn 

sánh. Có thuyết nói “long tượng” là rồng và voi, hai loài có thế lực mạnh mẽ 

nhất  trên  cạn  lẫn  dưới  nước,  nên  đời  sau  thường  gọi  người  có  sức  Thiền 

Định mạnh mẽ tối thắng là bậc “long tượng”. 

414 Tức quán Chân Đế, Tục Đế và Đệ Nhất Nghĩa Đế. 

415  Tử  Tâm  Tân  Thiền  Sư  chính  là  ngài  Ngộ  Tân  (1044-1115),  cao  Tăng 

đời  Tống,  thuộc  pháp  hệ  Hoàng  Long  trong  tông  Lâm  Tế,  đệ  tử  của  ngài 

Hoàng  Long  Tổ  Tâm,  không  rõ  hành  trạng.  Ngài  dốc  lòng  chuyên  tu  Tịnh 

Độ, tự xưng là Tử Tâm Tẩu (ông già lòng đã chết), còn lưu lại ngữ lục là Tử 

Tâm  Ngộ  Tân  Thiền  Sư  Ngữ  Lục,  được  xếp  trong  quyển  12  của  Vạn  Tục 

Tạng. 

416 Ngài Chân Hiết, húy Thanh Liễu (1089-1151) là  một vị cao tăng thuộc 

tông Tào Động, nối pháp ngài Đan Hà Tử Thuần, người An Xương (tỉnh Tứ 

Xuyên),  họ  Ung.  Xuất  gia  năm  11  tuổi  với  ngài  Thanh  Tuấn  chùa  Thánh 

Quả, thoạt đầu  học Pháp  Hoa. Ngài từng tham  học khắp Nga Mi, Ngũ Đài. 

Sau đến Đặng Châu (Hà Nam), lên núi Đan Hà tham yết ngài Tử Thuần bèn 

khai ngộ, được phó chúc nối pháp mạch của Ngài. Ngài thọ 63 tuổi, pháp lạp 

45 năm. Trước tác gồm Tín Tâm Minh Niêm Cổ, Nhất Chưởng Lục v.v…  

417 Ngài Tỉnh Thường (959-1020) là vị Tổ thứ bảy của tông Tịnh Độ, sống 

vào  đời  Tống,  người  huyện  Tiền  Đường,  tỉnh  Chiết  Giang,  họ  Nhan.  Ngài 

xuất  gia  từ  năm  bảy  tuổi,  thọ  Cụ  Túc  Giới  năm  17  tuổi.  Sau  trụ  trì  chùa 

Chiêu Khánh ở Tây Hồ, Hàng Châu. Ngài hâm  mộ di phong của tổ Lô Sơn 

Huệ Viễn, nên lập Bạch Liên Xã ở Tây Hồ, sau đổi thành Tịnh Hạnh Xã, lấy 

ý từ phẩm  Tịnh  Hạnh của kinh  Hoa Nghiêm.  Tể tướng Vương Đán  làm  xã 

chủ. Ngài tịch năm 62 tuổi, nhục thân được táng ở núi Linh Ẩn gần phần mộ 



của Ô Khoa thiền sư, đời gọi Ngài là Tiền Đường Bạch Liên Xã Chủ, được 

phong hiệu là Chiêu Khánh Viên Tịnh Pháp Sư. Do ông Vương Đán có tước 

phong là Văn Chánh Công nên tổ Ấn Quang gọi là Vương Văn Chánh Công 

Đán. 

418  Phạm  Thiên  Tư  Tề  (1686-1734),  tức  tổ  Thật  Hiền,  Tổ  mười  một  của 

tông Tịnh Độ, người xứ Thường Thục, Giang Tô, Ngài có pháp tự là Tư Tề, 

pháp  hiệu  là  Tỉnh  Am,  thuộc  gia  đình  đời  đời  học  Nho.  Xuất  gia  năm  15 

tuổi, kinh điển đọc qua không bao giờ quên. Năm 24 tuổi thọ Cụ Túc Giới, 

nghiêm trì giới luật, chẳng lìa y bát, ngày chỉ ăn một bữa, không hề đặt mình 

xuống  giường.  Sau  ngài  tham  yết  sư  Thiệu  Đàm,  nghe  giảng  Duy  Thức, 

Lăng  Nghiêm,  Ma  Ha  Chỉ  Quán,  thông  đạt  giáo  nghĩa  Thiên  Thai,  Pháp 

Tướng  v.v…  nối  tiếp  pháp  của  ngài  Thiệu  Đàm  thuộc  Thiên  Thai  Chánh 

Tông, pháp phái Linh Phong. Ngài yểm quan ba năm tại núi Chân Tịch, đọc 

hết  Đại  Tạng,  sáng  chiều  trì  danh  hiệu  Phật.  Sau  ứng  lời  thỉnh  của  mười 

phương tùng lâm, giảng kinh hơn mười năm, tăng tục vùng Giang Tây quy y 

đông  đảo.  Tuổi  già,  ngài  cự  tuyệt  mọi  duyên,  kết  liên  xã,  chuyên  tu  Tịnh 

nghiệp,  người  đời  xưng  tụng  là  Vĩnh  Minh  Tái  Lai.  Năm  Ung  Chánh  11 

(1733),  Sư  báo  trước  ngày  mất,  suốt  ngày  đêm  niệm  Phật  đến  hơn  10  vạn 

tiếng, đến tháng Tư năm sau bèn thị tịch, thọ 49 tuổi. Ngài còn để lại 108 bài 

thơ  Tịnh  Độ,  Tây  Phương  Phát  Nguyện  Văn  Chú,  Tục  Vãng  Sanh  Truyện, 

Niết Bàn Sám, nhưng bài Khuyến Phát Bồ Đề Tâm Văn của Ngài nổi tiếng 

hơn cả và được đặc biệt coi trọng trong mọi tông phái. 

419 Tân truyền: tức  là  nói  gọn của thành  ngữ “tân tận  hỏa truyền” (củi  hết 

nhưng lửa còn) ngụ ý đạo được truyền thừa từ thầy sang trò. 

420 Tức nạn Thái Bình Thiên Quốc (1851-1864). Hồng Tú Toàn và Dương 

Tú Thanh là hai lãnh tụ của đám loạn tặc này đã đốt phá rất nhiều chùa miếu 

ở Hoa Nam trong nỗ lực cải đạo Trung Hoa theo tà giáo của họ. 

421 Trong Kinh Dịch Phổ Thông (nxb Văn Hóa Thông Tin, tháng 07, 1997), 

nơi trang 383, tác giả Bùi Hạnh Cẩn dịch : “Nước chằm chan chứa, giao lưu, 

 vui  mừng.  Quân  tử  cần  vui  cùng  bè  bạn,  giảng  giải  đạo  lý,  trao  đổi  học 

 thuật”. 

422 Bằng   (bạn) gồm hai chữ Nguyệt (mặt trăng) ghép lại. 

423 Xã hữu: Người dự vào liên xã. 

424 Khai Sĩ là một danh xưng khác của Bồ Tát. 

425 Hiếu kính cha mẹ, hòa thuận, thương yêu anh em. 

426 Đảnh thánh, nhãn sanh thiên: Đây là một bài kệ thời cổ luận về sự vãng 

sanh, nguyên văn như sau: 

 Ðảnh thánh, nhãn thiên sanh 

 Nhân tâm, ngạ quỷ phúc  



 Súc sanh tất cái ly,  

 Ðịa ngục cước phản xuất  

Ý nói: Khi người chết tắt hơi, toàn thân đã lạnh, chỉ còn đảnh đầu nóng thì ắt 

đã siêu phàm nhập thánh, liễu sanh thoát tử. Nếu mắt cùng trán còn nóng thì 

sanh trong thiên  đạo. Chỗ  ngực còn ấm  thì sanh  nhân đạo. Riêng bụng còn 

nóng thì sanh ngạ quỷ. Riêng đầu gối còn nóng thì sanh làm súc sanh. Riêng 

bàn chân còn nóng thì sanh địa ngục. 

427  Kinh  Đại  Bảo  Tích  (Mahā-Ratnakūta-Sūtra)  gồm  120  quyển,  thật  ra  là 

bộ  tổng  tập  các  kinh  liên  quan  đến  những  phương  pháp  tu  hành,  thọ  ký, 

thành Phật của các Bồ Tát. Bảo Tích có nghĩa là tích tập pháp bảo. Do pháp 

Đại  Thừa  sâu  mầu  nên  gọi  là  Bảo,  tích  tập  vô  lượng  pháp  môn  nên  gọi  là 

Tích. Toàn  kinh chia  thành 49  hội. Trong  số ấy,  những bản dịch kinh cùng 

nội dung nhưng khác tên của các nhà dịch kinh trong thời Ngụy, Tấn, Nam 

Bắc Triều, Tùy, Đường gồm hơn 28 hội, gọi là phần Cựu Dịch. Ngài Bồ Đề 

Lưu Chí dịch mới hai mươi sáu hội nữa, gọi là bản Tân Dịch. Bản kinh Bảo 

Tích hiện thời là tổng hợp của hai phần này. Như vậy, mỗi một pháp hội là 

một  bộ  kinh.  Bản  kinh  này  đã  được  tập  thành  tại  Ấn  Độ,  khi  ngài  Huyền 

Trang  về  lại Trung  Hoa có  mang  theo  Phạn bản. Theo Đại  Từ Ân Tự Tam 

Tạng  Pháp  Sư  Truyện,  quyển  10,  sau  khi  dịch  xong  bộ  Đại  Bát  Nhã  600 

quyển, pháp sư Huyền Trang thuận theo lời cầu thỉnh của chư sơn cao đức, 

dịch kinh này, nhưng tinh lực đã tận, nên chỉ dịch vài trang rồi ngưng. Bản 

kinh này đã được hòa thượng Trí Tịnh chuyển dịch sang Việt Văn. 

428 Theo Tứ Thư Bạch Thoại Dị Giải, câu này có nghĩa là “dùng ý kiến ức 

đoán của chính mình suy lường nên bị trở ngại, vướng mắc”. 

429 Giang Thận Tu là người huyện Hấp, tỉnh An Huy, thích nghiên cứu, rất 

tinh  thông  thuật  bói  toán.  Tác  phẩm  nổi  tiếng  nhất  của  ông  là  Châu  Dịch 

Thích Nghĩa gồm mười sáu quyển, vẫn còn được phổ biến mãi đến tận ngày 

nay.  Ông  đề  ra  những  kiến  giải  đặc  biệt,  tân  kỳ  và  tinh  xác  về  thuật  Dịch 

Học,  nhất  là  Hà  Đồ  và  Lạc  Thư.  Ông  còn  nghiên  cứu  rộng  rãi  nhiều  học 

thuật, triết học đương thời, nên được coi là bậc đại học giả cuối đời Thanh. 

430 Quẻ Thuần Càn gồm sáu hào Dương (tức sáu vạch liền), mỗi vạch đều 

được  giảng  bằng  chữ  Long,  từ  hào  thứ  nhất  (sơ  cửu)  là  Tiềm  Long  Vật 

Dụng,  hào  thứ  hai  là  Hiện  (Kiến)  Long  Tại  Điền,  cho  đến  hào  thứ  sáu 

(thượng cửu) là Kháng Long Hữu Hối. 

431 Chiên Đàn (gośīrṣa-candana): Thường được gọi đủ là Ngưu Đầu Chiên 

Đàn, hay Ngưu Đàn Hương là một loại gỗ trầm hương (sandalwood), tương 

truyền lấy từ rặng núi Ngưu Đầu. Người Ấn Độ tin rằng bôi loại hương này 

lên thân sẽ ngăn được lửa, trị lành vết thương. Có nhiều loại chiên đàn, kinh 



Pháp Hoa nói có loại Hải Ngạn Chiên Đàn, một Thù của loại hương này giá 

trị bằng cả tam thiên đại thiên thế giới. 

432 Giang Vị Nông (1873-1938), người xứ Ninh Ba, tỉnh Giang Tô, sống ở 

Hồ Bắc. Ông tên  thật  là Trung Nghiệp, tên  tự  là Vị Nông, pháp danh Diệu 

Hy. Từ nhỏ đã theo cha trì tụng kinh Kim Cang. Tuổi trung niên vợ mất, ngộ 

thế sự vô thường. Năm 1918, lễ ngài Vi Quân thiền sư làm thầy, thọ Bồ Tát 

Giới.  Cuốn  sách  Kim  Cang  Kinh  Giảng  Nghĩa  của  ông  được  đánh  giá  rất 

cao, lưu truyền hết sức rộng rãi. 

433 Do các đàn cầu cơ thường dùng cơ bút có hình cái giỏ, đầu giỏ có một 

cái  mỏ  nhọn,  đôi  khi  khắc  hình  chim  loan.  Khi  cầu  cơ,  hai  người  hầu  cơ 

(thường gọi là đồng tử hay thanh đồng) nâng hai bên thành giỏ, hướng mũi 

chim  loan  xuống  mâm  cát  hay  mâm  gạo  viết  thành  chữ,  nên  thường  gọi  là 

“phù cơ” hay “phù (phò) loan”. 

434  Giác  Thế  Kinh  chính  là  Quan  Thánh  Đế  Quân  Giác  Thế  Chân  Kinh 

(tương  truyền  do  Quan  Thánh  Đế  Quân,  tức  Quan  Công  giáng  cơ)  có  nội 

dung khuyến thiện, nêu lẽ nhân quả nên cũng rất được Phật môn Trung Hoa 

coi trọng. 

435 Tháp Lôi Phong ở Tây Hồ thuộc huyện Hàng, tỉnh Chiết Giang, là thắng 

cảnh bậc nhất ở Tây Hồ. Tháp do bà vương phi họ Hoàng của vua nước Ngô 

Việt  thời  Ngũ  Đại  xây  dựng  để  cất  giữ  mớ  tóc  xoắn  ốc  của  đức  Phật.  Ngô 

Việt  Vương  Tiền  Thục  từng  sai  chép  tám  vạn  bổn  ngàn  bản  kinh  cất  trong 

tháp này. Tháp có tám cạnh, mỗi chiều rộng 18 bộ, trang hoàng rực rỡ. Thời 

Nguyên - Minh, tháp chỉ lại chỉ còn năm tầng, còn lại tám cửa. Do nền tháp 

bằng  đá đỏ, trên  xây bằng  gạch  hồng,  lợp  ngói  vàng, trông rất rực rỡ trong 

nắng chiều. Năm Dân Quốc 14 (1925) đột nhiên sụp đổ, mới phát hiện gạch 

xây tháp toàn là khắc kinh Bảo Khiếp Ấn vào thời Ngũ Đại, nét chữ khắc rất 

tinh vi nên rất được giới yêu văn chương trân quý, tranh nhau sưu tập. 

436  Thời  xưa  gọi  tàu  chạy  bằng  hơi  nước,  có  bánh  xe  để  đẩy  nước  ở  phía 

sau tàu là “đại hỏa luân thuyền”. 

437  Truyền  tân:  nói  gọn  của  thành  ngữ   “tân  tận  hỏa  truyền”   (củi  hết  lửa 

còn) ý nói đạo truyền thừa giữa thầy và trò. 

438  Âu  Dương  Tu  và  Hàn  Dũ:  Hai  nhà  Nho  bài  xích  Phật  giáo  mạnh  mẽ 

nhất vào thời Đường - Tống 

439 Nguyên  văn  là  Thiền tượng:  Tượng  là thợ giỏi, thợ khéo, thường  được 

chỉ những bậc thông đạt pháp môn. Ở đây tạm dịch là Thiền Đức. 

440 Tư  lương (sambhāra):  Hiểu theo  nghĩa hẹp là  những thứ cần dùng, cần 

chuẩn  bị. Tư là  giúp đỡ,  lương  là  lương thực. Như người đi  xa ắt phải  nhờ 

vào lương thực để duy trì cái thân. Cũng vậy, người  muốn chứng quả trong 

tam thừa phải  nhờ công đức thiện căn  làm  lương thực  nuôi dưỡng cái  thân 



huệ  mạng. Do  vậy, Tư Lương  hiểu theo  nghĩa  rộng  là  hết thảy các thứ góp 

phần thành tựu đạo Bồ Đề. 

441 Theo Tổ Đình Sự Uyển, quyển 5, nếu bỏ sữa và nước cùng trong một đồ 

đựng,  ngỗng  chúa  chỉ  uống  sữa  bỏ  lại  nước.  Nước  tượng  trưng  cho  chúng 

sanh, sữa tượng trưng cho Phật. Dùng điển tích “ngỗng chúa chọn sữa” để tỷ 

dụ  bậc  giác  ngộ  sống  trong  thế  gian  chẳng  bị  nhiễm  ô.  Điển  tích  này  còn 

dùng để chỉ khả năng phân biệt chân - ngụy, thiện - ác. 

442 Đây là luận điểm chủ yếu của kinh Pháp Hoa: Khai là phá trừ vô minh 

của  chúng  sanh,  mở  toang  Như  Lai  Tạng,  thấy  được  lý  Thật  Tướng.  Thị 

nghĩa  là  hiển  thị,  Hoặc chướng đã trừ thì tri kiến bộc  lộ  bản thể, pháp  giới 

vạn đức hiển thị phân  minh. Ngộ là chứng ngộ, sau khi chướng trừ, bản thể 

hiện thì sự (hiện tượng), lý (bản thể) dung thông nên có sở ngộ. Nhập nghĩa 

là  chứng  nhập,  tức  là  sự  lý  đã  dung  thông  nên  tự  tại  vô  ngại,  chứng  nhập 

biển  trí  huệ.  Sách  Pháp  Hoa  Văn  Cú  quyển  4  còn  mở  rộng  hơn,  phối  hợp 

bốn mươi địa vị Pháp Thân đại sĩ như sau:  

1. Khai tương ứng địa vị Thập Trụ. 

2. Thị tương ứng địa vị Thập Hạnh. 

3. Ngộ tương ứng địa vị Thập Hồi Hướng. 

4. Nhập tương ứng địa vị Thập Địa. 

Nếu phối hợp với Tứ Trí thì Khai là Đạo Huệ, Thị là Đạo Huệ Chủng, Ngộ 

là Nhất Thiết Trí, Nhập là Nhất Thiết Chủng Trí…  

443 Khai Quyền hiển Thật: Khai trừ những chấp trước của Quyền Giáo, hiển 

thị  nghĩa  chân  thật.  Nói  cách  khác,  khai  trừ,  gạt  bỏ  những  chấp  trước  vào 

những phương tiện quyền biến để hiển thị nghĩa Nhất Thừa chân thật. 

444  Biển  Hoa  Tạng  tức  Hoa  Tạng  Trang  Nghiêm  Thế  Giới  Hải  (Kusuma-

tala  Garbha  Vyūhā  Kāra  Lokadhātu  Samudra),  dịch  đủ  nghĩa  là  Liên  Hoa 

Xuất Sanh  Thế Giới, hoặc Diệu  Hoa Bố Địa Thai  Tạng Trang Nghiêm  Thế 

Giới,  Liên  Hoa  Tạng  Trang  Nghiêm  Thế  Giới  Hải,  Thập  Liên  Hoa  Tạng 

Trang Nghiêm Thế Giới Hải, hoặc chỉ gọi gọn là Hoa Tạng Giới hoặc Thập 

Hoa  Tạng.  Đây  là  thế  giới  thanh  tịnh  trang  nghiêm  do  đức  Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật khi tu nhân phát nguyện cảm thành. Thế giới này do Tu-di sơn vi trần 

số  phong  luân  nâng  giữ.  Trên  tầng  phong  luân  cao  nhất  có  một  biển  nước 

thơm. Trong ấy có một hoa sen lớn, tên là Chủng Chủng Quang Minh Nhụy 

Hương  Tràng.  Hoa  Tạng  Thế  Giới  nằm  chính  giữa  hoa  sen  ấy,  vây  quanh 

bằng Kim Cang Luân Vi Sơn. Đất trong đó do Kim Cang tạo thành, kiên cố 

không  hư  hoại,  thanh  tịnh  bằng  phẳng,  có  thế  giới  hải  vi  trần  số  sự  trang 

nghiêm. Trong ấy lại có vi trần số biển nước thơm, mỗi biển rộng bằng bốn 

thiên hạ và có vi trần số con sông nước thơm. Đất hai bờ sông ấy đều bằng 

diệu bảo trang nghiêm, xếp đặt khéo léo như lưới Thiên Đế. Trong mỗi một 



biển nước thơm lại có bất khả thuyết vi trần số thế giới chủng, mỗi một thế 

giới chủng lại gồm bất khả thuyết vi trần số thế giới. Biển nước thơm chính 

giữa  Hoa  Tạng  thế  giới,  có  tên  là  Vô  Biên  Diệu  Hoa  Quang.  Giữa  biển  ấy 

mọc lên một hoa sen, thế giới chủng trong hoa sen ấy tên là Phổ Chiếu Thập 

Phương.  Trong  đó  có  hai  mươi  thứ  bất  khả  thuyết  vi  trần  số  thế  giới  xếp 

vòng quanh. Đức Phật xuất hiện trong thế giới này. Sách Hoa Nghiêm Ngũ 

Giáo Chương giảng thêm: Cứ mười cảnh giới Phật gọi chung là một quốc độ 

hải hay thế giới hải. Thế giới hải chính là các thế giới thuộc phạm vi nhiếp 

hóa  của  mười  đức  Phật  v.v…  Nói  chung,  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  Thế  Giới 

Hải  rất  phức  tạp,  rộng  lớn,  hầu  như  không  thể  hình  dung  được  nổi!  Cảnh 

giới đã rộng lớn như thế thì dĩ nhiên thánh chúng trong ấy vô lượng vô biên 

không thể tính đếm được, cho nên dùng chữ  “hải chúng”  (chúng nhiều như 

biển) để tạm hình dung. 

445  Nhất  xiển  đề:  Nhất-xiển-đề  (Icchantika  hoặc  Ecchantika):  được  dịch 

nghĩa  là  đoạn  thiện  căn,  lòng  tin  không  đầy  đủ,  lòng  ham  muốn  cùng  cực, 

tham lam to lớn, hoặc Vô Chủng Tánh, Thiêu Chủng (hạt giống cháy), tức là 

hạng người không có lòng tin, đoạn sạch thiện căn. Kinh Lăng Già chia Nhất 

Xiển Đề thành hai loại:  

1. Đoạn Thiện Xiển Đề, tức kẻ vốn thiếu nhân giải thoát (đoạn thiện căn). 

2.  Đại  Bi  Xiển  Đề:  Hoặc  Bồ  Tát  Xiển  Đề,  tức  bậc  Bồ  Tát  thị  hiện,  cố  ý 

không nhập Niết Bàn do bi nguyện. 

Đa  phần  các  kinh  luận  nói  Nhất  Xiển  Đề  không  thể  thành  Phật,  riêng  Đại 

Bát Niết Bàn kinh khẳng định Nhất Xiển Đề vẫn có khả năng thành Phật. 

446 Có hai cách hiểu chữ “Trí Đoạn”:  

1. Dùng trí Bát Nhã đoạn trừ phiền não. 

2. Trí Đoạn là Trí Đức và Đoạn Đức. Soi thấu tỏ chân lý thì gọi là Trí Đức, 

đây  chính  là  Bồ  Đề.  Đoạn  sạch  phiền  não  thì  gọi  là  Đoạn  Đức,  tức  là  Niết 

Bàn. 

447  Gọi  đủ  là  Hoa  Nghiêm  Kinh  Hợp  Luận,  gồm  120  quyển  của  cư  sĩ  Lý 

Thông  Huyền  soạn  vào  đời  Đường,  tác  phẩm  này  được  xếp  vào  Tục  Tạng 

Kinh quyển 5. Đây là tác phẩm chú giải bản dịch kinh Hoa Nghiêm 80 cuốn 

(Bát  Thập  Hoa  Nghiêm).  Nội  dung  cuốn  luận  này  chia  kinh  Hoa  Nghiêm 

làm  mười  môn để phát  minh những ý nghĩa trọng yếu: Y giáo tông phần,  y 

tông  giáo  biệt,  giáo  nghĩa  sai  biệt,  thành  Phật  đồng  biệt,  thuyết  giáo  thời 

phần, Tịnh Độ quyền thật, nhiếp hóa cảnh giới, nhân quả diên súc (nhân quả 

kéo dài hay rút ngắn), hội giáo thỉ chung. Tác giả Lý Thông Huyền đặc biệt 

sùng  mộ  giáo thuyết Thập  Huyền  Lục  Tướng của  tông  Pháp  Tướng  nên đã 

vận  dụng  những  khái  niệm  này  vào  trong  cách  giải  thích  kinh  điển.  Tác 

phẩm  Hoa  Nghiêm  Kinh  Hợp  Luận  này  đã  ảnh  hưởng  sâu  đậm  đến  ngài 



Thanh  Lương  Trừng  Quán,  ta  có  thể  thấy  rõ  điều  này  qua  tác  phẩm  Hoa 

Nghiêm Đại Sớ Sao. 

448  Tức  Lý  Thông  Huyền  (635-730)  là  học  giả  Hoa  Nghiêm  thời  Đường, 

xuất thân từ hoàng tộc, quê ở Thương Châu (nay thuộc Thương Huyện, tỉnh 

Hà  Bắc),  thông  minh  đĩnh  ngộ,  tinh  thông  sách  Nho  lẫn  kinh  Phật.  Năm 

Khai Nguyên  thứ 7 (719), ông ẩn cư ở Phương Sơn,  Thọ Dương, phủ Thái 

Nguyên  để  nghiên  cứu  kinh  Hoa  Nghiêm  bản  tân  dịch  (tức  Bát  Thập  Hoa 

Nghiêm), chỉ ăn táo, lá tùng bách để sống suốt mấy năm trong núi. Vì vậy, 

thế gian gọi là Táo Bách (Bá) tiên sinh. Tháng Ba, năm Khai Nguyên thứ 18 

(730), ông tọa hóa trong thất, hưởng thọ 96 tuổi. Tống Huy Tông ban hiệu là 

Hiển Giáo Diệu Nghiêm Trưởng Giả. Do vậy, người ta thường gọi ông là Lý 

Trưởng Giả. Ông lưu lại những tác phẩm như Hoa Nghiêm Kinh Hội Thích 

Luận  14  quyển,  Tân  Hoa  Nghiêm  Kinh  Luận  40  quyển,  Lược  Thích  Tân 

Hoa Nghiêm  Kinh  Tu  Hành Thứ Đệ Quyết Nghi  Luận 4 quyển, Thích Giải 

Mê Hiển Trí Thành  Bi  Thập Minh  Luận 1 quyển, Thập  Huyền  Lục  Tướng, 

Bách Môn Nghĩa Hải, Phổ Hiền Hạnh Môn, Hoa Nghiêm Quán… Lý Thông 

Huyền  được coi  là  một  nhân  vật tiên phong trong trào  lưu  nghiên cứu kinh 

Hoa Nghiêm bản tân dịch. 

449 Ô Trà  (Odra),  nước cổ ở Đông  Ấn Độ,  nay  là Orissa, thường  bị  người 

Hán phiên sai thành Ô Trành. Theo Đại Đường Tây Vực Ký, người dân xứ 

này khôi ngô, hiếu học, tín phụng Phật pháp, Tăng chúng đông đến hơn vạn 

người, đều học giáo pháp Đại Thừa. 

450 Đăng Địa Bồ Tát: tức Địa Thượng Bồ Tát, hay nói cách khác, những vị 

đã chứng từ Sơ Địa cho đến Thập Địa. 

451  Lục  đạo  cụ  phược  phàm  phu:  Phàm  phu  trong  sáu  nẻo  có  đầy  đủ  các 

món phiền não, chưa đoạn được một món nào. 

452  Tức  ngài  Trúc  Đạo  Sanh  (355-434),  nhà  học  giả  Niết  Bàn  thời  Đông 

Tấn. Ngài là người Cự Lộc (nay thuộc Bình Hương, Hà Bắc), họ Ngụy. Sư 

nổi  tiếng  thông  minh  dĩnh  ngộ  từ  nhỏ,  xuất  gia  với  ngài  Trúc  Pháp  Thải. 

Năm  15  tuổi  đã  lên  tòa  giảng,  bậc  túc  học  danh  sĩ  cũng  không  biện  luận 

thắng  Sư được.  Khi  ngài  Tăng  Già  Đề  Bà  dừng  gót  tại  Lô  Sơn,  dịch  A  Tỳ 

Đàm  Tâm  Luận,  Sư  bèn  theo  học  giáo  nghĩa  Nhất  Thiết  Hữu  Bộ  với  ngài. 

Khi ngài Cưu Ma La Thập vào Trung Nguyên, Sư lại quảy tráp theo học. Sư 

cùng  với  các  vị  Đạo  Dung,  Tăng  Duệ,  Tăng  Triệu  trở  thành  những  học  trò 

kiệt  xuất  của  ngài  La  Thập,  được  đời  gọi  bằng  mỹ  hiệu  “Quan  Nội  Tứ 

Thánh”.  Sư  từng  thỉnh  ngài  Phật  Đà  Thập  dịch  bộ  Ngũ  Phần  Luật.  Sư tinh 

thông  học thuyết của các  ngài  Long  Thọ,  Đề Bà  v.v… Chính Sư đề  xướng 

thuyết  “đốn  ngộ  thành  Phật”  và  soạn  các  bộ  luận  Nhị  Đế  Luận,  Phật  Tánh 

Đương  Hữu  Luận,  Pháp  Thân  Vô  Sắc  Luận,  Phật  Vô  Tịnh  Độ  Luận.  Nhân 



đọc  bộ  Nê  Hoàn  Kinh  sáu  quyển  do  ngài  Pháp  Hiển  dịch,  Sư  bèn  đề  ra 

thuyết Nhất Xiển Đề vẫn có khả năng thành Phật. Lúc ấy, kinh Đại Bát Niết 

Bàn  chưa  truyền  đến  Trung  Hoa,  nên  thuyết  này  của  Sư  bị  công  kích  kịch 

liệt.  Sư bị  đại  chúng  tẫn  xuất,  phải  ẩn  cư  tại  Lô  Sơn.  Về  sau,  bản  Đại  Bát 

Niết  Bàn  Kinh  của  ngài  Đàm  Vô  Sấm  truyền  đến  phương  Nam,  nội  dung 

hoàn toàn tương đồng với thuyết của ngài Đạo Sanh, đại chúng hết sức khâm 

phục.  Theo  truyền  thuyết,  Sư  từng  gom  đá  ở  núi  Hổ  Khâu,  tỉnh  Giang  Tô 

làm pháp chúng để giảng kinh. Do vậy mới có câu  “Sanh công thuyết pháp, 

 ngoan thạch điểm đầu”  (ngài Đạo Sanh giảng kinh, đá cũng gật đầu). Ngài 

mất trong khi đang giảng pháp trên tòa sư tử, thọ tám mươi tuổi. 

453 Triệu Châu Tùng Thẩm (778-897) là Thiền tăng đời Đường, người Tào 

Châu,  Hác  Hương (có thuyết  nói  là  Thanh Châu,  Lâm Truy),  họ  Hác, pháp 

hiệu Tùng Thẩm. Xuất gia từ nhỏ tại Hỗ Thông Viện, Tào Châu. Trước khi 

thọ Cụ Túc Giới đã từng tham yết ngài Nam Tuyền Phổ Nguyện. Sau khi thọ 

giới  tại  Lưu  Ly  Đàn  ở  Tung  Sơn,  quay  lại  y  chỉ  với  ngài  Nam  Tuyền  hai 

mươi  năm.  Sau  đó  tham  học  khắp  với  các  đại  đức  Bảo  Thọ,  Diêm  Quan, 

Giáp Sơn, Ngũ Đài v.v… Năm Sư tám mươi tuổi, đại chúng thỉnh trụ tích tại 

Quán Âm Viện thuộc Đông Thành, Triệu Châu. Sư tận lực chấn hưng Nam 

Tông  Thiền  suốt  bốn  mươi  năm,  thọ  120  tuổi,  được  vua  ban  thụy  hiệu  là 

Chân Tế Đại Sư. 

454  Đây  là  một  điển  tích  xuất  phát  từ sách  Ngũ  Đăng  Hội  Nguyên,  quyển 

11. Nguyên văn:  “Nhận lư yên kiều tác a da hạ hàm” . “Yên kiều” tức là cái 

yên ngựa, do hình trạng của nó giống như cái cầu nên gọi như thế. “Lư yên 

kiều” có  nghĩa  là cái  xương  lừa có  hình dạng  giống  như cái  yên  ngựa, chứ 

không  phải  thật  sự  là  yên  ngựa.  Trong  truyện  cổ  dân  gian  Trung  Quốc  có 

chuyện đứa trẻ ngu si tưởng lầm cái xương lừa hình yên ngựa là xương hàm 

của  cha.  Thiền  lâm  hay  dùng  hình  ảnh  này  để  ví  cho  kẻ  ngu  muội,  chẳng 

phân biệt được thật - giả. 

455 Bách Trượng Hoài Hải (720-814): Cao tăng đời Đường, từ nhỏ đã thích 

đi thăm chùa viện. Năm 20 tuổi, xuất gia với ngài Huệ Chiếu ở Tây Sơn, sau 

thọ  Cụ  Túc  Giới  với  ngài  Pháp  Triều  luật  sư.  Khi  gặp  Mã  Tổ  Đạo  Nhất 

hoằng  pháp  tại  Nam  Khang  bèn  hết  sức  ngưỡng  mộ,  y  chỉ  theo,  được  ngài 

Mã  Tổ  ấn  khả.  Sư  cùng  với  Tây  Đường  Trí  Tạng,  và  Nam  Tuyền  Phổ 

Nguyện  được  xưng  tụng  là  “tam  đại  sĩ”.  Về  sau,  Sư  lập  thiền  viện  ở  núi 

Bách Trượng tỉnh Giang Tây, chế định Thanh Quy, hướng dẫn đại chúng tu 

trì.  Thanh  Quy  tức  là  quy  định  sinh  hoạt  của  Tăng  đoàn  theo  chế  độ  nông 

thiền.  Sư  thường  nói :  “Một  ngày  không  làm  là  một  ngày  không  ăn”.   Sư 

nhập diệt năm Nguyên Hòa thứ chín, thọ 95 tuổi, được vua ban thụy hiệu là 

Đại Trí Thiền Sư. Các đệ tử nổi tiếng của Sư là Hoàng Bá Hy Vận, Quy Sơn 



Linh  Hựu  v.v…  Thanh  Quy  do  Sư  lập  ra  được  gọi  là  Bách  Trượng  Thanh 

Quy, được khắp các tùng lâm trong thiên hạ tuân phụng. 

456 Luận Tỳ Bà Sa nói ở đây là bộ Thập Trụ Tỳ Bà Sa Luận do ngài Long 

Thọ Bồ Tát soạn. Trong quyển năm của luận này, có câu:  “Phật pháp có vô 

 lượng môn, như đường đi trên thế gian có khó, có dễ. Đi theo đường bộ thì 

 khó nhọc, đi đường thủy ngồi thuyền thì sung sướng. Bồ Tát đạo cũng giống 

 như thế, có đạo thì khó hành tinh tấn, có đạo chỉ dùng lòng tin làm phương 

 tiện, dễ đi, mau đạt đến địa vị Bất Thoái”.  Tỳ  Bà Sa (Vibhasa) có nghĩa  là 

Quảng Giải  (giảng  giải  rộng  lớn), Quảng  Thuyết (nói rộng), Thắng  Thuyết, 

Chủng  Chủng  Thuyết,  tức  là  những  trước  tác  nhằm  chú  giải  luật  hay  luận. 

Ngoài ra, còn một thể loại nhằm giải thích chi tiết kinh luận được gọi Tỳ Bà 

Sa Luận (Vibhasa-sastra). Hiện trong Đại Tạng có bốn bộ Tỳ Bà Sa Luận: A 

Tỳ Đạt Ma Đại Tỳ Bà Sa Luận, Tỳ Bà Sa Luận, Ngũ Sự Tỳ Bà Sa Luận và 

Thập Trụ Tỳ Bà Sa Luận (Dasabhumika-vibhasa-sastra). Thập Trụ Tỳ Bà Sa 

Luận gồm 17 quyển, do ngài Cưu Ma La Thập dịch sang tiếng Hán, thường 

gọi tắt  là  Thập Trụ  Luận. Bộ  luận  này  nhằm  giải thích phẩm  Thập Địa của 

kinh  Hoa Nghiêm (tức biệt bản của kinh  Hoa Nghiêm  với  danh  xưng  Thập 

Địa Kinh). Ngài La Thập dịch chữ Thập Địa thành Thập Trụ nên luận này có 

tên như vậy. Thiên thứ 9 trong phẩm thứ 35 của luận này chính là Dị Hành 

Phẩm, là một điển tịch trọng yếu của Tịnh Tông. 

457 Phần đoạn sanh tử là sự sanh tử của chúng sanh trong tam giới. Do quả 

báo sai khác nên có hình mạo, thọ lượng sai khác. Vì vậy gọi là phần đoạn 

(đoạn  diệt  theo  phần  hạn).  Theo  Duy  Thức  Học,  phần  đoạn  sanh  tử  lấy 

nghiệp thiện ác làm thân nhân (cái nhân gần), lấy phiền não chướng làm trợ 

duyên để cảm quả trong tam giới. Do tuổi thọ có dài ngắn khác nhau, do sức 

nhân duyên  nên có  hạn định khác biệt; do vậy  gọi  là Phần Đoạn. Sách  Đại 

Thừa Nghĩa Chương lại chia phần đoạn sanh tử thành ác đạo phần đoạn (quả 

báo trong tam đồ) và thiện đạo phần đoạn (quả báo trong đường trời người). 

458 Chân thuyên: lời giảng về lẽ thật, về chân lý. 

459 Theo Tịnh Độ Thánh Hiền Lục, Hùng Tuấn, họ Châu, người Thành Đô, 

Tứ Xuyên, tuy thường khuyên người làm lành, nhưng chẳng có giới luật và 

đức  hạnh,  từng  hoàn  tục  làm  lính.  Chẳng  lâu  sau,  lại  xuất  gia  làm  Tăng, 

nhưng cũng biết  hổ  thẹn, sám  hối. Thường  ngày thường trì  niệm danh  hiệu 

Phật. Trong niên hiệu Đại Lịch thời Đường Đại Tông, đột nhiên chết đi, vào 

U Minh, bị Diêm Vương  quở trách, sai tống  vào địa  ngục.  Hùng Tuấn kêu 

to: “Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói tạo trọng tội Ngũ Nghịch, chỉ 

 cần lâm chung niệm Phật mười tiếng liền được vãng sanh thế giới Cực Lạc. 

 Hùng  Tuấn  tôi  tuy  từng  tạo  ác,  nhưng  cũng  chưa  hề  phạm  trọng  tội  Ngũ 

 Nghịch.  Nếu  chiếu  theo  công  đức  niệm  Phật  thường  ngày  của  tôi,  đáng  lẽ 



 phải vãng sanh Tịnh Độ mới phải. Nếu không, mười phương chư  Phật  đều 

 thành đại vọng ngữ!”  Nói  xong, chắp tay  cung kính chuyên tâm  niệm  Phật 

hiệu, ngay lúc đó, đài sen bảy báu chợt xuất hiện, Hùng Tuấn bèn cỡi đài sen 

báu ấy bay về Tây. 

Duy Cung là người Kinh Châu (nay thuộc tỉnh Hồ Bắc), thường có những ác 

nghiệp rượu chè, cờ bạc, nhưng nếu không làm chuyện ấy bèn thường tụng 

kinh,  cầu  nguyện  vãng  sanh  Tây  Phương  Cực  Lạc  thế  giới.  Một  ngày  nọ, 

Duy  Cung  sanh  bệnh,  Linh  Quy  ra  ngoài  chùa  chơi,  thấy  một  bầy  trẻ  nhỏ 

cầm  nhạc khí bèn  hỏi chúng đi đâu. Chúng đáp đến chuẩn bị  tiếp  dẫn Duy 

Cung Thượng Nhân về Tây. Trong đám đó, có một người cầm một đóa sen, 

búp  sen  còn  chưa  nở  to  như  nắm  tay.  Cánh  sen  phóng  quang  minh.  Ngày 

hôm  sau,  Linh  Quy  về  chùa  thấy  Duy  Cung  đã  vãng  sanh,  nhân  đó,  Linh 

Quy cảm kích, giác ngộ, từ đấy cải ác tu thiện, sau cũng được tiếng là người 

đức hạnh. 

460 Chỉ Nguyệt Lục: tác phẩm của Cù Nhữ Tắc soạn vào đời Minh, gồm 32 

quyển, còn gọi là Thủy Nguyệt Trai Chỉ Nguyệt Lục. Nội dung chép về quá 

khứ thất Phật  và  hành trạng, pháp  ngữ của tổ sư  Tây Thiên, Đông Độ  gồm 

sáu trăm năm mươi vị từ Sơ Tổ Ca Diếp cho đến ngài Đại Huệ Tông Cảo. 

461 Nghĩa giải: Hiểu rõ ý nghĩa; còn có nghĩa là phân tách chữ nghĩa để giải 

thích nghĩa lý. Trong Thiền Lâm thường dùng chữ “nghĩa giải thiền hòa tử” 

để chỉ kẻ chỉ hiểu nghĩa lý theo mặt văn tự bên ngoài, chẳng biết đường lối 

tu hành, không có thật hạnh. 

462 Đường giải, cửa ngộ: Tạm dịch hai chữ “giải lộ” và “ngộ môn”. Giải lộ 

ý nói chỉ hiểu biết trên văn tự chứ không chứng ngộ, còn ngộ môn là thật sự 

chứng nhập. 

463 Tam Chỉ: Chỉ  là ngưng dứt. Tam Chỉ  là ba thứ Chỉ  Hạnh  được  lập đối 

ứng ba phép quán Không, Giả, Trung, gồm:  

a. Chân Thể Chỉ: đối ứng với Không Quán. Thấu hiểu cái vọng vô minh điên 

đảo  chính  là  cái  chân  nơi  Thật  Tướng,  nên  gọi  là  Chân  Thể  Chỉ.  Do  thấu 

triệt các pháp nhân duyên hòa hợp, không có tự tánh nên có thể dứt hết thảy 

những phan duyên vọng tưởng, chứng nhập lý Không. Đạt đến cảnh giới này 

sẽ  phát  định,  mở  huệ  nhãn,  thấy  được  Đệ  Nhất  Nghĩa,  thành  tựu  Chân  Đế 

tam-muội. 

b.  Phương  Tiện  Tùy  Duyên  Chỉ:  Đối  ứng  với  Giả  Quán.  Bồ  Tát tùy  duyên 

trải qua mọi cảnh, ở trong Tục Đế nhưng tâm bất động, chẳng bị ngoại cảnh 

xoay chuyển. Người đạt cảnh giới này sẽ mở Pháp Nhãn, thành tựu Tục Đế 

tam-muội. 

c. Tức Nhị Biên Phân Biệt Chỉ, còn gọi là Chế Tâm Chỉ: Đối ứng với Trung 

Quán.  Không  còn  phân  biệt  hai  bên  sanh  tử,  Niết  Bàn,  tướng  có,  tướng 



không. Nếu đạt cảnh giới này sẽ phát Trung Đạo định, mở Phật Nhãn, thành 

tựu Trung Đạo tam-muội. 

464  Năm  Tông  của  nhà  Thiền,  tức  Quy  Ngưỡng,  Lâm  Tế,  Tào  Động,  Vân 

Môn và Pháp Nhãn. 

465 Điển Tọa: là chức phụ trách việc quản trị cơm nước cho đại chúng trong 

Thiền  lâm,  đảm  bảo  mọi  thứ  cúng  dường  phải  tinh  khiết,  vật  liệu  sử  dụng 

thích  đáng,  tiết  kiệm.  Tuy  là  chức  quản  lý  tạp  dịch  ẩm  thực,  nhưng  từ  xưa 

chức này rất được coi trọng, thường cử vị tăng chí hạnh cao khiết giữ chức 

này.  Chức  vụ  này  rất  vất  vả,  nhưng  đối  với  bậc  cao  tăng  thì  lại  là  một 

phương tiện thù thắng để tu hành. 

466 Trương Tăng Dao (502-549) là một danh họa đời nhà Lương thời Nam 

Bắc  Triều,  cùng  với  Cố  Khải  Vi,  Lục  Thám  Vi  và  Ngô  Đạo  Tử (thuộc  đời 

Đường) được  xưng tụng  là  Họa Gia Tứ Tổ (bốn ông tổ của  hội  họa).  Tăng 

Dao sở trưòng tài vẽ diện mạo nhân vật. Lương Võ Đế từng sai ông vẽ hình 

các hoàng tử phải  đi trấn  nhậm  nơi  xa cho đỡ nhớ. Ông  vẽ  tài tình  đến  nỗi 

hoàng  đế  phải  khen  ngợi  nhìn  hình  giống  như  thấy  người  thật.  Ông  chịu 

nhiều  ảnh  hưởng  của  hội  họa  Ấn  Độ,  là  người  đi  tiên  phong  trong  cách  vẽ 

thể hiện không gian ba chiều. 

467 Nam là tên một loại gỗ quý (Phoebe Zhennan), gần giống gỗ chò bên ta. 

Tiện  là  một  loại  danh  mộc  chỉ  được  nhắc  đến  trong  cổ  thư,  thường  gọi  là 

Hoàng Tiện, rất cứng. 

468 Đề trì: phương pháp của vị thầy trong nhà Thiền dùng để hướng dẫn học 

trò, tức là nhằm tiếp độ hàng hậu học, thầy bèn dùng những cử chỉ, hành vi, 

lời nói để phá sạch những kiến giải, Ngã Kiến sẵn có của trò, chỉ cho đường 

nẻo hướng thượng. 

469 Áo ca-sa của Tăng gồm những  mảnh vải khâu dính lại, nên gọi là “nạp 

y” (áo chằm), do đó, tăng nhân thường xưng là nạp tử, nạp tăng hay lão nạp. 

470 Ca Lâu La (Garuda), đôi khi còn phiên là Ca Lưu La., Già Lâu La, Yết 

Lộ Trà, dịch nghĩa là Thực Thổ Bi Khổ Thanh (ăn vào, phát ra tiếng buồn bã 

đau  khổ),  hoặc  dịch  là  Kim  Xí  Điểu  (chim  cánh  vàng),  hoặc  Diệu  Thúy 

Điểu.  Đây  là  một  loại  giống  như  chim  đại  bàng  cực  to,  thần  thoại  Ấn  Độ 

thường kể thần Tỳ Thấp Nô (Vishnu) hay cưỡi chim này. Theo kinh Trường 

A Hàm, quyển 19, Ca Lâu La có bốn loại: Thấp sanh, thai sanh, noãn sanh, 

hóa sanh. Loài noãn sanh sẽ ăn loại rồng sanh ra từ trứng, loài thai sanh ăn 

loại  rồng sanh ra bằng thai  v.v…  Kinh Quán Phật Tam Muội  Hải, quyển 1, 

cho  biết: Do  nghiệp báo chim  này  bay khắp Diêm  Phù Đề, trong  một  ngày 

đêm phải ăn một long vương và năm trăm rồng nhỏ. Sải cánh của loài chim 

này rất lớn có thể quạt mạnh đến tách đôi nước biển cả. Các chùa Miên, Lào, 

Thái,  Miến  thường  tạc  Garuda  với  hình  dạng  đầu  chim,  hình  người,  có  hai 



cánh to đứng nâng đỡ mái chùa (chữ Garuda bị biến thể theo âm Thái thành 

Krut). Garuda cũng được dùng làm biểu tượng cho hoàng gia Thái Lan. 

471 Hiếu Kinh có thuyết nói do chính Khổng Tử trước tác, có thuyết nói do 

Tăng  Tử.  Tổng  Mục  của  Tứ  Khố  Toàn  Thư  ngả  về  thuyết  cho  rằng  Hiếu 

Kinh  do  Tăng  Tử  hoặc  một  trong  bảy  mươi  người  học  trò  kiệt  xuất  của 

Khổng  Tử  biên  soạn.  Sách  được  hình  thành  vào  thời  Tần  Hán.  Đây  là  tác 

phẩm được chú giải  mạnh mẽ nhất ngoài Tứ Thư. Bản Hiếu Kinh được lưu 

hành  hiện  thời  do  chính  Đường  Huyền  Tông  (Lý  Long  Cơ) chú  giải.  Toàn 

sách chia  thành 18 chương,  bàn  luận  xoay quanh chữ Hiếu.  Sách  này được 

xếp vào Thập Tam Kinh, tức 13 tác phẩm bắt buộc phải học của người theo 

đạo Nho. 

472 Ngũ Thường: Nhân, Lễ, Nghĩa, Trí, Tín. 

473 Theo Lý Hồng Nham, trong bài Sử Thuật Thông Quán Kinh Thuật, thì 

Kinh  Thuật  chính  là  nghệ  thuật  cai  trị,  nghệ  thuật  chính  trị,  hoặc  nói  rộng 

hơn là ứng dụng lễ và những lý thuyết vào thực tế. 

474  Quản  Tử:  Một  bộ  sách  thời  cổ  gồm  24  quyển,  tác  giả  có  thể  là  Quản 

Trọng thời Chiến Quốc (theo từ điển Từ Hải) 

475 Theo sách Trang Tử, thiên Đạt Sinh, có câu chuyện: Vào tiết Hạ, Khổng 

Tử  dẫn  học  trò  sang  nước  Sở,  nghỉ  chân  trong  bóng  mát  tại  một  khu  rừng, 

trong rừng có một ông lão dùng gậy dính nhựa để bắt ve sầu. Thấy ông ta bắt 

ve  quá  dễ  dàng,  mọi  người  nhìn  say  mê.  Khổng  Tử  hỏi:  “Sao  ông  bắt  ve 

khéo thế? Có bí quyết gì không?” Ông lão đáp: “Đương nhiên là có! Loài ve 

nhỏ này rất tinh ranh, gió thổi động cỏ nó chạy mất ngay, do vậy trước tiên 

phải  luyện  sao  cho  tay  cầm  cành  tre  không  run  rẩy.  Tập  đến  mức  ném  hai 

viên bi vào cành tre chẳng rung động, sẽ nhất định bắt được ve…. Cho đến 

khi ném năm viên bi vào cành tre chẳng run tay, sẽ bắt ve như tiện tay tóm 

lấy  vậy.  Tôi  đứng  dưới  gốc  cây  như  cành  cây  khô,  duỗi  tay  ra  như  nhánh 

cây. Cuối cùng, khi tôi bắt ve, bất kể trời đất bao lớn, vạn vật nhiều thế nào, 

tôi chỉ thấy hai cánh của con ve, chẳng cần biết tình huống chung quanh ra 

sao,  không  phân  tán  được  ý  lực  của  tôi”.  Do  từ  câu  chuyện  này,  mới  có 

thành ngữ  “khom lưng đón ve”  (câu lũ thừa điêu), ý nói tập luyện tinh thục, 

chuyên nhất, không còn bị phân tâm. 

476 Pháp Hiển là một vị cao tăng đời Tấn (không rõ năm sanh và năm mất), 

người xứ Vũ Dương (nay là Thiểm Tây). Xuất gia từ ba tuổi, 20 tuổi thọ Cụ 

Túc Giới, cảm thán tình trạng kinh luật còn thiếu sót, bèn cùng đồng học là 

Huệ Cảnh, Đạo Chỉnh, Huệ Ứng, Huệ Nguy, rời Trường An vào năm Long 

An thứ ba  (399), sang tận  Ấn Độ cầu pháp. Ngài đi  hơn  30  nước, đến  năm 

Nghĩa  Hy  thứ  9  (413)  mới  về  Trung  Hoa,  đem  về  rất  nhiều  bản  kinh  Phật 

bằng tiếng Phạn. Tại Trường An, Sư hợp sức cùng Phật Đà Bạt Đà La dịch 



Ma  Ha  Tăng  Kỳ  Luật,  Đại  Bát  Nê  Hoàn  Kinh,  Tạp  Tạng  Kinh,  Tạp  A  Tỳ 

Đàm Tâm Luận. Ngài còn soạn bộ Phật Quốc Ký ghi lại cuộc viễn trình cầu 

pháp của mình. 

Đàm Vô Kiệt (Dharmodgata): Cao Tăng đời Đường, người U Châu, họ Lý, 

siêng  tu  khổ  hạnh,  nghe  chuyện  ngài  Pháp  Hiển  sang  Ấn  Độ  cầu  pháp,  rất 

hâm  mộ,  lập chí  noi  theo. Ngài đi từ  xứ Lưu Sa, qua Quy  Tư, Sớ  Lặc, đến 

tận  Kế  Tân, cầu được kinh Quán Thế  Âm  Thọ  Ký bằng tiếng  Phạn.  Không 

rõ năm sanh và năm mất. 

477  Cốc:  Một  loại  cây  có  tên  khoa  học  là  Broussonetia  Papyrifera,  vỏ 

thường được dùng để làm giấy (theo Trần Văn Chánh). “Chử” là cây dó (vỏ 

được dùng để làm giấy bản). 

478  Cách  thức  quỳ  lễ  của  người  Hồ  (từ thời  cổ  Ấn  Độ  hay  những  xứ phía 

Tây Trung Hoa đều gọi là Hồ), có nhiều cách hiểu khác nhau:  

a. Chỉ gập gối là hồ quỳ. 

b. Hồ quỳ là trường quỳ, tức là đặt sát hai đầu gối sát đất, hai đùi dựng thẳng 

lên theo thân mình. 

c. Gối hữu đặt sát đất, gối trái dựng lên 

479  Đây  là  phần  giải  thích  của  tổ  Ấn  Quang  đối  với  câu  chuyện  vừa  được 

sao lục. 

480 Hoa Nghiêm Huyền Đàm: Tác phẩm của ngài Trừng Quán soạn vào đời 

Đường,  gọi  đủ  là  Hoa Nghiêm  Kinh Sớ  Sao Huyền Đàm,  gồm chín quyển. 

Tác  phẩm  này  trình  bày  cương  yếu  của  bộ  Bát  Thập  Hoa  Nghiêm,  hiển 

dương những ý nghĩa chánh yếu của tông Hoa Nghiêm. Nội dung được chia 

thành nhiều phần như luận về nhân duyên, tạng giáo, nghĩa lý, căn cơ được 

hóa độ bởi kinh này, giáo thể, tông, thú, bộ loại, phẩm, hội của kinh, những 

chuyện cảm ứng… Tác phẩm này thật ra là những phần liên quan đến huyền 

nghĩa trong bộ  Hoa Nghiêm  Kinh  Tùy  Sớ Diễn Nghĩa Sao được trích riêng 

ra. 

481 Tức là Hoa Nghiêm Sưu Huyền Ký (gọi đủ là Đại Phương Quảng Phật 

Hoa Nghiêm Kinh Sưu Huyền Phận Tề Thông Trí Phương Quỹ) do ngài Trí 

Nghiễm  soạn  vào  đời  Đường  nhằm  giải  thích  kinh  Hoa  Nghiêm.  Nội  dung 

nêu lên cương yếu huyền nghĩa của kinh và giải thích đại lược kinh văn. Bộ 

thứ hai là Hoa Nghiêm Kinh Thám Huyền Ký do ngài Pháp Tạng (cũng sống 

vào  đời  Đường)  soạn  nhằm  đặc  biệt  phát  huy  giáo  nghĩa  thập  huyền  môn 

được giảng trong phần huyền nghĩa đã nêu trong bộ Hoa Nghiêm Sưu Huyền 

Ký. 

482 Bảy xứ chín hội: Kinh Hoa Nghiêm được nói ở bảy nơi, chia thành chín 

hội. Căn cứ theo kinh Bát Thập Hoa Nghiêm thì:  



1)  Hội  thứ  nhất  tại  Bồ  Đề  đạo  tràng  gồm  sáu  phẩm,  mười  một  quyển. 

Phổ Hiền Bồ Tát giảng về y báo nhân quả của đức Tỳ Lô Giá Na Phật. 

2) Hội thứ hai giảng tại điện Quang Minh, cũng là do Phổ Hiền Bồ Tát 

nói  về  chánh  báo  nhân  quả  của  Phật,  gồm  ba  phẩm.  Nửa  phần  sau  hội  thứ 

hai, Văn  Thù  Bồ Tát giảng  Thập  Tín,  giảng  về  Sơ Phát Tâm, tổng cộng ba 

phẩm. 

3)  Hội  thứ  ba  trên  trời  Đao  Lợi,  giảng  trên  cung  trời  Đao  Lợi  do  Pháp 

Hội  Bồ  Tát  chủ  giảng.  Vì  thế,  hội  thứ  ba  do  Pháp  Hội  Bồ  Tát  giảng  Thập 

Trụ, có sáu phẩm, ba quyển. 

4) Hội thứ tư tại trời Dạ Ma, do Công Đức Lâm Bồ Tát giảng pháp môn 

Thập Hạnh, cũng gồm bốn phẩm, ba quyển. 

5)  Hội  thứ  năm  trên  trời  Đâu  Suất  –  Di  Lặc  Bồ  Tát sống  trên  trời  Đâu 

Suất  –  Hội  này  do  Kim  Cang  Tạng  Bồ  Tát  giảng  pháp  môn  Thập  Hồi 

Hướng, có ba phẩm, gồm mười hai quyển. 

6) Hội thứ sáu tại trời Tha Hóa Tự Tại, do Kim Cang Tạng Bồ Tát làm 

hội chủ, giảng pháp môn Thập Địa. Hội này chỉ có một phẩm, nhưng là một 

phẩm rất dài, dài đến cả sáu quyển. 

7) Hội thứ bảy lại là điện Phổ Quang Minh, trong hội này, đức Phật làm 

chủ,  giảng  về  Đẳng  Giác,  về  Diệu  Giác.  Phần  này  gồm  mười  một  phẩm, 

mười ba quyển. 

8) Hội thứ tám cũng tại điện Phổ Quang Minh, Phổ Hiền Bồ Tát giảng, 

chủ  yếu  nói  về các pháp  môn tu  hành.  Phổ  Hiền  Bồ  Tát nói  hai  ngàn pháp 

môn tu hành. Phần này chỉ có một phẩm, gồm bảy quyển. 

9) Hội thứ chín tại rừng Thệ Đa, tức là vườn Kỳ Thọ Cấp Cô Độc, diễn 

tả cuộc cầu pháp tham học với năm mươi ba vị thiện tri thức của Thiện Tài 

Đồng Tử. 



483  Tác  phẩm  của  ngài  Đạo  Tuyên  Luật  Sư  soạn  vào  đời  Đường,  gồm  3 

quyển, có tên gọi đầy đủ là Tập Thần Châu Tháp Tự Tam Bảo Cảm Thông 

Lục; đôi khi còn gọi là Đông Hạ Tam Bảo Cảm Thông Lục. Nội dung chép 

về  sự  tích  xá-lợi  Phật,  tượng  Phật,  chùa  Phật,  kinh  điển  và  chuyện  linh  dị 

của hàng Tăng, tục. 

484 Ôn: bệnh dịch, hoàng: tức nạn cào cào, châu chấu, sâu bọ phá hoại mùa 

màng. 

485 Quân tử trên kèo nhà (lương thượng quân tử) tức kẻ trộm. 

486  Tương  tức  tương  thông:  Tâm  ta  và  tâm  người  hệt  như  nhau,  cùng  một 

bản thể  nên có thể coi  như  một.  Do có cùng bản thể  nên thông suốt không 

trở ngại, người khác khởi lên tâm niệm, ta nhận biết rõ ràng; ta khởi lên tâm 

niệm, người khác biết ngay. 



487 Liệt Quốc: Tức thời kỳ Xuân Thu Chiến Quốc của Trung Hoa kể từ sau 

khi  Châu  Bình  Vương  (Cơ  Nghi  Cữu)  nghe  lời  ông  ngoại  là  Thân  Hầu, 

mượn  sức  Hung  Nô  diệt  phe  đảng  Bao  Tự,  lên  ngôi,  kinh  đô  bị  giặc  Hung 

Nô  tàn  phá,  phải  dời  đô  sang  Đông,  Sử  gọi  Đông  Châu,  cho  đến  khi  Tần 

Thủy Hoàng diệt sáu nước, thống nhất Trung Hoa. Trong thời này, vua Châu 

chỉ còn hư vị, chư hầu đánh phá lẫn nhau, xưng bá. Thời kỳ này kéo dài từ 

năm 770 trước Công Nguyên cho đến 221 trước Công Nguyên, và được chia 

làm hai giai đoạn: Xuân Thu (770 tr.CN - 476 tr.CN) và Chiến Quốc (475 tr. 

CN – 221 tr.CN). Thời Xuân Thu có 12 nước chư hầu  lớn, nhiều  nước nhỏ 

(phụ dung); thời Chiến Quốc chỉ còn sáu nước. Tần Mục Công, làm vua Tần 

từ năm 659 tr. CN đến năm 620 tr. CN, là người có công đưa nước Tần lên 

địa vị bá chủ chư hầu. 

488 Hoàng đế  ngồi ở phía  Bắc  ngoảnh  mặt  về phía Nam. Trẫm  vốn  là  một 

đại  từ  nhân  xưng  thông  dụng  thời  cổ,  có  nghĩa  là  ta,  hay  tôi.  Về  sau,  Tần 

Thủy Hoàng hạ lệnh cấm dân chúng dùng chữ này, chỉ mình hoàng đế được 

quyền xưng là Trẫm. 

489 Sớ: Theo từ điển Từ Hải, chữ Sớ có hai nghĩa:  

1) Trình bày rõ ràng từng điểm một. 

2) Chú thích ý nghĩa của sách vở. 

Ngoài ra, Sớ còn được dùng để chỉ những công văn hoặc tờ trình lên thượng 

cấp, lên vua. Do vậy, những bài văn được tuyên đọc trong khi tụng kinh với 

mục đích cầu đảo, giãi bày ý nghĩa của pháp hội đang làm cũng được gọi là 

Sớ. Ở đây, chữ Sớ được dùng theo nghĩa thứ nhất. Những bài Sớ trong phần 

này được viết nhằm trình bày rõ ý nghĩa sự việc để cổ động mọi người tham 

gia, ủng hộ. 

490 Thị trấn Nam Tầm thuộc thành phố Hồ Châu, tỉnh Chiết Giang. 

491  Dị  loại:  Khác  chủng  loại.  Do  loài  vật  không  thuộc  loài  người  nên 

thường được gọi là Dị Loại. 

492 Nguyên văn:  “Điểu, thú, ngư, miết hàm nhược”.  Trong bài tựa cho cuốn 

Vệ  Sinh  Tập,  Tổ  đã  giải  thích:   “Nhược  là  thuận.  Hàm  Nhược  có  nghĩa  là 

 đều  được  thuận  theo  thiên  tánh,  chẳng  vướng  mắc  nỗi  khổ  bị  sát  hại” .  Ở 

đây, chúng tôi chỉ dịch tóm gọn là  “chim, thú, cá, ba ba đều được sống yên 

 vui”. 

493 Tử Sản (không rõ năm sinh -522 trước Công nguyên), tên thật là Công 

Tôn  Kiều,  tự  Tử  Sản,  hiệu  là  Tử  Khương,  sống  vào  thời  Xuân  Thu,  người 

nước  Trịnh.  Ông  chính  là  dòng  dõi  của  Trịnh  Mục  Công,  nổi  tiếng  thông 

minh từ nhỏ, rất giỏi về cai trị, làm chức Khanh đời Trịnh Giản Công, chấp 

chính suốt hai mươi ba năm, rất nhân từ. Ông tiến hành nhiều cải cách quan 

trọng, chỉnh đốn quyền tư hữu ruộng đất của quý tộc để nông dân có ruộng 



làm, định lại sắc thuế cho hợp lý hơn. Ông là người đầu tiên cho biên soạn 

hình luật và cho khắc tân luật lên một cái đỉnh to đặt trong cung vua để mọi 

người  đều  được  biết  luật.  Ông  chủ  trương  thuyết  Nhân  Bản,  và  cũng  được 

coi  là  một trong  những Nho Gia điển  hình trước thời  Khổng Tử.  Không rõ 

chuyện nuôi cá của ông ta được trích từ điển tích nào. 

494 Đời Xuân Thu, Tùy Hầu (vua nước Tùy) đi ra ngoài chơi thấy một con 

rắn bị người ta đánh gần chết, vứt trên vệ đường, động lòng thương xót, liền 

sai tùy tùng  đem thuốc cứu  rắn, rồi đem thả đi. Ít lâu sau, rắn từ sông  ngoi 

lên,  nhả  tặng  vua  một  viên  minh  châu  để  báo  ân  cứu  mạng.  Do  vậy,  viên 

ngọc ấy thường  được  gọi  là  Tùy  Hầu Châu,  hoặc  Linh Xà Châu. Sách Sưu 

Thần  Ký  mô  tả  viên  ngọc  ấy  được  như  sau:   “Kích  thước  tròn  trặn  chừng 

 một tấc, trắng muốt, ban đêm tỏa ánh sáng, có thể soi sáng cả gian phòng”. 

495 Có lần Dương Bảo vào Hoa Sơn thấy con chim sẻ bị thương rơi xuống 

đất,  máu  me  bê  bết,  cảm  thương  ông  liền  đem  về  băng  bó,  chăm  sóc,  khi 

chim  lành bèn thả đi. Chim tha đến bốn cái chén  ngọc,  lại  nói: “Mong con 

cháu ông sẽ trắng trong, tinh thuần như bạch ngọc”. Đêm ấy, ông mộng thấy 

một  vị  trời  mặc  áo  vàng  đến  bảo:  “Tôi  là  con  chim  sẻ  vàng  được  ông  cứu 

mạng.  Tôi  vốn  là  sứ  giả  của  Tây  Vương  Mẫu,  bị  thương  giữa  đường.  May 

được ông cứu giúp, nay được trở về Nam Hải nên đến đáp tạ”. Về sau, con 

cháu ông đều nổi tiếng đức hạnh, hiển đạt. 

496  Nhan  Chân  Khanh  (707-784),  tự  Thanh  Thần,  thường  được  gọi  là  Lỗ 

Công (vì ông được phong chức Lỗ Quận Khai Quốc Công), là một thư pháp 

gia nổi tiếng thời Đường. Tuy cũng là thi nhân, thơ ông không nổi tiếng như 

các  nhà  thơ  khác  thời  Thịnh  Đường.  Tài  thư  pháp  của  ông  được  người 

đương  thời  bình  luận:   “Phóng  khoáng  nhưng  không  buông  tuồng,  dễ  dãi 

 nhưng không vụng về, đặt bút viết xuống là được ngay”.  Lối viết Khải Thư 

của ông được coi  là  mẫu  mực cho  mọi  hành  giả  viết chữ Khải Thư về sau. 

Ông còn được coi là truyền nhân của Trương Húc về lối chữ Thảo. 

497 Quan quả cô độc: Quan là góa vợ, quả là góa chồng, cô là mất cha mẹ, 

độc là không con cái. 

498 Sông Tam Xoa nằm phía Nam Kim Lăng, do sông hợp nhánh cùng với 

sông Tần Hoài ở phía Đông và Thanh Giang tại phía Nam cùng đổ ra biển, 

có hình dáng giống như cái chĩa ba nên có tên như vậy. 

499 Kim Lăng là tên cũ của Nam Kinh. Nam Kinh còn có tên khác là Giang 

Ninh. Đây là kinh đô của nhiều triều đại trong lịch sử, thường được biết đến 

dưới tên gọi Lục Triều Cổ Đô. Theo truyền thuyết, vua Phù Sai nước Ngô đã 

xây  Dã  Thành  tại  đây.  Sau  khi  Câu  Tiễn  diệt  Ngô,  phá  hủy  Dã  Thành,  và 

Phạm Lãi đã cho xây thành mới mang tên Việt Thành ở đây. Năm 333 trước 

Công Nguyên, Sở Oai Vương (Hùng Duệ) diệt nước Việt, tin theo lời thuật 



sĩ,  chôn  vàng  để  trấn  áp  vương  khí  nước  Việt  và  lập  ấp  Kim  Lăng  ở  núi 

Thạch Đầu (nay là núi Thanh Lương). Tên Kim Lăng bắt đầu có từ đấy. Tần 

Thủy Hoàng đổi tên ấp này thành huyện Mạt Lăng, trực thuộc quận Cối Kê. 

Đến năm 211, Tôn Quyền nhà Đông Ngô xây Thạch Đầu Thành tại ấp Kim 

Lăng. Năm 229, Tôn Quyền dựng kinh đô nơi này, đổi tên là Kiến Nghiệp. 

Đến  khi  nhà  Đông  Ngô  bị  Tấn  diệt,  nhằm  năm  Kiến  Hưng  nguyên  niên 

(313),  vì  kỵ  húy  Tư  Mã  Nghiệp  nên  đổi  thành  Kiến  Khang.  Thời  Ngũ  Hồ 

Loạn Hoa, nhà Tây Tấn diệt vong, vào năm 317, Tư Mã Duệ lập nhà Đông 

Tấn,  lại  chọn  Kiến  Khang  làm  kinh  đô.  Các  nhà  Hậu  Tống  (420-479),  Tề 

(479-502), Lương (502-557), Tùy (557-589) đều chọn Kiến Khang làm kinh 

đô.  Năm  589,  nhà  Tùy  diệt  vong,  Trần  Hậu  Chủ  phá  hủy  thành  quách  nơi 

này. Đời Đường, vùng này bị đổi thành Giang Ninh Quận, rồi thành Thăng 

Châu. Cuối cùng,  lại đổi thành  Kim  Lăng Phủ. Nhà Nam Đường (937-975) 

lại lập ra một phủ trực thuộc Kim Lăng, đặt tên là Giang Ninh phủ. Sau khi 

bị nhà Kim chiếm cứ Hoa Bắc, nhà Nam Tống cũng đặt kinh đô tại nơi đây. 

Khi  Châu  Nguyên  Chương  đánh  thắng  quân  Mông,  lập  ra  nhà  Minh,  liền 

chọn  nơi  này  làm kinh  đô, gọi  là Ứng  Thiên Phủ. Năm  Vĩnh  Lạc 19, Minh 

Thành Tổ dời đô lên Bắc Kinh; do vậy, đổi Kim Lăng thành Nam Kinh. Khi 

Lý Tự Thành diệt nhà Minh, Phước Vương Châu Do Tung chạy về Nam, lại 

chọn  Nam  Kinh  làm  đế  đô  nhằm  mưu  đồ  khôi  phục  nhà  Minh.  Trong  loạn 

Thái  Bình  Thiên  Quốc,  Hồng  Tú  Toàn  cũng  chọn  Nam  Kinh  làm  kinh  đô, 

nhưng  đổi  tên  thành  Thiên  Kinh.  Trong  giai  đoạn  đầu  của  Trung  Hoa  Dân 

Quốc, Tôn Trung Sơn và các đồng chí cũng lấy Nam Kinh làm kinh đô cho 

nền Cộng Hòa mới được thành lập. 

500 Phật Đà Bạt Đà  La (359-429), tiếng Phạn là Buddhabhadra, dịch nghĩa 

là  Giác  Hiền  hoặc  Phật  Hiền.  Ngài  là  vị  cao  tăng,  người  thành  Na  Ha  Lợi, 

Bắc Ấn, là hậu duệ của Cam Lộ Phạn Vương thành Ca Tỳ La Vệ. Xuất gia 

năm  mười  bảy  tuổi,  tu  hành  tinh  tấn,  đọc  rộng  các  kinh  sách,  tinh  thông 

Thiền,  Luật. Sau Ngài cùng đồng  học  là  Tăng Già Đạt Đa qua  Kế Tân  học 

Thiền  với  ngài  Phật  Đại  Tiên.  Rồi  ngài  nhận  lời  thỉnh  của  sư  Trí  Nghiêm, 

đến  Trường  An  vào  năm  Hoằng  Thỉ  thứ  10  (408)  nhà  Hậu  Tần  để  hoằng 

truyền  Thiền  học.  Do  không  quen  tập  tục  ở  Trường  An,  lại  không  hợp  với 

ngài  Cưu  Ma  La  Thập  nên  cùng  những  đệ  tử  như  Huệ  Quán  v.v…  hơn  40 

người  rời  Trường  An, sang cư ngụ ở  Lô Sơn  với  ngài  Huệ Viễn  mấy  năm, 

dịch  kinh Đạt Ma Đa  La Thiền  Kinh. Năm Nghĩa  Hy thứ 11 (415), Sư đến 

Kiến Khang, nay là Nam Kinh, ở lại chùa Đạo Tràng, chuyên chú dịch thuật. 

Ngài  cùng  đại  sư  Pháp  Hiển  hợp  dịch  Ma  Ha  Tăng  Kỳ  Luật,  Đại  Bát  Nê 

Hoàn  Kinh,  lại  dịch  bộ  Hoa  Nghiêm  sáu  mươi  quyển  một  mình.  Ngài  tịch 



diệt  năm  Nguyên  Gia  thứ  sáu  nhà  Lưu  Tống,  thọ  71  tuổi.  Đời  gọi  Ngài  là 

Thiên Trúc Thiền Sư. 

501 Đàn-việt (danapati): Thí chủ, người đứng ra bố thí. 

502 Về ngài Đạo An, xin xem chú thích ở phần thứ ba, quyển hai. 

Nhất Hạnh (683-727), thường được xưng tụng là Nhất Hạnh A Xà Lê, là một 

cao  tăng  bên  Mật  Tông,  đồng  thời  là  một  nhà  thiên  văn  lịch  số  nổi  tiếng. 

Ngài sống vào thời Đường, quê ở Cự Lộc (nay thuộc huyện Cự Lộc, tỉnh Hà 

Bắc). Xuất thân  từ  nhà quyền quý, tánh ưa thích kinh sử,  xuất  gia  với  ngài 

Cảnh  thiền  sư  ở  Kinh  Châu,  sau  học  Thiền  với  ngài  Phổ  Tịch  thiền  sư  ở 

Tung  Sơn,  rồi  lại  học  Luật  với  ngài  Đương  Dương  Chân  Toản.  Ngài  gom 

góp những đoạn kinh văn trọng yếu trong các kinh luận soạn thành bộ Nhiếp 

Điều Phục Tạng, mười quyển. Sư còn theo học với các vị Thiện Vô Úy, Kim 

Cang Trí, cùng với ngài Thiện Vô Úy dịch bộ kinh căn bản quan trọng nhất 

của Mật  Tông  là kinh Đại Nhật. Sư được  ngài  Kim Cang  Trí truyền thọ  Bí 

Mật Quán Đảnh. Năm Khai Nguyên thứ chín (721), vua xuống chiếu sai Sư 

hiệu  đính  lịch  pháp.  Sư  soạn  thành  bộ  Đại  Diên  Lịch  gồm  52  quyển  (lịch 

pháp  này  đến  nay  vẫn  được  người  Nhật  sử  dụng).  Ngài  còn  cùng  với  ông 

Lương  Lệnh  Toản  chế  ra  dụng  cụ  thiên  văn  gọi  là  Hoàng  Đạo  Du  Nghi  để 

trắc định vị trí của hơn 150 hằng tinh, cũng như tính ra kinh độ của các ngôi 

sao ấy. Tác phẩm quan trọng của Sư là bộ Đại Nhật Kinh Sớ gồm 20 quyển, 

được coi là tác phẩm kinh điển trọng yếu, có thẩm quyền nhất trong các sớ 

giải của Mật giáo. Ngài tịch diệt năm Khai Nguyên 15, thọ 45 tuổi, thụy hiệu 

là  Đại  Huệ  Thiền  Sư.  Ngài  còn  soạn  những  tác  phẩm  nổi  tiếng  khác  là  Tú 

Diệu  Nghi Quỹ,  Phạm  Thiên  Hỏa  La Nghi Quỹ,  Thất Diệu Tinh Thần  Biệt 

Hành  Pháp, Dược Sư Lưu  Ly Như Lai  Tiêu  Tai  Trừ Nạn Niệm  Tụng Nghi 

Quỹ. Ngoài  ra, còn có  bộ  Hoa Nghiêm  Kinh  Hải  Ấn Đạo  Tràng Sám Nghi 

bốn mươi hai quyển soạn chung với đệ tử là Huệ Giác. 

Ngài  Diệu  Phong  sống  vào  thời  Minh,  tên  là  Phước  Đăng,  người  Bình 

Dương, Sơn Tây, họ Tục, hậu duệ của Tục Cúc Cư thời Xuân Thu. Sanh ra 

đã có tướng  mạo kỳ  lạ: Môi trớt, răng  vẩu,  mũi  huếch, cổ  lộ  hầu.  Bảy tuổi 

mồ côi,  phải đi chăn dê cho  người  ta. Năm  12 tuổi  xin  vào tu  tại  một  ngôi 

chùa  gần  đó,  bị  Tăng  nhân  đối  xử  tàn  tệ,  phải  trốn  sang  Bồ  Bản,  xin  ăn  ở 

chợ, đêm ngủ nhờ ở Văn Xương Các tại phía Đông quận ấy. Gác ấy do Sơn 

Âm  Vương  xây  để  mời  Lương  Công  chùa  Vạn  Thọ  ở.  Một  bữa,  Sơn  Âm 

Vương  trông  thấy  bèn  bảo  Lương  Công:  “Đứa  bé  này  ngũ  quan  đều  lộ, 

nhưng  thần  trí  ngưng  lặng,  xương  cứng  cỏi,  ắt  ngày  sau  thành  đại  khí,  nên 

thâu  làm  đồ  đệ,  đối  đãi  tử  tế”.  Ít  lâu  sau,  có  động  đất  lớn,  những  chỗ  dân 

chúng cư ngụ bị sụp đổ hết, Sư bị đè ở dưới nhưng không bị thương. Vương 

càng lấy làm lạ, bèn cho sửa Lâu Nham Lan Nhã trong Điều Sơn, bảo Sư bế 



quan  chuyên  tu  Thiền  Quán,  đêm  ngày  đứng  sừng  sững  suốt  ba  năm.  Bế 

quan  không  lâu  đã  có  chỗ  ngộ,  Vương  bảo:  “Đứa  bé  này  kiến  giải  đã  như 

thế, nếu không chiết phục ắt về sau phát cuồng”. Bèn lấy một miếng đế giầy 

rách,  viết  bài  kệ  rằng :  “Đế  giày  hôi  thối  này,  gói  lại  gởi  cho  ngươi,  đừng 

 làm  chuyện  chi  khác,  hãy  chuyên  chú  ngâm  thơ” .  Gói  lại,  gởi  cho  Sư.  Sư 

nhận được, lễ Phật, lấy vải trùm đầu, từ đấy im lặng không nói năng gì nữa. 

Ba  năm  bế  quan  xong,  đến  gặp  Vương  đã  thông  tỏ  bổn  phận.  Vương  rất 

mừng, bảo đi  nghe  giảng kinh  Lăng Nghiêm, thọ Cụ Túc. Sư tham  học  với 

khắp  các  tri  thức.  Sư  triều  bái  Phổ  Đà,  do  không  quen  phong  thổ,  bị  ghẻ 

khắp người, bèn phát nguyện thếp vàng ba tượng Văn Thù, Phổ Hiền, Quán 

Âm  Đại Sĩ, tạo khám thờ bằng đồng  gởi  đến Ngũ Đài, Nga Mi, Phổ Đà để 

cúng dường vĩnh viễn. Khi trở về Ninh Ba, Sư mắc bệnh thời khí, gần chết. 

Đêm  đi  đường,  tìm  không  ra  một  giọt  nước,  bèn  lấy  tay  vốc  nước  từ trong 

một  cái  chậu  tắm,  uống  vào  ngọt  ngào  vô  cùng.  Sáng  ra  thấy  nước  ấy  dơ 

quá,  ói  mật  xanh  mật  vàng,  liền  ngộ:  “Uống  vào  thật  ngon,  trông  thấy  thật 

dơ.  Dơ  sạch  do  tâm,  chẳng  liên  quan  đến  vật  bên  ngoài”,  toàn  thân  đổ  mồ 

hôi bèn lành bệnh, nhưng vẫn còn ghẻ. Đến chùa Đại Báo Ân ở Nam Kinh, 

nghe  Vô  Cực  pháp  sư  giảng  Hoa  Nghiêm  Huyền  Đàm,  ngài  Hám  Sơn  làm 

phó  giảng.  Sư  xin  làm  chức  Tịnh  Đầu  (trông  coi  nhà  tiêu)  để  dưỡng  bệnh 

nghe kinh. Mỗi ngày đại chúng ăn trưa xong, nghỉ ngơi, Sư bèn quét dọn nhà 

xí cho thật sạch sẽ. Ngài Hám Sơn biết vị Tịnh Đầu ắt là một cao tăng, bèn 

đến  thăm  riêng,  ước  hẹn  làm  bạn  đồng  tham.  Không  lâu  sau,  nhà  xí  không 

sạch nữa, Hám Sơn đoán vị Tịnh Đầu đã bỏ đi, bèn đi tìm. Sư sau khi bỏ đi, 

tìm chỗ sâu nhất trong núi ở Bồ Châu, kết tranh làm am, không ăn cơm suốt 

ba năm, được đại ngộ. Sơn Âm Vương dựng chùa ở Nam Sơn, mời Sư về ở, 

lại nhờ lên Bắc Kinh thỉnh Tạng kinh. Sư gặp Hám Sơn ở giữa chợ tại kinh 

đô, kinh cũng đã thỉnh xong, bèn cùng nhau về Bồ Châu. Năm sau, cùng đến 

Ngũ Đài, ở nhờ nơi am Diệu Đức thuộc Long Môn dưới chân ngọn Bắc Đài. 

Ba năm sau, mỗi vị đều trích máu từ lưỡi hòa vàng chép kinh Hoa Nghiêm. 

Vàng và giấy do Từ Thánh Thái Hậu ban tặng. Chép kinh xong, Sư tổ chức 

Vô Già Đại Hội hai mươi ngày. Thái Hậu sai quan đến xin Sư cầu hoàng tự 

(người  nối  dòng  cho  hoàng  triều),  họ  bèn  đem  công  đức  ấy  hồi  hướng  cho 

việc ấy. Mười tháng sau, sanh được hoàng nam, tức Thái Xương. Thấy quá 

nổi tiếng, không thể ở lâu được, hai vị bèn xuống núi ẩn cư. Sư vào núi Lô 

Nha, kết am tu. Thái hậu sai người tìm được, bèn cho cất chùa Hoa Nghiêm 

nơi  ấy.  Từ  đó,  suốt  hai  mươi  năm,  xây  dựng  tùng  lâm,  sửa  cầu  cống,  đắp 

đường trong núi, phàm những công trình lớn, người khác không hoàn thành 

được  thỉnh  Sư  trông  coi,  chẳng  lâu  sau  đều  hoàn  thành.  Việc  xong  liền  đi, 

không bận tâm đến nữa. Sư ngồi viên tịch, thọ 73 tuổi, tăng lạp 49 năm. 



503  Theo  Tiên  Thiên  Bát  Quái  của  Văn  Vương,  quẻ  Chấn  thuộc  phương 

Đông, Trung Hoa ở phương Đông của Ấn Độ nên cũng thường được gọi là 

Đông  Chấn.  Có  người  giải  thích:  Vì  người  Trung  Hoa  nghĩ  Ấn  Độ  ở  phía 

Tây  Bắc  Trung  Hoa  (do  thời  xưa,  các  vị  tổ  sư  thường  theo  con  đường  Tơ 

Lụa ở phía Tây Bắc Trung Hoa vào Trung Nguyên, người Tàu thường nghĩ 

Ấn  Độ  nằm  về  phía  Tây  Bắc  Trung  Hoa)  nên  gọi  là  Tây  Càn  (quẻ  Càn  ở 

phía  Tây  Bắc  trong  Tiên  Thiên  Bát  Quái  đồ).  Xin  ghi  lại  lời  giải  thích  này 

như một vấn đề tồn nghi. 

504  Trụ  tích:  Vị  tăng  trụ  lại  một  nơi  nào  gọi  là  trụ  tích,  tích  ở  đây  là  tích 

trượng. 

505  Đàm  Hư (1875-1963),  cao  tăng  thời  cận  đại.  Sư  họ  Vương,  tên  Phước 

Đình, pháp tự Long Hàm, pháp hiệu Đàm Hư, người Ninh Hà, tỉnh Hà Bắc. 

Năm 17  tuổi,  vâng  lệnh cha  lập  gia đình,  sanh được  năm  người con. Trước 

kia,  Sư  làm  nghề  nông  và  buôn  bán,  sau  theo  nghề  y.  Năm  40  tuổi,  nhân 

nghe kinh  Pháp Hoa, liền phát chí xuất gia. Năm 1917, Sư xin  xuất gia  với 

ngài Ấn Khôi tại chùa Cao Minh. Rồi về Nam, y chỉ với ngài Đế Nhàn chùa 

Quán  Tông  ở  Ninh  Ba  học  giáo  nghĩa  Thiên  Thai.  Năm  1921,  đảm  nhiệm 

dạy học tại Phật Học Viện chùa Vạn Thọ tại Thẩm Dương. Năm 1925, được 

ngài  Đế  Nhàn  phó  pháp  trở  thành  người  nối  pháp  đời  bốn  mươi  bốn  tông 

Thiên Thai, được ban tên là Kim Hàm. Từ đó, Sư chuyên giảng kinh hoằng 

pháp tại các  nơi  thuộc  Đông  Bắc Trung  Hoa, sáng  lập đạo tràng. Các chùa 

Cực  Lạc  ở  Cáp  Nhĩ  Tân,  chùa  Bát  Nhã  ở  Trường  Xuân,  và  chùa  Lăng 

Nghiêm ở Doanh  Khẩu  là  những  ngôi phạm-sát  lớn  nhất. Sau Ngài thường 

trụ tại chùa Trạm Sơn thuộc Thanh Đảo, tự xưng là Trạm Sơn Lão Nhân. Về 

cuối  đời,  Sư  sang  hoằng  pháp  tại  Hương  Cảng,  sáng  lập  Trung  Hoa  Phật 

Giáo  Đồ  Thư Quán,  Hoa  Nam  Phật  Học  Viện.  Ngài  mất  năm  1963,  thọ  89 

tuổi.  Sư  từng  kể  lại  những  chuyện  trong  cuộc  đời  mình  và  môn  đệ  là  Đại 

Quang đã chép lại thành cuốn Ảnh Trần Hồi Ức Lục. Những trước tác quan 

trọng  của  Sư  là  Tâm  Kinh  Sớ  Nghĩa,  Tâm  Kinh  Giảng  Nghĩa,  Khởi  Tín 

Luận  Giảng  Nghĩa,  Thiên  Thai  Truyền  Phật  Tâm  Ấn  Ký  Thích  Yếu,  Kim 

Cang Kinh Giảng Nghĩa. 

506 Mãn nguyệt kim dung: Khuôn mặt đức Phật được ví như vầng trăng đầy 

viên mãn, thân Phật sắc vàng ròng nên gọi là kim dung. 

507 Y Huấn là một đoạn văn nhỏ trong kinh Thư, ghi lại lời khuyên dạy của 

Y Doãn, trong đó có câu:  “Tác thiện giáng bách tường, tác bất thiện giáng 

 bách ương” (Làm lành trăm điều tốt đẹp giáng xuống, làm điều chẳng lành, 

trăm tai ương giáng xuống). 

508 Cơ là căn cơ, Nghi là thích đáng. Ý nói chúng sanh có thiện căn, muốn 

giáo  hóa  thì  phải  thuận  theo  căn  cơ  lập  ra  giáo  pháp  thích  nghi.  Pháp  Hoa 



Huyền Nghĩa quyển 1, có câu:  “Giáo vốn ứng cơ, cơ nghi bất đồng nên bộ 

 loại khác biệt!” 

509 Bi kính song tu: Tu bi điền và kính điền đồng thời. Bi điền là thương xót 

giúp đỡ chúng sanh, kính điền lễ kính Tam Bảo, chăm tu pháp yếu. 

510  Chùa  Phạm  Thiên  thuộc  huyện  Đồng  An,  tỉnh  Phước  Kiến,  nằm  vào 

phía Đông Bắc ngọn núi chính của rặng Đại Luân Sơn. Chùa được dựng vào 

đời Tùy, thoạt đầu có tên là chùa Hưng Quốc, vốn là chùa thập phương. Đời 

đời có các thiền sư nổi tiếng trụ trì, Tổ Sư Hoàng Bá cũng từng ngộ đạo tại 

đây. 

511 Gọi là Thạch Tấn vì triều đại này do Thạch Kính Đường thành lập, chỉ 

truyền được hai đời (936-946). Sử còn gọi triều đại này là Hậu Tấn để phân 

biệt với nhà Tiền Tấn do Tư Mã Viêm sáng lập. 

512  Văn  Mục  Vương  tên  thật  là  Tiền  Nguyên  Quyền,  con  của  Tiền  Mục, 

theo cha chinh chiến,  lập  nhiều chiến công, từng  làm  Thanh  Hải Quân  Tiết 

Độ Sứ, Trấn Đông Quân Tiết Độ Sứ. Vào thời Ngũ Đại, Trung Hoa bị chia 

nát  thành  từng  tiểu  quốc.  Các  Tiết  Độ  Sứ  đua  nhau  chiếm  cứ,  lập  quốc  tự 

xưng  vương.  Tiền  Mục  chiếm  Chiết  Giang,  lập  nước  Ngô  Việt.  Khi  Tiền 

Mục  chết,  Tiền  Nguyên  Quyền  lên  thay.  Về  sau  Tiền  Nguyên  Quyền  thần 

phục  nhà  Nam  Đường,  dùng  niên  hiệu  Nam  Đường.  Văn  Mục  Vương  xây 

dựng quá nhiều cung điện, sưu thuế nặng nề khiến dân chúng oán thán. Năm 

914,  kinh  thành  Hàng  Châu  bị  phát  hỏa.  Vua  hoảng  sợ,  chạy  tới  đâu,  lửa 

cháy theo tới đó. Đấy  là do  lòng dân quá  phẫn  uất, cố  ý phóng  hỏa trả thù. 

Do vậy, vua kinh hãi, sanh bệnh, chết vào tháng Chín năm đó. 

513 Hai triều đại Hán, Châu được nói ở đây nhằm thời Ngũ Đại, tức là nhà 

Hậu Hán do Lưu Trí Viễn sáng lập chỉ tồn tại được năm năm (946-950), nhà 

Hậu Châu do Quách Oai sáng lập chỉ tồn tại được gần mười năm (951-960). 

514 Ý nói phải thật sự tu hành, chứ không thể nói lý xuông, phô phang ngoài 

miệng được. 

515 Tam Mật: Thân mật, ngữ mật, ý mật. 

516  Trầm  Thiện  Đăng,  tên  thật  là  Trầm  Cốc  Thành,  pháp  hiệu  Giác  Trần, 

giữ  chức  Hàn  Lâm  Viện  Thứ  Cát  Sĩ  cuối  đời  Thanh.  Ông  chủ  trì  việc  viết 

kinh Di Đà để khắc lên vách núi vào năm Quang Tự thứ 4 (1878). Tác phẩm 

nổi tiếng nhất của ông là Báo Ân Luận. 

517 Núi Đặng Úy cách Tô Châu ba  mươi dặm,  nhìn  xuống  Thái Hồ, tương 

truyền,  thái  úy  Đặng  Vũ  thời  Đông  Hán  ẩn  cư  tại  đây  nên  có  tên  như  thế. 

Đây là một thắng cảnh về hoa mai nổi tiếng của vùng Tô - Hàng. 

518  Uế  Tích  Kim  Cang:  Uế  Tích  Kim  Cang  (Ucchushma),  còn  phiên  là  Ô 

Xu  Sa  Ma,  hoặc  Ô  Sô  Sa  Ma  Minh  Vương,  dịch  nghĩa  là  Bất  Tịnh  Khiết, 

Trừ  Uế  Phần  Thiêu,  Uế  Ác,  Uế  Tích  Kim  Cang,  Thọ  Xúc  Kim  Cang,  Hỏa 



Đầu Kim Cang, Bất Tịnh Kim Cang. Ngài là một vị Phẫn Nộ Tôn được tôn 

thờ trong Mật Tông và các tự viện Thiền Tông. Ngài là giáo lệnh luân thân 

của Bắc Phương Yết Ma Bộ. Trong Mật Tông có nhiều cách giải thích về vị 

này.  Có  thuyết  coi  Ngài  đồng  thể  với  Kim  Cang  Dạ  Xoa  (tức  là  giáo  lệnh 

thân luân của Bất Không Thành Tựu Như Lai). Theo thuyết này, Ngài là một 

trong năm vị đại Minh Vương. Có thuyết lại nói Ngài chính là các thân hóa 

hiện của những vị Thích Ca, Phổ Hiền, Bất Động, Kim Cang Thủ v.v… Nói 

chung,  tánh  đức  của  Ngài  là  chuyển  bất  tịnh  thành  thanh  tịnh.  Ngài  đại  bi 

sâu  xa,  chẳng  nề  hà  nhơ  uế,  dùng  đại  oai  quang  như  ngọn  lửa  hừng  hực, 

thiêu trừ cái tâm  vọng kiến, phân biệt,  nhơ sạch, sanh diệt của chúng sanh. 

Do vậy, Ngài được gọi là Trừ Uế Kim Cang. Ngài thường được tạc với hình 

dáng phẫn  nộ, khắp  lỗ chân  lông tỏa ra  ngọn  lửa  hừng  hực, có bốn tay, tay 

phải  phía  trên  cầm  kiếm,  tay  phải  phía  dưới  cầm  dây  quyến  sách,  tay  trái 

cầm gậy, tay tiếp đó cầm chĩa ba. Mỗi món khí giới đều bốc lửa. Ở đây với 

mục đích khiết tịnh thân tâm, cõi đất, cư sĩ Trầm Thiện Đăng trì Mật chú của 

Ngài trước khi viết kinh. 

519  Nguyên  văn   “thiết  hoạch  ngân  câu” :  Ý  nói  chữ  viết  sắc  sảo,  đẹp  đẽ, 

từng nét vạch như khắc bằng sắt, từng nét móc như được chạm bằng bạc. 

520 Lưu Thủy là tiền thân của Phật Thích Ca lúc còn hành đạo Bồ Tát. Theo 

phẩm thứ tư “Lưu Thủy Trưởng Giả Tử” trong kinh Kim Quang Minh thì vị 

trưởng  giả  này  cùng  hai  con  là  Thủy  Không,  Thủy  Tạng  đi  chơi  đến  một 

thôn  xóm,  thấy  trong  vùng  đồng  lầy  có  một cái  ao,  nước  ao  đã  cạn,  những 

con  cá  trong  ấy  sắp  bị  nắng  thiêu  chết,  bị  chim  thú  chầu  chực  chờ  ăn. 

Trưởng giả thương xót, bèn lấy nhánh cây che đậy, rồi mượn hai con voi lớn 

chở nước sông đổ đầy ao cho cá được sống. Lại còn thí thức ăn cho cá, nói 

cho chúng nghe danh hiệu Phật và Phật pháp. Sau đó, khi ông quay về nhà, 

đang cùng khách khứa ăn uống, chợt thấy đại địa chấn động, mười ngàn con 

cá  cùng  mạng  chung  trong  ngày  ấy,  cùng  sanh  lên  trời  Đao  Lợi.  Khi  ấy, 

trưởng  giả  say  rượu  nằm  ngủ  trên  lầu,  thấy  mười  ngàn  thiên  tử đem  vô  số 

trân  châu,  anh  lạc  xếp  quanh  bốn  phía,  lại  rải  hoa  trời  để  báo  ân.  Phật  bảo 

Lưu Thủy khi ấy chính là thân ta, Thủy Không là La Hầu La, Thủy Tạng là 

A Nan. Mười  ngàn con cá khi ấy chính  là  mười  ngàn  vị thiên  tử đang  hiện 

diện trong pháp hội Kim Quang Minh. 

521 Khi  trưởng  giả Cấp Cô Độc  vừa khởi công  xây dựng  tinh  xá  Kỳ Viên, 

trên thiên giới đã cung điện hóa hiện sẵn chờ khi ông hết tuổi thọ trong nhân 

gian sẽ sanh về trong ấy. 

522 Ý nói tài vật thế gian là tài sản chung của năm nhà: Vua, giặc cướp, lửa, 

nước,  con  cháu  ngỗ  nghịch.  Gọi  là  “của  chung  của  năm  nhà”  vì  năm  loại 

trên sẽ cướp mất tài sản của ta bất cứ lúc nào. 



523  Bổ  Đát  Lạc  Ca  (Potalaka)  còn  được  phiên  âm  là  Phổ  Đà  Lạc  Già,  hay 

gọi  tắt  là  Phổ  Đà.  Núi  Phổ  Đà  thuộc  quần  đảo  Châu  Sơn  trong  biển  Đông, 

huyện Định Hải, tỉnh Chiết Giang. Núi này trước kia có tên là Mai Sầm Sơn. 

Tương  truyền  trong  niên  hiệu  Đại  Trung  đời  Đường  (847-860),  có  một  vị 

tăng Ấn Độ đến đây đốt mười ngón tay, đích thân thấy Quán Thế Âm Bồ Tát 

hiện thân thuyết pháp, trao cho hòn đá báu bảy màu, nên nơi đây được coi là 

thánh  địa  của  Quán  Âm.  Trong  năm  Trinh  Minh  thứ  hai  (916)  đời  Hậu 

Lương, sư Huệ Ngạc người Nhật lén đem tượng Quán Thế Âm từ Ngũ Đài 

Sơn  trốn  về  nước,  thuyền  đi  đến  đây  không  tiến  được  nữa,  bèn  dựng  chùa 

Bảo Đà ở nơi này để thờ tượng Ngài. Do trụ xứ của Quán Thế Âm Bồ Tát ở 

Ấn  Độ  tên  là  Bổ  Đát  Lạc  Ca,  nên  bèn  đặt  cho  hòn  đảo  này  tên  là  Phổ  Đà. 

Còn  núi  Bổ  Đà  Lạc  Già  ở  Ấn  Độ  (dịch  nghĩa  là  Tiểu  Hoa  Thụ,  Tiểu  Bạch 

Hoa, Tiểu Thụ Man Trang Nghiêm, Hải Đảo, Quang Minh) nằm ngoài biển 

Nam Ấn Độ, phía Đông núi Malaya. Theo kinh Hoa Nghiêm, núi này do các 

báu  hợp thành,  hết sức thanh tịnh, bên trong có cung điện trời bằng đá của 

Bồ Tát Quán Thế Âm. 

524 An Kỳ Sinh theo truyền thuyết là một tiên nhân sống vào thời Tần Hán, 

họ Trịnh, tên  là  An  Kỳ, được Đạo Giáo coi  là  một trong  tám  vị Chân  Tiên 

thuộc Thượng Thanh. Tương truyền, ông già đánh rớt giày dưới chân cầu bắt 

Trương  Lương  ba  lần  lượm  lên,  Trương  Lương  vẫn  kiên  nhẫn  nhặt,  nên 

được truyền cho binh thư, phù chú, chính là An Kỳ Sinh. Tại Trung Hoa có 

rất nhiều nơi được coi là chỗ tu luyện của An Kỳ Sinh, nhất là các đảo ngoài 

biển Đông, hai nơi nổi tiếng nhất là Phổ Đà và đảo Đào Hoa (sau gọi là Bạch 

Vân  Sơn)  thuộc  quần  đảo  Châu  Sơn  ở  miền  Nam  Trung  Hoa.  Người  Việt 

cho rằng núi Yên Tử ở Đông Triều, Việt Nam cũng từng là nơi tu luyện của 

An Kỳ Sinh. 

Theo Hán Thư, Mai Phước Truyện thì Mai Tử Chân tên thật là Mai Phước, 

người  huyện  Thọ  Xuân,  Cửu  Giang,  thông  hiểu  sách  vở,  đặc  biệt  sùng  bái 

Nho Học. Do chán ghét thời cuộc hỗn loạn sau khi Vương Mãng cướp ngôi 

nhà  Hán  bèn  đem  vợ  con  về  ẩn  cư  tại  Hồng  Nhai.  Sau  ông  ngao  du  khắp 

vùng Mân Việt, tu tiên. 

Cát Trĩ Xuyên, tên thật là Cát Hồng, hiệu là Bão Phác Tử, người huyện Cú 

Dung,  Đơn  Dương  (nay  thuộc  Giang  Tô).  Ông  sanh  ra  trong  khoảng  niên 

hiệu  Thái  Khang  đời  Tấn,  mất  vào  năm  Hưng  Ninh  nguyên  niên  (363).  Về 

già, ẩn cư tại núi La Phù vùng Quảng Đông. Chuyên nghiên cứu luyện đan, 

làm thuốc. Tác phẩm quan trọng nhất của ông là bộ Bão Phác Tử, được chia 

thành Nội Thiên (gồm hai mươi quyển) và Ngoại Thiên (năm  mươi quyển). 

Nội  Thiên  dạy  cách  luyện  thuốc  tiên  (kim  đan),  sự  biến  hóa  của  quỷ  thần, 

cách  dưỡng  sanh  kéo  dài  tuổi  thọ.  Những  chương  Kim  Đan,  Tiên  Dược, 



Hoàng Bạch trong ấy được coi là thánh điển cho những kẻ luyện đan. Ngoại 

Thiên  bàn  về  lẽ  được  mất  trong  nhân  gian,  thế  đạo  tốt  xấu  v.v…  Ngoài  ra 

ông ta còn soạn sách y học như Kim Quỹ Dược Phương (100 quyển), Thần 

Tiên  Phục  Dược  Phương  (10  quyển),  Phục  Dược  Phương  (4  quyển),  Ngọc 

Hàm Tiễn Phương (năm quyển). Những bài kim đan của ông ta thường chứa 

những  chất  độc  như thủy  ngân,  chì  v.v…  Rất  nhiều  đạo  sĩ,  vua  chúa  luyện 

kim đan xong, uống vào hộc máu chết tươi! 

525 Châu Lương là nhà Lương thuộc đời Ngũ Đại do Châu Ôn sáng lập, lập 

ra năm 907. Gọi là Châu Lương hay Hậu Lương để phân biệt với nhà Lương 

của  Tiêu  Diễn  (Lương  Võ  Đế).  Ngài  Huệ  Ngạc  khai  sơn  Phổ  Đà  vào  thời 

Châu Lương. 

526 Hải Nhược: Theo truyền thuyết  xưa, thần biển có tên  là Nhược. Phong 

Bá là thần gió. 

527  Theo  Cao  Tăng  Truyện,  Đàm  Du  (còn  có  tên  là  Pháp  Du,  Bạch  Đạo 

Du),  người  xứ  Đôn  Hoàng,  bỏ  nhà  xuất  gia  năm  20  tuổi.  Sau  Ngài  xuống 

miền Giang Đông, trụ tại núi Thạch Thành, khất thực tu hành. Sau Ngài dời 

đến  núi  Xích  Thành.  Ngài  vào  núi  Thiên  Thai  trong  niên  hiệu  Hưng  Ninh 

(363-365)  thời  Đông  Tấn  chuyên  tu  Thiền  Định.  Khi  Ngài  tụng  kinh  trong 

hang  núi,  khoảng  mười  mấy  con  hổ  vây  quanh  hang,  gầm  rú,  Sư  vẫn  an 

tường tụng  kinh. Từng con cọp  nằm phục  trước  hang, Sư cứ tụng kinh  mãi 

không  ngừng,  mặt  trời  dần  dần  xế  bóng,  cọp  ngủ  gục  trước  hang.  Sư  cầm 

cây  như  ý  gõ  nhẹ  vào  đầu  cọp  quở:  “Nghiệt  chướng!  Sao  chẳng  chịu  nghe 

kinh?” Cọp chồm dậy, Sư lại tụng kinh tiếp. Không lâu sau, từng đàn rắn lớn 

bò tới quấn quanh cửa hang, ngẩng cổ nhìn. Nghe mãi rắn mệt cũng từ từ bỏ 

đi. Đến ngày thứ hai, sơn thần hiện thân thưa hỏi:  

- Pháp sư oai nghi, phong thái nghiêm túc, đức hạnh khác người, đã đến nơi 

đây, đệ tử xin dâng nhà cửa! Sư nói:  

- Bần tăng ở  nhờ  núi  này, chỉ  xin  một  miếng  đất chừng  một trượng  vuông. 

Ông đến khiến tôi vui lắm, sao không ở lại? 

- Con thì không  nói  làm  gì,  nhưng thuộc  hạ chưa được đại pháp thuần hóa, 

rất  khó  cai  quản,  Ngài  là  người  từ  xa  đến,  đi  ra  ngoài  khó  tránh  khỏi  bị 

chúng  xâm  phạm.  Thần  và  người  không  cùng  một  đường,  đệ  tử không  thể 

thường ở bên thầy được! 

- Ông là thần phương nào? Trụ nơi đâu bao lâu rồi? Sẽ dời đi đâu? 

- Con  vốn  là con trai của  Hạ Đế, đã sống  ở đây  hơn  hai  ngàn  năm  rồi. Núi 

Hàn 

Thạch 

là 

chỗ 

cậu 

con 

ở, 

con 

sẽ 

dời 

sang 

đó. 

Nói  xong,  thần  triệu  tập  thuộc  hạ  bay  lên  mây  bỏ  đi.  Không  lâu  sau,  tiếng 

tăm Sư lan rộng, người học Thiền tìm đến. Trong núi có cây cầu đá, rêu phủ 

đầy  vừa trơn  vừa ướt, vì thế từ không ai dám trèo lên. Sư đến  gần khu  vực 



có  cầu  đá,  chợt  nghe  trên  không  có  tiếng  nói:  “Biết  ngươi  lòng  tin  tưởng 

kiền thành, chuyên dốc, nhưng hiện thời ngươi chưa qua được, 10 năm nữa 

hãy lại đến đây!” Lúc đó, trời đã tối, Sư nghỉ lại qua đêm, mơ hồ nghe thấy 

những âm thanh giống như đang có pháp sự tụng niệm cử hành. Sáng ra, Sư 

dò  dẫm  lên  đường,  đi  nửa  đường  gặp  một  ông  lão  tóc  lẫn  lông  mày  trắng 

muốt, hỏi Sư đang đi đâu. Sư thuật đầu đuôi, ông lão nói: “Thầy là người có 

thân  thể  hữu sanh  hữu tử. Đi tiếp chẳng phải  là  đón  nhận cái chết ư?  Ta  là 

sơn  thần  đến  khuyên  ngăn  thầy!”  Đàm  Du  đành  quay  về,  giữa  đường  thấy 

một  cái  hang  đá,  bèn  vào  nghỉ  trong  ấy,  chợt  chim  ở  đâu  tụ  lại  trong  hang 

nhiều vô kể, kêu la ầm ĩ. Sư vẫn thản nhiên, không sợ hãi. Ngày hôm sau, có 

một  người  đầu  bịt  khăn,  mặc  áo  đơn,  đến  bảo:  “Đây  là  chỗ  ở  của  bỉ  nhân, 

ngày  hôm  qua  vắng  nhà  khiến  thầy  bị  khuấy  nhiễu,  thật  thẹn  hãi  sâu  xa!” 

Đàm  Du  bảo:  “Nếu  đây  là  nhà  ông,  xin  hãy  dọn  đi  nơi  khác”.  Thần  nói: 

“Con  đã  dọn  rồi,  xin  Sư  cứ  ở!”  Đàm  Du  ở  lại  đó  mấy  ngày.  Sư  trai  giới 

thanh  tịnh  mấy  ngày,  rồi  lại  đến  bên  cầu  đá,  chợt  thấy  thạch  động  nứt  ra, 

thấy tinh xá Phương Quảng và các thần tăng, liền tiến đến dâng hương, được 

họ  đãi  ăn.  Ăn  xong,  thần  tăng  bảo:  “Mười  năm  nữa,  ông  sẽ  tự  nhiên  đến 

được nơi đây. Bây giờ chưa thể lưu lại được, hãy về đi!” Sư trở ra, nhìn lại 

đã thành chốn hoang vu như cũ. Năm trăm vị Ứng Chân chính là năm trăm 

vị La Hán trong ngôi chùa nơi cầu đá. 

528 Nam tham  là  nhắc đến  điển tích Thiện  Tài đồng tử từ Phước  Thành  đi 

về phía Nam lần lượt tham học với 53 vị thiện tri thức, không rõ Đông Thỉnh 

muốn nhắc đến điển tích nào, nhưng theo mạch văn đều cùng có nghĩa là đi 

tham  học.  Truy  là  áo  có  màu  thâm,  tức  là  Tăng  chúng,  Tố  là  áo  trắng,  tức 

người tại gia (xưa kia, cư sĩ tại gia Ấn Độ hay mặc áo trắng). 

529 Vô Giá (còn đọc là Vô Già) Thắng Hội (Pañcavārsika Maha), còn được 

phiên âm là Bát Giá Vu Sắt Hội. Gọi là Vô Giá (không ngăn trở) với ngụ ý 

đây  là  một  pháp  hội  khoan  dung,  không  ngăn  ngại,  chẳng  phân  biệt  hiền 

thánh,  đạo  tục,  quý  tiện,  bình  đẳng  bố  thí  tài  thí  lẫn  pháp  thí.  Thời  cổ,  các 

vua chúa thường cứ năm năm cử hành một lần nên còn gọi là Ngũ Niên Đại 

Hội.  Phong  tục  này  có  nguồn  gốc  từ  thời  vua  A  Dục.  Ngài  Huyền  Trang 

từng tham  dự  một đại  hội Vô Giá tại  Khúc Nữ Thành do  vua Giới Nhật tổ 

chức vào thế kỷ thứ 7. Lương Võ Đế từng tổ chức hội Vô Giá tại chùa Đồng 

Thái vào năm Đại Thông thứ năm (529), quy tụ năm vạn Tăng, tục. 

530 Trung dung ở đây là không thiện, không ác, hay thiện ác xen lẫn. 

531 Sách  Thích Thị  Kê Cổ  Lược chỉ  nói đại  khái Ngài tên Vô Dịch,  nhằm 

thời Đường Võ Đế phá hoại Phật pháp, Sư vào ẩn cư trong sơn cốc, kết am 

tranh thiền định cả mười mấy năm, dây mây quấn kín am Ngài vẫn nghiễm 

nhiên  Thiền  Định  nên  dân  chúng  gọi  là  Đằng  La  Tôn  Giả  (tôn  giả  bị  dây 



mây quấn). Sách Ngũ Đăng  Hội Nguyên,  quyển 3 chép  hơi khác: Vào cuối 

thời  Đường,  tôn  giả  cưỡi  cây  gỗ  nổi  từ  ngoài  biển  vào  Thụy  An,  Ôn  Châu 

(nay  là Chiết Giang), kết am tu  Thiền Định cả  mấy  năm  trong  núi sâu, dây 

mây phủ kín bốn bề. Một ngày nọ có người thợ săn dẫn chó đi săn, chó chui 

vào  bụi  dây  mây  mãi  không  ra,  bèn  dùng  rìu  chặt  mây,  thấy  bầy  chó  đang 

phủ phục trước Sư, chợt kính ngưỡng, xin xuống tóc. Từ đó, lập thành chùa 

Bản  Tịch. Do tôn  giả bị dây  mây quấn quanh  thảo am,  nên  gọi  là Đằng  La 

Tôn Giả. 

532 Tuần giản: Cơ quan giữ nhiệm vụ kiểm soát đường thủy. Thụy An nay 

là một thị trấn trọng yếu vùng Đông Nam tỉnh Chiết Giang. 

533 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc (1851-1864), quân phiến loạn do Hồng 

Tú Toàn  và Dương  Tú Thanh cầm đầu  nên  gọi  là  loạn  Hồng Dương.  Hồng 

Tú Toàn (1812-1864) là người cuối đời Thanh, vốn là người huyện Hoa, tỉnh 

Quảng Đông. Năm Đạo  Quang 23 (1843), Hồng  Tú  Toàn cùng  Phùng Vân 

Sơn  lập  đạo  tại  huyện  Hoa,  Quảng  Đông,  tự  xưng  mình  được  Thượng  Đế 

mặc khải, gọi chúa Jesus là anh cả, vay mượn giáo nghĩa Thiên Chúa Giáo, 

pha  trộn  với  những  mê  tín  dân  gian  để  truyền  đạo  với  danh  xưng  Bái 

Thượng  Đế  Hội.  Năm  sau,  sang  Quảng  Tây  truyền  giáo,  tích  cực  tuyên 

truyền  quyến  rũ  nông  dân.  Mùa  Xuân  năm  1848,  Phùng  Vân  Sơn  bị  quan 

nhà Thanh bắt giam. Tháng Bảy năm 1850, Hồng Tú Toàn hô hào dân chúng 

đứng  lên  làm  loạn,  bọn  thảo  khấu,  vô  lại  tham  dự  lên  đến  hai  vạn  người. 

Ngày  11  tháng  1  năm  1851,  nhân  dịp  sinh  nhật  của  chính  mình,  Hồng  Tú 

Toàn tự xưng  là Thiên Vương, ra sắc  lệnh thiết  lập Thái Bình Thiên Quốc, 

phong cho Dương Tú Thanh làm quân sư, rồi lại phong họ Dương làm Đông 

Vương. Phùng Vân Sơn tích cực thiết lập quân chế, lễ nghi và tổ chức quân 

đội cho Thái  Bình Thiên Quốc, đặt ra  lịch pháp  mới. Năm 1852, từ Quảng 

Đông, quân Thái Bình Thiên Quốc đánh lên Hồ Nam, quân Thanh giữ thành 

bắn  đại  pháo  chống  cự.  Phùng  Vân  Sơn  trọng  thương,  không  bao  lâu  thì 

chết.  Năm  1853,  loạn  quân  chiếm  được  Nam  Kinh,  đổi  tên  thành  Thiên 

Kinh.  Không  lâu sau các bầy tôi của  Hồng Tú  Toàn tranh  giành quyền  lực, 

hãm  hại  lẫn  nhau.  Tháng  9  năm  1856,  Bắc  Vương  Hàn  Xương  Huy  cùng 

Yên  Vương  Tần  Nhật  Võng  lén  vào  thành  Nam  Kinh,  đột  kích  phủ  Đông 

Vương, giết sạch cả nhà Đông Vương Dương Tú Thanh, thuộc hạ của Đông 

Vương  cũng  bị  thảm  sát  trong  biến  cố  này  rất  nhiều.  Do  Thạch  Đạt  Khai 

phản đối, hai người bèn tấn công luôn Thạch Đạt Khai, giết sạch gia quyến 

họ  Thạch.  Họ  Thạch  phải  bỏ  thành  trốn  ra  ngoài.  Sợ  nội  loạn  sẽ  xảy  ra  vì 

phe  đảng  họ  Thạch  quá  đông,  Hồng  Tú  Toàn  bèn  xử  tử  Hàn  Xương  Huy, 

thâu tóm binh quyền về tay anh em họ Hồng. Tuy nội bộ chia rẽ tàn sát lẫn 

nhau, thế  lực  loạn quân  vẫn còn rất  mạnh, chúng  liên tục đốt phá, tấn công 



đến  tận  Thượng  Hải,  mãi  đến  năm  1864,  Tăng  Quốc  Phiên  mới  dẹp  yên 

được  loạn  quân.  Do  Hồng  Tú  Toàn  chủ  trương  biến  Trung  Hoa  thành  một 

nước Thiên Chúa Giáo theo kiểu của họ nên ra sức đốt phá chùa chiền, đạo 

quán,  văn  miếu  cả  miền  Hoa  Nam.  Vì  họ  chống  lại  quy  định  cạo  nửa  đầu, 

thắt bím đuôi sam của nhà Thanh, cứ để nguyên tóc dài như thời nhà Minh, 

nên sử thường gọi là Trường Mao Phát Tặc (giặc lông tóc dài). 

534  Nguyên  văn  “lưỡng  ban  nội  noa”  (hai  phen  được  vua  ban  tiền).  “Nội 

noa” chính là tiền bạc trong kho riêng của nhà vua, chứ không phải tiền lấy 

từ quốc khố. 

535 Gọi là điện Thiên Vương vì chính giữa thờ tượng Di Lặc Bồ Tát có bốn 

vị đại thiên vương hộ thế đứng hầu. 

536  Hệ  châu:  là  buộc  viên  châu.  Đây  chính  là  một  thí  dụ  trong  kinh  Pháp 

Hoa:  Người  cùng  tử  được  người  bạn  buộc  viên  châu  vào  trong  chéo  áo, 

nhưng  người  đó  không  biết,  cứ  phải  làm  thuê  làm  mướn  kiếm  ăn  khổ  cực, 

sau  gặp  lại  người bạn chỉ cho  viên châu  trong chéo áo  mới biết thụ  hưởng. 

Kết duyên hệ châu chính là kết duyên được Phật Di Lặc tiếp độ trong tương 

lai. 

537 Trong phẩm Nhập Pháp Giới của kinh Hoa Nghiêm, Thiện Tài đồng tử 

được Bồ Tát Di Lặc dẫn vào trong Tỳ Lô Giá Na Lâu Các của Ngài. Thiện 

Tài nhờ quan sát những cảnh tượng trong ấy bèn chứng Đẳng Giác. 

538 Gia Hưng là một thành phố thuộc tỉnh Chiết Giang. 

539 Tam hữu: Ba cõi tức Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới. Hữu có nghĩa là 

hữu sanh tử, hữu nhân quả báo ứng. Có tam hữu, tứ hữu, thất hữu, cửu hữu, 

nhị  thập  ngũ  hữu  sai  khác;  nhưng  kinh  chỉ  thường  nói  đến  tam  hữu  (Dục 

Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới) và cửu hữu. Cửu Hữu tức là từ tam hữu, phân 

ra thành chín cõi. Hữu có nghĩa là y báo của chúng sanh trong thế giới. 

Từ A Tỳ địa ngục lên đến tầng trời Tha Hóa Tự Tại thuộc về Dục Giới, còn 

gọi  là  Ngũ  Thú  Tạp  Cư  địa;  tức  là  gồm  năm  đường:  trời,  người,  súc  sanh, 

ngạ quỷ, địa ngục. 

Mười tám tầng trời thuộc Sắc Giới chia làm bốn loại:  

a) Ba tầng trời thuộc Sơ Thiền, gọi là Ly Sanh Hoan Hỷ Địa, bởi họ đã khỏi 

phải tái sanh trong Dục Giới, tâm rất vui mừng, sung sướng. 

b) Ba tầng trời thuộc Nhị Thiền, gọi  là Định Sanh  Hoan  Hỷ Địa, bởi  họ do 

Thiền Định mà sanh về cõi này. 

c) Ba tầng trời  thuộc Tam  Thiền,  gọi  là  Ly  Hỷ Diệu  Lạc Địa, bởi  họ đã  lìa 

khỏi những tướng tâm hoan hỷ thô tháp, tâm niệm hoan hỷ rất vi diệu. 

d)  Chín  tầng  trời  thuộc  Tứ  Thiền,  gọi  là  Xả  Niệm  Thanh  Tịnh  Địa,  đã  bỏ 

những  tâm  niệm  vui  sướng  của  ba  tầng  Thiền  Thiên  ở  dưới,  tâm  niệm  rất 

thanh tịnh. 



Bốn tầng trời thuộc Vô Sắc Giới, chia thành bốn loại:  

a) Không Vô Biên Xứ Thiên, còn gọi là Không Biên Xứ Địa  

b) Thức Vô Biên Xứ Thiên. 

c) Vô Sở Hữu Xứ Thiên. 

d) Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên. 

Như  vậy  Dục  Giới  có  một  hữu,  Sắc  Giới  có  bốn  hữu,  Vô  Sắc  Giới  có  bốn 

hữu, tổng cộng là chín hữu. 

540  Gọi  đủ  là  Phó  Pháp  Tạng  Nhân  Duyên  Truyện,  do  ngài  Cát  Ca  Dạ  và 

Đàm  Diệu cùng  dịch  vào thời Nguyên Ngụy.  Tác phẩm  này còn có tên  gọi 

khác là Phó Pháp Tạng Nhân Duyên Kinh, Phó Pháp Tạng Truyện hay Phó 

Pháp Tạng Kinh. Sách ghi chép sự tích phó chúc pháp, truyền pháp của hai 

mươi ba vị tổ Ấn Độ kể từ ngài Ca Diếp trở đi. Vị Tổ cuối cùng là Sư Tử tôn 

giả  bị  vua  nước  Kế  Tân  là  Di  La  Quật  giết  hại,  nên  việc  phó  pháp  bị  đoạn 

tuyệt. Truyền thống Trung Hoa thường nói đến Tây Thiên Tứ Thất (23 vị tổ 

Ấn  Độ),  tức  là  căn  cứ  theo  sách  này.  Tổ  Trí  Khải  kể  thêm  vị  tổ  thứ  24  là 

ngài Ma Điền Đề. Ngài Đạo Nguyên trong Cảnh Đức Truyền Đăng Lục, kể 

thêm năm vị Bà Tu Mật, Bà Xá Tư Đa, Bất Như Mật Đa, Bát Nhã Đa La, Bồ 

Đề Đạt Ma, trở thành 28 vị Tổ Ấn Độ của Thiền Tông. Truyền thống Trung 

Hoa thường theo thuyết của ngài Đạo Nguyên. 

541 Tức vua Ca Sắc Nị Ca (Kaniska), còn phiên âm là Đàn Kế Nị Tra, hay 

Cát  Ni  Thi  Cát,  Ca  Nị  Sắt  Tra  v.v…  Ông  là  vua  nước  Kiền  Đà  La 

(Gandhara), tức đời vua thứ ba của vương triều Quý Sương (Kushana). Niên 

đại  của  ông  có  nhiều  thuyết  khác  nhau,  nhưng  nay  đa  phần  công  nhận  ông 

sống nhằm thế kỷ thứ hai sau Công Nguyên. Đế quốc của ông rất lớn, chiếm 

trọn  miền  Bắc  Ấn  Độ.  Trong  sử  Phật  giáo,  ông  cùng  với  vua  A  Dục  được 

gọi là hai vị đại vương hộ trì Phật pháp. Thoạt đầu, vua tôn thờ Tỏa La A Tư 

Đức  giáo  (Bái  Hỏa  Giáo),  không  tin  tội  phước,  khinh  nhục  Phật  pháp.  Về 

sau được Mã Minh Bồ Tát cảm hóa bèn quy hướng Phật pháp, cực lực hộ trì 

Phật pháp, kiến lập tự viện. Vua chiêu tập năm trăm vị thánh giả như các vị 

Hiếp Tôn Giả, Thế Hữu, Pháp Cứu, Giác Thiên v.v… kết tập Tam Tạng tại 

thành  Ca  Thấp  Di  La  (Kashmir).  Trước  khi  quy  ngưỡng  Phật  pháp,  vua 

chinh phạt bốn phương giết người quá nhiều nên mới bị ác báo như vậy. 

542  Hai  chữ  Duy  Na  vốn  là  hợp  dịch  của  tiếng  Phạn  và  tiếng  Hán.  Duy  là 

giềng  mối,  quản  trị,  coi  sóc.  Na  là  lược  âm  từ  tiếng  Phạn  Karma-dàna. 

Karma-dàna có  nghĩa  là chấp sự,  hàm  nghĩa  người  phân phối  mọi  việc cho 

đại chúng. Như vậy, Duy Na là người quản trị tăng chúng trong chùa. Theo 

Thập Tụng Luật, do xưa kia Phật ở Xá Vệ quốc, muốn cho Tăng chúng lần 

lượt lo liệu mọi việc trong chùa nên lập ra chức Duy Na. Sách Tứ Phần Luật 

San  Phiền  Bổ  Khuyết Sao  giảng:  “Thập Tụng Luật nói trong Tăng phường 



 có  người  biết  thời  hạn,  đến  giờ  xướng  tụng  bèn  đánh  kiền  chùy.  Lại  do 

 không có người  quét tước, dọn  dẹp giảng  đường, nhà ăn, không ai liên tục 

 trông  nom  giường  tòa,  dạy  người  khác  làm  sạch  trùng  kiến  khỏi  trái  cây, 

 thức ăn. Lúc ăn uống không có ai lo nước nôi, lúc đại chúng nói chuyện lung 

 tung không có ai khảy ngón tay [nhắc nhở] v.v… nên Phật lập ra chức Duy 

 Na.  Thanh Luận phiên  là  Thứ  Đệ,  nghĩa  là  biết  thứ  tự  các  việc, còn  gọi  là 

 Duyệt  Chúng  (làm  cho  chúng  vui  đẹp)” .  Như  vậy,  Duy  Na  là  chức  vụ  do 

Phật chế định để cai quản tạp sự trong Tăng chúng. Xưa nay, các đại tự viện 

lập ra Tam Cương tức Thượng Tọa, Trụ Trì, Duy Na. Trong nhà Thiền, Duy 

Na là một trong sáu chức tri sự, là chức vụ trọng yếu quản lý oai nghi tăng 

chúng. Trong các tông phái khác, Duy Na thường là người hướng dẫn, nhắc 

nhở đại chúng tu hành pháp yếu, kiêm nhiệm việc dẫn xướng trong khi tụng 

niệm,  hồi  hướng.  Nay  chữ  Duy  Na  thường  bị  hiểu  theo  nghĩa  hẹp  chỉ  là 

người giữ chuông, xướng giọng dẫn lễ trong các buổi tụng kinh. Tuy Duyệt 

Chúng  là  dịch  nghĩa  của  chữ  Duy  Na,  nhưng  nay  chữ  Duyệt  Chúng  lại 

thường được hiểu là người giữ mõ trong khi tụng kinh. 

543 Phiên Dịch Danh Nghĩa Tập  là  một bộ từ điển Phạn  Hán do ngài  Pháp 

Vân soạn vào đời Tống. Từ năm Thiệu Hưng 13 (1143) đời Tống Cao Tông, 

Sư thâu thập tài liệu suốt 20 năm, qua nhiều phen chỉnh lý  mới hoàn thành. 

Bộ  sách  này  chú  giải  2.040  từ  ngữ  trọng  yếu  trong  kinh  Phật,  chia  làm  64 

thiên theo bộ loại. Với mỗi từ ngữ, nêu đại ý và liệt kê những cách dịch khác 

nhau cũng như xuất xứ của những từ ngữ ấy. 

544 Tiên chúa: vua đã mất. Tự quân: vua nối ngôi. 

545  Báo  chung:  Chuông  nhỏ  thường  treo  trong  thiền  đường,  hay  tăng  xá 

dùng để báo giờ ngồi Thiền, tụng kinh, niệm Phật, hoặc triệu tập đại chúng. 

Hô bản: Theo Sắc Tu Bách Trượng Thanh Quy, Bản có hình dạng  gần  như 

một  tấm  gỗ  phẳng,  có  nhiều  thứ,  tùy  theo  công  dụng  mà  làm  bằng  gỗ  hay 

kim loại. Trong các Đường có loại gọi là Báo Danh Bản (khi hòa thượng trụ 

trì vào thiền đường, trực nhật tăng sẽ đánh một tiếng cho đại chúng biết. Khi 

khách  viếng  thăm,  bước  vào  khách  đường  đánh  hai  tiếng.  Vị  đứng  đầu 

Đường ấy vào Đường thì đánh ba tiếng). Trong  mỗi Đường loại có các loại 

bản  khác  như  bản  để  đánh  khi  chạy  hương,  bản  để  đánh  khi  thắp  hương 

v.v… Mộc Dục Bản treo trong nhà tắm, được đánh lên khi nước nóng đã sẵn 

sàng. Các loại này đều bằng gỗ. Hô Bản được nói ở đây là loại bản đúc bằng 

đồng  hay sắt treo trước cửa  nhà bếp, được đánh  lên để  báo  giờ cơm  đã bắt 

đầu. Đại khánh là chuông gia trì, tức chuông để gõ trong khi tụng kinh. 

546 Thập Bát La Hán thật ra chỉ có 16 vị La Hán. Theo Pháp Trụ Ký của tôn 

giả  Khánh  Hữu,  lúc  đức  Phật  sắp  nhập  Niết  Bàn,  đã  phó  chúc  việc  hoằng 

dương Phật pháp lại cho 16 vị La Hán. Từ đời Đường, người Trung Quốc đã 



thêm vào hai vị tôn giả, thành ra 18 vị. Tạng truyền Phật giáo lại ghép hai vị 

cư  sĩ  Đạt  Ma  Đa  La  và  Bố  Đại  Hòa  Thượng  vào  số  16  vị  La  Hán  kể  trên 

thành  18  vị.  Hiện  thời,  danh  tánh  của  18  vị  La  Hán  (theo  quy  định  từ thời 

Càn  Long)  như sau:  Tân  Đầu  La  Phả  La  Đọa  Xà  (Pindola-Bharadvaja),  Ca 

Nặc  Ca  Phạt  Sa  (Kanakavatsa),  Ca  Nặc  Ca  Bạt  La  Đọa  Xà  (Kanaka-

bharadvaja  ),  Tô  Tần  Đà  (Suvinda),  Nặc  Cự  La  (Nakula),  Bạt  Đà  La 

(Bhadra), Ca Lý Ca (Karika), Phạt Xà La Phất Đa La (Vajraputra), Thú Bác 

Ca  (Svaka),  Bán  Tra  Ca  (Panthaka),  La  Hỗ  La  (Rahula),  Na  Già  Tê  Na 

(Nagasena),  Nhân  Yết  Đà  (Ingata),  Phạt  Ba  Bà  Tư  (Vanavasin),  A  Thị  Đa 

(Ajita), Chú Đồ Bán Tra Ca (Cuda Panthaka), Ca Diếp tôn giả và Di Lặc tôn 

giả 

547  Vua  hạ  chiếu  sai  người  xây  dựng,  tu  bổ  thì  gọi  là  “sắc  kiến”  hay  “sắc 

tạo”. Chùa được vua công nhận là quốc tự thì gọi là Sắc Tứ. 

548 Theo từ điển Từ Hải, “hạc bổng” là bổng lộc của quan chức, phù là một 

loại côn trùng,  vừa có  nghĩa  là đồng  tiền. Như vậy, “phù nang”  là túi đựng 

tiền. 

549 Kinh Pháp Hoa, phẩm Phương Tiện, có câu:  “Nhược nhân tán loạn tâm, 

 nhập  ư  tháp  miếu  trung,  nhất  xưng  nam-mô  Phật,  giai  dĩ  thành  Phật  đạo”  

(Nếu ai tâm tán loạn, vào trong nơi tháp miếu, niệm mô Phật một tiếng, đều 

đã thành Phật đạo)  

550  Tam  thừa  ngũ  tánh:  Tam  thừa  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  và  Bồ  Tát. 

Ngũ tánh: Theo Hoa Nghiêm Kinh Sớ, chúng sanh có năm chủng tánh thành 

Phật bất đồng:  

1) Bất  định  tánh:  Tức  căn  tánh  không  nhất  định,  gần  gũi  Thanh  Văn  thì  tu 

pháp Thanh Văn, gần Duyên Giác bèn tu pháp Duyên Giác v.v… 

2) Vô chủng tánh tức hạng người không có chánh tín, thiện căn, bác không 

nhân quả, chẳng cầu giải thoát. 

3) Thanh Văn Tánh. 

4) Duyên Giác tánh. 

5) Bồ Tát tánh. 

Duy Thức Học lại phán định Ngũ Tánh như sau:  

1) Bồ Tát Định Tánh  

2) Thanh Văn Định Tánh  

3) Duyên Giác Định Tánh  

4) Tam Thừa Bất Định Tánh  

5) Vô Tánh Hữu Tình. 

Ba  chủng  tánh  đầu  quyết  định  thành  tựu  thánh  quả,  hai  chủng  tánh  sau 

không nhất định. 



551  Bộ  luận  này  được  xếp  vào  tập  47  trong  Đại  Chánh  Tân  Tu  Đại  Tạng 

Kinh, đánh số 1974. Nội dung gồm hai mươi hai môn, môn đầu tiên chính là 

phần  Y  Báo  Chánh  Báo  Cực  Lạc  được  Tổ  nhắc  đến  trong  lời  tựa  trên  đây. 

Quyển thượng gồm chín môn như Cực Lạc Y Chánh, Phá Vọng Hiển Chân, 

Ha Mậu Giải (quở trách kiến giải sai lầm) v.v… chú trọng về phương diện lý 

luận, đả phá quan điểm hẹp hòi, chấp trước vào Thiền, vào Lý, biện giải Cực 

Lạc  là  cõi  chân  thật  không  phải  là  hóa  thành  v.v…  Quyển  thứ  hai  gồm  13 

môn,  phân  tích  tỉ  mỉ  đường  lối,  phương  pháp,  khắc  trừ  chướng  ngại,  cũng 

như  lược  nêu  công  hạnh  của  chư  Tổ  Tịnh  Độ  tông.  Bài  “mười  điều  tâm 

niệm” thường thấy trong các tùng lâm Việt Nam được trích từ tác phẩm này. 

552  Ngài  U  Khê  là  một  vị  cao  tăng  thuộc  tông  Thiên  Thai.  Sanh  vào  năm 

1554  nhằm đời Gia Tĩnh  nhà Minh,  là  người  huyện  Tây  An, phủ Cù Châu, 

tỉnh  Chiết  Giang,  pháp  tự  Vô  Tận,  pháp  hiệu  Hữu  Môn.  Lúc  nhỏ  lễ  ngài 

Hiền Ánh Am thiền sư xin thế độ, sau theo ngài Bách Tùng Chân Giác nghe 

giảng kinh Pháp Hoa, học Thiên Thai Giáo Quán Tông. Năm 1582, nhân hỏi 

ngài  Bách  Tùng  về  yếu  chỉ  đại  định,  bị  Sư  trừng  mắt  nhìn,  đột  nhiên  khế 

ngộ.  Ngài  Bách  Tùng  bèn  truyền  cho  kim  vân  tử  ca-sa.  Năm  Vạn  Lịch  15 

(1587), về trụ tích tại chùa U Khê Cao Minh trong núi Thiên Thai, giảng dạy 

học  trò,  nghiên  cứu,  tu  tập  Thiền  và  Tịnh  Độ.  Thế  gian  gọi  Ngài  là  U  Khê 

Đại  Sư  từ  đó.  Sư  thường  tu  các  pháp  sám  Pháp  Hoa,  Đại  Từ,  Kim  Quang 

Minh,  Di  Đà,  Lăng  Nghiêm  v.v…  Mỗi  năm  cử  hành  tu  bốn  thứ tam-muội, 

luôn đem thân làm gương đốc suất đại chúng. Khi Ngài đang giảng pháp, đại 

chúng chợt  nghe có tiếng  nhạc  trời  réo  rắt, Sư biết đã đến  lúc,  giảng  xong, 

bèn viết năm chữ “Diệu Pháp Liên Hoa Kinh”, lớn tiếng xướng tựa đề kinh 

hai  lượt,  rồi  nghiễm  nhiên  thị  tịch,  hưởng  75  tuổi.  Ngài  còn  để  lại  các  tác 

phẩm Tịnh Độ Sanh Vô Sanh Luận, Lăng Nghiêm Kinh Huyền Nghĩa, Tánh 

Thiện Ác Luận, A Di Đà Kinh Lược Giải Viên Trung Sao, Duy Ma Kinh Vô 

Ngã  Sớ,  Thiên  Thai  Truyền  Phật  Tâm  Ấn  Ký  Chú,  Tịnh  Độ  Pháp  Ngữ, 

Thiên Thai Sơn Phương Ngoại Chí, Quán Kinh Đồ Tụng. 

553 Tứ Đức là thường - lạc - ngã - tịnh. 

554 Bảo sở: Kinh Pháp Hoa, phẩm Hóa Thành có nêu thí dụ một người dẫn 

đường, khéo thông hiểu phương tiện, dẫn đại chúng đến chỗ có kho báu (bảo 

sở). Đại chúng đi đường xa, chán mệt, muốn bỏ về, vị hướng đạo bèn hóa ra 

cái  thành  cho  đại  chúng  nghỉ  ngơi.  Khi  mọi  người  đã  nghỉ  khỏe,  liền  nói: 

“Đây chỉ là hóa thành, chưa phải bảo sở chân thật”. Bảo sở ví như Phật quả, 

hóa thành ví như những địa vị trong tam thừa. 

555 Lúc bố thí  thấy  người bố thí, người  nhận, vật dùng để bố thí cả ba thứ 

vốn đều không. 



556 Nam Nhạc Huệ Tư (515-577) là cao tăng thời Nam Bắc Triều, người xứ 

Vũ Tân (nay thuộc tỉnh Hà Nam), thường được người đời gọi là Nam Nhạc 

tôn giả, hay Tư Đại Hòa Thượng. Ngài là vị tổ sư đời thứ hai của tông Thiên 

Thai (có thuyết nói là tam tổ). Ham thích Phật pháp từ nhỏ, rất quý mến kinh 

Pháp Hoa, từng  mang kinh vào nghĩa trang đọc tụng. Ngài đọc kinh, nhỏ lệ 

ròng ròng. Trong mộng thấy Phổ Hiền Bồ Tát đến xoa đầu. Do vậy, đỉnh đầu 

nổi lên nhục kế. Sau khi xuất gia Ngài đến tham yết Huệ Văn thiền sư ở Hà 

Nam, được truyền pháp quán tâm. Có lần do than thở bản thân đã để luống 

uổng thời  gian  vẫn chưa chứng  ngộ,  mệt  mỏi dựa  mình  vào  vách, bèn  hoát 

nhiên  đại  ngộ.  Ngài  là  người  đề  xướng  quan  điểm  Phật  pháp  đã  bước  vào 

thời kỳ suy  vi, cần  xác  lập tín  ngưỡng  Tịnh Độ Di Đà  và Tịnh Độ Di  Lặc. 

Tuy chú trọng  hành  Thiền thực tiễn, Sư vẫn quan tâm  nghiên cứu nghĩa  lý. 

Năm 554, Sư đến Quang Châu, đi khắp nơi thuyết pháp suốt mười bốn năm. 

Ngài được ngưỡng vọng cũng lắm, mà bị kẻ đố kỵ phỉ báng cũng nhiều. Tại 

núi Đại Tô ở phía Nam tỉnh Hà Nam, Sư truyền pháp cho sư Trí Khải là học 

trò kiệt xuất nhất trong các môn đệ. Năm 568, Sư vào vùng Hành Sơn (Nam 

Nhạc) tỉnh Hồ Nam, ở lại đó suốt 10 năm thuyết pháp, nên được người đời 

gọi là Nam Nhạc tôn giả. Sau Tuyên Đế lễ thỉnh Sư hỏi đạo, gọi ngài là Đại 

Thiền Sư. Năm Thái Bình thứ chín, Sư nghiễm nhiên tọa hóa, thọ sáu mươi 

ba  tuổi.  Những  trước  tác  của  Ngài  đa  phần  là  do  môn  đồ  ghi  chép  lại,  nổi 

tiếng  nhất  là  các  bộ  Pháp  Hoa  Kinh  An  Lạc  Hạnh  Phẩm  Nghĩa,  Chư Pháp 

Vô  Tranh  Tam  Muội  Pháp  Môn,  Đại  Thừa  Chỉ  Quán  Pháp  Môn,  Tứ  Thập 

Nhị Tự Môn, Thọ Bồ Tát Giới Nghi. 

557 Tứ tướng là tướng ta, tướng người, tướng chúng sanh, tướng thọ giả. 

558 Tổ Ấn Quang pháp húy là Thánh Lượng. 

559 Bổn: có thể tạm hiểu Bổn là quả vị chứng đắc thật sự, còn Tích là sự thị 

hiện.  Thể  là  bản  chất,  còn  Dụng  là  tác  dụng,  hoặc  Thể  là  bản  tánh,  là  thật 

quả, còn Dụng là tác dụng hóa độ, tùy cơ hiện tướng ứng hóa. 

560 Chước là đơn vị đo lường dung tích rất nhỏ. 

561  Nhà  Lương  thời  Ngũ  Đại  do  Châu  Ôn  sáng  lập  nên  sử  gọi  là  Châu 

Lương  để  phân  biệt  với  nhà  Tiền  Lương  của  Lương  Võ  Đế  (Tiêu  Diễn) 

thuộc thời Nam Bắc Triều. 

562 Ý nói tài chữa bệnh rất giỏi. Khi xưa, những người giỏi về một tài nghệ 

nào  thường  được  gọi  là  quốc  thủ,  chẳng  hạn  người  đánh  cờ  vây  giỏi  cũng 

được xưng là “vi kỳ quốc thủ”. 

563 Dựa theo ý câu thơ cổ:  “Nhật lạc tang du”  (mặt trời lặn bên nương dâu) 

diễn tả cảnh chiều tà. Sau này thơ văn thường dùng chữ “nương dâu” để chỉ 

tuổi già. 



564  Gọi  là  Châu  Dịch  vì  người  Trung  Hoa  tin  rằng  từ thời  Phục  Hy  đã  có 

kinh Dịch. Theo truyền thuyết, ngay từ thời nhà Hạ, kinh Dịch đã được chú 

giải  với tên  gọi  là  Liên Sơn Dịch. Qua đời  Thương được diễn  giải bổ sung 

thêm, gọi là Quy Tàng Dịch. Các bản này bị thất truyền. Châu Văn Vương là 

người  tinh  thông Dịch  Lý và diễn  giải kinh Dịch  một cách có  hệ thống,  hệ 

thống  này  về  sau  lại  được  Khổng  Tử  san  định  lần  nữa,  và  thường  gọi  là 

Châu Dịch. 

565  Theo  từ điển  Từ  Hải,  Hồng  Phạm  là  một  bộ  cổ  thư  giảng  về  đại  pháp 

trong thiên hạ. 

566 Đạo Chích là một tên trộm nổi danh thời cổ. 

567  “Linh minh đỗng triệt, trạm tịch thường hằng”: Đây là tám chữ tổ Liên 

Trì dùng để giảng về chân tánh. Trong bộ A Di Đà Kinh Sớ Sao Diễn Nghĩa, 

pháp  sư  Cổ  Đức  đã  giảng  như  sau:   “Linh  minh  là  thuần  chân,  linh  minh 

 chiếu suốt thấu trọn vẹn (đỗng triệt). Bản thể của Chiếu là trọn khắp mười 

 phương.  Trạm  tịch  là  Tịch  nhưng  thường  hằng,  ý  nói: bản  thể  của  Tịch  là 

 thông suốt ba đời” . Nói cho dễ hiểu hơn: Tịch là tâm tánh thường tồn, chẳng 

nhiễm,  không  bị  trần  cảnh  lay  động,  còn  Chiếu  là  tác  dụng  quán  sát,  nhận 

biết của  tâm  nhưng không  vướng  mắc. Cổ  nhân  thường  ví tâm  như  gương. 

Gương trong suốt, không nhơ (đó là Tịch), vật gì đến trước gương đều hiện 

bóng (đó là Chiếu). Hiện bóng nhưng không giữ lại vật gì (Chiếu mà thường 

Tịch),  không  giữ  lại  vật  gì  nhưng  không  gì  chẳng  hiện  bóng  trong  gương 

(Tịch mà thường Chiếu). 

568 Viên âm: âm thanh viên mãn. Đức Phật dùng một âm thanh thuyết pháp 

mà mỗi loài nghe thấy đức Phật nói bằng ngôn ngữ của loài mình. Đức Phật 

nói  một  chữ  mà  tùy  theo  căn  tánh  người  nghe  sẽ  hiểu  vô  lượng  nghĩa.  Do 

vậy, gọi âm thanh thuyết pháp của Phật là “viên âm”. 

569 Kiến Hoặc, Tư Hoặc, Trần Sa Vô Minh Hoặc là Tam Hoặc. 

570  Tứ  trí:  Còn  gọi  là  Tứ Chủng  Trí,  tức  bốn  trí  nơi  Phật  quả  là  Đại  Viên 

Kính Trí, Bình Đẳng Tánh Trí, Diệu Quán Sát Trí, và Thành Sở Tác Trí. Tứ 

Trí  do  tám  thức  chuyển  thành;  thức  thứ  tám  chuyển  thành  Đại  Viên  Kính 

Trí, thức thứ bảy chuyển thành Bình Đẳng Tánh Trí, thức thứ sáu thành Diệu 

Quán Sát Trí, và năm thức trước trở thành Thành Sở Tác Trí. Mật Giáo còn 

đặt thêm một trí nữa là Pháp Giới Thể Tánh và mỗi trí được biểu hiện bằng 

một vị Phật. Trong Kim Cang Giới, Pháp Giới Thể Tánh Trí là Phật Tỳ Lô 

Giá  Na,  Đại  Viên  Kính  Trí  là  A  Súc  Bệ  Phật  (Bất  Động  Phật),  Bình  Đẳng 

Tánh Trí là Bảo Sanh Phật, Diệu Quán Sát Trí là A Di Đà Phật, và Thành Sở 

Tác  Trí  là  Bất  Không  Thành  Tựu  Phật.  Trong  Thai  Tạng  Giới,  Đại  Viên 

Kính  Trí  là  Bảo  Tràng  Phật,  Bình  Đẳng  Tánh  Trí  là  Khai  Phu  Hoa  Phật, 



Diệu Quán Sát Trí là Vô Lượng Thọ Phật, Thành Sở Tác Trí là Thiên Cổ Lôi 

Âm Phật. 

571 Tôn  giả Tân Đầu  Lô Phả  La Đọa  là  một  vị đại đệ tử của đức Phật. Do 

Ngài  hiển  lộ  thần  thông  tranh  tài  cùng  ngoại  đạo  nên  đức  Phật  cấm  Ngài 

nhập diệt, phải thường trụ trong thế gian để làm phước điền cho nhân thiên. 

Những buổi lễ Trai Tăng nếu được tổ chức chí thành, Ngài sẽ thị hiện thân 

phàm tăng đến thọ cúng. 

572  Tống  Văn  Hiến  Công  là  Tống  Liêm  (1310-1381),  tự  Cảnh  Liêm,  hiệu 

Tiềm  Khê, biệt  hiệu  Huyền Chân  Tử,  là  người  huyện  Bồ Giang, tỉnh Chiết 

Giang,  là  một  đại  văn  học  gia đầu thời Minh.  Tuổi thơ bần  hàn,  nhưng  hết 


sức  hiếu  học.  Từng  theo  học  với  các  bậc  đại  danh  gia  như  Ngô  Lai,  Liễu 

Quán,  Hoàng  Tấn  v.v...  Ông  suốt  đời  cần  cù  học  hành,  chưa  một  ngày  nào 

tay  rời sách, từng ba  lần đọc  hết Đại  Tạng Kinh. Ông được Nguyên  Thuận 

Đế vời ra làm Hàn Lâm Viện Biên Tu, nhưng nại cớ còn cha già phải phụng 

dưỡng  để  từ  tạ.  Khi  Châu  Nguyên  Chương  diệt  Mông  Cổ,  xưng  đế,  lập  ra 

nhà  Minh,  ông  được  đề  cử  làm  người  giảng  kinh  sách  cho  nhà  vua.  Năm 

Hồng Vũ thứ hai (1369), ông vâng chiếu, chịu trách nhiệm chính biên tập bộ 

Nguyên  Sử.  Quan  thăng  dần  đến  chức  Hàn  Lâm  Viện  Thừa  Chỉ,  chuyên 

soạn chiếu chỉ cho nhà vua. Năm Hồng Vũ thứ 10 (1377), cáo quan hồi hưu. 

Về sau, do con trưởng là Tống Thận dính líu vào vụ án Hồ Duy Dung, toàn 

gia bị đày đi Mậu Châu. Ông mất trên đường đi lưu đày. Trước tác của ông 

rất  phong  phú,  còn  để  lại  bộ  Tống  Học  Sĩ  Văn  Tập  (hoặc  Tống  Văn  Hiến 

Công Toàn Tập) rất đồ sộ. Châu Nguyên Chương từng gọi ông là khai quốc 

công thần trong giới văn quan. Bộ Hộ Pháp Lục do chính ngài Liên Trì thâu 

thập  những đoạn  luận  về Phật pháp từ những trước tác của  Tống  Liêm.  Bộ 

sách này được Tiền Khiêm Ích giảo đính. 

Tiền Khiêm Ích tự là Thụ Chi, hiệu Mục Trai, biệt hiệu Đông Giản Di Lão, 

là  một  văn  gia  nổi  tiếng  vào  cuối  đời  Minh,  một  trong  những  lãnh  tụ  của 

Đông Lâm Văn Đàn Tế Tửu, ông cùng với Ngô Vĩ Nghiệp và Cung Đỉnh Tư 

được  xưng  tụng  là  Giang  Tả  Tam  Đại  Gia.  Giang  Tả  là  vùng  hạ  lưu  sông 

Dương  Tử,  thuộc  địa  phận  tỉnh  Giang  Tô  ngày  nay.  Đông  Lâm  là  một  học 

viện lập ra thời Tống gọi là Đông Lâm Thư Viện ở thành phố Vô Tích (nay 

thuộc Giang Tô). Thời Vạn Lịch nhà Minh, Cố Hiến Thành tu chỉnh lại thư 

viện này và cùng Cao Phàn Long dạy học tại đây. Vì họ phê bình triều chính 

nên  nhiều  sĩ  đại  phu  tụ  tập,  tham  dự  vào  nhóm  này.  Khi  thái  giám  Ngụy 

Trung Hiền thao túng triều chính, rất căm ghét đảng Đông Lâm, ra sức truy 

bức những lãnh tụ đảng Đông Lâm, nên Tiền Khiêm Ích từng bị đi tù. 

573 Trần sát  là  một thuật  ngữ trong kinh  Hoa Nghiêm, diễn tả số cõi  nước 

Phật nhiều như số vi trần. 



574  Tứ  thánh  là  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật.  Lục  phàm  là  trời, 

người, A Tu La, súc sanh, ngạ quỷ, địa ngục. 

575 Tiên chú: Chú thích, giải thích ý nghĩa kinh điển. 

576  Huấn  hỗ  là  giải  thích  ý  nghĩa  văn  tự:  Từ  giải  thích  từng  chữ  đến  giải 

thích trọn vẹn ý nghĩa cả đoạn văn, cả chương sách. Vận dụng những từ ngữ 

bình dị, thông dụng để giải thích những văn chương, trước tác phức tạp. 

577 Nguyên văn  “giác thế phiến dân”  (làm cho cõi đời tỉnh giác, khai thông 

dân trí). 

578 Nói gọn của câu  “Hồ đến Hồ hiện, Hán đến Hán hiện” 

579 Ni Sơn là tên một ngọn núi ở quê Khổng Tử. Cha mẹ Ngài cầu tự được 

Ngài từ núi này nên Khổng Tử có tên tự là Trọng Ni. 

580 Trụ Sử là  gọi tắt của  Trụ  Hạ Sử, là  một chức quan thời  nhà Châu,  nhà 

Tần,  tương  đương  với  chức  quan  Ngự  Sử  thời  Hán.  Lão  Tử  Lý  Đam  từng 

làm chức quan này thời Châu. Như vậy, Trụ Sử ở đây chính là Lão Tử. 

581  Tứ  Thủy  là  tên  một  con  sông  ở  tỉnh  Sơn  Đông,  chảy  qua  huyện  Khúc 

Phụ, quê hương Khổng Tử. Khổng Tử là người nước Lỗ (nay thuộc địa phận 

tỉnh Sơn Đông). Sau khi tạ thế, Ngài được chôn cạnh sông Tứ Thủy. Ở Sơn 

Đông, nay cũng có huyện Tứ Thủy. Như vậy, “dùng tâm pháp Linh Sơn Tứ 

Thủy” chính là dùng tâm pháp của Phật và Nho. 

582 Giải cấu: Vô tình gặp gỡ nhau. Truyện Kiều có câu:  “May thay giải cấu 

 tương phùng. Gặp tuần đố lá thỏa lòng tìm hoa”. 

583  Tức  bài  ký  Du  Tịnh  Ý  Gặp  Táo  Quân,  là  một  tác  phẩm  khuyên  đời, 

không rõ ai  là tác  giả, có  nội dung khuyên con  người tin sâu  nhân quả,  vui 

theo mạng trời, cải ác hướng thiện. 

584 Ba thứ pháp môn ở đây chỉ Âm Chất Văn Quảng Nghĩa, phần trích lục 

từ Liễu Phàm Tứ Huấn và bài ký Du Tịnh Ý. 

585 Giác Hoàng là một danh hiệu tôn xưng đức Phật, có nghĩa là vị giác ngộ 

tối thắng nhất. 

586 Nguyên văn là “tồn dưỡng”, ngụ ý tu dưỡng, kiềm chế vọng niệm, huân 

tập thiện niệm, thiện tâm. 

587  Nhan  Tử tức  Nhan  Hồi  (Nhan  Uyên),  một  người  học  trò  nổi  tiếng  của 

Khổng Tử. Theo sách Luận Ngữ, Nhan Uyên hỏi Khổng Tử thế nào là khắc 

kỷ  giữ  lễ,  Khổng  Tử  đáp:   “Phi  lễ  vật  thị,  phi  lễ  vật  thính,  phi  lễ  vật  ngôn, 

 phi  lễ  vật  động”   (phi  lễ  thì  không  ngó,  phi  lễ  thì  không  nghe,  phi  lễ  thì 

không nói, phi lễ thì không làm). Bốn điều này về sau thường gọi là  “Nhan 

 Tử tứ vật” (bốn điều không của Nhan Uyên). 

588  Tăng  Tử  tên  là  Sâm,  tự  Tử  Dư,  là  người  học  trò  khác  của  Khổng  Tử. 

Theo sách Luận Ngữ, ông thờ mẹ chí hiếu, mỗi ngày thường tự ba lần phản 



tỉnh để xét lỗi mình. Tuy tư chất không thông duệ bằng những học trò khác, 

ông được coi là người thực sự nắm được đạo trung thứ của Khổng Tử. 

589 Trần điểm kiếp: Số kiếp nhiều như vi trần. 

590 Theo Dịch  Học, tiên thiên  là những  gì bẩm sinh, hậu thiên  là những  gì 

do  nuôi  dưỡng,  đào  tạo  mà  có.  Như  vậy,  câu  này  có  thể  hiểu  là  đạo  của 

Khổng  Tử  chẳng  trái  với  bẩm  tánh  của  con  người,  dùng  để  giáo  dục  con 

người thì lại hợp thời. 

591  Liêm  chính  là  Liêm  Giang,  còn  có  tên  là  An  Viễn  Giang,  thuộc  vùng 

Tây  Nam  tỉnh  Giang  Tây.  Lạc  là  Lạc  Thủy,  một  con  sông  ở  vùng  Thiểm 

Tây. Chữ Quan có thể hiểu nhiều nghĩa, nếu hiểu là Quan Đông thì là vùng 

Đông  Bắc Trung Quốc, còn Quan  Trung  lại  là  vùng đất Tứ Xuyên. Mân  là 

tỉnh Phước Kiến. Theo ngu ý, bốn chữ này dùng để chỉ những nơi trọng yếu 

của Trung Quốc. 

592 Xuân huyên (cha  mẹ): Theo từ điển Từ Hải, Xuân là một loại cây thân 

mộc,  rụng  lá  vào  mùa  Đông,  lá  non  có  mùi  thơm  có  thể  ăn  được,  chất  gỗ 

cứng chắc, có thể chế thành đồ dùng. Theo truyền thuyết, cây Xuân sống lâu 

hơn  tám  ngàn  năm  nên  thường  được  ví  cho  cha  với  ý  nghĩa  chúc  thọ.  Do 

vậy, cha còn được gọi là Xuân Đình. Vì chữ Xuân 椿tự dạng khá giống với 

chữ  Thung  樁nên  thường  bị  dùng  lẫn  với  chữ  Thung.  Huyên萱  (Huyên 

Thảo, tên khoa học là Hemerocallis fulva), còn gọi là Vong Ưu Thảo, Nghi 

Nam  Thảo,  hoặc  Kim Châm Thảo. Chỗ  mẹ ở thường trồng  loại cỏ  này  nên 

mẹ  còn  được  gọi  là  “huyên  đường”.  Người  Trung  Hoa  thường  dùng  câu 

 “xuân huyên tịnh mậu”  (cây xuân lẫn cỏ huyên cùng tươi tốt) để chúc tụng 

cha mẹ luôn khỏe mạnh. 

593  Kinh  Pháp  Hoa, phẩm  Phương  Tiện có câu:  “Nếu  người tâm tán loạn, 

 chỉ dùng một cành hoa, cúng dường nơi tượng vẽ, dần thấy vô số Phật. Hoặc 

 có  kẻ  lễ  bái,  hoặc  lại chỉ  chắp  tay,  cho  đến  giơ  cánh  tay,  hoặc  chỉ  khẽ  cúi 

 đầu, dùng đó cúng dường tượng, tự thành vô thượng đạo”… 

594 Ngũ Trùng Huyền Nghĩa: là năm tầng huyền nghĩa để giải thích một bộ 

kinh do ngài Thiên Thai Trí Giả đề ra, gồm: thích danh, biện thể, minh tông, 

biện  dụng,  phán  giáo  (giải  thích  đề  mục  kinh,  biện  luận  bản  thể  của  kinh, 

nêu  rõ tông  thú  của  kinh,  luận  về  công  dụng  của  kinh,  phán  định  kinh  này 

thuộc về giáo pháp nào trong Ngũ Thời Giáo, Tứ Hóa Nghi). Xin xem bộ A 

Di Đà Kinh Yếu Giải để hiểu rõ hơn về Ngũ Trùng Huyền Nghĩa. 

595 Ngài Trạm Nhiên (711-782), là cao tăng đời Đường, là Tổ thứ năm của 

tông Thiên Thai. Ngài là người xứ Kinh Khê, Thường Châu (nay thuộc tỉnh 

Giang  Tô).  Cả  nhà  theo  Nho,  mình  Ngài  học  Phật.  Năm  17  tuổi  học  Thiên 

Thai  Chỉ  Quán  với  sư  Kim  Hoa  Phương  Nham.  Năm  20  tuổi  theo  học  với 



ngài Tả Khê Huyền Lãng, học giáo nghĩa Thiên Thai. Năm 38 tuổi, xuất gia 

tại Hưng Tịnh Lạc Tự. Sư lại đến Triệu Châu học Luật với ngài Đàm Nhất. 

Sau về Ngô Quận, giảng bộ Ma Ha Chỉ Quán. Khi ngài Huyền Lãng tịch, Sư 

được  chúng  đề  cử  lãnh  chúng.  Sư  tự đặt  cho  mình  trách  nhiệm  trung  hưng 

tông Thiên Thai, đề xướng thuyết  “hữu tình lẫn vô tình đều có Phật tánh”.  

Các đời vua Đường như Huyền Tông, Túc Tông, Đại Tông nhiều lần xuống 

chiếu  thỉnh  Sư  nhập  cung  dạy  pháp,  nhưng  Ngài  đều  cáo  bệnh  không  đến. 

Sư nhập diệt vào tháng Hai năm Kiến Trung thứ ba, thọ bảy  mươi hai tuổi, 

pháp lạp 43 năm. Do ngài là Tổ trung hưng tông Thiên Thai nên đại chúng 

kính  trọng  thường  gọi  bằng  danh  xưng  Kinh  Khê  Tôn  Giả,  chứ  không  gọi 

thẳng tên tục. Đời Bắc Tống Sư được phong tặng danh hiệu Viên Thông Tôn 

Giả.  Ngoài  bộ  Pháp  Hoa  Văn  Cú  Ký  nổi  tiếng  ra,  Sư  còn  để  lại  nhiều  tác 

phẩm giá trị, quan trọng nhất là các bộ Pháp Hoa Kinh Huyền Nghĩa Thích 

Thiêm,  Chỉ  Quán  Phụ  Hành  Truyền  Hoằng  Quyết,  Chỉ  Quán  Sưu  Ký,  Chỉ 

Quán Đại Ý, Kim Cang Bề, Pháp Hoa Tam Muội Bổ Trợ Nghi, Thủy Chung 

Tâm Yếu, Thập Bất Nhị Môn. 

596 Kinh là kinh Pháp Hoa, Sớ là các bộ Pháp Hoa Huyền Nghĩa, Pháp Hoa 

Văn Cú, Ký là bộ Văn Cú Ký. 

597 Duy Dương là một thành phố thuộc tỉnh Giang Tô. 

598  Khuê  Phong  Tông  Mật  (780-841),  tổ  thứ  năm  của  tông  Hoa  Nghiêm, 

người xứ Quả Châu, sống vào thời Đường, thường được gọi là Khuê Phong 

Thiền  Sư  hay  Khuê  Sơn  đại  sư,  thụy  hiệu  là  Định  Huệ  thiền  sư.  Năm 

Nguyên  Hòa  thứ  2  (807)  lên  kinh  ứng  thí,  đi  ngang  qua  Toại  Châu,  nghe 

Đạo Viên hòa thượng thuyết pháp bèn xin xuất gia và thọ giới Cụ Túc. Theo 

lời khuyên của ngài Đạo Viên, Sư đến tham học với ngài Ích Châu Nam Ấn 

chùa  Tịnh  Chúng,  rồi  tham  yết  ngài  Thần  Chiếu  chùa  Báo  Quốc  tại  Lạc 

Dương.  Năm  Nguyên  Hòa  thứ  năm  (810),  gia  nhập  vào  đồ  chúng  của  ngài 

Thanh Lương Trừng Quán, thọ trì giáo học kinh Hoa Nghiêm. Năm Nguyên 

Hòa 11 (811), trụ tích tại chùa Trí Cự ở núi Chung Nam, tự thệ không xuống 

núi, đọc hết Đại Tạng Kinh trong ba năm, soạn ra bộ Viên Giác Kinh Khoa 

Văn. Sau  ngài qua chùa Thảo Đường cũng  thuộc  núi Chung Nam  lắng  tâm 

tu học, soạn ra bộ Viên Giác Kinh Đại Sớ. Rồi lại dời qua Khuê Phong Lan 

Nhã  cũng  thuộc  núi  ấy,  chuyên  chú  tụng  kinh  tu  Thiền.  Tướng  quốc  Bùi 

Hưu  cùng  mọi  nhân  sĩ  trong  triều,  ngoài  nội  đều  rất  kính  trọng.  Sư  từng 

được  thỉnh  vào  cung  giảng  kinh,  nhưng  không  lâu  lại  xin  trở  về  núi.  Ngày 

mồng  Sáu  tháng  Giêng  năm  Hội  Xương  nguyên  niên,  Sư tọa  hóa  tại  Hưng 

Phước Tháp Viện, thọ sáu mươi hai tuổi, pháp lạp ba mươi tư năm. 

599 Hỗ là giải thích những nghĩa lý trong sách cổ bằng những ngôn từ bình 

dị, đương thời cho người ta dễ hiểu. Do cư sĩ Mã Thông Bạch đem nghĩa lý 



kinh Kim Cang giải thích bằng văn tự hiện thời một lần nữa, trước ông đã có 

nhiều người làm chuyện đó, nên đặt tên tác phẩm là Thứ Hỗ (giải thích bằng 

thể văn đơn giản một lần nữa). 

600 Khi chưa xuất gia, tổ Huệ Năng làm tiều phu, gánh củi đến bán cho ông 

trưởng  giả,  nghe  ông đọc kinh  Kim Cang  bèn  ngộ chân tâm, phát tâm  xuất 

gia. 

601  Kinh  Địa  Tạng  Bồ  Tát  Thập  Luân  dạy  có  mười  Hữu  Y  Hạnh  Luân  và 

mười Vô Y Hạnh. Hữu Y nghĩa là những hạnh nghiệp có thể nương nhờ vào, 

dùng chữ Luân với ý nghĩa giống như bánh xe lăn, nghiền nát Hoặc nghiệp. 

Như vậy, Hữu Y Hạnh Luân là những hạnh nghiệp có thể đoạn phiền hoặc, 

chứng  Bồ  Đề.  Vô  Y  Hạnh  là  những  hạnh  nghiệp  không  thể  nương  tựa  vì 

chúng tăng trưởng phiền não, vọng tưởng, chấp trước. 

Mười Hữu Y Hạnh Luân là:  

1) Đầy đủ lòng tin trong sạch, trọn tín tâm thanh tịnh. 

2) Có đủ lòng hổ thẹn. 

3) An trụ trong luật nghi, nhiếp thân khẩu ý, an trụ tịnh giới. 

4) An trụ từ tâm. 

5) An trụ bi tâm. 

6) An trụ hỷ tâm. 

7) An trụ xả tâm. 

8) Có chánh quy y, y chỉ nơi Tam Bảo. 

9) Đầy đủ tinh tấn, tùy thuận tu học, dũng mãnh, siêng tinh. 

10) Thường lạc tịch tịnh, lòng lắng tịnh, tư duy đúng lý, dứt các vọng tưởng. 

Mười Vô Y Hạnh là:  

1) Gia Hạnh hoại nhưng ý lạc không hư hoại. 

2) Ý lạc bị hoại nhưng gia hạnh không hoại. 

3) Gia hạnh, ý lạc đều hoại. 

4) Giới hoại, nhưng kiến không hoại. 

5) Kiến hoại, nhưng giới không hoại. 

6) Kiến, giới đều hoại. 

7) Gia hạnh, ý lạc, giới, kiến đều không hoại, nhưng y chỉ vào sức bạn ác. 

8) Tuy  y  chỉ  thiện  hữu  và  có  gia  hạnh,  nhưng  ngu  độn  như dê  câm,  không 

phân  biệt  các  sự  lý,  nghe  thiện  pháp  nói  là  bất  thiện  pháp,  chẳng  lãnh  ngộ 

được ý nghĩa. 

9) Đối  với  các  thứ  của  cải,  thường  không  chán  đủ,  miệt  mài  theo  đuổi  nên 

tâm bị loạn. 

10) Bị các bệnh tật bức bách nên cúng bái thần quỷ, cầu chú thuật. 

602 Trong Đại Tạng có ba bộ kinh: Địa Tạng Bồ Tát Thập Luân Kinh, Địa 

Tạng  Bồ  Tát  Bổn  Nguyện  Kinh  và  Chiêm  Sát  Thiện  Ác  Nghiệp  Báo  Kinh 



đều do đức  Địa Tạng khải thỉnh  Phật bèn  nói pháp,  hoặc do  một  vị Bồ Tát 

khác khải thỉnh, Phật bèn giảng diễn về công hạnh của Địa Tạng Bồ Tát. 

603 Nguyên  văn:  “Nhân tâm duy nguy, đạo tâm duy vi, duy tinh, duy nhất, 

 doãn chấp quyết trung”.  Câu này được hiểu nhiều cách khác nhau, chúng tôi 

dịch  theo  cách  diễn  giải  của  Thân  Hà  Vĩnh  trong  bộ  Trung  Hoa  Văn  Hóa 

Tâm  Lý  Học  Tâm  Yếu.  Theo  ông  Thân,  Nguy  ở  đây  là  những  nguy  hiểm, 

thử thách, chẳng hạn như danh dự, lợi lộc, của cải v.v… Đạo tâm là cái tâm 

tự nhiên, tâm thiên phú, thiên lương v.v…  “duy tinh duy nhất”  là tập trung 

tư  tưởng,  gìn  giữ  đạo  tâm.  “Doãn  quyết  kỳ  trung”   nghĩa  là  giữ  cho  thiên 

tánh chẳng dời. Như vậy câu này có thể hiểu là:  “Tâm con người do bị hoàn 

 cảnh quyến rũ, tâm đạo ngày càng nhỏ đi. Phải tập trung tư tưởng, gìn giữ 

 đạo tâm cho không thay đổi”.  

604  Tức  Hán  Nguyệt  Pháp  Tạng,  người  sống  vào  cuối  đời  Minh,  viết  sách 

Ngũ  Tông  Nguyên  cực  lực  đề  cao  tông  Lâm  Tế,  chỉ  trích  mạt  sát  các  tông 

phái  Thiền  khác,  nhất  là  tông  Tào  Động,  lập  ra  những  dị  thuyết,  gây  nên 

những  tranh  luận  ồn  ào  cho  đến  tận  thời  Ung  Chánh  hoàng  đế  nhà  Thanh. 

Học trò ông ta là Hoằng Nhẫn lại còn viết sách Ngũ Tông Cứu cực đoan hơn 

nữa,  coi  bốn  phái  Thiền  còn  lại  đều  là  tà  ngụy.  Phái  Thiền  của  Pháp  Tạng 

chủ  trương  phá  chấp  triệt  để  nên  ăn  mặn,  uống  rượu,  không  giữ  giới  luật 

cũng  không  trở  ngại  gì,  khiến cho các tôn đức tông  Lâm  Tế cũng phải quở 

trách. 

605 Mật Vân Viên Ngộ (1566-1642) là vị cao tăng tông Lâm Tế đời Minh. 

Sư người huyện Nghi Hưng, tỉnh Giang Tô, họ Tương, tự Giác Sơ, hiệu Mật 

Vân, thụy hiệu Huệ Định thiền sư. Ngài là con nhà nông, nhân đọc Lục Tổ 

Đàn Kinh liền hâm mộ Thiền Tông. Một ngày nọ nhìn đống củi có chỗ ngộ, 

bèn xuất gia với ngài Huyễn Hữu Chánh Truyền ở viện Long Trì vào năm 29 

tuổi.  Năm  Vạn  Lịch  (1602),  Chánh  Truyền  lên  kinh  đô,  Sư  được  cử  làm 

giám viện chùa Vũ Môn. Một ngày nọ đi qua núi Đồng Quan, hốt nhiên đại 

ngộ, được ngài Chánh Truyền trao y bát vào năm 39 tuổi. Năm 45 tuổi, được 

kế  nhiệm  trụ  trì  tổ  đình  Long  Trì.  Về  sau  lần  lượt  trụ  tại  các  chùa  Thiên 

Thai,  Hoàng  Bá,  Thiên  Đồng…  trước  sau  30  năm,  đại  chấn  tông  phong, 

được xưng là Tổ trung hưng tông Lâm Tế. Đệ tử hơn 3 vạn người, nổi tiếng 

nhất  là Đạo Mân, Thông Dung, Pháp  Tạng  v.v… Tổ Huệ Nguyên của tông 

Hoàng Bá tại Nhật cũng là đệ tử của ngài Mật Vân. Sư tịch năm Sùng Trinh 

thứ 15 (1642) tại chùa Thông Huyền, thọ 77 tuổi. 

606 Do viết chữ Hán theo lối Thảo thường bỏ bớt nét và dùng hình thức giả 

tá  (tức  là  dùng  chữ  đồng  âm,  ít  nét  hơn,  để  viết  cho  tiện,  cho  nhanh).  Khi 

đọc,  phải  căn  cứ  theo  ngữ  cảnh  để  hiểu  tác  giả  thật  sự  muốn  dùng  chữ  gì. 



Điều này đòi hỏi người đọc phải thông hiểu nội dung, thâm hiểu Phật pháp 

mới viết cho đúng chữ chân phương được. 

607 Ý nói đã ngộ rồi, thì càng phải nghiêm túc tu tập, như con làm đám ma 

cho cha mẹ, chẳng dám khinh thường, đãi bôi chút nào. 

608 Niêm hoa (còn gọi là “niêm hoa vi tiếu”): Theo truyền thuyết của Thiền 

Tông, trong pháp  hội  Linh Sơn, đức Phật  giơ cành  hoa cho đại chúng  xem, 

đại chúng ngơ ngác, chỉ mình tôn giả Ca Diếp mỉm cười. Đức Thế Tôn bèn 

nói:  “Ta có chánh pháp nhãn tàng, Niết Bàn diệu tâm, Thật Tướng vô tướng, 

 pháp  môn  vi  diệu,  chẳng  lập  văn  tự  truyền  riêng  ngoài  giáo,  nay  giao  cho 

 Ma Ha  Ca  Diếp”.   Nhà  Thiền  bảo  sự tích  này  lấy  từ kinh  Đại  Phạm  Thiên 

Vương Sở Vấn, nhưng hiện thời chưa tìm thấy bản kinh này trong Đại Tạng, 

ngoại  trừ  một  bản  ghi  trong  Tục  Tạng,  nhưng  cũng  bị  nghi  ngờ  tính  chân 

xác. Theo kinh Đại Bát Niết Bàn, trước khi đức Phật nhập diệt, đã giao phó 

chánh pháp cho tổ Ca Diếp như sau:  “Vô thượng chánh pháp giao phó cho 

 Ma Ha Ca Diếp, Ca Diếp sẽ là chỗ y chỉ lớn lao cho các tỳ-kheo, giống như 

 Như Lai là chỗ y chỉ cho mọi chúng sanh”.  Do vậy, các nhà nghiên cứu Phật 

học hiện thời cho rằng thuyết “niêm hoa vi tiếu” chính là sự thêm thắt, tô vẽ 

của Thiền Tông Trung Hoa sau thời Thần Hội vào đoạn kinh trên. 

609 Truyền tân tục diệm: Truyền tân là nói tắt của “hỏa truyền tân tận” (lửa 

truyền củi hết), tục diệm (nối tiếp ngọn lửa) đều có ý nghĩa là kế thừa, phát 

huy đạo của thầy. Luân Âm có nghĩa là thánh chỉ. Thanh Thế Tông là hoàng 

đế nên những gì nhà vua viết được gọi là “luân âm”. 

610 Sóc: Ngày mồng Một đầu tháng, Vọng: Ngày Rằm. 

611 Chùa này tên cổ là Pháp Vũ, thuộc nằm trên núi Lý An, thuộc ngoại vi 

thành  Hàng  Châu,  tỉnh  Chiết  Giang.  Thời  Tống  Lý  Tông,  nhằm  mục  đích 

cầu phước an dân nên đổi tên chùa thành Lý An tự. Càn Long từng sáu lượt 

đến thăm chùa này. 

612 Ý nói: Tâm pháp được truyền thừa từ đời này sang đời khác không đoạn 

tuyệt, giống như ngọn đèn này đốt nối qua ngọn đèn khác. 

613 Đăng phong tạo cực : Đạt đến cảnh giới tuyệt đỉnh 

614 Xuy Vạn Lão Nhân Thích Quảng Chân (1582-1639), pháp hiệu Tụ Vân, 

người xứ Tứ Xuyên, đắc pháp nơi Thụy Trì Nguyệt hòa thượng, thuộc pháp 

hệ  đời  thứ  hai  mươi  tám  của  ngài  Nam  Nhạc.  Thiên  Khải  là  một  niên  hiệu 

của Minh Hy Tông kéo dài từ năm 1621 đến năm 1627. 

615 Ngũ thời giáo là năm giai đoạn thuyết pháp của đức Phật: Hoa Nghiêm, 

A Hàm, Phương Đẳng, Bát Nhã, và Pháp Hoa - Niết Bàn. 

616  Vương  Bá  Hậu  là  tên  tự  của  Vương  Ứng  Lân  (1223-1296),  hiệu  là 

Thâm  Ninh  Cư  Sĩ.  Ông  sống  vào  thời  Nam  Tống,  vốn  quê  quán  tại  Khai 

Phong, sau đổi sang sống tại Khánh Nguyên (nay thuộc Ninh Ba, tỉnh Chiết 



Giang), đỗ tiến sĩ, làm đến chức Thái Thường Tự Chủ Bạ, nhưng do nói lời 

thẳng  nên  bị  cách  chức.  Sau  được  bổ  làm  Thông  Phán  Thai  Châu,  rồi  làm 

Thị Giảng kiêm Bí Thư Thiếu Giám. Vì Giả Tự Đạo đố kỵ, ông lại bị đổi đi 

Huy  Châu,  đến  khi  Giả  Tự  Đạo  mất  chức  mới  chuyển  về  giữ  chức  Lễ  Bộ 

Thượng  Thư kiêm Cấp Sự Trung. Ông rất tinh  thông kinh sử, địa  lý, thông 

thuộc  các  điển  chế,  khảo  cứu  tỉ  mỉ,  tác  phẩm  có  những  cuốn  nổi  tiếng  như 

Ngọc Hải, Ngọc Đường Loại Cảo, Thi Địa Lý Khảo, Thâm Ninh Tập v.v…, 

nhưng tác phẩm nổi tiếng hơn cả vẫn là Tam Tự Kinh. 

617 Sa-di: Tiếng Phạn là Sramanekara hoặc Sramanera; phiên đủ âm là Thất 

La  Ma  Noa  Lạc  Ca,  hoặc  Thất  La  Mạt  Ni  La.  Dịch  ý  là  Cầu  Tịch,  Pháp 

Công, Tức Ác (dứt sự ác), Cần Sách (siêng năng, gắng công), nói chung có 

nghĩa là: Dứt ác, hành thiện, cầu chứng viên tịch. Trong Tăng đoàn, Sa-di là 

người  thọ  mười  giới, chưa thọ Cụ  Túc Giới,  ít  nhất từ bảy tuổi  trở  lên.  Nữ 

gọi  là  Sa-di-ni.  Ngoài  mười  giới  căn  bản,  Sa-di  phải  vâng  giữ  14  sự  và  72 

oai  nghi.  Riêng  ở  Nhật  Bản,  do  giới  luật  suy  bại,  còn  có  cái  gọi  là  “tại  gia 

Sa-di”, tức là kẻ tu hành đã xuống tóc, thọ giới nhưng vẫn có vợ con. Trong 

một  số  tông  phái  như  Nhật  Liên  Tông,  Tịnh  Độ  Chân  Tông,  những  hòa 

thượng, đại đức của  họ thậm chí còn  không cạo đầu, không  mặc áo tu. Chỉ 

khi nào làm lễ mới mặc pháp y. Đa số tăng sĩ Nhật Bản có vợ con. 

618  Ý  nói  chỉ  là  một  sinh  vật  bình  thường,  không  khác  gì  những  động  vật 

khác. 

619 Nguyên  văn:  “Dạ khí bất túc dĩ tồn giả, vi vi cầm thú bất viễn”.  Theo 

Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải của Thường Thục Châu và Lân Công Chấn thì 

câu  này  trích  từ  thiên  Cáo  Tử  của  sách  Mạnh  Tử.  Trong  thiên  sách  này, 

Mạnh Tử dùng ví dụ: Cây cối ở núi Ngưu gần thành Lâm Truy nước Tề do 

bị người ta chặt phá, trâu dê ăn lá nên núi trơ trụi. Cũng giống như thế, con 

người  vốn không phải không có tâm  nhân  nghĩa, nhưng do buông  lung  nên 

lương tâm cũng điêu tàn giống như hằng ngày bị rìu búa chặt. Trong cư xử 

hằng ngày, lúc đêm thanh phải phản tỉnh, khôi phục “thanh khí” (tức những 

tâm  niệm  tốt đẹp).  Nếu  như trong  đêm  tối  không  khôi  phục  lại  được  thanh 

khí đầy đủ thì có khác gì loài vật đâu! 

620 Nguyên văn:  “Nhân chi sở dĩ dị vu cầm thú giả cơ hy. Thứ dân khứ chi, 

 quân tử tồn chi”.  Sách Mạnh Tử Tập Chú của Châu Hy giảng:  “Cơ hy là ít 

 ỏi. Con người và loài vật cùng được hưởng lý thiên địa tạo thành tánh, cùng 

 được hưởng khí của thiên địa nên có hình hài. Riêng mình con người được 

 thừa hưởng hình khí chánh đáng, lại có thể toàn vẹn tánh mình. Đấy chính 

 là chỗ khác biệt rất nhỏ nhặt. Tuy là nhỏ nhặt, nhưng con người và loài vật 

 chỉ  khác  biệt  ở  chỗ  ấy.  Kẻ  hèn  không  biết,  bỏ  qua,  nên  tuy  gọi  là  người 



 nhưng thật ra chẳng khác gì cầm thú. Quân tử do biết nên vâng giữ. Do kinh 

 sợ dè dặt, cho nên hưởng được toàn vẹn lý vậy!” 

621 Sơn Âm thuộc huyện Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang. 

622 Bao biếm khuyên điểm: Bao là khen ngợi, biếm là chê trách, khuyên là 

khoanh một vòng tròn, điểm là chấm một chấm bên cạnh. Tức là những chỗ 

hay dở đều ghi ký hiệu để đánh giá, nhận định. 

623 Hai mắt, hai lỗ tai, hai lỗ mũi và miệng gọi chung là thất khiếu. 

624 Nữ âm: bộ phận sinh dục của người nữ. 

625 Long Khê là hiệu của Vương Kỳ (1498-1583), tự là Nhữ Trung, là một 

nhà tư tưởng đề cao thuyết  Tam Giáo Đồng Quy  vào thời Minh  và cực  lực 

cổ vũ học thuyết “tri hành hợp nhất” của Vương Dương Minh. Những trước 

tác của ông được biên tập trong bộ Long Khê Tiên Sinh Toàn Tập. 

626 Vạn Niên Bạ: Sổ ghi tài sản của nhà chùa khi bàn giao giữa các đời trụ 

trì. 

627  Gọi  tắt  của  chữ  Bổ  Đát  Lạc  Ca  (Potalaka),  tức  là  một  cách  phiên  âm 

khác của Phổ Đà. 

628 Sắc tu: Triều đình đứng ra tu bổ, xây cất. 

629  Trong  các  tùng  lâm  lớn,  chùa  thường  có  chia  ra  làm  nhiều  chúng  như 

chúng  Đông  Liêu,  Tây  Liêu  v.v…  Nói  “con  cháu  các  phòng  trong  chùa” 

nghĩa  là  chỉ  tuyển  chức  vụ  Trụ  Trì  từ đệ  tử,  đồ  tử,  đồ  tôn  của  Tăng  chúng 

thường trụ tại chùa, chứ không thỉnh người ngoài giữ chức vụ này. 

630 Đồng chân xuất gia: xuất gia từ khi còn rất bé. 

631 Nhược quan: 20 tuổi. Thuở xưa, khi đến tuổi 20, thanh niên bèn búi tóc 

lên, bắt đầu đội  mũ  nho sinh, nên  về sau tuổi 20 được gọi  là “nhược quan” 

(đội mũ). 

632 Tức nhà vua 

633 Tiếng xưng tụng vị thầy đã mất của mình. 

634 Con cháu đồ đệ đời sau trong đạo. 

635 Mười mấy nhà ở đây chỉ các chùa miếu có Tăng chúng là đồ tử, đồ tôn 

của Biệt Am. 

636  Tức  y  pháp  bất  y  nhân,  y  nghĩa  bất  y  ngữ,  y  liễu  nghĩa  bất  y  bất  liễu 

nghĩa, y trí bất y thức. 

637  Theo  biên  niên  sử,  năm  Đạo  Quang  thứ  22  (1842)  là  năm  Nhâm  Dần, 

còn năm Quý Mão nhằm năm Đạo Quang 23. Tính đến năm Đồng Trị thứ 12 

(1873)  thì  ngài  Thông  Trí  đã  31  tuổi,  chứ  không  phải  21,  không  rõ ấn  bản 

Ấn Quang Văn Sao này có bị khắc lầm hay không? 

638 Theo truyền thuyết, ngoài Đông Hải có ba hòn đảo tên Bồng Lai, Doanh 

Châu,  Phương  Trượng  là  nơi  tiên  ở.  “Dạo  chơi  Bồng  Đảo”   có  nghĩa  là 

mong được thành tiên. 



639 Trong Đạo giáo, thường gọi những vị tu tiên đắc đạo là Chân Nhân. Về 

sau,  danh  từ  này  bị  lạm  xưng;  những  đạo  sĩ  phàm  tục,  chưa  tu  chứng  gì, 

nhưng  có  địa  vị,  quyền  thế,  hay  đứng  đầu  một  đạo  quán  cũng  được  xưng 

tụng  là  Chân  Nhân.  Đến  cuối  đời  Minh  -  Thanh,  hầu  như  đạo  sĩ  nào  cũng 

được gọi là Chân Nhân. 

640  Tức  ngài  Tịch  Sơn  (xin  xem  lại  lá  thư  123,  Tổ  Ấn  Quang  có  nói  đến 

chuyện này). 

641  Vị  tác  gia  ở  đây  chính  là  ông  Lê  Đoan  Phủ,  xin  xem  lại  lá  thư  123  và 

124. 

642 Nguyên văn là  “thiết bất khả thác nhận định bàn tinh”  (chớ nên đọc sai 

vạch cân), “định bàn tinh” là những vạch khắc trên cán cân. Do vậy, chúng 

tôi dịch phỏng theo ý là “phán đoán sai lầm”. 

643 Tháp Phổ Đồng: Tháp thờ  xương cốt  người đã  mất trong các tùng  lâm 

thường được gọi chung là tháp Phổ Đồng. 

644 Tiên sư công: Tiếng gọi thầy của vị thầy mình đã khuất. 

645 Thế độ pháp tự: Thế độ là xuống tóc xuất gia, pháp tự là người nối tiếp 

pháp. Như vậy, thế độ pháp tự tức là đệ tử xuất gia. 

646 Chỉ chung các đệ tử, đồ tôn xuất gia. 

647 Chùa Pháp Vũ là một trong ba ngôi chùa lớn nhất ở Phổ Đà, nằm ngay 

bên cạnh đỉnh núi Bạch Hoa, dưới ngọn núi Quang Hy, thường được gọi là 

chùa  sau.  Năm  Vạn  Lịch  thứ  tám  (1580),  ngài  Đại  Trí  Chân  Dung  từ  Tây 

Thục đến lễ Phổ Đà Sơn, thích vẻ đẹp của dòng suối dưới ngọn Phổ Đà bèn 

kết am tranh để ở, đặt tên là Hải Triều Am, lấy ý từ câu  “pháp hải triều âm 

 tùy cơ phổ ứng”.  Năm Vạn Lịch 22 (1594), được quận thú (người đứng đầu 

một quận thời Minh) là Ngô An Quốc đổi tên thành Hải Triều Tự. Năm Vạn 

Lịch 26 (1598), chùa bị hỏa hoạn. Đến năm Vạn Lịch 33 (1605), mới được 

xây  dựng  lại.  Năm  Vạn  Lịch  34  (1606),  được  sắc  tứ  là  Hộ  Quốc  Trấn  Hải 

Thiền Tự. Sau mấy cơn binh hỏa, chùa gần như sụp nát hoang tàn. Đến năm 

Khang  Hy  26  (1687),  hòa  thượng  Biệt  Am  Tánh  Thống  lên  trụ  trì,  trùng 

hưng Pháp Vũ. Đến năm Khang Hy hai mươi tám (1689), cùng với chùa Phổ 

Tế  được  triều  đình  ban  tiền  trùng  tu.  Năm  Khang  Hy  38  (1699),  được  các 

biển ngạch Thiên Hoa Pháp Vũ và Pháp Vũ Thiền Tự. Chùa mang tên Pháp 

Vũ  từ đó  đến  nay.  Đợt  trùng  tu  quy  mô  nhất  là  vào  năm  Ung  Chánh  thứ 9 

(1731). 

648 Tức pháp sư Hóa Văn. 

649 Ý nói thiết tha, chí thành như con làm đám ma cho cha mẹ. 

650 Sách ghi thứ tự truyền thừa các đời của một ngôi chùa. 



651  Tứ  sanh:  Bốn  cách  sanh  ra  của  chúng  sanh,  tức  noãn  (sanh  ra  bằng 

trứng), thai (sanh bằng thai), thấp (sanh từ chỗ ẩm ướt), hóa (sanh bằng cách 

biến hóa, như chúng sanh trong địa ngục, ngạ quỷ, thiên giới). 

Cửu  hữu:  Tức  tam  hữu.  Ba  cõi  Dục  Giới,  Sắc  Giới,  Vô  Sắc  Giới,  nếu  chia 

nhỏ ra sẽ thành chín nên gọi là cửu hữu. Do có phiền hoặc, nghiệp báo, sanh 

tử nên gọi là Hữu. 

652  Trượng  thất:  Cái  thất  rộng  một  trượng  vuông.  Theo  kinh  Duy  Ma  Cật 

Sở Vấn, cư sĩ Duy Ma thị hiện mắc bệnh, nằm trong thất này, ngài Văn Thù 

dẫn  đại  chúng  vào  trong  thất  ấy  thăm  bệnh.  Những  vấn  đáp  giữa  hai  ngài 

được chép thành kinh Duy Ma Cật Sở Vấn. 

653 Còn gọi là pháp nhiên, tự nhiên, thiên nhiên, tự nhĩ, pháp nhĩ tự nhiên, 

tự  nhiên  pháp  nhiên.  Vốn  là  từ  dùng  để  chỉ  các  pháp  trong  trạng  thái  tự 

nhiên  không  qua  tạo  tác  nào,  nói  cách  khác,  “pháp  nhĩ”  là  tướng  trạng  tự 

nhiên  vốn  sẵn  có  của  bất  cứ  sự  vật  nào.  Theo  Hoa  Nghiêm  Kinh  Thám 

Huyền Ký, quyển 3 giải thích:  

1) Xét trong  hình thức  tồn  tại của các pháp thì  hết thảy không  gì chẳng do 

nhân duyên hòa hợp thành, như nước luôn chảy xuống, lửa luôn bốc lên đều 

là những sự hoàn toàn tự nhiên như thế. 

2)  Nếu  nói  trên  phương  diện  Chân  Như,  vạn  pháp  tự  nhiên  tùy  duyên,  tự 

nhiên quy về tánh, đều vốn sẵn bình đẳng. 

Sách  Du  Già  Sư  Địa  Luận  cho  rằng  “pháp  nhĩ  đạo  lý”  chính  là  đạo  lý  tự 

nhiên sẵn có của bất cứ sự vật nào như tánh của lửa là nóng, tánh của nước 

là thấm ướt. Tịnh Độ Chân  Tông của Nhật còn đưa ra khái  niệm “pháp  nhĩ 

vãng  sanh”,  tức  là  nương  vào  nguyện  lực  của  Phật  A  Di  Đà  tự  nhiên  vãng 

sanh về Báo Độ. 

654 Nguyên văn  “tịnh tiêu tề khu, vô hoặc hiên điệt”  (rong cương cùng đi, 

mũi xe không chênh nhau). Tiêu là cái hàm thiếc ở mõm ngựa. Ý nói: Sánh 

ngựa cùng đi ngang nhau, xe đi ngang nhau không trước sau, chúng tôi dịch 

gọn là “sánh bằng, không có hơn kém”. 

655 Từ thời nhà Châu, hoàng đế cho đúc chín cái đỉnh lớn bằng đồng đặt ở 

kinh  đô,  tượng  trưng  cho  chín  châu  lớn  của  Trung  Hoa  thời  cổ.  Chín  châu 

tùy theo triều đại mà được phân định khác nhau. Chẳng hạn như vào đời nhà 

Hạ, chín châu là Cổn, Ký, Thanh, Từ, Dự, Kinh, Dương, Ung và Lương. Đời 

nhà  Thương  thì  chín  châu  là  Ký,  Dự,  Từ,  Ung,  Kinh,  Dương,  U,  Cổn  và 

Doanh. Đời Châu lại chia chín châu như sau: Dương, Kinh, Dự, Thanh, Cổn, 

Ung, U, Ký và Tịnh. Nói chung, chín châu này tượng trưng cho toàn bộ  

lãnh thổ Trung Hoa. 



656  Trải  vàng  (bố  kim):  Trưởng  giả  Cấp  Cô  Độc  đem  vàng  trải  đất  để  lập 

tinh xá Kỳ Viên. Dùng tích này để nói đàn-việt bỏ ra tiền của xây dựng điện 

đường. 

657  Tinh  lam:  Ngôi  chùa  đẹp  đẽ.  Phạm  vũ  lẫn  tinh  lam  đều  chỉ  ngôi  chùa 

trang nghiêm, đẹp đẽ. 

658 Đạo Doãn là một chức quan võ, còn gọi là Đạo Đài, đứng đầu việc binh 

nhiều  huyện  dưới  đời  Thanh.  Chẳng  hạn  chức  Trường  Xuân  Đạo  Doãn 

thống lãnh việc binh bị cả 12 huyện như Cát Lâm, Trường Xuân, Y Thông, 

Nông An v.v…  

659 Theo Lịch Đại Tam Bảo Ký và sách Tả Thị Ngũ Hồ, ngài Bạch Thi Lê 

Mật (gọi đầy đủ là Bạch Thi Lê Mật Đa  La, dịch nghĩa là Cát Hữu), người 

xứ Cưu Ty (Kuche), là thái tử nước ấy, nhưng nhường ngôi cho em, đi xuất 

gia. Ngài rất thông minh, hiểu sâu xa Phật pháp, đến Trung Quốc trong niên 

hiệu  Vĩnh  Gia  đời  Tấn.  Khi  ấy,  Trung  Hoa  đại  loạn  nên  Ngài  bèn  vượt 

Trường Giang  xuống  Hoa Nam, đến  Kiến  Khang  trụ tích  tại chùa  Kiến Sơ. 

Thừa tướng Vương Đạo rất coi trọng, đa phần các triều thần đều quy y. 

660 Đại Quán Đảnh  Thần Chú  Kinh  (Mahabhiseka Mantra), thường  gọi tắt 

là  Đại  Quán  Đảnh  Kinh,  do  ngài  Bạch  Thi  Lê  Mật  Đa  dịch  vào  thời  Đông 

Tấn, hiện được chép trong quyển 26 của Đại Chánh Tân Tu Đại Tạng Kinh. 

Kinh này gồm mười hai bộ kinh nhỏ hợp thành gồm từ bộ thứ nhất là Quán 

Đảnh  Tam  Quy  Ngũ  Giới  Đới  Bội  Hộ  Thân  Thần  Chú  Kinh  đến  kinh  cuối 

cùng Quán Đảnh Bạt Trừ Quá Tội Sanh Tử Đắc Độ Kinh. Kinh Quán Đảnh 

Chương Cú  Bạt  Trừ Quá Tội Sanh Tử Đắc Độ  Kinh tương đồng  với Dược 

Sư  Như  Lai  Bổn  Nguyện  Kinh  do  ngài  Đạt  Ma  Cấp  Đa  dịch  và  Dược  Sư 

Lưu Ly Quang Như Lai Bổn Nguyện Công Đức Kinh của ngài Huyền Trang 

dịch. 

661  Kinh  Dược  Sư  tên  tiếng  Phạn  là  Bhagavān  Bhaisajyaguru 

Vaidūryaprabhasya  Pūrvapranidhānaviśesa  Vistara  có  đến  năm  bản  dịch 

khác  nhau.  Bản  dịch  đầu  tiên  của  ngài  Bạch  Thi  Lê  Mật  Đa  La  thời  Đông 

Tấn, bản thứ hai do ngài Huệ Giản dịch vào thời Lưu Tống (năm 457), bản 

thứ  ba  của  ngài  Đạt  Ma  Cấp  Đa  dịch  vào  thời  Tùy,  bản  thứ  tư  của  ngài 

Huyền  Trang  dịch  vào  đời  Đường,  bản  thứ  năm  do  ngài  Nghĩa  Tịnh  dịch 

cũng  vào  đời  Đường.  Ngoại  trừ bản  của  ngài  Bạch  Lê  Thi  Mật  Đa  ra,  bốn 

bản  đều  nhấn  mạnh  đến  công  đức  của  Phật  Dược  Sư.  Bản  của  ngài  Nghĩa 

Tịnh đầy đủ nhất, mang danh xưng Dược Sư Lưu Ly Quang Thất Phật Bổn 

Nguyện  Công  Đức  Kinh,  có  tên  bảy  vị  Phật,  bổn  nguyện  và  thần  chú  của 

mỗi  vị.  Trong  kinh  này,  đức  Phật  Dược  Sư  ở  xa  nhất,  bổn  nguyện  nhiều 

nhất, công đức thù thắng nhất trong số các vị Phật. Bản của ngài Nghĩa Tịnh 

thường  được  gọi  tắt  là  Thất  Phật  Dược  Sư  Kinh.  Cũng  do  kinh  này,  trong 



các pháp  hội Dược Sư xưa kia thường  lập đàn Dược Sư gồm  bảy khu,  mỗi 

khu  đốt  bảy  ngọn  đèn  lớn  trước  bàn  Phật.  So  với  các  kinh  Mật  giáo  khác, 

kinh Dược Sư được chú giải nhiều nhất. 

662 Kinh  Phật khi  xưa được chép trên  lá bối  (bối diệp).  Bối  diệp  gọi đủ  là 

Bối  Đa  La  Diệp  tức  lá  của  cây  Bối  Đa  La  (pattra),  tên  khoa  học  là  Laurus 

Oassia. “Bối diệp”  là danh  xưng chung chỉ tên các  loại  lá có thể dùng thay 

giấy khi chưa phát  minh ra  giấy. Được dùng phổ biến  nhất  là  lá cây Đa  La 

(Tāla). Loại lá này thuôn dài, dày chắc. Người ta phơi lá cho khô, cắt thành 

từng miếng rộng độ 6cm, dài chừng 18cm. Hai đầu xoi lỗ nhỏ để chép xong 

sẽ  xỏ  dây  buộc  thành  từng  tập.  Khi  chép  kinh,  người  ta  dùng  mũi kim  hay 

vật nhọn khắc chữ trên lá. Khắc xong, bôi mực lên rồi chùi đi, mực đọng lại 

nơi vết khắc. Một số quốc gia sau này tuy đã có giấy vẫn dùng phương pháp 

chép kinh  lên  những  mảnh  giấy rời rồi buộc lại thành tập  như ở Tây  Tạng, 

Nepal,  Mông  Cổ  vẫn  còn  dùng.  Các  nước  Nam  Truyền  Phật  giáo  như 

Cambodia, Lào, Thái vẫn còn giữ được rất nhiều bản kinh chép theo lối này 

trên lá gồi. 

663 Ông Châu đầu  tiên  là Châu Đôn Di,  người sáng  lập  Lý Học đời  Tống. 

Ông Châu thứ hai là Châu Hy, còn Trương là Trương Tải, triết gia theo chủ 

nghĩa duy  vật. Trình  là  hai anh em  Trình  Hạo  và  Trình Di, cũng  là  hai  nhà 

Lý Học nổi tiếng đời Tống. Họ đưa quan niệm Lý và Khí vào Nho Học, nên 

học thuyết của họ được gọi là Tống Nho. 

664 Huyện Vụ Nguyên thuộc tỉnh An Huy. 

665 Thập Tam  Kinh  là  mười ba bộ sách trọng  yếu của Nho Giáo, tức kinh 

Dịch,  kinh  Thư,  kinh  Thi,  Châu  Lễ,  Nghi  Lễ,  Lễ  Ký,  Tả  Truyện,  Công 

Dương  Truyện,  Cốc  Lương  Truyện,  Luận  Ngữ,  Hiếu  Kinh,  Nhĩ  Nhã  và 

Mạnh Tử. 

666 Phiên thiết: Một  lối phiên âm chữ  Hán, dùng  hai chữ để  ghép  lại. Chữ 

thứ  nhất  diễn  tả  phụ  âm,  chữ  thứ  hai  hình  dung  âm  vận.  Các  từ  điển  cũ, 

chẳng  hạn  như  từ  điển  Khang  Hy,  thường  dùng  lối  này  để  mô  tả  âm  đọc, 

chua thêm  một chữ đơn giản nhiều người biết cách đọc để hình dung thanh 

âm. Chẳng  hạn chữ Diễn 演được từ điển  Khang  Hy phiên  là Dĩ thiển thiết, 

âm Diễn (以淺切,音衍). Như vậy âm đọc là D + iển, nhưng do hiệp vận với 

chữ  Diễn  nên  phải  đọc  thành  Diễn.  Theo  các  nhà  nghiên  cứu,  cách  phiên 

thiết này mô phỏng lối ghép chữ cái để ghi âm của tiếng Phạn. 

667 Tứ Khố Toàn Thư là một bộ sách tập thành vĩ đại nhất những tác phẩm 

đặc sắc nhất trong lịch sử học thuật Trung Quốc, được biên soạn kể từ năm 

Càn  Long  38  (1773),  phải  mất  9  năm  ròng  rã  mới  hoàn  thành.  Tất cả  gồm 

3.503  tác  phẩm,  chia  thành  36.304  quyển,  gần  320  loại,  ước  tính  đến 



800.000  chữ,  bao  gồm  những  tác  phẩm  từ  thời  Tiên  Tần  (trước  đời  Tần 

Thủy  Hoàng) cho  đến  trước  thời  Càn  Long.  Toàn  tập  được  chia  thành  bốn 

bộ phận lớn là Kinh, Sử, Tử, Tập (do vậy gọi là Tứ Khố). Ngoài những tác 

phẩm kinh điển của Nho Gia như Tứ Thư, Ngũ Kinh, còn có những tài liệu 

vô  cùng  giá  trị  như  Tư  Trị  Thông  Giám,  Thủy  Kinh  Chú,  Quốc  Ngữ,  Bản 

Thảo  Cương  Mục,  kể  cả  những  tác  phẩm  của  Nhật  Bản,  Triều  Tiên,  Việt 

Nam, Ấn Độ và các nhà truyền giáo Âu Châu cũng được thu thập. Công việc 

biên soạn được giao cho một cơ quan mệnh danh là Tứ Khố Toàn Thư Quán, 

vua sai hoàng tử thứ 15 là Vĩnh Dung làm Tổng Giám Tu, sai quận chúa Vu 

Mẫn Trung làm Tổng Tài, sai các đại học sĩ, thượng thư, thị lang thuộc sáu 

bộ làm phó tổng tài. Các học giả nổi tiếng thời ấy như Lục Tích Hùng, Tôn 

Sĩ Nghị, Đới Chấn, Châu Vĩnh Niên v.v… đều tham gia biên soạn. Số người 

tham dự chánh thức lên đến 3.600 người, nhân viên sao chép lên đến 3.800 

người.  Điểm  đặc  sắc  của  Tứ Khố  Toàn  Thư  là  bao  gồm  toàn  bộ  những  tác 

phẩm  trọng  yếu  trong  bộ  Vĩnh  Lạc  Đại  Điển  của  thời  Minh.  Sau  khi  hoàn 

thành, sách được chép thành bảy bộ, chia ra cất giữ ở bảy nơi như Văn Uyên 

Các  trong  Tử  Cấm  Thành,  Văn  Nguyên  Các  thuộc  vườn  Viên  Minh,  Văn 

Sóc Các thuộc Cố Cung Phụng Thiên, Văn Tông Các thuộc chùa Kim Sơn ở 

Trấn  Giang  v.v…  Năm  Càn  Long  52  (1781),  vua  đọc  bộ  này,  phát  hiện  có 

những tác phẩm chê bai Thanh triều, bèn ra lệnh tái thẩm tra Tứ Khố Toàn 

Thư, bỏ đi 11 bộ sách trong ấy. Năm Gia Khánh thứ 8 (1803), Kỷ Hiểu Lam 

lại  vâng  lệnh  nhuận  sắc,  bổ  túc  sai  sót,  tạo  thành  bản  hoàn  chỉnh.  Khi  liên 

quân  Anh  Pháp tấn công  Bắc  Kinh  năm 1860, vườn Viên Minh bị đốt trụi. 

Loạn  quân  Thái  Bình  Thiên  Quốc  lại  đốt  cháy  gác  Văn  Tông,  Văn  Hội  ở 

Hoa Nam. Như vậy, ba bộ Tứ Khố Toàn Thư bị thiêu hủy. Ngày nay chỉ còn 

được ba bộ hiện đang lưu giữ tại Đài Bắc Cố Cung Bác Vật Viện (viện Bảo 

Tàng Cố Cung Đài Bắc), nhưng chỉ có một bộ hoàn chỉnh (theo Wikipedia). 

668 Gương Tần:  Tương truyền Tần  Thủy  Hoàng có  một tấm  gương báu có 

thể soi thấu ngũ tạng lục phủ của con người, biết rõ người ấy tà hay chánh. 

Còn  ngọc  bích  núi  Kinh  chỉ  viên  ngọc  Biện  Hòa.  Thời  Chiến  Quốc,  Biện 

Hòa tìm được tảng đá có ngọc từ Kinh Sơn, đem dâng cho vua, nhưng không 

ai tin tảng đá xù xì ấy có ngọc. Vua cho là khinh quân, truyền chặt một chân. 

Vẫn cố dâng, bị chặt nốt chân kia. Biện Hòa ôm tảng đá khóc ngoài đồng, có 

người thương tình tâu lên vua. Vua truyền phá đá, quả nhiên tìm được viên 

ngọc quý báu  vô song. Tương truyền,  viên ngọc  này về sau được dùng  làm 

ngọc tỷ (ấn ngọc) truyền quốc của Tần Thủy Hoàng. 

669  Hạ Môn (còn có  tên  là  Lộ Đảo, thời  Tống  gọi  là Gia  Hòa Dự),  là  một 

thành  phố  duyên  hải  thuộc  miền  Đông  Nam  tỉnh  Phước  Kiến,  được  hình 

thành từ năm 712, được coi là một thành phố trọng yếu của vùng Mân Nam. 



670 Tràng (dhvaja) vốn là một loại cờ hiệu dùng để trang nghiêm đạo tràng, 

có  hình  ống  tròn,  chung  quanh  có  tua.  Về  sau,  những  trụ  cao,  có  hình  ống 

hoặc hình lục lăng hay bát giác, bốn mặt khắc kinh cũng được gọi là Tràng 

hay Kinh Tràng. Tràng nói ở đây chính là loại cột trụ cao. 

671 Phong Can là một vị Tăng sống vào thời Đường, giỏi làm thơ, cùng Hàn 

Sơn  và  Thập  Đắc  được  gọi  là  Quốc  Thanh  Tự  Tam  Ẩn  (ba  vị  ẩn  dật  chùa 

Quốc  Thanh).  Sư  để  tóc  dài  rũ  ngang  mày,  mặc  áo  vải,  thân  cao  hơn  bảy 

thước (Tàu). Thoạt đầu sống tại chùa Quốc Thanh trên núi Thiên Thai, ngày 

lo giã gạo, đêm ngâm vịnh, nói năng không câu nệ, đa phần thường là những 

lời huyền ký. Nếu ai tò mò hỏi đến chỉ đáp hai chữ “tùy thời”. Sư từng ca hát 

nghêu  ngao,  có  lần  cưỡi  hổ  chạy  vào  chùa  khiến  chúng  Tăng  kinh  sợ.  Vào 

thời Tiên Thiên (712-713), Sư lên Kinh Triệu (Trường An) hoằng hóa, từng 

trị  bệnh  cho  ông  Lư  Khưu  Dận.  Do  sự  chỉ  điểm  của  Sư,  ông  Lư  từng  đến 

tham phỏng hai vị Hàn Sơn, Thập Đắc. Theo Truyền Đăng Lục, ông Lư tìm 

đến chùa  Quốc Thanh thấy  Hàn Sơn, Thập Đắc cười  hi  hí,  lộ  vẻ  ngây  ngô, 

bất giác phục xuống lễ. Vị Tri Khách tăng kinh ngạc: “Sao đại quan lại lễ hai 

gã cuồng vậy?” Hàn Sơn nắm tay họ Lư cười hề hề: “Phong Can lắm miệng 

quá!  Lễ  ta  làm  chi!”  Nắm  một  lúc  thả  ra,  rồi  Hàn  Sơn,  Thập  Đắc  nắm  tay 

nhau chạy ra khỏi cửa chùa, không bao giờ trở lại nữa. Sự tích ghi chép về 

ngài  Phong  Can  không  nhiều,  không  rõ  Sư  thị  tịch  năm  nào,  hiện  chỉ  còn 

mấy bài thuộc tập Phong Can Thi và một số bài thơ chép trong tập Hàn Sơn 

Thi Tập. 

672 Bảo Chí (418-514), sống vào thời Nam Triều, còn được gọi là Bảo Công 

hoặc Chí Công hòa thượng. Sư người huyện Kim Thành, Nam Quân, Thiểm 

Tây,  họ  là Châu. Xuất  gia từ nhỏ, theo  ngài  Tăng  Kiệm tu tập  Thiền Định. 

Vào niên hiệu Thái Thủy (466-471) đời Lưu Tống, Sư đến Đô Ấp, không ở 

nơi  nào  nhất định, thường  hay  nói  thơ, có những  lời  lẽ tựa  hồ sấm ký. Dân 

chúng chen nhau đến hỏi việc họa phước. Tề Vũ Đế cho là Sư mê hoặc quần 

chúng nên bắt giam, nhưng cứ thấy Sư ngày ngày rong chơi ngoài phố. Vào 

trong ngục xem vẫn thấy Sư nằm đó. Vua nghe vậy, bèn đón vào vườn hoa 

cho ở trong ấy, cấm không được ra; nhưng vẫn thấy Sư hằng ngày dạo khắp 

các  chùa  Long  Quang,  Kế  Tân,  Hưng  Hoàng,  Tịnh  Danh  v.v…  Đến  khi 

Lương  Võ  Đế  sáng  lập  triều  đại,  mới  bỏ  lệnh  giam.  Sư  thường  luận  Phật 

pháp  rất  nhiều  với  vua. Sư thị tịch  tháng  Chạp  năm  Thiên Giám 13, thọ 96 

tuổi.  Vua  sai  an  táng  tại  đồi  Độc  Long  thuộc  Chung  Sơn,  dựng  chùa  Khai 

Thiện cạnh mộ tháp, ban thụy hiệu là Quảng Tế đại sư. Các đời vua về sau 

đều  phong  tặng  thụy  hiệu  như  Diệu  Giác  đại  sư,  Đạo  Lâm  Chân  Giác  Bồ 

Tát,  Từ  Ứng  Huệ  Cảm  đại  sư  v.v…  Căn  cứ  trên  những  ghi  chép  về  những 

pháp  ngữ của  Sư,  sách  Phật  Tổ  Lịch  Đại  Thông  Tải  kết  luận  ý  chỉ  của  Sư 



ngầm  hợp  tông  chỉ  nhà  Thiền.  Sư  cũng  là  người  chủ  biên  công  việc  biên 

soạn bộ sám đồ sộ Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp (thường gọi là Lương Hoàng 

Sám). 

673  Tăng  Già  (628-710),  sống  vào  thời  Đường,  vốn  là  người  xứ  Bắc  Hà, 

Thông  Lãnh,  Tây  Vực.  Trong  niên  hiệu  Long  Sóc  (661-663),  Sư  đến  Tây 

Kinh, đi khắp các miền Giang Hoài, rồi trụ tại chùa Long Hưng ở Sở Châu. 

Về sau Sư tìm được một tượng Phật vàng ở huyện Lâm Hoài thuộc Tứ Châu 

(nay  thuộc  tỉnh  An  Huy),  trên  tượng  có  bài  minh  Cổ  Hương  Tích  và  bài 

minh Phổ Chiếu Vương Phật, bèn lập chùa Lâm Hoài để thờ. Sư thường biến 

hiện những tướng thần dị, chẳng hạn như hiện thân Quán Âm mười một mặt. 

Người  đời  kính  ngưỡng,  gọi  là  hóa  thân  của  Quán  Âm  Đại  Sĩ.  Năm  Cảnh 

Long thứ hai (708) thời Đường Trung Tông, Sư vâng chiếu vào cung giảng 

pháp,  được  tôn  làm  Quốc  Sư.  Chẳng  lâu  sau,  tại  chùa  Tiến  Phước,  Sư  trị 

bệnh,  cầu  mưa  linh  nghiệm,  nên  chùa  Lâm  Hoài  được  sắc  tứ  biển  ngạch 

“Phổ Quang Vương Tự”. Ngày mồng Hai tháng Ba năm Cảnh Long thứ tư, 

Sư thị tịch tại chùa Tiến Phước, thọ 83 tuổi. 

674 Hàn Sơn: Ẩn sĩ đời Đường, sống trong hang tối ở rặng Hàn Nham cách 

núi  Thiên  Thai  của  tỉnh  Chiết  Giang  14  dặm,  không  ai  rõ  họ  tên  Ngài  nên 

gọi  theo  chỗ  ở  thành  tên  Hàn  Sơn.  Hàn  Sơn  thường  đến  chùa  Quốc  Thanh 

bầu  bạn  với  sư  Thập  Đắc.  Sư  Thập  Đắc  trông  nom  trai  đường  chùa  này. 

Cơm  thừa  thức  ăn  dư  của  đại  chúng  bỏ  lại,  sư  Thập  Đắc  thâu  thập,  đựng 

trong  một  cái  giỏ  trúc  đợi  Hàn  Sơn  đến  cùng  ăn.  Hàn  Sơn  hình  dung  xốc 

xếch,  dáng  vẻ  điên  rồ.  Đến  chùa  Quốc  Thanh  có  lúc  đi  thong  dong,  có  khi 

chạy đuổi người, có lúc ngửa mặt lên không quát mắng. Tăng chúng bực bội, 

ùa ra xua đuổi, bèn uốn mình vỗ tay, cười ha hả bỏ chạy. Ngài mặc áo rách 

nát, hình dung tiều tụy, lấy vỏ cây làm mũ, chân đi guốc gỗ to. Thích ngâm 

thơ xướng kệ, lời lẽ ngập tràn đạo vị. Khi thứ sử Thai Châu là Lư Khưu Dận 

đến bái phỏng, ngài cùng sư Thập Đắc bỏ trốn. Lư đuổi theo đến Hàn Nham 

tặng  quần  áo,  thuốc  men.  Ngài  hét  to:  “Giặc!  Giặc!  Ta  trốn  giặc!”  Rồi  ẩn 

mình vào hang, lại nói: “Báo với các ông, hãy nên nỗ lực!” Hang đá bèn tự 

đóng kín lại, không còn thấy dấu tích chi nữa. Sư Đạo Kiều tìm những di vật 

của Ngài chỉ tìm được hơn một trăm bài thi tụng, bèn sao chép, ấn hành đặt 

tên  là  Hàn  Sơn  Thi.  Theo  truyền  thuyết,  các  vị  Linh  Sơn  Quy  Hựu,  Triệu 

Châu Tùng Thẩm đều đã từng đàm luận Phật pháp với ngài Hàn Sơn. 

Như trên đã nói, ngài Thập Đắc là một vị ẩn tăng trông coi trai đường chùa 

Quốc Thanh ở núi Thiên Thai vào đời Đường, không tường nguyên quán, họ 

tên. Ban đầu, hòa thượng Phong Can trên đường đi Xích Thành gặp một đứa 

trẻ bị bỏ rơi bèn đem về Quốc Thanh nuôi dưỡng, đặt tên là Thập Đắc (nhặt 

được). Đến lớn, sai trông coi hương đăng. Một ngày nọ, Sư lên tòa ngồi đối 



diện tượng Phật ăn  uống  như bè bạn,  gọi  Kiều  Trần Như là tiểu quả  Thanh 

Văn, coi như chỗ không người, Tăng chúng xua đuổi, bãi chức Hương Đăng, 

đuổi xuống trông coi trù phòng. Bình thường, Sư luôn làm ra vẻ điên cuồng, 

chia cơm thừa canh cặn cùng Hàn Sơn. Trong chùa có miếu thờ thần bảo vệ 

Già  Lam,  mỗi  ngày  cúng  chim  cho  thần  làm  thức  ăn.  Thập  Đắc  bèn  dùng 

gậy đánh tượng thần: “Ngươi chỉ biết ăn, không biết có bảo vệ, giữ yên cho 

chùa  hay  không?”  Tối  ấy,  thần  báo  mộng  cho  toàn  thể  Tăng  chúng  trong 

chùa:  “Thập  Đắc  đánh  ta!”  Sáng  ra,  cả  chùa  kể  chuyện  nằm  mộng  giống 

nhau, mới biết Thập Đắc không phải là người thường.Trong lúc Tăng chúng 

tụ tập bố-tát (tụng giới), Thập Đắc xua trâu chạy vào Tăng đường, nói:  “Ta 

 không thả trâu. Bầy trâu này đa số là người giữ chức tước trong chùa này” . 

Rồi gọi pháp danh những vị Tăng đã mất, gọi tên nào, con trâu ấy theo tiếng 

gọi  ngoan  ngoãn  đi  đến.  Cả  chùa  sững  sờ.  Đời  Thanh,  năm  Ung  Chánh  11 

(1733),  vua  phong  tặng  Hàn  Sơn  là  Hòa  Thánh,  Thập  Đắc  là  Hợp  Thánh. 

Tục gọi là Hòa Hợp Nhị Thánh, dân chúng hay tạc tượng hai vị để cầu may. 

Người Âu Mỹ thường dịch sai thành Ho Ho Brothers. 

675  Chùa  Song  Lâm  ở  núi  Vân  Hoành,  huyện  Nghĩa  Ô,  tỉnh  Chiết  Giang. 

Do  trước  chùa  có  hai  cây  to  dính  nhau  nên  gọi  như  vậy,  về  sau  chùa  được 

đổi tên là Bảo Lâm Tự, nhưng dân gian vẫn quen gọi là chùa Song Lâm. 

676 Khi Bồ Tát Di Lặc thành Phật, Ngài thành đạo dưới cội Bồ Đề. Cây ấy 

có những nhánh cây trông giống hình dáng con rồng phun ra những đóa hoa 

nên  gọi  là  cây  Long  Hoa.  Ngài  sẽ  thuyết  pháp  trong  ba  hội  độ  vô  lượng 

chúng sanh nên gọi là Long Hoa Tam Hội. 

677 Kinh  Lăng Nghiêm có chỗ  giảng  về cái  thấy:  Đức  Phật  hỏi  vua Ba  Tư 

Nặc:  “Khi  còn  là  đứa  trẻ  vua  thấy  sông  Hằng  và  nay  đã  già  nhìn  lại  sông 

Hằng thì hai cái thấy ấy có khác nhau hay không?” Nhân đó, Phật giảng thân 

tuy biến đổi, nhưng cái thấy không khác. Cái Thấy ấy chính là tác dụng của 

chân tâm. 

678  Nguyên  văn:   “Nhị  tam  tử  dĩ  ngã  vi  ẩn  hồ?  Ngô  vô  ẩn  hồ  nhĩ!  Ngô  vô 

 hành nhi bất dữ nhị tam tử giả, thị Khâu dã!”  Chúng tôi dịch câu này theo 

sự  giải  thích  của  bộ  Tứ  Thư  Bạch  Thoại  Chú  Giải,  thiên  Thuật  Nhi,  sách 

Luận Ngữ, trang 185. 

679 Nay là Ngô Huyện thuộc tỉnh Giang Tô. 

680 Kỷ sự: Thể loại văn chương ghi chép những sự việc. 

681 Ngũ Nhãn là nhục nhãn, thiên nhãn, pháp nhãn, huệ nhãn và Phật nhãn. 

682 Tứ  Trí: Diệu Quán Sát  Trí,  Thành  Sở Tác Trí,  Bình Đẳng Tánh Trí  và 

Đại Viên Kính Trí. 

683 Ở đây, Tổ dùng hình ảnh lò rèn để ví cho pháp môn Tịnh Độ. Pháp môn 

Tịnh Độ như cái ống bễ lớn thổi cho phiền não tan chảy. Rồi tâm tánh ấy lại 



được rèn cặp, như sắt nóng được đặt trên đe, dùng búa đập để rèn thành vật 

dụng.  Hoặc cũng có thể  hiểu  là  vua  A Xà  Thế  và  hai đức Thế  Tôn kẻ tung 

người hứng để pháp này có dịp triển khai. 

684  Chung  là  Chung  Dao,  Vương  là  Vương  Hy  Chi,  đều  là  những  nhà  đại 

thư pháp thời Tấn. 

685  Biện  Tài  là  biện  luận  khéo  léo,  tức  tài  năng  thuyết  pháp  khéo  léo.  Tứ 

Biện  tức  Tứ Biện  Tài,  còn  gọi  là  Tứ Vô  Ngại  Biện  Tài,  tức  Pháp  Vô  Ngại 

Biện  Tài,  Nghĩa  Vô  Ngại  Biện  Tài,  Từ  Vô  Ngại  Biện  Tài,  Biện  Vô  Ngại 

Biện Tài. Bốn thứ này còn được gọi là Tứ Vô Ngại Giải, Tứ Vô Ngại Trí. 

686 Bàn Sơn Bảo Tích là đệ tử nối pháp của Mã Tổ Đạo Nhất, sống vào thời 

Đường, sống tại Bàn Sơn thuộc U Châu (Hà Bắc), tuyên dương Tông phong, 

nên có hiệu là Bàn Sơn Bảo Tích. Không rõ năm sanh và năm mất, thụy hiệu 

là Ngưng Tịch Đại Sư. 

687  U  là  quỷ  thần,  hoặc  những  người  đang  đọa  lạc  trong  ác  đạo.  Hiển  là 

người đang sống trong thế gian. 

688 Như có nghĩa là thường hằng, không biến đổi. Câu này không thể dịch 

cho  gọn  nên  giữ  nguyên  tiếng  Hán.  Ý  nói:  Nhất  niệm  tâm  tánh  nơi  Phật 

thường hằng, nơi chúng sanh cũng thường hằng, tâm tánh của chúng sanh và 

Phật  giống  hệt  nhau,  bình  đẳng,  không  sai  khác.  Giống  hệt  nhau  không  sai 

khác nên gọi là “nhất như vô nhị như”. 

689 Tư Sơn thuộc huyện Gia Thiện, tỉnh Chiết Giang. 

690  Tây  Phương  Công  Cứ  do  Bành  Tế  Thanh  biên  tập,  nay  được  xếp  vào 

quyển 109 của Tục Tạng Kinh. Thật ra, đây là  một tác phẩm cổ không biết 

do ai biên soạn, nội dung tuy hay nhưng trình tự khá lộn xộn, không rõ ràng, 

Bành Tế Thanh chỉ có công biên tập, sắp xếp lại cho hợp lý hơn, về sau Dật 

Nhân  pháp  sư  lại  biên  tập  lần  nữa  và  được  tổ  Ấn  Quang  giám  định,  mới 

thành diện mạo như ngày nay. 

691 Đồ thuyết: Hiểu theo nghĩa hẹp có nghĩa là truyện bằng tranh. Hiểu theo 

nghĩa rộng, đồ thuyết là những bài viết có hình vẽ để dẫn giải hoặc những đồ 

biểu (chart) giúp hệ thống hóa vấn đề đang trình bày. 

692 Hồng Kiều là một thị trấn thuộc huyện Lạc Thanh, tỉnh Chiết Giang. 

693 Còn gọi là Ngũ Trụ Địa Hoặc, tức Kiến Hoặc, Tư Hoặc, Vô Minh Phiền 

Hoặc gộp thành một trụ, bốn trụ kia là Dục Ái Trụ Địa, Sắc Ái Trụ Địa, Hữu 

Ái  Trụ  Địa,  Vô  Minh  Trụ  Địa.  Do  hết  thảy  phiền  não  đều  nương  vào  năm 

thứ này nên chúng được gọi là Trụ (nương ở, nắm giữ). Do chúng phát sanh 

ra các phiền não nên gọi là Trụ Địa. Sách Đại Thừa Nghĩa Chương, quyển 5, 

giảng:  

1. Kiến Nhất Thiết Xứ Trụ Địa: chính  là  Kiến  Hoặc  gồm  Thân  Kiến  v.v… 

trong tam giới. 



2.  Dục  Ái  Trụ  Địa:  gồm  phiền  não  trong  Dục  Giới,  ngoại  trừ  vô  minh  và 

Kiến  Hoặc,  chấp  vào  Ngũ  Dục  bên  ngoài  (Sắc,  Thanh,  Hương,  Vị,  Xúc, 

Pháp). 

3.  Sắc  Ái  Trụ  Địa:  phiền  não  trong  Sắc  Giới,  không  tính  Kiến  Hoặc,  Vô 

Minh, không chấp vào Ngũ Dục bên ngoài, nhưng chấp vào sắc thân. 

4.  Hữu  Ái  Trụ  Địa:  phiền  não  trong  Vô  Sắc  Giới,  không  gồm  Kiến,  Vô 

Minh, đã bỏ  lìa chấp  trước tham  Sắc, nhưng  vẫn còn  yêu  mến cái thân của 

chính mình. 

5.  Vô  Minh  Trụ  Địa:  tức  hết  thảy  vô  minh  trong  tam  giới.  Vô  minh  là  cái 

tâm si ám, là cội gốc của hết thảy phiền não. 

Duy  Thức  Tông  chủ  trương  bốn  món  Trụ  đầu  là  chủng  tử  của  Phiền  Não 

Chướng,  món  cuối  là  chủng  tử  của  Sở  Tri  Chướng.  Tông  Thiên  Thai  gọi 

món đầu tiên là Kiến Hoặc, ba món giữa là Tư Hoặc, món cuối là Vô Minh 

Hoặc. Họ gọi chung Kiến Tư Hoặc là Giới Nội Hoặc (phiền hoặc trong tam 

giới), còn Vô Minh Hoặc là Giới Ngoại Hoặc. 

694 Tam Tai là còn gọi là Tam Tai Kiếp. Tam Tai xuất hiện trong kiếp Trụ 

và kiếp Hoại của thế giới. Có nhiều cách hiểu Tam Tai khác nhau đôi chút:  

1.  Theo  Câu  Xá  Luận,  quyển  12  thì  Trụ  Kiếp  được  chia  thành  20  thời  kỳ 

nhỏ. Khi tuổi thọ của hữu tình giảm từ tám vạn năm xuống mười năm, rồi lại 

tăng dần lên khoảng hai  mươi lần. Cứ mỗi khi con người giảm tuổi thọ đến 

chừng còn 10 tuổi thì phát sinh một lần tai ách, tổng cộng có Đao Binh Tai 

(dùng vũ khí giết hại nhau), Tật Dịch Tai (dịch bệnh lưu hành), Cơ Cẩn Tai 

(đói kém mất mùa). Đây gọi là ba Tiểu Tai. Còn Đại Tam Tai phát sinh vào 

thời kỳ Hoại Kiếp. Các kinh như Đại Lâu Thán, Khởi Thế Kinh, Trường A 

Hàm  (tiểu  kinh  Chuyển  Luân  Thánh  Vương  Tu  Hành),  Ưu  Bà  Tắc  Giới 

kinh, Đại Tỳ Bà Sa Luận đều nói giống như vậy. 

2. Theo sách Pháp Uyển Châu Lâm, quyển 1 thì Tiểu Tam Tai là: 

a. Cơ Cẩn Tai, con người thọ tám vạn bốn ngàn năm. Cứ mỗi một trăm năm 

con  người  giảm  một  tuổi,  giảm  đến  mười  tuổi  thì  hạn  hán  lớn  không  mưa, 

cây cỏ không mọc được, vô lượng người trong thế gian bị chết đói. 

b.  Tật dịch  tai:  Đến  lúc  con  người  tuổi  thọ  giảm  còn  20  tuổi  thì  bệnh  dịch 

phát sanh, con người chết vì tật dịch vô số. 

c.  Đao  binh  tai:  Khi  tuổi  thọ  con  người  còn  10  tuổi,  ai  nấy  đều  đánh  lẫn 

nhau, tay cầm nhánh cỏ cũng hóa thành vũ khí tàn sát lẫn nhau. 

695 Tức tâm chán nhàm, xa lìa Sa Bà, ưa thích, ham muốn sanh về Cực Lạc. 

696  Nhị  đế  tam  vương:  Nhị  đế  là  Nghiêu,  Thuấn,  Tam  Vương  là  Đại  Vũ, 

Thành Thang, Văn Vương. 



697  Ba  truyện  Xuân  Thu:  tức  là  các  bộ  Tả  Truyện,  Công  Dương  Truyện, 

Cốc  Lương  Truyện.  Những  cuốn  này  đều  thuật  những  chuyện  thuộc  thời 

Xuân Thu nên gọi là ba truyện Xuân Thu. 

698 Nhĩ Nhã là một bộ từ điển cổ giải thích tên những nhân vật, sự vật, được 

hoàn thành vào thời Tây Hán. 

699 Kinh Lăng Già (Lankāvatārasūtra), gọi đầy đủ là Lăng Già A Bạt Đa La 

Bảo  Kinh,  do  ngài  Cầu  Na  Bạt  Đà  La  dịch  năm  443  vào  thời  Lưu  Tống. 

Lăng Già là tên núi, A Bạt Đa La có nghĩa là Nhập (vào). Ý nói: Đức Phật 

vào trong núi Lăng Già diễn nói bản kinh quý báu này. Đây là một trong sáu 

bản kinh y chỉ để lập cước của Tướng tông. Đại ý kinh phô diển toàn thể thế 

giới  vạn  hữu  đều  do  tâm  tạo,  những  đối  tượng  được  chúng  ta  nhận  thức 

không phải ở bên ngoài mà ở ngay trong nội tâm. Kinh này kết hợp hai hệ tư 

tưởng  Như  Lai  Tạng  và  A  Lại  Da  Thức.  Kinh  nhấn  mạnh  căn  nguyên  của 

mê  là do tập khí từ vô thủy không thể  hiểu rõ các pháp đều do tự tâm  hiển 

hiện. Vì thế, khi nào triệt ngộ bản tánh của ý thức sẽ bỏ được sự đối lập giữa 

chủ  thể  nhận  lấy  (năng  thủ)  và  đối  tượng  bị  lấy  (sở  thủ).  Trong  Đại  Tạng, 

kinh này có ba bản dịch:  

1. Bản dịch của ngài Cầu Na Bạt Đà La, còn gọi là Tứ Quyển Lăng Già Kinh 

hoặc Tống dịch Lăng Già Kinh. 

2. Lăng Già Kinh do ngài Bồ Đề Lưu Chi năm 513 dịch vào thời Bắc Ngụy, 

còn gọi là Thập Quyển Lăng Già Kinh 

3.  Đại  Thừa  Nhập  Lăng  Già  Kinh  do  ngài  Thật  Xoa  Nan  Đà  dịch  vào  đời 

Đường từ năm 700 đến 704. 

Trong  ba  bản  Hán  dịch,  bản  Tứ  Quyển  Lăng  Già  phổ  biến  nhất  vì  theo 

truyền  thuyết,  tổ  Đạt  Ma  đã  phó  chúc  kinh  này  cho  Nhị  Tổ  Huệ  Khả  để 

truyền tâm ấn Thiền Tông. Theo truyện ngài Pháp Xung trong bộ Cao Tăng 

Truyện ghi chép thì Tứ Quyển Lăng Già được giảng thuật theo hai chi: Chi 

thứ  nhất  là các sư thuộc hệ phái của tổ Tăng Xán,  y cứ theo sự  giảng thuật 

của Nhất Thừa Tông của  Ấn Độ. Chi thứ hai  là  hệ phái của  ngài Đàm Vân 

Thiên,  diễn  giảng  kinh  này  theo  tư  tưởng  của  Nhiếp  Đại  Thừa  Luận.  Vào 

thời Nam Bắc Triều, kinh này chưa được phổ biến lắm. Đến đời Đường, do 

Thiền  Tông  lớn  mạnh  nên  kinh  này  cũng  được  hết  sức  quý  trọng.  Đương 

thời có những tông phái mệnh danh là Lăng Già Tông, Lăng Già Sư. Đến khi 

những  vị  như Thần  Hội  chủ  trương  dùng  học  thuyết  Bát  Nhã  thay  cho  chủ 

trương  kinh  Lăng  Già  thì  kinh  Kim  Cang  mới  trở  thành  kinh  điển  chủ  yếu 

của Thiền Tông. 

700 Cao túc: Học trò giỏi giang của một vị thầy, thường gọi là “cao đồ”. 

701 Khám là một chỗ khoét vào lòng tháp hoặc núi để an trí tượng Phật hoặc 

để quan tài của các vị sư viên tịch. 



702 Tam Mật: Thân mật, ngữ mật, ý mật. 

703  Ý  nói  chỉ  có  nhịp  điệu  tiết  tấu  tụng  niệm  nhịp  nhàng  như  thổi  ống  bễ 

đều đặn, lễ cúi lên rạp xuống nhịp nhàng như chày giã gạo, chứ không mang 

ý nghĩa gì hết. 

704 Nguyên văn “khiển trích”: Quở phạt, đày đi xa. 

705 Hàng Thản là một danh xưng khác của thành phố Hàng Châu thuộc tỉnh 

Chiết Giang. 

706 Tân Xương là tên một huyện thuộc tỉnh Chiết Giang. 

707 La Sát (Rāksasa) là một loài ác quỷ, đôi khi còn phiên âm là La Sát Sa, 

La Xoa Sa, La Khất Sát Sa, A Lạc Sát Sa… dịch nghĩa là Khả Úy (đáng sợ), 

Tốc  Tật Quỷ  (quỷ  nhanh  lẹ),  Hộ  Giả  (người  bảo  vệ).  Tương  truyền  La  Sát 

chính là danh xưng của cổ dân Ấn Độ, khi tộc người Aryan chinh phục Ấn 

Độ, từ ngữ này bèn trở thành đại từ chỉ những loài hung ác. Quỷ La Sát nam 

thân  đen  đúa,  tóc  đỏ  lừ,  mắt  xanh  lam,  nhưng  La  Sát  Nữ  dung  mạo  tuyệt 

đẹp, có khả năng mê hoặc con người rất lớn. Loài quỷ này thích ăn thịt uống 

máu con  người.  Loài quỷ  này có thần thông bay đi  rất  nhanh  hoặc chạy rất 

nhanh trên mặt đất. Trong địa ngục cũng có những loài quỷ La Sát làm lính 

canh ngục, chuyên hành hạ tội nhân, thường được gọi bằng danh từ chung là 

A  Bàng  La  Sát.  Chúng  thường  có  hình  đầu  trâu,  đầu  dê,  đầu  nai,  đầu  thỏ, 

thân  người,  hoặc  chân  có  móng  như  trâu.  Trong  Mật  Giáo,  có  loài  quỷ  hộ 

pháp  thường  được  gọi  là  La  Sát  Thiên.  Loài  quỷ  thần  này  thân  hình  đoan 

chánh, mặc giáp trụ, tay cầm binh khí, cỡi sư tử trắng. La Sát Thiên thường 

được vẽ ở góc Tây Nam trong đồ hình Thai Tạng Mạn Đà La. 

708 “Chỉ, tác, trì, phạm”: Thuật ngữ của Luật Tông. Chỉ là ngăn cấm, Tác là 

nên  làm,  nên  thực  hành.  Trì  là  giữ  giới,  Phạm  là  vi  phạm,  phạm  giới.  Lấy 

giới “không uống rượu” làm thí dụ, thì: Không uống rượu là Chỉ. Người thọ 

giới chớ uống rượu, đó là điều người ấy nên làm (Tác). Vâng giữ giới ấy là 

Trì, uống rượu là Phạm. Nói rộng hơn, dưới một điều kiện nào đó, dẫu làm 

điều bị ngăn cấm, nhưng vẫn không bị coi là phạm nếu có lý do chánh đáng. 

Chẳng  hạn,  do  bệnh  tật  phải  uống  thuốc  có  chất  rượu  thì  phải  bạch  cùng 

Tăng chúng, thì không phạm giới. Khi hết bệnh không được uống chất rượu 

nữa (dù là chất rượu rất nhẹ, như bia cũng không nên uống). 

709 Trực hạ tiện thị (còn gọi “Đương hạ tức thị”): Thuật ngữ nhà Thiền, có 

thể hiểu đại lược là từ ngay nơi sự vật thấy được chân tánh, từ ngay nơi cái 

tâm phàm phu huyễn vọng thấy được Phật tánh chân thường v.v… Hễ thấy 

được thì ngay khi đó bèn giải ngộ Phật tâm, bèn chứng được Lý Tức Phật. 

710 Trong kinh Lăng Nghiêm có chuyện chàng Diễn Nhã soi gương thấy cái 

đầu của chính mình bèn sợ hãi đến nỗi phát cuồng. Phật dùng chuyện này để 

ví cho tâm điên đảo cuồng vọng của chúng sanh. 



711  Lô  Xá  Na:  Thông  thường,  danh  hiệu  này  được  hiểu  là  tên  gọi  tắt  của 

Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na,  còn  được  phiên  là  Lô  Giá  Na,  Lưu  Xá  Na,  hoặc  dịch 

nghĩa  là  Tịnh  Mãn.  Tông  Hoa  Nghiêm  coi  Lô Xá  Na  chỉ  là  tên  gọi  tắt  của 

Phật Tỳ  Lô Giá Na. Theo tông  này,  Lô Xá Na dùng để chỉ  Báo Thân Phật, 

còn Tỳ Lô Giá Na là tên hiệu của vị giáo chủ Hoa Tạng thế giới. Nhưng tông 

Thiên  Thai chủ  trương  Tỳ  Lô Giá Na  là Pháp Thân Phật, còn  Lô Xá Na  là 

Báo  Thân  Phật,  Phật  Thích  Ca  là  Ứng  Thân  Phật.  Trong  kinh  Phạm  Võng, 

chính Phật Thích Ca cầu Báo Thân Phật Lô Xá Na nói ra các giới pháp, nhất 

là giới Bồ Tát. 

712 Ba La Đề Mộc Xoa (Pratimoksa) có nghĩa là Giới Luật của chúng xuất 

gia để ngăn ngừa những lỗi ác nơi thân - khẩu - ý. Chữ này được dịch nghĩa 

là Tùy Thuận Giải Thoát, Xứ Xứ Giải Thoát, Biệt Biệt Giải Thoát, Biệt Giải 

Thoát,  Tối  Thắng,  Vô  Đẳng  Học  v.v…  Giới  này  phòng  hộ  các  căn,  tăng 

trưởng thiện pháp nên lấy chữ Ba-la-mộc- xoa (Pramukha nghĩa là cánh cửa 

ban đầu dẫn vào thiện pháp) làm ý nghĩa chính. Vì thế gọi là Ba La Đề Mộc 

Xoa. Giới  Luật này bao  gồm  8  giới tụ  như Ba  La Di,  Tăng Tàn,  Bất Định, 

Xả Đọa, Đơn Đọa, Ba La Đề Đề Xá Ni, Chúng Học, Diệt Tránh. 

713 Khưu Ải Trấn nằm về phía Đông thành phố Ninh Ba, tỉnh Chiết Giang. 

714 Cổ có nghĩa là khách buôn, lái buôn 

715 Đông Nhạc Đại Đế, danh xưng đầy đủ là Đông Nhạc Thái Sơn Thiên Tề 

Nhân  Thánh  Đại  Đế,  hoặc  gọi  tắt  là  Thiên  Tề  Vương,  hoặc  Thái  Sơn  Phủ 

Quân. Đông Nhạc chính là Thái Sơn trong Ngũ Nhạc. Theo Đạo Giáo, Đông 

Nhạc  Đại  Đế  là  danh  tướng  Hoàng  Phi  Hổ  thời  Trụ  Vương,  tinh  trung  báo 

quốc,  bị  vua  Trụ  thảm  sát.  Thần  Đông  Nhạc  chưởng  quản  phước,  lộc,  thọ 

của  nhân  gian,  trừng  phạt  kẻ  gian  ác,  đứng  đầu  Thập  Điện  Minh  Vương. 

Ngài cũng là vị thần chủ tể âm ty địa phủ. Người Trung Hoa tin thần Đông 

Nhạc xử đoán công minh, không sai một mảy nên rất tôn trọng, nhằm dịp lễ 

vía vào mồng Một tháng 10, mọi người nô nức cúng tế. 

716  Trong  kinh  Di  Giáo,  Phật  từng  ví  người  học  đạo  như  ba  hạng  ngựa, 

ngựa giỏi thấy bóng roi người cưỡi vừa giơ lên đã chạy. Còn ngựa ngu đần, 

bướng bỉnh, roi đánh thấu xương vẫn chưa chịu chạy. 

717 Theo các kinh điển ghi chép, thời đức Phật tại thế, con người chỉ cao có 

tám thước [Tàu], đức Phật cao gấp đôi người thường, tức là một trượng sáu. 

Về  sau,  theo  Quảng  Hoằng  Minh  Tập  và  Pháp  Uyển  Châu  Lâm,  tại  Trung 

Hoa  có  các  quy  định  như  tượng  đứng  cao  một  trượng  sáu,  tượng  ngồi  cao 

tám thước… Theo Wikipedia, một trượng khoảng 3.33 m. Một trượng bằng 

mười  thước,  như  vậy  một  thước  Tàu  khoảng  33  cm  (theo  ngu  ý,  thời  cổ, 

những đơn vị này phải nhỏ hơn nữa, vì nếu khi ấy, con người trung bình cao 

tám thước, tức khoảng 2.4m, quá cao, quá to lớn so với hiện thời!)  



718 Tương truyền ngài Thiện Đạo, Nhị Tổ Tịnh Độ Tông, chính là hóa thân 

của Phật A Di Đà. 

719  Khi  Phật  còn  là  một  tiên  nhân  tu  hạnh  nhẫn  nhục,  vua  Ca  Lợi  vì  ghen 

tức khi thấy các cung nữ vây quanh nghe tiên nhân thuyết pháp, nên ra lệnh 

chặt đứt tay chân của tiên nhân. Tiên nhân không oán hận, còn phát nguyện 

khi thành Phật sẽ độ vua trước nhất. Vua Ca Lợi sau này thành tôn giả Kiều 

Trần Như. 

720  Âu  Dương  Tuân  (557-641),  tự  Tín  Bản,  người  xứ  Lâm  Tương,  Đàm 

Châu  (nay  thuộc  huyện  Trường  Sa,  tỉnh  Hồ  Nam),  là  một  nhà  thư pháp  lỗi 

lạc sống vào thời Tùy Đường, sở trường về lối viết chữ Khải. Tài thư pháp 

của  ông  nổi  tiếng  đến  nỗi  vua  Cao  Ly  từng  sai  sứ  sang  xin  chữ.  Tác  phẩm 

thư pháp tiêu biểu của ông là Hóa Độ Tự Bi (bia chùa Hóa Độ), Văn Ngạn 

Bác Bi. Lối viết chữ Khải của ông được coi là mẫu mực, được người sau sưu 

tập cho khắc thành sách để các nhà thư pháp phỏng theo luyện tập. 

Triệu  Mạnh  Phủ  (còn  đọc  là  Thiếu,  hay  Triệu)  (1254-1322)  tự  Tử  Ngang, 

hiệu  Tùng  Tuyết,  biệt  hiệu  là  Tùng  Tuyết  Đạo  Nhân,  người  xứ  Âu  Ba,  Hồ 

Châu,  tỉnh  Chiết  Giang,  cũng  là  một  nhà  thư pháp  nổi  tiếng  vào  đời  Tống. 

Ông xuất thân từ hoàng tộc, thông minh dĩnh ngộ từ nhỏ, sách nhìn qua một 

lượt  liền  thuộc  ngay,  thông  hiểu  văn  chương  nghệ  thuật  sâu  sắc.  Ông  cũng 

lãnh  ngộ  Phật  học  rất  khá.  Do  cuối  đời  Tống,  các  nhà  thư  pháp  chú  trọng 

viết cho bay bướm, không thể hiện được chí khí qua thư pháp, nên họ Triệu 

đề  nghị  khôi  phục  phong  cách  cổ,  lấy  phong  cách  viết  chữ  của  Vương  Hy 

Chi  làm  mẫu  mực. Về  loại chữ Khải, ông  đề nghị dùng cách  viết trong bài 

Lạc  Thần  Phú  của  Vương  Hy  Chi,  lối  chữ  Thảo  học  theo  cách  viết  trong 

Thập Thất Thiếp cũng của Vương Hy Chi. Triệu Mạnh Phủ nổi tiếng nhất về 

tài viết chữ theo lối Khải và Hành. Tương truyền, mỗi ngày ông có thể viết 

được một vạn chữ, chữ nào cũng tài tình, mạnh mẽ 

Đổng  Kỳ  Xương  (1555-1636):  là  một  nhà  thư  họa  nổi  tiếng  thời  Minh,  tự 

Huyền Tể, hiệu Tư Bạch, Tư Ông, biệt hiệu là Hương Quang, người xứ Hoa 

Đình,  Tùng  Giang  (nay  thuộc  huyện  Tùng  Giang,  Thượng  Hải).  Ông  đậu 

tiến sĩ thời Vạn  Lịch, từng đảm  nhậm các  chức Biên  Tu,  Hồ Châu Phó  Sứ, 

Thái  Thường  Tự  Khanh,  Lễ  Bộ  Thị  Lang,  Nam  Kinh  Lễ  Bộ  Thượng  Thư 

v.v…  Tài  vẽ  và  viết  chữ  của  ông  nổi  tiếng  suốt  cuối  đời  Minh,  đầu  đời 

Thanh. Ông sở trường  vẽ sơn thủy. Người đời sau khen  nét bút của ông an 

nhàn, ôn hòa, trong sáng, mới mẻ, tú lệ. Ông thường vẽ tranh sơn thủy bằng 

bút mềm, sinh động nhìn mãi không chán. Tác phẩm nổi tiếng nhất là Đồng 

Quan Phố Tuyết Đồ. Ông cũng để lại một số trước tác như Họa Thiền Thất 

Tùy Bút, Dung Đài Tập, Họa Chỉ, Họa Nhãn v.v…  



721  Tứ  Nhiếp  Pháp  (catvāri  samgraha  vastūni) là  bốn  phương  cách  Bồ  Tát 

dùng để lôi kéo chúng sanh, khiến họ sanh tâm thân ái hòng dẫn nhập Phật 

đạo, gồm:  

1. Bố Thí Nhiếp, còn gọi là Bố Thí Tùy Nhiếp Phương Tiện, Huệ Thí, Tùy 

Nhiếp Phương Tiện v.v… tức là dùng tâm thấy không có sự bố thí lãnh nhận 

để  bố  thí  pháp  cũng  như tài  thí.  Cách  thực  hiện  là  tùy  theo  chúng  sanh  ưa 

thích của cải hay đạo pháp mà tùy hỷ thí cho, không hề sanh chấp trước vào 

việc bố thí ấy. 

2. Ái Ngữ Nhiếp: Còn  gọi  là Năng  Nhiếp  Phương  Tiện,  Ái  Ngữ Nhiếp Sự, 

Ái Ngữ Nhiếp Phương  Tiện,  Ái  Ngôn,  Ái  Ngữ v.v…  nghĩa  là tùy theo căn 

tánh của chúng sanh mà khéo léo khuyên dụ họ hướng về Bồ Tát đạo. 

3. Đồng Sự Nhiếp, còn gọi là Tùy Thuận Phương Tiện, Tùy Chuyển Phương 

Tiện,  Đồng  Lợi,  Đồng  Hạnh,  Đẳng  Lợi,  Đẳng  Dữ….  nghĩa  là  thân  cận 

chúng  sanh  cùng  hưởng  khổ  -  vui  giống  như  thế,  rồi  lại  dùng  pháp  nhãn 

quán sát họ ưa thích gì bèn thị hiện điều ấy khiến cho họ được lợi ích, cùng 

nhập đạo. 

4.  Lợi  Hành  Nhiếp:  Còn  gọi  là  Lợi  Ích  Nhiếp,  Độ  Phương  Tiện,  Lợi  Nhân 

hay Lợi Ích, có nghĩa là dùng thiện hạnh nơi thân khẩu ý lợi lạc chúng sanh, 

khiến họ yêu thích đạo pháp. 

722  Châu  Chiêu  Vương  (Cơ  Hà)  làm  vua  từ  năm  979  đến  961  trước  Công 

Nguyên, như vậy ông chỉ làm vua 19 năm. Không rõ chỗ này nguyên bản có 

bị khắc lầm Mục Vương thành Chiêu Vương hay không? 

723 Sơn kinh thủy chí: tức những cuốn sách trình bày đặc điểm lịch sử của 

một vùng núi non, sông ngòi nào đó. 

724  Tri  Sự  vào  cuối  đời  Thanh,  nhỏ  hơn  chức  Tri  Huyện.  Nhưng  tại  Đài 

Loan dưới thời lệ thuộc Nhật Bản thì Tri Sự lại lớn hơn Tri Huyện. Tri Sự ở 

Trung Hoa là người đứng đầu một trấn hay một hạt. 

725 Hòa thượng Khai Như trước kia làm Trụ Trì chùa Pháp Vũ, sau xin nghỉ 

làm Trụ Trì nên gọi là “thoái cư” (tạm dịch là “thoái ẩn”). 

726 Từ bổn địa, thị hiện các thân hay sự tướng để hóa độ gọi là “thùy tích” 

(lưu dấu). Chẳng hạn như Bồ Tát Quán Âm đã thùy tích tại Phổ Đà. 

727 Tức phần tóm tắt những ý chính trong một chương. 

728 Tam tâm (theo giáo nghĩa Thiên Thai) là:  

1. Giả danh tâm:  Tâm chấp trước Ngã  thật có, chính  là kiến  giải của  ngoại 

đạo. 

2. Pháp tâm: Tâm chấp trước pháp thật có, chính là tâm của hàng Tiểu Thừa 

thuộc 

phái 

Nhất 

Thiết 

Hữu 

Bộ. 

3. Không tâm: Chấp trước Ngã lẫn Pháp, không biết tâm vốn chẳng phải có, 

chẳng phải không, bất sanh, bất diệt. 



729  Ngoại  Phàm  là  địa  vị  phàm  phu,  do  đối  ứng  với  Nội  Phàm  nên  gọi  là 

Ngoại  Phàm. Đây chính  là địa  vị trước khi đạt đến địa vị  Kiến Đạo. Thanh 

Văn thừa coi Ngũ Đình Tâm, Biệt Tướng Niệm Trụ, Tổng Tướng Niệm Trụ 

đều  là  Ngoại  Phàm,  nhưng  Bồ  Tát  Thừa  lại  coi  Thập  Tín  Phục  Nhẫn  là 

Ngoại  Phàm.  Cuối  quyển  17,  sách  Đại  Thừa  Nghĩa  Chương  có  ghi:   “Nói 

 Ngoại phàm chính là chỉ những người hướng đến điều lành nhưng hướng ra 

 ngoài cầu lý, chưa thể dứt được tướng để duyên theo Chân Tánh bên trong, 

 nên gọi là Ngoại. Do thân phàm phu Phần Đoạn trong sáu đường chưa thể 

 bỏ  được  nên  gọi  là  Phàm”.   Theo  Thiên  Thai  Tông  thì  có  nhiều  cách  giải 

thích:  

1. Trong Tạng Giáo, Hiền Vị thuộc về Ngũ Đình Tâm Quán là Ngoại Phàm. 

2. Thông Giáo coi Càn Huệ Địa trong mười Địa là Ngoại Phàm. 

3. Biệt Giáo coi mười địa vị thuộc Thập Tín là Ngoại Phàm. 

4.  Viên  Giáo  coi  địa  vị  Ngũ  Phẩm  trong  Quán  Hạnh  của  Lục  Tức  Thành 

Phật là Ngoại Phàm. 

730 Nhị đế tam vương: Nhị Đế là Đế Nghiêu, Đế Thuấn, Tam Vương là vua 

Đại  Vũ  nhà  Hạ,  vua  Thành  Thang  nhà  Thương  và  Văn  Vương  nhà  Châu, 

những vị này đều được coi là Thánh Quân của cổ Trung Hoa. 

731 Dư Diêu  là  một thành phố  nhỏ ở phía Đông tỉnh Chiết Giang, phụ cận 

thành  phố  Ninh  Ba.  Tuy  thế  nơi  này  là  quê  hương  của  rất  nhiều  danh  sĩ 

Trung  Hoa  như  Vương  Dương  Minh,  Hoàng  Tông  Hy,  Hoàng  Tông  Vân, 

Nghiêm Tử Lăng, Từ Thu Bạch v.v…  

732 Có hai cách hiểu chữ Tam Giác:  

1. Tam Giác là ba đức tánh của quả vị Phật: Tự Giác, Giác Tha, Giác Hạnh 

Viên Mãn. 

2.  Tam  Giác  như trong  Đại  Thừa  Khởi  Tín  Luận  đề  xướng:  Bổn  Giác,  Thỉ 

Giác và Cứu Cánh Giác. 

733  Vô  Tích  là  một  thành  phố  thuộc  tỉnh  Giang  Tô,  thuộc  lưu  vực  sông 

Trường Giang, ở gần Thái Hồ và Tích Sơn. Theo truyền thuyết, do mỏ thiếc 

ở Tích Sơn bị cạn nên mới có tên này. 

734 Dân gian Trung Hoa khi xưa tin rằng con tò vò phải bắt những con sâu 

đem về bỏ vào tổ của chúng, rồi cứ nhắc nhở: “Biến thành tò vò!” thì những 

con sâu ấy lâu ngày sẽ biến thành tò vò chui ra. Thật ra, tò vò bắt những con 

sâu ấy bỏ  vào tổ rồi  đẻ trứng  lên đó, tò  vò con  nở ra sẽ ăn thịt con sâu ấy. 

Khi tò vò con đã đủ sức, nó sẽ khoét tổ chui ra. Do vậy, dân gian tưởng lầm 

sâu  nở  ra  thành  tò  vò.  Ở  đây,  Tổ  mượn  truyền  thuyết  dân  gian  để  nói  cho 

người đương thời dễ hiểu. 

735 Thành thủy thành chung (thành ban đầu, thành sau rốt), gọi như vậy vì 

hành nhân dùng pháp này để viên thành Phật đạo. Đó là “thành thủy”. Thành 



Phật  rồi  lại  dùng  pháp  này  để  thành  tựu  chúng  sanh  cùng  viên  thành  Phật 

đạo nên gọi là “thành chung”. 

736  Phát  ẩn  là  trình  bày  những  nghĩa  lý  ẩn  kín,  làm  cho  được  phô  bày  rõ 

ràng. 

737 Ngô Tùng là một thị trấn công nghiệp thuộc Thượng Hải, nằm ngay trên 

sông Hoàng Phố. 

738 Nhà Tiền Tần còn gọi là Phù Tần, do Phù Kiên lập ra ở đất Quan Trung. 

Vì  Quan  Trung  thuộc  đất  Thiểm  Tây  (đất  Tần  cũ),  nên  xưng  quốc  hiệu  là 

Tần.  Do  tham  vọng,  Phù  Kiên  xua  quân  đánh  chiếm  Ðông  Tấn,  nhưng  bị 

thất trận. Trên đường rút lui, Phù Kiên bị một bộ tướng là Diêu Trành hạ sát, 

soán đoạt  vương  vị. Diêu Trành  vẫn  xưng quốc  hiệu  là Tần. Sử  gọi  là triều 

đại ấy là nhà Hậu Tần hay Diêu (Dao) Tần, và gọi triều đại của Phù Kiên là 

Phù Tần. 

739  Trường  An  chính  là  thành  phố  Tây  An  ngày  nay,  thuộc  địa  phận  tỉnh 

Thiểm Tây. 

740 Do ngài La Thập người xứ Quy Tư (Kuche) ở ngoài quan ải của Trung 

Hoa, nên việc ngài đến Trường An được gọi là “nhập quan” (vào trong ải) 

741 Kinh Dịch có quẻ Lệ Trạch Đoài, được Khổng Tử giảng là  “Quân tử dữ 

 bằng hữu giảng  tập”  (quân tử cùng  bạn bè nghiên cứu, bàn  luận,  tập tành) 

nên kinh sách cổ thường dùng chữ Lệ Trạch để chỉ sự thảo luận, nghiên cứu 

giữa những người cùng chí hướng. 

742 Hiền là Hiền Thủ tông (Hoa Nghiêm tông), Từ là Từ Ân tông (tức Duy 

Thức tông). Gọi là Từ Ân Tông vì ngài Khuy Cơ, cao đồ của pháp sư Huyền 

Trang,  là  người  đã  xiển  dương  tông  Duy  Thức  đến  cùng  tột.  Đương  thời, 

ngài Khuy Cơ trụ tại chùa Từ Ân nên tông Duy Thức thường được gọi là Từ 

Ân Tông. 

743  Thần  chủ  là  bài  vị  thờ  người  chết,  khi  xưa  chưa  có  hình  ảnh,  người  ta 

thường viết tên họ người chết làm bài vị để thờ. 

744 Nguyên văn là “không hoa”, tức khi bị mắt nhậm ta thường thấy những 

đốm sáng lấm tấm trong không trung. Đó gọi là “không hoa”. 

745 Ở đây Tổ dùng những hình ảnh cha mẹ chăm sóc, nuôi nấng con cái để 

hình dung lòng từ ái của đức Phật. 

746  Nguyệt  Lệnh  là  một  thiên  sách  của  bộ  Lễ  Ký,  tức  sách  ghi  chép  các 

chánh lệnh trong mười hai tháng của chính quyền Trung Hoa thời cổ về quy 

cách  tế  tự,  những  lệnh  cấm,  những  khuyến  cáo,  chức  vụ  của  những  người 

thực hiện các lệnh ấy. 

747 Ba ngôi chùa lớn ở Phổ Đà Sơn là Pháp Vũ, Phổ Tế và Huệ Tế. 

748 Vị cư sĩ này vốn có tên là Bắc Luân 

, sau đổi tên thành Bá Luân 





749  Tào  Hà  Kính  là  một  thương  cảng  trọng  yếu  thuộc  Phố  Giang  Trấn, 

Thượng Hải. 

750 Trong kinh Dịch, quẻ  Khôn  là  thuần  Âm  nên  nữ  giới thường  được coi 

như  thuộc  quẻ  Khôn,  những  gì  liên  quan  đến  nữ  giới  thường  được  đi  kèm 

với chữ Khôn,  như Khôn  Thuận (sự thuận thảo của  người  vợ),  Khôn  Trinh 

(sự  trinh  liệt  của  nữ  giới).  “Khôn  luân”   ở  đây  có  nghĩa  là  nữ  giới,  “khôn 

luân trinh tịnh” là bậc trinh liệt, trong sạch trong nữ giới. 

751 Diệu và tinh đều có nghĩa là những ngôi sao, phước diệu là ngôi sao tốt 

lành, tai tinh là ngôi sao rủi ro. Phước diệu và tai tinh có nghĩa là vận tốt và 

vận rủi. 

752  Tề  mi  (ngang  mày):  Đời  Hậu  Hán,  vợ  của  Lương  Hồng  là  nàng  Mạnh 

Quang khi đưa cơm cho chồng đều nâng bát cơm cao ngang mày, ngụ ý kính 

trọng chồng như khách quý. Sau này, thường dùng chữ “tề mi” để diễn tả ý 

vợ  chồng  kính  trọng  lẫn  nhau.  “Giai  lão”  là  sống  hạnh  phúc  đến  răng  long 

đầu bạc. 

753 Thông thường, Bạt là phần giới thiệu ở một tác phẩm và được ghi ở cuối 

sách. Ở đây, Tổ còn dùng chữ Bạt với ý nghĩa “một bài viết nhằm giải thích 

ý nghĩa tên gọi của một công trình đã xây dựng xong”. 

754  Khai  giá  trì  phạm  là  thuật  ngữ  trong  Luật  Học  Phật  Giáo:  Khai  là  có 

trường hợp vi phạm giới cấm nhưng không bị coi là phạm giới, Giá có nghĩa 

là  ngăn  cấm.  Trì  là  vâng  giữ,  Phạm  là  vi  phạm.  Chẳng  hạn  như  nói  dối  là 

phạm  giới,  nhưng  trong  nhiều  trường  hợp  phải  nói  dối  để  cứu  người  thì 

không phạm giới. 

755 Kinh Đại Bát Nhã (Mahā-prajñāpāramitā-sūtra) gồm 600 quyển, do ngài 

Huyền  Trang  dịch  vào  đời  Đường.  Trong  Đại  Tạng  Kinh,  kinh  này  chiếm 

hết  ba  phần  tư  hệ  thống  Bát  Nhã.  Có  thể  nói,  kinh  này  là  một  bộ  đại  tập 

thành của toàn bộ những kinh văn thuộc hệ thống Bát Nhã. Trước thời ngài 

Huyền Trang, đã có những bản dịch một phần kinh Bát Nhã như Kim Cang 

Bát  Nhã,  Phóng  Quang  Bát  Nhã,  Tiểu  Phẩm  Bát  Nhã,  Đạo  Hành  Bát  Nhã, 

Đại  Phẩm  Bát  Nhã  v.v…  Do  vậy,  ngài  Huyền  Trang  bèn  tập  hợp  các  bản 

dịch,  so  sánh  với  ba  thứ  bản  gốc  tiếng  Phạn,  sai  các  vị  Gia  Thượng,  Đại 

Thừa  Khâm, Đại Thừa Quang,  Huệ  Lãng, Khuy Cơ  làm  Bút Thọ (ghi chép 

bản dịch), Huyền Trắc, Thần Phưởng làm Xuyết Văn (nhuận sắc sửa đổi câu 

văn cho hoàn chỉnh, đẹp đẽ), Huệ Quý, Thần Thái, Huệ Cảnh làm nhiệm vụ 

Chứng Nghĩa để cùng  với Ngài  dịch  lại kinh  này tại chùa trong cung Ngọc 

Hoa, từ tháng Giêng năm Hiển Khánh thứ năm (660) đời Đường Cao Tông 

đến tháng Mười năm Long Sóc thứ ba (663) mới dịch xong. Tháng Hai năm 

sau,  tuân  theo  lời  thỉnh  cầu  của  Tăng  chúng,  Ngài  cầm  bút  dịch  được  mấy 

trang kinh Bảo Tích bèn ngừng vì biết lúc thị tịch đã đến. Toàn kinh Đại Bát 



Nhã chia thành mười sáu hội được giảng tại bốn chỗ (núi Linh Thứu ở thành 

Vương Xá, vườn Cấp Cô Độc, cung trời Tha Hóa Tự Tại và Trúc Lâm tinh 

xá thuộc thành Vương Xá). Các hội thứ 1, 3, 5, 11, 12, 13, 14, 15, 16, tổng 

cộng bảy hội là do ngài Huyền Trang dịch mới, gồm 481 quyển. Bảy hội kia 

là bản dịch lại những bản cựu dịch. 

Hội  thứ  nhất  tương  ứng  với  Phạn  Bản  là  bộ  Thập  Vạn  Tụng  Bát  Nhã 

(Śatasāhasrikā-prajñāpāramitā). Hội thứ hai tương ứng với bộ Nhị Vạn Ngũ 

Thiên  Tụng  Bát  Nhã  (Pañcavijśatisāhasrikā-prajñāpāramitā)  của  Phạn  Bản. 

Các  bản  Hán  dịch  biệt  xuất  từ  hội  này  là  kinh  Quang  Tán  Bát  Nhã,  Phóng 

Quang Bát Nhã, và Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Kinh (27 quyển). Hội thứ tư 

tương ứng với Bát Thiên Tụng Bát Nhã (Astasāhasrikā-prajñāpāramitā), các 

kinh biệt xuất là Đạo Hành Bát Nhã của ngài Chi Lâu Ca Sấm, Đại Minh Độ 

Kinh của ngài Chi Khiêm đời Ngô, Tiểu Phẩm Bát Nhã Kinh của ngài Cưu 

Ma La Thập, Phật Mẫu Xuất Sanh Tam Pháp Tạng Bát Nhã Ba La Mật Đa 

của  ngài  Thi  Hộ.  Hội thứ sáu  giống  với  kinh Thắng  Thiên Vương Bát Nhã 

Ba La Mật do ngài Nguyệt Bà Thủ Na dịch vào đời Trần. Hội thứ bảy tương 

ứng  với  Thất  Bách  Tụng  Bát  Nhã  (Saptaśatikā-prajñāpāramitā)  của  Phạn 

Bản.  Hội  này  chính  là  bản  dịch  khác  của  kinh  Văn  Thù  Sư  Lợi  Sở  Thuyết 

Bát  Nhã  Ba  La Mật  Đa do  ngài  Tăng Già  Ba  La dịch  và  kinh  Văn  Thù  Sư 

Lợi  Sở  Thuyết  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  của  ngài  Mạn  Đà  La  Tiên  dịch  vào 

đời  Lương  (chép  trong  kinh  Đại  Bảo  Tích).  Hội  thứ tám  chính  là  bản  dịch 

khác  của  kinh  Nhu  Đạo  Bồ  Tát Vô  Thượng  Thanh  Tịnh  Phần  Vệ  Kinh  do 

ngài  Tường  Công  dịch  vào  đời  Tống.  Hội  thứ  chín  là  kinh  Kim  Cang  Bát 

Nhã Ba La Mật Đa. Hội này chính là bản dịch khác các kinh cùng mang tên 

Kim Cang Bát Nhã Ba La Mật Đa do các ngài Cưu Ma La Thập, Bồ Đề Lưu 

Chi,  Chân  Đế  cũng  như  Kim  Cang  Năng  Đoạn  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  do 

ngài  Cấp  Đa  dịch,  kinh  Năng  Đoạn  Kim  Cang  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  do 

ngài  Nghĩa  Tịnh  dịch  vào  thời  Đường.  Hội  thứ  10  tương  ứng  với  kinh  Lý 

Thú Bát Nhã (Prajñāpāramitā-naya-śatapañcāśatikā), chính là bản dịch khác 

các kinh Thật Tướng Bát Nhã Ba La Mật Kinh do ngài Bồ Đề Lưu Chí dịch, 

Đại Nhạo Kim Cang Bất Không Chân Thực Tam Ma Da do ngài Bất Không 

dịch,  kinh  Năng  Chiếu  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  do  ngài  Thi  Hộ  dịch  v.v… 

Những  hội  còn  lại  không  còn  Phạn  bản,  chỉ  còn  bản  dịch  tương  ứng  bằng 

tiếng  Tây  Tạng.  Ngoài  bản  dịch  của  ngài  Huyền  Trang,  Tâm  Kinh  còn  có 

sáu bản dịch khác nhau:  

1. Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật Đại Minh Chú Kinh do Cưu Ma La Thập dịch. 

2. Bát Nhã Ba La Mật Đa Na Đề Kinh do Bồ Đề Lưu Chi dịch. 

3. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh do Bát Nhã và Lợi Ngôn dịch. 



4.  Phổ  Biến  Trí  Tạng  Bát  Nhã  Ba  La  Mật  Đa  Tâm  Kinh  do  Pháp  Nguyệt 

dịch. 

5. Bát Nhã Ba La Mật Đa Tâm Kinh do Trí Huệ Luân dịch. 

6. Thánh Phật Mẫu Bát Nhã Ba La Mật Đa Kinh do Thi Hộ dịch. 

Trong số này, bản của Ngài Thi Hộ có ghi đầy đủ nơi xứ thuyết kinh, đương 

cơ của pháp hội, nhưng lời văn không được cô đọng, trau chuốt, đặc sắc như 

bản dịch của ngài Huyền Trang. 

756 Câu  “như bảo xích tử”  trích từ tiết  Khang Cáo, chương Châu Thư của 

kinh  Thư (tức sách  Thượng  Thư). Khang  Cáo là đoạn sách ghi  lại  lời Châu 

Thành  Vương  răn  dạy  Khang  Thúc  về  đạo  trị  dân.  Trong  sách  Đại  Học, 

Mạnh Tử đã giải thích câu nói  “như bảo xích tử”  bằng câu : “Tâm thành cầu 

 chi,  tuy  bất  trúng  bất  viễn  hỹ”.   Cổ  thư  thường  dùng  chữ  “xích  tử”  để  chỉ 

nhân dân, ý nói vua phải thương yêu nhân dân như con do mình dứt ruột đẻ 

ra. 

757 Tức chùa Pháp Vũ và Phổ Tế. 

758 Ký: Một thể loại văn xuôi nhằm ghi chép sự việc. 

759 Tám tướng là tám sự kiện được Phật biến hiện trong suốt thời gian Phật 

thị hiện trong thế gian này :  

1.  Từ  cung  Đâu  Suất  giáng  trần.  2.  Nhập  thai  3.  Đản  sanh  4.  Xuất  gia  5. 

Hàng ma 6. Thành đạo 7. Thuyết pháp 8. Nhập Niết Bàn. 

760 Hộc: Đơn vị đo lường thời cổ, một Hộc là mười Đấu. Một Đấu là mười 

Thăng 

761  Ma  Kiệt  Đề  (Magadha),  còn  phiên  âm  là  Ma  Già  Đà,  Ma  Yết  Đà,  Ma 

Kiệt Đà, Mặc Kiệt Đà, Ma Ha Đà, dịch nghĩa là Vô Hại Quốc, Bất Ác Xứ, 

Chí Cam Lộ Xứ, Thiện Thắng Quốc, là  một trong 16 đại quốc thời Phật tại 

thế,  nay  thuộc  địa  phận  của  Bihar,  thủ  phủ  là  Patna  (Hoa  Thị  thành).  Theo 

Đại Đường  Tây Vực  Ký, quyển 8, xứ này rộng  hơn năm  ngàn dặm, đất đai 

phì nhiêu, phong tục thuần phác, sùng tín Phật pháp, đa phần tín phụng Đại 

Thừa  Phật  giáo,  ngoại  đạo  cũng  đông.  Vùng  phụ  cận  Hoa  Thị  Thành  hiện 

còn nền cũ của tháp A Dục Vương, Phật Túc Thạch, Kê Viên Tự, chỗ Phật 

tu khổ hạnh, chỗ Ca Diếp quy y Phật v.v… Vua Tần Bà Sa La của nước này 

kiến lập kinh thành Vương Xá (nay là thành phố Rajgir) ở phía Bắc kinh đô 

cũ, nơi này trở thành chỗ Phật thường thuyết pháp. Đến thời đại vương triều 

Cấp Đa (Gupta), vua Đế Nhật sáng lập học viện Na Lan Đà (Nalanda), học 

viện  này  trở thành  trung  tâm của Phật  giáo Ấn Độ, ngài  Huyền Trang từng 

theo học ở đây. 

762  Vua  A  Dục  (Aśoka),  dịch  nghĩa  là  Vô  Ưu  Vương,  còn  có  biệt  hiệu  là 

Thiên  Ái  Hỷ  Kiến  Vương  (Devānajpriya  Priyadraśi),  là  vua  đời  thứ ba  của 

vương  triều  Khổng  Tước  tại  Ma  Kiệt  Đề,  sống  vào  khoảng  thế  kỷ  thứ  ba 



trước  Công  Nguyên.  Vua  thống  nhất  Ấn  Độ,  là  người  nhiệt  thành  ủng  hộ 

Phật  giáo.  Khi còn  nhỏ,  hoàng tử rất  hung bạo, vua cha không ưa. Đến khi 

nước  chư  hầu  Taksaśīla  làm  phản,  vua  cha  liền  sai  hoàng  tử  cầm  quân  đi 

đánh dẹp với hy vọng hoàng tử sẽ bị loạn quân giết. Nhưng hoàng tử đã dẹp 

yên  phản  loạn,  lập đại công,  thanh thế  lừng  lẫy.  Sau khi cha  mất,  hoàng tử 

bèn trở về giết hết 99 người anh em để lên ngôi (tuy vậy, cũng có thuyết cho 

rằng đây là lời ngoa truyền nhằm phóng đại tính tàn nhẫn của nhà vua). Đã 

làm  vua,  A Dục càng bạo ác hơn, tàn hại  đại thần, phụ  nữ, bá tánh; do vậy 

dân chúng oán thán gọi vua là Chiên Đà A Dục (Chiên Đà là tiếng gọi hàng 

tiện dân  Ấn Độ,  những  người  này thường  làm  nghề đồ tể hoặc những  nghề 

bẩn thỉu như thiêu xác, gánh phân v.v…). Vua lấy thành Hoa Thị làm thủ đô, 

gây  chinh  chiến  liên  miên  để  mở  rộng  đế  quốc,  thống  trị  toàn  Ấn  Độ  và 

những  tiểu  quốc  xung  quanh.  Về  sau  vua  được  Phật  giáo  cảm  hóa.  Theo 

truyền thuyết, do cuộc  viễn chinh  xứ Kalinga quá tàn  nhẫn,  vua động  lòng, 

bèn nhiệt thành tin tưởng Phật giáo, tận lực hoằng dương Phật giáo để chuộc 

lỗi cũ, nên dân gian lại gọi vua là Đạt Ma A Dục vương (Chánh Pháp A Dục 

Vương).  Năm  thứ 17  dưới  triều  vua  A  Dục,  Tam  Tạng  kinh  điển  được  kết 

tập  lần  thứ  ba  dưới  sự  chủ  tọa  của  ngài  Mục  Kiện  Liên  Tử  Đế  Tu 

(Moggaliputta-tissa),  có  hơn  một  ngàn  vị  trưởng  lão  tham  dự,  chín  tháng 

mới kết  tập  xong. Vua phái các danh tăng đạo cao  đức  trọng đi truyền đạo 

khắp 

các  cõi 

như  Majjhantika, 

Kasmira,  Gadhara,  Mahadeva, 

Mahisakamandala, Rakkhita, Vanavāsi, Yonaka-dhammarakkhita… cho đến 

tận  Tích  Lan.  Vua  cũng  cho  lập  các  bia  đá  ghi  chép  các  huấn  dụ  hoằng 

dương  Phật  giáo, truyền  lệnh khoan  dung, tôn trọng các  ngoại đạo, cho  lập 

các trụ đá đánh dấu nơi đức Phật đản sanh, thành đạo, nhập diệt v.v… 

763  Ma  Hê  Nhân  Đà  La  (Mahendra),  thường  được  biết  theo  tên  gọi  trong 

tiếng  Pali  là  Mahinda,  chính  là  sơ  tổ  Phật  giáo  Tích  Lan.  Theo  Đảo  Sử 

(Mahavamsa), ngài sanh tại xứ Ô Xà Diên (Ujayana) thuộc Tây Bắc Ấn Độ, 

xuất gia năm 20 tuổi, lễ ngài Mục Kiền Liên Tử Đế Tu (Moggaliputta-Tissa) 

làm  thầy,  thọ  giới  Sa  Di  với  ngài  Ma  Ha  Đề  Bà,  thọ  Cụ  Túc  với  ngài  Mạt 

Xiển  Đề,  trong  khi  thọ  giới  bèn  chứng  quả  La  Hán.  Ngài  đến  Tích  Lan 

truyền  giáo  theo  lệnh  vua  vào  thế  kỷ  thứ  ba  trước  Công  Nguyên.  Ngài  lập 

Đại  Tinh Xá (Mahāvihāra) tại thủ đô  A Nậu  La Đà  Bổ  La (Anurādhapura), 

giảng kinh Bình Đẳng Tâm (Samacitta-suttanta), lập hang đá để yên cư, thiết 

lập Tăng đoàn và cơ sở Phật giáo cho Tích Lan. Ngài từng triệu tập đại hội 

Tăng  già,  công  cử  trưởng  lão  A  Lợi  Đa  cầm  đầu  Tăng  đoàn,  chú  giải  Đại 

Tạng  Kinh Nam  Truyền.  Em  ngài  là  ni sư Tăng  Già Mật Đa (Sanghamitrā) 

đã đem nhánh cây Bồ Đề nơi Phật thành đạo về trồng tại Tích Lan và truyền 



giới  Tỳ  Kheo  Ni.  Anh  em  Ngài  có  công  truyền  bá  Phật  pháp  tại  Tích  Lan 

suốt hơn ba mươi năm ròng. 

764  Núi  Nga  Mi  thuộc  thành  phố  Nga  Mi  Sơn,  tỉnh  Tứ Xuyên,  chiếm  một 

khoảng đất rộng đến 154 km2. Ngọn cao nhất là Vạn Phật Đảnh. 

765 Châu Mục Vương (Cơ Mãn), tương truyền thọ đến 105 tuổi, làm vua từ 

năm 960 đến 923 trước Công Nguyên). Như vậy, năm Châu Mục Vương thứ 

hai là chính là năm 975 trước Công Nguyên. 

766 Vua Ưu Đà Diên (Udayana), thường được gọi  là  vua Ưu Điền, đôi khi 

còn  được  phiên  âm  là  Ô  Đà  Diên  Na,  dịch  nghĩa  là  Nhật  Tử  Vương,  hoặc 

Xuất  Ái  Vương,  vua  nước  Kiều  Thưởng  Di  (Kauśāmbi)  thời  đức  Phật.  Do 

hoàng hậu dốc lòng tin Phật pháp, vua bèn trở thành bậc đại ngoại hộ. Theo 

Tăng Nhất A Hàm Kinh, quyển 28, khi Phật lên cung trời Đao Lợi an cư ba 

tháng,  vua  không  thể  lễ  Phật,  buồn  bã  thành  bệnh,  quần  thần  bèn  dùng  gỗ 

Ngưu Đầu Chiên Đàn tạc thành bức tượng Phật cao năm thước Tàu (độ 1.6 

m),  vua  mừng  rỡ khỏi bệnh. Tương  truyền, các tượng Phật được tạc về sau 

đều  lấy  tượng  vua  Ưu  Điền  đã  tạc  làm  mẫu.  Kinh  Tạo  Tượng  Công  Đức 

cũng chép chuyện này. 

767  Nguyên  Ngụy  chính  là  nhà  Bắc  Ngụy  (386-534)  thuộc  thời  Nam  Bắc 

Triều.  Sử  thường  gọi  là  nhà  Hậu  Ngụy,  hoặc  Thác  Bạt  Ngụy,  tức  triều  đại 

được sáng lập bởi dòng họ Thác Bạt thuộc sắc tộc Tiên Ty (hậu duệ của dân 

Hung  Nô,  do  sống  tại  núi  Tiên  Ty  nên  gọi  là  tộc  Tiên  Ty).  Nguyên  thủy, 

dòng họ Thác Bạt sống tại Thiểm Tây và Nội Mông Cổ lập ra nước Đại, sau 

bị  nhà  Phù  Kiên  nhà  Tiền  Tần  thôn  tính.  Năm  386,  Thác  Bạt  Khuê  xưng 

vương, tái  lập  nước Đại, đồng thời đổi danh  xưng  là Ngụy. Gọi  là Nguyên 

Ngụy  là  vì  năm  493,  vua  đổi  họ  Thác  Bạt  thành  họ  Nguyên.  Năm  534, 

vương quốc  này  lại  bị  nội  loạn tách  thành Đông Ngụy  và Tây Ngụy. Dòng 

họ  này  có  một  có  một  tục  lệ  tàn  khốc  là  khi  nào  một  phi  tần  sanh  con  trai 

liền bị  giết ngay để  ngăn  ngừa sau  này khi con trai được vinh  hiển, sẽ phải 

sắc  phong  cho  mẹ.  Nhưng  điều  này  lại  dẫn  đến  nghịch  lý  là  các  vua  nước 

Ngụy rất coi trọng nhũ mẫu, dẫn đến những trường hợp nhũ mẫu dùng tình 

cảm lung lạc nhà vua, nhiễu loạn chánh sự. 

768 Hoài Cảm: Cao tăng  Tịnh  Độ tông đời Đường, nguyên quán không rõ, 

thoạt  đầu  trụ  tại  chùa  Thiên  Phước  ở  Trường  An  học  Duy  Thức  và  Giới 

Luật,  bác  thông  kinh  điển,  chưa  sanh  lòng  tin  đối  với  pháp  môn  Tịnh  Độ. 

Sau yết kiến tổ Thiện Đạo bày tỏ  mối nghi được Tổ chỉ dạy, giải nghi, bèn 

dự vào đạo tràng của Tổ tinh tu niệm Phật. Hai mươi mốt ngày sau vẫn chưa 

thấy  tướng  lành,  tự  hận  tội  chướng  sâu  nặng,  muốn  tuyệt  thực  chết,  bị  Tổ 

ngăn  trở.  Sư  lại  tinh  thành  niệm  Phật,  ba  năm  sau  cảm  được  linh  nghiệm, 

thấy  tướng  ngọc  hào  sắc  vàng,  chứng  Niệm  Phật  tam-muội,  bèn  soạn  bộ 



Thích  Tịnh  Độ  Quần  Nghi,  nhưng  viết  chưa  xong  đã  thị  tịch,  đồng  môn  là 

Hoài Chí bèn hoàn tất chí nguyện. 

769  Cao  tăng  đời  Đường,  năm  sanh  năm  mất  không  rõ.  Sư  oai  nghi,  kiến 

thức trác tuyệt, thông hiểu Nho, Mặc, giỏi viết lách, thường nghiên cứu luật 

nghi,  về sau tu Mật Giáo đạt  nhiều chứng  nghiệm. Năm Vĩnh  Thái  nguyên 

niên (765) đời Đường Đại Tông, vâng chiếu cùng các vị Lương Phần v.v… 

tất cả mười tám người tham dự vào dịch trường của đại pháp sư Bất Không, 

dịch các bộ Nhân Vương Hộ Quốc Bát Nhã Kinh, Mật Nghiêm Kinh v.v… 

Sư  còn  soạn  bộ  Niệm  Phật  Tam  Muội  Bảo  Vương  Luận  để  tuyên  dương 

Tịnh  Độ,  Vô  Thượng  Thâm  Diệu  Thiền  Môn  Truyền  Tập  Pháp  Bảo,  Thệ 

Vãng Sanh Tịnh Độ Văn. 

770  Ngài  Trường  Lô  vừa  dự  định  lập  Tịnh  Hạnh  Xã  niệm  Phật  thì  mộng 

thấy Phổ Hiền, Phổ Huệ Bồ Tát xin ghi danh tham dự. 

771  Trâm  anh:  Trâm  là  vật  dụng  có  hình  như  một  que  dài  nhọn,  ngày  xưa 

khi  đội  mão  thường  búi  tóc  lên  rồi  cài  trâm  qua  để  giữ  cho  mão  khỏi  tuột, 

Anh là giải mão, vừa giữ cho mão được chặt vừa mang tính cách trang trí. 

772 Lão túc: Lớn tuổi, phẩm hạnh, kiến thức đều cao. 

773  Chúc  hỗ:  Cầu  nguyện,  chúc  tụng  cho  hoàng  thất,  quốc  gia,  nhân  dân 

được yên ổn, thịnh vượng, sống thọ. 

774 Thái Hồ là hồ lớn thứ ba của Tàu, nằm giữa hai tỉnh Giang Tô và Triết 

Giang, hồ rộng đến 2.213 km2, đá ở đây vừa đẹp vừa bền. 

775 Phật Đa Bảo  (Prabhūtaratna), dịch âm  là  Bảo  Hưu  La  Lan, còn dịch  là 

Bảo  Thắng  Phật,  Đại  Bảo  Phật,  Đa  Bảo  Như  Lai.  Trong  phẩm  Hiện  Bảo 

Tháp  của  kinh  Pháp  Hoa,  Ngài  là  vị  Phật  diệt  độ  đã  lâu,  toàn  thân  xá-lợi 

được lưu trong bảo tháp, chỗ  nào có Phật giảng kinh  Pháp  Hoa thì tháp Đa 

Bảo bèn hiện ra trước đại chúng để chứng minh. Theo Pháp Hoa Mạn Đồ La 

Oai  Nghi  Sắc  Pháp  Kinh  thì  thân  tướng  Phật  Đa  Bảo  có  nhục  kế  sắc  xanh 

đen, giữa hai chân  mày có tướng bạch hào phóng hào quang chiếu sáng hết 

thảy,  thân  màu  vàng  ròng,  tay  kết  Định  Huệ  Trí  Quyền  ấn,  ngồi  xếp  bằng 

trên tòa hoa sen cực lớn. Các sách vở chú giải Mật Tông thường hay coi Đa 

Bảo Như Lai chính là đức Đại Nhật Như Lai của Kim Cang Giới, còn Thích 

Ca Như Lai chính là Đại Nhật Như Lai trong Thai Tạng Giới. 

776 Tức là cao 18 m (theo Phổ Đà Sơn Chí) 

777 Tuyên Nhượng Vương chính là Thiếp Mộc Nhi (Temur) con trai thứ tư 

của Trấn Nam Vương Thoát Hoan (Togan). Thoát Hoan chính là con trai của 

Hốt Tất  Liệt  và  là  người đã  đem quân đánh  Việt Nam,  bị thất bại  nặng  nề, 

nên  Nguyên  Thế  Tổ (Hốt Tất  Liệt) cấm  vĩnh  viễn không  được  về  kinh  gặp 

mặt vua cha. 



778 Theo từ điển Từ Hải, “thủy nê” là một vật liệu xây dựng, dịch nghĩa chữ 

“sĩ-mẫn-thổ”  (cement;  ta  thường  gọi  là  “xi-măng”),  đôi  khi  còn  gọi  là 

“dương nê” (bùn Tây, vữa Tây). 

779 Ý nói đạo pháp đi vào giai đoạn suy vi. 

780  Tùng  Giang  nay  chỉ  còn  là  một  khu  vực  hành  chánh  của  Thượng  Hải, 

nằm  ngay  trên  sông  Hoàng  Phố.  Thoạt  đầu,  vào  thời  Đường,  huyện  Hoa 

Đình  được  thành  lập  tại  đây,  đến  đời  Minh  –  Thanh  được  đổi  thành  Tùng 

Giang Phủ.  Khi ấy,  Tùng  Giang  Phủ  rất  lớn,  gồm 7  huyện  mà Thượng  Hải 

chỉ  là  một  huyện trực thuộc phủ Tùng  Giang.  Kim Sơn chính  là  một  huyện 

thuộc phủ Tùng Giang. 

781 Tức loạn Thái Bình Thiên Quốc. 

782 Tấn viện: Khi một vị Sư đến nhậm chức Trụ Trì một ngôi chùa nào thì 

gọi là “tấn sơn” hay “tấn viện”. 

783 Trải  vàng  (bố kim):  Khi  xưa trưởng  giả  Cấp Cô Độc lấy  vàng  ròng  lót 

đất để mua khu vườn của thái tử Kỳ Đà nhằm tạo tinh xá cúng dường Phật ở 

nước Xá Vệ. Do tích này, nghĩa cử bỏ tiền của để kiến tạo đạo tràng tự viện 

cũng gọi là “bố kim” (trải vàng). 

784  Tẫn  xuất  (pravrājana):  Còn  gọi  là  Diệt  Tẫn,  Khu  Tẫn,  Tẫn  Phạt,  Khu 

Xuất, Khu Di, Tẫn Trị, hoặc chỉ đơn giản là Tẫn, là một trong những phương 

pháp  xử phạt  hàng tỳ-kheo  hoặc sa-di phạm  giới, tức  là  gạt bỏ  người đó  ra 

ngoài  đoàn  thể  Tăng  già  đang  cùng  ở,  không  cho  cùng  ở  với  Tăng  chúng. 

Theo Thập Tụng Luật, quyển 21, người phạm Ba La Di Giới chẳng được thọ 

Cụ Túc Giới của người xuất gia. Nếu cho thọ thì người truyền giới cũng bị 

tẫn xuất. Theo Tứ Phần Luật, quyển 17, điều “Tùy Tẫn Sa Di Giới” thì Sa Di 

bị chúng Tăng trách tội vẫn không sửa lỗi, sẽ bị tẫn xuất. Thiện Kiến Tỳ Bà 

Sa Luật cũng chép tương tự. Người bị tẫn xuất không được truyền giới cho 

người khác, không được làm y chỉ sư, không được nhận đồ đệ, không được 

nhận các vật phẩm cúng dường như y bát, ngọa cụ, tọa cụ, nước rửa chân… 

Theo Tỳ Ni Mẫu Kinh, quyển 2:  “Tẫn Xuất có hai loại Yết Ma: Một là vĩnh 

 tẫn (khai trừ vĩnh viễn), hai là do điều phục nên tẫn xuất. Điều phục nghĩa 

 là trong khi chưa sám hối thì mọi thứ ăn ở, nói năng, hết thảy pháp sự của 

 Tăng chúng  đều  không  được  tham  dự…  Nếu  kẻ  đó  vẫn  ương  ngạnh  không 

 thay đổi, hối hận, thì suốt đời chẳng được tham dự Tăng sự” . Ngoài ra, còn 

có một hình thức trừng phạt gọi là Mặc Tẫn (brahma-danda), nghĩa là không 

trò chuyện, không hỏi han đến người bị trừng phạt, coi như người ấy không 

tồn tại trong Tăng chúng. 

785 Tăng lạp: Số năm tính từ khi xuất gia (có thuyết nói chỉ tính từ khi thọ 

giới Cụ Túc). 

786 Ý nói không lãnh hội được tâm pháp của thầy. 



787 Mân: Phước Kiến, Việt: Lưỡng Quảng, Ngô: miền Nam tỉnh Giang Tô, 

phía Bắc tỉnh Chiết Giang, Sở: thuộc địa phận Hồ Nam và Hồ Bắc. 

788 Kê Túc Sơn gồm hai chỗ:  

1. Núi Kê Túc (Kukkutapāda-giri) ở Ấn Độ, còn được dịch là Kê Cước Sơn, 

Tôn  Túc  Sơn,  Lang  Túc  Sơn,  Lang  Tích  Sơn,  thuộc  miền  Trung  nước  Ma 

Kiệt Đề, là nơi ngài Ma Ha Ca Diếp nhập diệt, nằm cách Bồ Đề Đạo Tràng 

ba mươi hai dặm về phía Bắc. Do ngài Ca Diếp nhập diệt ở đây, để tỏ lòng 

tôn trọng, người ta chỉ gọi là núi Tôn Túc. 

2. Núi Kê Túc nằm ở phía Tây Bắc cách huyện lỵ Tân Xuyên tỉnh Vân Nam 

hơn 50 dặm, tiếp giáp ranh giới của huyện Thái Hòa và Đặng Xuyên. Hình 

thế núi trông như đóa sen chín cánh nên còn có tên là Cửu Trùng Nham Sơn. 

Phía  Đông  núi  có  dòng  sông  Ca  Diếp,  có  một  ngọn  núi  cao  vọt,  đỉnh  núi 

phía Nam  bằng phẳng,  ba phía còn  lại đều có  một  nhánh  núi  trông  như cái 

chân gà có ba ngón, nên gọi là núi Kê Túc. Trên đỉnh núi có hang Ca Diếp, 

tương  truyền  ngài  Ca  Diếp  cất  giấu  y  của  đức  Phật,  đợi  khi  nào  Bồ  Tát Di 

Lặc  thành  Phật  sẽ  dâng  y  này  lên  (trong  Đại  Di  Lặc  Thành  Phật  Kinh,  có 

chép khi Di Lặc Bồ Tát thành Phật, dẫn chúng tỳ-kheo lên núi Kê Túc, dùng 

thần lực mở núi ra, đánh thức ngài Ca Diếp đang nhập định chờ Phật Di Lặc 

giáng thế, chúng Tăng hỏi Phật: “Sao lại có con trùng mang hình người mặc 

y tỳ-kheo?” Phật  nói: “Đây không phải  là trùng,  mà  là đại đệ tử Ma Ha Ca 

Diếp của Phật  Thích Ca”. Ngài Ca Diếp  xuất Thiền, dâng  y tăng-già-lê  lên 

Phật Di Lặc. Phật nhận lấy, thấy y tăng-già-lê không phủ kín được ngón tay 

út, bèn than thở: “Chúng sanh thời Phật Thích Ca do ác trược quá nặng nên 

thân  hình  quá  bé  nhỏ”.  Dâng  y  xong,  ngài  Ca  Diếp  bèn  nhập  Hỏa  Quang 

Tam  Muội  tự  thiêu  thân,  nhập  Niết  Bàn).  Do  vậy,  núi  này  được  coi  là  đạo 

tràng của ngài Ma Ha Ca Diếp. 

789 Chung Nam, còn gọi là Trung Nam, Nam Sơn, hay Thái Ất Sơn, thuộc 

vào  mạch  núi Tần  Lĩnh, thuộc địa phận tỉnh  Thiểm  Tây, chạy dài từ huyện 

Vũ Công đến  huyện Giám Điền ở phía Đông. Thật ra Chung Nam Sơn bao 

gồm các rặng  Thúy  Hoa Sơn, Nam Ngũ Đài,  ngọn  núi chính  mang tên  Lâu 

Quán Đài. Đạo tràng của Quán Âm Đại Sĩ được nói ở đây chính là đạo tràng 

thuộc Nam Ngũ Đài. 

790 Tức ngày đản sanh của Phật Thích Ca và ngày vía Phật A Di Đà. 

791 Trong Chiến Quốc Sách, thiên Triệu Oai Hậu Vấn Tề Sứ (Oai Hậu nước 

Triệu hỏi sứ giả nước Tề), có đoạn:  “Triệu Oai Hậu hỏi sứ giả: ‘Nước Tề có 

 Anh Nhi Tử con gái nhà họ Bắc Cung vứt bỏ bông tai, đồ trang sức trên đầu, 

 ở đến già không lấy chồng để nuôi mẹ, nêu gương tận hiếu cho bá tánh. Vì 

 sao  mãi  đến  nay  không  sắc  phong  cho  cô  ta?  Như  vậy  làm  sao  thống  lãnh 

 nước Tề, làm cha mẹ muôn dân cho  được!”  Về sau, thường dùng điển  tích 



 “Bắc Cung chi nữ Anh Nhi Tử”  để chỉ những người con gái suốt đời không 

lấy chồng để phụng dưỡng cha mẹ. 

792 Ô Trình nay thuộc huyện Ngô Hưng, tỉnh Chiết Giang. 

793 Nguyên văn:  “Điếu chi bất cương, dặc bất xạ túc”.  Chúng tôi dịch câu 

này theo cách diễn giải của sách Tứ Thư Bạch Thoại Giải Thích, trang 186, 

phần Thuật Nhi, sách Luận Ngữ. 

794 Xa Ma Tha (Samatha): Dịch nghĩa là Chỉ, Tịch Tĩnh, Năng Diệt, là một 

trong bảy tên của Thiền Định, hàm nghĩa nhiếp tâm chẳng để cho ngoại cảnh 

lay động, xa lìa hết thảy các tán loạn, giữ cho tâm vắng lặng. 

795  Cai  có  nghĩa  là  thềm,  bậc,  nhưng  ở  đây  đặt  tên  là  Tuần  Cai  với  ngụ  ý 

theo  điển  tích  trong  kinh  Thi,  có  khúc  hát  Nam  Cai  với  đại  ý  “người  con 

hiếu  cùng  bảo  ban  nhau,  răn  dạy  nhau  phụng  dưỡng  hiếu  thuận  cha  mẹ”. 

Như vậy, Tuần Cai có nghĩa là noi gương hiếu thuận, Tiểu Trúc là một công 

trình xây dựng nhỏ, như một căn nhà nhỏ chẳng hạn. 

796  Thời  cổ,  vợ  quan  đại  phu  gọi  là  Nhụ  Nhân.  Đời  Minh,  Thanh,  vợ  các 

quan thất phẩm được gọi là Nhụ Nhân. 

797 Nhận: Đơn vị đo lường thời cổ, một nhận bằng bảy hoặc tám thước Tàu. 

798 Tế Nam là tỉnh lỵ của tỉnh Sơn Đông, phía Bắc có sông Hoàng Hà, phía 

Nam  dựa  vào  rặng  Thái  Sơn. Do thành phố này  nằm ở phía Nam con sông 

Tế Thủy nên có tên như vậy. 

799 Quê Khổng Tử là Khúc Phụ thuộc đất Lỗ (nay thuộc địa phận tỉnh Sơn 

Đông) nên thường gọi là Đông Lỗ. 

800 Nước Tề,  nước  Lỗ thời  Đông Châu  Liệt  Quốc đều thuộc địa phận tỉnh 

Sơn Đông ngày nay, nên tỉnh Sơn Đông thường gọi là đất Tề hoặc Tề Lỗ. 

801 Đàm:  Là tên  một  nước chư hầu  nhà Châu thời cổ,  nay thuộc vùng phụ 

cận của Đông Long Sơn Trấn thuộc thành phố Tế Nam, bị nước Tề diệt vào 

năm 684 trước Công Nguyên. Do vậy, Tế  Nam đôi khi còn được gọi  là đất 

Đàm. 

802 Vị khách Tăng đến nhập chúng trong một ngôi tùng lâm nào đó một thời 

gian gọi là “quải đơn” (treo giường). Khi cáo từ đi qua nơi khác gọi là “trừu 

đơn” (rút giường). 

803 Duyện Châu là một huyện của tỉnh Sơn Đông, thuộc địa phận thành phố 

Tế Ninh. Huyện Duyện Châu này chính là một trong chín châu thời cổ. 

804 Minh: Theo từ điển Từ Hải, Minh là một thể văn thường dùng để khắc 

trên những đồ vật như chuông, khánh, đá; nhằm biểu thị ý vĩnh viễn ghi nhớ 

không  quên.  Minh  còn  có  nghĩa  là  một  thể  văn  dùng  để  biểu  thị  công  đức, 

hoặc răn nhắc chính mình (chẳng hạn Tín Tâm Minh). Thông thường, những 

bi  ký  (bài  văn  viết  trên  bia),  gồm  có  hai  phần:  Phần  đầu  của  bi  ký,  thuật 

duyên do  vì sao lập bia, và phần thứ hai  là Minh, nhằm ca ngợi, tán dương 



một nhân vật hoặc một hành vi nào đó; hoặc thuần túy là cảnh tỉnh. Ở đây, 

Tổ Ấn Quang dùng chữ Minh theo nghĩa thứ hai. 

805  Chúc  Dung  là  tên  vị  thần  lửa  trong  Đạo  Giáo.  Thật  ra,  theo  thần  thoại 

Trung Hoa, Toại Nhân là người phát minh ra lửa đầu tiên, nhưng Chúc Dung 

lại  là  người tìm  ra cách đánh  đá  mồi bùi  nhùi  lấy  lửa,  nên được  Hoàng Đế 

phong  làm  quan  chủ  quản  việc  lửa,  rồi  lại  phong  cho  ông  trông  coi  Hành 

Sơn. Do vậy, Đạo Giáo đã tôn xưng Chúc Dung làm hỏa thần, coi Hành Sơn 

là đạo tràng của ông. 

806  Đây  là  một  công  án  Thiền  được  chép  trong  Bách  Trượng  Hoài  Hải 

Thiền Sư Ngữ Lục (Vạn  Tục Tạng, quyển 119, sách số 404),  một  ngày  nọ, 

Sư theo ngài Mã Tổ ra đi, giữa đường chợt thấy một bầy vịt trời bay ngang, 

Mã Tổ hỏi: “Cái gì thế?” Sư đáp: “Vịt trời!” Tổ lại hỏi: “Đi về đâu vậy?” Sư 

đáp: “Bay qua mất rồi!” Tổ liền chụp chót mũi của Sư vặn mạnh, Sư đau quá 

hét  lên thất thanh, Mã Tổ bảo: “Nói bay  mất  nữa đi!” Nghe  lời đó,  Sư bèn 

hoát nhiên đại ngộ, về sau được nối pháp của ngài Mã Tổ. 

807 Con chồn hoang trong công án “dã hồ” trong năm trăm đời trước từng là 

phương trượng một ngôi chùa tại núi Bách Trượng. 

808 Chúc ly: Lễ chúc tụng hoàng triều khi đất nước có dịp vui mừng khánh 

hạ  chẳng  hạn  như  hoàng  tử  được  sanh  ra,  thắng  trận.  Chúc  thọ:  Lễ  cầu 

nguyện  chúc  tụng  vua,  hoàng  hậu,  thái  hậu  vào  dịp  sanh  nhật  của  những 

người  này. Do ân quốc  vương  là  một trong  Tứ  Ân,  nên các tùng  lâm  ngoài 

những  dịp  này  vào  mỗi  nửa  tháng  đều  có  lễ  Chúc  Tán  với  mục  đích  cầu 

nguyện cho đất nước bình yên, được mùa, hoàng triều thịnh vượng. 

809  Ngài  Tạng  Hoán  (790-866),  họ  ngoài  đời  là  Châu,  người  huyện  Hoa 

Đình,  Tô  Châu,  xuất  gia  từ  nhỏ,  thoạt  đầu  theo  học  với  ngài  Đạo  Khoáng, 

sau qua Tung Sơn thọ Cụ Túc, tham học khắp các chùa thuộc Hồ Sơn. Sau 

đến Tam Học Thiền Viện tại núi Ngũ Tiết, tỉnh Chiết Giang, gặp Linh Mặc 

thiền sư, được truyền pháp. Sau khi  ngài  Linh Mặc  viên tịch  vào  năm  818, 

Phật giáo Trung Hoa gặp đại nạn Tam Võ, nhiều tự viện bị phá hủy, nhưng 

Tam Học Thiền Viện vẫn duy trì nhờ nỗ lực không  mệt mỏi của ngài Tạng 

Hoán. Đến thời Hội Xương, Tam Học Thiền Viện lại được trùng hưng mạnh 

mẽ.  Về  sau,  ngài  đến  trụ  tích  chùa  Thiên  Đồng  thuộc  thành  phố  Ninh  Ba, 

đồng thời khai sáng Đông Luật Thiền Viện tại bờ Đông Dũng Giang. Do đức 

hạnh của Sư, nơi này trở thành một già-lam lớn, sau đổi tên là Thất Tháp Tự. 

Ngày  mồng ba tháng Tám  năm  Hàm  Thông thứ bảy  (866), thời Đường,  Sư 

viên tịch, hưởng 77 tuổi, Tăng lạp 57 năm. 

810 Núi Tứ Minh ở phương Tây Nam huyện Cận, tỉnh Chiết Giang, trải dài 

qua  các  huyện  Từ  Khê,  Cận,  Phụng  Hóa,  Tân  Xương,  Tứ  Minh,  Thượng 

Ngu, Dư Diêu v.v… Rặng núi này gồm nhiều ngọn cao ngất, nhưng đặc biệt 



là trên ngọn Phù Dung có bốn cái hang, lúc trời trong, từ dưới nhìn lên trông 

giống như những vuông cửa sổ được ánh mặt trời, mặt trăng soi qua, nên gọi 

là Tứ Minh. 

811  Thái  Bạch  chính  là  Kim  Tinh  (Venus),  còn  được  biết  dưới  những  tên 

khác như sao Hôm, sao Mai, hoặc Trường Canh hay Khải Minh. 

812  Cửu  Giang  là  một  thương  cảng  thuộc  miền  Tây  Bắc  tỉnh  Giang  Tây, 

nằm ngay trên sông Dương Tử, Lô Sơn thuộc phạm vi thành phố này. 

813 Theo Hoành Xuyên Hòa Thượng Ngữ Lục, sách số 1.411 trong Vạn Tục 

Tạng Kinh, tập 71, hòa thượng Bí Ma Nham  mỗi khi trông thấy có vị Tăng 

nào đi đến liền giơ chĩa ba bằng gỗ lên bảo: “Ma mị nào dạy ông xuất gia? 

Ma mị nào dạy ông hành? Nói được cũng bị đâm chết! Nói không được cũng 

bị  đâm  chết!  Nói  mau!  Nói  mau!  Bí  Ma  giơ  chĩa  ba,  trắc  nghiệm  xem  ông 

vốn là ai, nói được bị đâm chết, chẳng phụ tấm thân này!” 

814 Bồ Y đồng tử là đứa trẻ mặc áo kết bằng cỏ Bồ. Theo sách Ngũ Đài Sơn 

Linh  Tích,  thời  Tống  Thần  Tông,  Thái  Úy  Lã  Huệ  Khanh  thông  hiểu  Phật 

pháp, từng chú  giải bộ  Hoa Nghiêm Pháp Giới Quán,  nhân  lúc  nhàn  hạ, du 

ngoạn  Ngũ  Đài  Sơn,  cùng  thuộc  hạ  ngắm  cảnh  chỉ  trỏ bàn  bạc  xôn  xao  rất 

cao hứng. Đoàn người vừa lên trên cao, chợt quang cảnh biến đổi đột ngột, 

trời đang quang đãng bỗng sương phủ mịt mù, cuồng phong ào ạt, chớp xẹt 

loang  loáng,  mưa  như  trút  nước,  sấm  nổ  inh  tai.  Đang  trong  lúc  chớp  xẹt 

sáng lòa, mọi người thấy trong mây như có hình rồng rắn bay vút lên, nhiều 

hình  trạng  dị  thường  khiến  bọn  họ  kinh  hoảng  ngã  lăn  ra  đất.  Một  lúc  sau, 

trời lại tạnh ráo, quang đãng. Bọn người Lã Thái Úy chưa hết kinh sợ, chợt 

thấy có một đồng tử tóc xõa dài, mặc áo kết bằng cỏ Bồ, để hở vai phải, đi 

tới hỏi: “Quan nhân thấy gì mà kinh hãi đến thế?” Họ Lã đáp: “Ta nghĩ chắc 

đời trước tạo ác nghiệp, sắp bị cơn mưa to giết chết!” Đồng tử cười: “Mưa to 

có gì mà đáng sợ? Không phải hết mưa rồi sao? Quan nhân đến Ngũ Đài cầu 

khẩn  điều  gì?”  Họ  Lã  đáp:  “Muốn  thấy  thắng  tích  của  Bồ  Tát  Văn  Thù”. 

Đồng tử bảo: “Vì sao ông muốn thấy Văn Thù Bồ Tát? Đáp: “Tôi từng đọc 

Hoa  Nghiêm,  nhưng  ý  chỉ  kinh  rộng  sâu,  có  những  chỗ  không  hiểu  được, 

nên  nghĩ tưởng  Văn Thù Đại  Sĩ, hy  vọng  Ngài chỉ điểm  một đôi điều. Nếu 

được như vậy, tôi sẽ chú giải kinh Hoa Nghiêm để kinh ấy được lưu truyền 

hậu thế, khải phát hậu nhân”. Đồng tử bảo: “Diệu ý của chư Phật khéo thuận 

sự lý, giản dị, minh bạch, xem chú giải của người đời trước liền hiểu rõ, như 

Thập  Địa  Phẩm  chỉ  giải  thích  dưới  mỗi  câu  mấy  dòng.  Hiện  thời  dài  dòng 

lan man, chú giải cả mấy trăm quyển, càng muốn giải thích ý Phật, càng xa 

cách ý Phật! Quả thật, càng giải cặn kẽ, càng khiến cho Phật giáo bị chi ly, 

vụn  vặt!”. Họ  Lã  hỏi: “Xem dáng  vẻ,  ngươi bất quá chỉ  là  một đứa trẻ, sao 

lại dám lớn mật chê trách cao tăng đến thế?”. Đồng tử cười xòa: “Quan nhân 



hiểu lầm rồi! Núi này, mỗi một ngọn cỏ, một cái cây không gì chẳng phải là 

cảnh  thù  thắng  của  Văn  Thù  Bồ  Tát.  Nhắn  với  những  ai  đến  đây,  chỉ  cần 

trong sanh hoạt thường nhật gặp chuyện chẳng mê thì đấy chính là Văn Thù 

Đại Sĩ thật sự. Cần gì phải dùng phàm tình để suy nghĩ loạn cả lên, thật xa 

cách cảnh giới Phật quá sức!” Lã Thái Úy nghe vậy, trong tâm giải ngộ, biết 

mình sai lầm, cúi đầu lạy tạ. Ngẩng đầu lên, liền thấy đồng tử đã biến thành 

Bồ Tát Văn Thù, cưỡi sư tử xanh, bay lên không trung. Thái Úy gặp Bồ Tát 

mà không biết, hối hận khôn cùng, trở về nhà, tận lực thờ kính, mong gặp lại 

Bồ Tát. Không lâu sau lại thấy đồng tử mặc áo bằng cỏ Bồ, hiện trong khói 

hương,  quở  trách:  “Không  ngờ  ngươi  vẫn  tham  chấp  vào  hình  tướng!”  Lã 

Thái Úy thưa: “Con nghĩ người đời đều mong thấy được dung mạo Bồ Tát”, 

rồi vẽ hình Ngài. Vẽ xong, Bồ Tát biến mất! 

815 Hoàn là tên một nước nhỏ vào thời Xuân Thu, nằm ngay trong địa phận 

tỉnh An Huy nên An Huy cũng thường được gọi là Hoàn (có khi còn đọc là 

Hoán) 

816 Thái Thương là một thành phố nhỏ thuộc tỉnh Giang Tô. 

817 Đây là tập tục của vùng Giang Tô, ngoài trai kỳ thường nhật, mỗi năm 

người ta ăn chay thêm hai kỳ: Kỳ thứ nhất từ ngày mồng Một tháng Hai đến 

ngày 19 tháng Hai (ngày vía Quán Âm đản sanh), kỳ thứ hai từ ngày mồng 

Một tháng Chín đến 19 tháng Chín (ngày vía Quán Âm thành đạo). 

818 Tức Đại Bi Sám Pháp do ngài Tứ Minh Tri Lễ của tông Thiên Thai soạn 

vào đời Tống. Sám pháp được soạn theo bản kinh Đại Bi Tâm Đà Ra Ni do 

ngài  Già  Phạm  Đạt  Ma  dịch,  nội  dung  gồm  đảnh  lễ,  quán  niệm,  sám  hối, 

xưng  dương  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  và  tụng  chú  Đại  Bi  để  nguyện  tiêu  tai 

chướng, tăng trưởng phước huệ, lâm chung vãng sanh Tây Phương Cực Lạc. 

819 Hoàng Kính là  một tiểu thị trấn cũng thuộc tỉnh Giang Tô, thuộc ngoại 

vi thành phố Tô Châu. 

820 Lý tướng quốc chính là Lý Hồng Chương (1823-1901), một danh tướng 

trải  các  đời  Hàm  Phong  -  Đồng  Trị  -  Quang  Tự,  ông  đã  giúp  Tăng  Quốc 

Phiên dẹp loạn Thái Bình Thiên Quốc. 

821 Thích kinh là giải thích ý nghĩa từng đoạn kinh văn, hay từng câu, từng 

từ ngữ, còn “tông kinh” là chỉ phát huy tông chỉ, phương pháp tu hành được 

dạy bởi kinh. Chẳng hạn như bộ Vãng Sanh Luận (Vô Lượng Thọ Ưu Ba Đề 

Xá)  chính  là  Tông  Kinh,  vì  trong  tác  phẩm  này,  tổ  Thiên  Thân  chỉ  nhấn 

mạnh những giáo nghĩa chánh yếu của kinh và đề ra năm môn tu niệm (Ngũ 

Quán Môn). 

822 Tần Già Tạng: Gọi đủ là Tần Già Bản Đại Tạng Kinh, do Tần Già tinh 

xá ấn hành. Vào năm thứ ba đời vua Tuyên Thống nhà Thanh (1911), tinh xá 

Tần  Già  ở  Thượng  Hải  dùng  lối  in  chữ rời  (hoạt  tự)  để  ấn  hành  Đại  Tạng, 



đến năm Dân Quốc thứ 9 (1920) mới hoàn thành, toàn tạng tổng cộng gồm 

414 tập, chia thành 1.916 bộ. Bản này lấy bản in của Hoằng Giáo Thư Viện 

Nhật Bản làm gốc, tham khảo các bản khác như Kính Sơn Tạng, Long Tạng 

(Đại  Tạng  Kinh  được  ấn  hành  bởi  vua  Càn  Long)  cũng  như  các  bản  kinh 

được  lưu  hành  riêng  lẻ. Điểm đặc sắc của  bản  Hoằng  Giáo  là  ghi chú tỉ  mỉ 

những dị biệt  giữa các bản trước đó, nhưng bản Tần Già  lại  lược bỏ những 

chỗ ghi chú ấy nên mất đi giá trị học thuật. 

823 Xã hữu: Thành viên của liên xã. 

824  Cô  con  gái  này  họ  Hồng,  gả  về  làm  dâu  họ  Vương  nên  gọi  là  Vương 

Hồng Thị. 

825 Địa Mẫu chính  là Mẹ Đất  trong tín  ngưỡng  dân  gian  Trung  Hoa, được 

nhân cách hóa thành một vị nữ thần. Bà thường được thờ dưới dạng  một vị 

thánh  mẫu,  danh  xưng  đầy  đủ  là:  Vô  Thượng  Hư  Không  Địa  Mẫu  Huyền 

Hóa  Dưỡng  Sanh  Bảo  Mạng  Nguyên  Quân,  hoặc  chỉ  gọi  gọn  là  Địa  Mẫu 

Nương  Nương.  Những  người  coi  sóc  Hỗn  Độn  Cổ  Phụng  Cung  (miếu  thờ 

Địa Mẫu ở trấn Ngọc Lý, huyện Hoa Liên, Đài Loan) thậm chí còn coi Địa 

Mẫu  tương  ứng  với  Thượng  Đế  sáng  tạo  trong  thần  thoại  phương  Tây,  và 

xem  những  danh  hiệu  Hồng  Mông  Lão  Tổ,  Hỗn  Độn  Lão  Tổ,  Vô  Cực  Chí 

Tôn, Vô Cực Lão Mẫu đều là những biệt danh của Địa Mẫu Nương Nương. 

826 Ninh Đô là một huyện thuộc vùng Đông Nam tỉnh Giang Tây, nằm ngay 

phía Bắc thành phố Cám Châu, rất gần huyện Vu Đô. 

827 Như Cao là một thành phố nhỏ thuộc tỉnh Giang Tô, giáp ranh Thượng 

Hải. 

828 Quật Cảng là một tiểu trấn thuộc huyện Như Đông, tỉnh Giang Tô. 

829 Tức cuộc cách mạng Tân Hợi, lật đổ Thanh Triều lập ra Dân Quốc. 

830 Trừu (còn đọc là Trù) là một loại vải lụa mỏng, mịn mặt, còn Đoạn gần 

giống như vải satin hiện thời. 

831  Kim  Quang  Minh  kinh  (Suvarnaprabhāsottama  Sūtra)  cùng  với  kinh 

Pháp  Hoa,  kinh  Nhân  Vương  Hộ  Quốc  được  coi  là  ba  bộ  kinh  trấn  giữ  đất 

nước. Tụng kinh này sẽ được Tứ Thiên Vương hộ vệ quốc gia. Phẩm trọng 

yếu nhất của kinh này là phẩm Thọ Lượng. Trong phẩm này, Tín Tướng Bồ 

Tát nghi tại sao thọ mạng của Phật ngắn ngủi, chỉ có tám mươi năm, khi ấy, 

bốn phương Phật liền hiện thân nói tướng thọ mạng dài lâu của Phật. Phẩm 

trọng yếu thứ hai là phẩm Sám Hối, tán thán giáo pháp Kim Quang Minh và 

công  đức  của  pháp  sám  hối  Kim  Quang  Minh.  Chú  Thiện  Thiên  Nữ  trong 

Thập Chú thuộc thời công phu buổi sáng trích từ kinh này. Kinh này gồm có 

năm bản dịch:  

1.  Kim  Quang  Minh,  bốn  quyển  do  ngài  Đàm  Vô  Sấm  dịch  vào  thời  Bắc 

Ngụy. 



2. Kim Quang Minh Đế Vương Kinh, bảy quyển, do ngài Chân Đế dịch vào 

đời Trần. 

3. Kim Quang Minh Cánh Quảng Đại Biện Tài Đà La Ni kinh, năm quyển, 

do  ngài Da Xá Quật  Đa dịch  vào  thời  Bắc Châu (có thuyết  nói do  ngài Xà 

Na Quật Đa dịch)  

4. Hiệp Bộ Kim Quang Minh Vương, tám quyển, do ngài Bảo Quý dịch và 

kết tập vào đời Tùy. 

5. Kim Quang Minh  Tối Thắng Vương kinh 10 quyển, do  ngài Nghĩa Tịch 

dịch vào đời Đường. 

Hai  bản  số  2  và  3  nay  đã  thất  truyền,  chỉ  còn  lại  một  phần.  Bản  của  ngài 

Đàm  Vô  Sấm  phổ  biến  nhất,  kế  đó  là  bản  Kim  Quang  Minh  Tối  Thắng 

Vương của ngài Nghĩa Tịnh. 

832  Những  bài  viết  không  thuộc  một  thể  loại  nhất  định  được  gọi  chung  là 

“tạp trước”. 

833  Châu  Chiêu  Vương  (Cơ  Hà)  làm  vua  từ  năm  979  trước  Công  Nguyên 

đến  năm 961 trước Công Nguyên, như vậy  năm 26 đời Châu Chiêu Vương 

là năm 953 trước Công Nguyên. Nhưng Châu Chiêu Vương chỉ làm vua 19 

năm, có lẽ nguyên bản sách này bị khắc sai. Theo ngu ý, có lẽ là Châu Mục 

Vương (960 trước Công Nguyên đến 923 trước Công Nguyên) thì đúng hơn, 

vì ông này làm vua đến 38 năm. 

834  Tịnh  Phạn  Vương  (Śuddhodana),  còn  được  phiên  âm  là  Thủ  Đồ  Đà 

Na,Thâu Đầu Đàn Na, Duyệt Đầu Đàn, dịch nghĩa là Tịnh Phạn, Bạch Tịnh, 

hay Chân Tịnh. Theo kinh Khởi Thế, quyển 10, vua là con trưởng của Sư Tử 

Giáp  (Simhahanu).  Vua  thọ  76  tuổi,  và  cũng  được  Phật  khuyến  hóa,  nhiệt 

thành tu tập, đắc Sơ Quả. 

835  Bản  tiếng  Hán  ghi  là  Tỳ  Lam  Ni,  e  rằng  bị  in  sai  vì  vườn  này  có  tên 

tiếng phạn Lumbini. 

836 Cây Vô Ưu (Aśoka) còn phiên âm là A Thâu Ca. A Thúc Ca, A Thư Ca, 

dịch ý nghĩa là Vô Ưu, tên khoa học là Jonesia Asoka Roxb, là một loài cây 

thuộc họ Đậu, rất phổ biến tại chân núi Himalaya, Tích Lan và bán đảo Mã 

Lai. Thân cây mọc thẳng, lá kép hình giống lông vũ loài chim, hoa to từ sáu 

đến  10  cm,  có  màu  đỏ  tươi  rất  bắt  mắt.  Quả  có  hình  nón,  dài  hơn  20  cm. 

Trong văn học Ấn Độ, loại cây này được tượng trưng cho điềm lành. 

837 Viên quang: Quang minh tỏa ra quanh đầu Phật có hình tròn nên gọi là 

“viên quang”. 

838  Nhục  Chi  (Kusana):  Tên  một  quốc  gia  tồn  tại  vào  đầu  thế  kỷ  thứ  ba 

trước CN đến thế kỷ thứ năm, nằm vào phía Tây Bắc Ấn Độ, thuộc lưu vực 

sông Hằng. Theo Hán sử, thoạt đầu tộc người Nhục Chi sống ở vùng Đông 

Bắc Trung Quốc thuộc khu vực Đôn Hoàng, Kỳ Liên sơn. Đầu đời Hán, do 



tránh  nạn  Hung  Nô  xâm  lăng  họ  phải  thiên  di  sang  Tây,  thôn  tính  các  tộc 

người  Saka,  Ô  Tôn,  Đại  Hạ  (Bactria),  chiếm  cứ  phía  Bắc  sông  A  Mẫu,  tự 

xưng  hiệu  là  Đại  Nhục  Chi,  những  người  còn  ở  lại  vùng  Đôn  Hoàng  (nay 

thuộc vùng phụ cận thành phố Tây Ninh) tự xưng là Tiểu Nhục Chi. Vua Đại 

Nhục  Chi  đóng  đô  tại  Lam  Tử  Thành  phía  Bắc  A  Phú  Hãn  (Afghanistan), 

giao  cho  năm  vương  hầu  thuộc  giống  Đại  Hạ  cai  quản  vùng  đất  cũ.  Mấy 

trăm năm sau, Quý Xương hầu là Khưu Tựu Khước (Kujura Kadphises) diệt 

bốn  vương  hầu  kia,  chiếm  ngôi  vua  Đại  Nhục  Chi,  đổi  quốc  hiệu  là  Quý 

Xương (Kushān), lại chinh phục An Tức (Parthia), thôn tính Kabul, tiêu diệt 

Kế  Tân  (Dardisthan),  chiếm  đóng  vùng  Ngũ  Hà  (Panjab)  của  Ấn  Độ.  Do 

vậy,  sử  gọi  thời  đại  này  là  Quý  Xương  vương  triều,  nhưng  người  Hán  vẫn 

gọi là Đại Nhục Chi. Con của Kujura là Wema Kadphises II lại chiếm lãnh 

Bắc  Thiên  Trúc,  cử  người  làm  giám  quốc  xứ  Kiện  Đà  La.  Vua  Wema  đặc 

biệt chú trọng phát triển  giao dịch, giao thương cả với  La Mã, cho đúc tiền 

bằng  kim  loại.  Do  giao  thương  với  Tây  Phương,  ở  Quý  Xương  hình  thành 

nền  nghệ  thuật  Phật  giáo  chịu  ảnh  hưởng  Hy  Lạp,  thường  gọi  là  nền  mỹ 

thuật Kiện Đà La (Gandhara). Hậu duệ là vua Ka Nhị Sắc Ca (Kaniska) càng 

mở rộng lãnh thổ, đóng đô tại Purusapura, bảo hộ Phật giáo, kiến thiết chùa 

tháp. Vua lại còn nhóm họp năm trăm vị A La Hán tại nước Ca Thấp Di La 

để soạn bộ Đại Tỳ Bà Sa Luận. Sự cống hiến của vua đối với Phật giáo chỉ 

kém vua A Dục. Các vị luận sư trứ danh như ngài Long Thọ, Mã Minh đều 

sống vào thời đại vua Ca Nhị Sắc Ca. Đại Nhục Chi nằm giữa Trung Ấn và 

Trung Hoa nên đóng vai trò môi giới đặc biệt giữa hai nền văn hóa. Các vị 

pháp sư đại đức nổi tiếng trong thời kỳ sơ khởi Phật giáo ở Trung Hoa đều là 

người  Đại  Nhục  Chi  như  các  vị  Ca  Diếp  Ma  Đằng,  Chi  Lâu  Ca  Sấm,  Chi 

Diệu,  Chi  Cương  Lương  Tiếp…  Các  vị  hoằng  pháp  nổi  danh  như  Chi 

Lương,  Chi  Khiêm,  Trúc  Pháp  Hộ,  Chi  Pháp  Độ,  Chi  Đạo  Căn,  Chi  Thi 

Luân  đều  có  tổ  tiên  là  người  Đại  Nhục  Chi.  Vào  giai  đoạn  Trung  Kỳ  Phật 

giáo cũng có những vị pháp sư trứ danh xuất thân từ Đại Nhục Chi như Diệu 

Âm,  Pháp  Thắng,  Đàm  Ma  Nan  Đề,  Phù  Đà  Bạt  Ma,  Di  Đà  Sơn,  Đạt  Ma 

Mạt Ma v.v…  

839 Lạc Dương  nằm ở phía  Tây tỉnh  Hà Nam, do nằm phía Nam sông  Lạc 

Thủy nên có tên này. 

840 Hồng Lô Tự vốn là một cơ quan đặc trách lễ tân của triều đình. Cơ quan 

này  có  nhiệm  vụ  tiếp  đãi  các  sứ  đoàn  ngoại  quốc  đến  kinh  đô  cũng  như 

hướng  dẫn  nghi  lễ  triều  đình  cho  sứ  bộ  và  các  quan  ở  ngoài  về  kinh  chầu 

vua. Thoạt đầu, Tự chỉ có nghĩa là một cơ quan hành chánh. 

841  Già  Lam  là  gọi  tắt  của  tiếng  Phạn  Sanghārāma,  dịch  nghĩa  là  Chúng 

Viên, Tăng Viên, Tăng Viện. Nghĩa gốc là nơi rừng hay vườn cây để chúng 



Tăng  ở,  về  sau  dùng  để  chỉ  chung  chùa  chiền  của  Tăng  chúng.  Một  ngôi 

Tăng  Già  Lam  phải  có  đủ  bảy  kiến  trúc,  gọi  là  Thất  Đường  Già  Lam.  Tùy 

theo  tông  phái  và  thời  đại  mà  bảy  thứ  kiến  trúc  này  hơi  khác  biệt,  nhưng 

thông  thường  gồm  có:  Tháp  (để  thờ  xá-lợi),  kim  điện  (tức  chánh  điện  thờ 

Phật),  giảng  đường,  lầu  chuông,  tàng  kinh  lâu,  tăng  phòng  và  trai  đường. 

Chánh điện và tháp luôn xây ở phía Nam. Riêng các tự viện Thiền Tông lại 

quy  định  thất  đường  là  Phật  điện,  pháp  đường  (tức  giảng  đường)  nằm  phía 

sau  Phật  điện,  Tăng  đường  (tức  Thiền  Đường  hay  còn  gọi  là  Vân  Đường, 

vừa  làm  chỗ  tọa  thiền  vừa  là  chỗ  nghỉ  ngơi  của  Tăng  chúng.  Nơi  này  bắt 

buộc phải thờ tượng Văn Thù Bồ Tát), khố phòng (nhà kho và nhà bếp), sơn 

môn  (cửa  tam  quan),  Tây  Tịnh  (nhà  vệ  sinh),  Dục  Thất  (hoặc  ôn  thất,  tức 

nhà  tắm).  Trong  Tăng  Đường,  Tây  Tịnh  và  Dục  Thất  cấm  ngặt  trò  chuyện 

nên ba đường này được gọi chung là Tam Mặc Đường. 

842  Do  cõi  Sa  Bà  dùng  âm  thanh  làm  Phật  sự,  tức  là  chúng  sanh  phải  nhờ 

nghe  tiếng  thuyết  pháp  mới  lãnh  hội  được  giáo  pháp  nên  gọi  là  “Thanh 

Giáo”. 

843  Ngũ  Nhạc  gồm  Đông  Nhạc  Thái  Sơn  (thuộc  huyện  Thái  An,  tỉnh  Sơn 

Đông),  Tây  Nhạc  Hoa  Sơn  (thuộc  huyện  Hoa  Dương,  thành  phố  Tây  An, 

tỉnh Thiểm Tây), Trung Nhạc Tung Sơn (thuộc thành phố Đăng Phong, tỉnh 

Hà Nam), Bắc Nhạc Hằng Sơn (thuộc huyện Hỗn Nguyên, tỉnh Sơn Tây) và 

Nam  Nhạc  Hành  Sơn  (thuộc  huyện  Hành  Sơn,  tỉnh  Hồ  Nam).  Ngũ  Nhạc 

đánh dấu ranh giới Trung Nguyên thời cổ và tương ứng với Ngũ Hành trong 

quan  niệm  Dịch  Học.  Theo  truyền  thuyết,  Bàn  Cổ  (thủy  tổ  người  Hán) sau 

khi  chết,  đầu  và  tứ  chi  hóa  thành  Ngũ  Nhạc.  Vì  thế,  Đạo  Giáo  coi  đây  là 

những ngọn núi thiêng, đặc biệt sùng bái sơn thần những núi này. 

844 Thành Ngũ Quốc nay thuộc huyện Y Lan, tỉnh Hắc Long Giang. 

845  Tào  Khê  là  một  con  sông  ở  Thiều  Châu  (nay  thuộc  phía  Đông  Nam 

huyện Khúc Giang, tỉnh Quảng Đông), phát nguyên từ núi Cẩu Nhĩ (tai chó), 

chảy về Tây hợp lưu cùng sông Tấu Thủy. Do sông chảy qua vùng mộ Tào 

Hầu  nên còn  gọi  là Tào  Hầu  Khê. Năm  Thiên Giám  nguyên  niên (502) đời 

Lương, người Bà-la-môn xứ Thiên Trúc tên là Tam Tạng Trí Dược đến cửa 

sông Tào Khê, uống nước biết nguồn sông là cuộc đất thù thắng, bèn khuyên 

người  dân  trong  thôn  dựng  chùa.  Do  cuộc  đất  nơi  ấy  giống  như  vùng  Bảo 

Lâm  Sơn  ở  Ấn  Độ  nên  đặt  tên  chùa  là  Bảo  Lâm.  Trí  Dược  tiên  đoán  170 

năm sau, sẽ có  một  vị  nhục thân  Bồ  Tát khai  diễn  vô thượng pháp  môn  tại 

đây. Đến mùa Xuân năm Nghi Phụng thứ hai (677) đời Đường, Lục Tổ Huệ 

Năng xuống tóc, thọ Cụ Túc Giới với ngài Ấn Tông tại đây. Do vậy, Tổ còn 

được còn gọi là Tào Khê Cổ Phật hoặc Tào Khê Cao Tổ. 



846  Theo  Hoa  Nghiêm  Tông  thì  Đại  Thừa  Phật  giáo  có  thể  chia  thành  ba 

tông như sau:  

1. Pháp Tướng Tông: Chủ trương hết thảy hữu lậu vọng pháp và vô lậu tịnh 

pháp  từ  vô  thủy  đến  nay,  pháp  nào  cũng  đều  có  chủng  tử  trong  A  Lại  Da 

Thức, do gặp duyên huân tập, đều từ tự tánh khởi lên, chẳng dính dáng đến 

Chân Như. Do vậy, từ nơi sắc pháp và tâm pháp, lập ra các danh tướng như 

Ngũ Vị Bách Pháp, Tam Tánh Nhị Vô Ngã, Tứ Trí Tam Thân v.v… Du Già 

Tông, Duy Thức Tông v.v… thuộc về Pháp Tướng Tông. 

2.  Phá  Tướng  Tông:  Chủ  trương  hết  thảy  các  pháp  tịnh  -  nhiễm,  phàm  - 

thánh  đều  không,  vốn  vô  sở  hữu,  như  mộng,  như  huyễn.  Vì  thế,  các  giáo 

nghĩa như Bát Bất Trung Đạo, Tứ Cú Bách Phi v.v… phá hết thảy các pháp 

tướng. Tam Luận Tông thuộc về Phá Tướng Tông. 

3.  Pháp  Tánh  Tông:  Chủ  trương  y  Chân  khởi  vọng,  Chân  Như  bất  biến, 

chẳng  ngại  tùy  duyên.  Như  nói  Pháp  Thân  lưu  chuyển  ngũ  đạo,  Như  Lai 

Tạng thọ khổ  lạc  v.v…  hễ  ngộ  vọng chính  là chân  thì chân -  vọng bất  nhị. 

Tâm  hết  thảy chúng sanh chẳng do đoạn  Hoặc  mà được thanh tịnh,  nó  vốn 

sẵn thanh tịnh. Đấy chính  là pháp tánh của tâm  hết thảy chúng sanh. Thiên 

Thai Tông,  Hoa Nghiêm Tông thuộc  về Pháp  Tánh Tông.  Tứ  giáo  là  Tạng, 

Thông, Biệt, Viên. 

847 Nguyên  văn:  “Thỉ nhân khởi bất nhân vu hàm nhân tai? Thỉ nhân duy 

 khủng bất thương nhân, hàm nhân duy khủng thương nhân.  Vu, tượng diệc 

 nhiên. Cố thuật bất khả bất thận dã!”  Chúng tôi dịch theo cách diễn giải nơi 

trang 440, thiên Công  Tôn  Sửu, sách Mạnh  Tử của bộ  Tứ  Thư Bạch Thoại 

Giải Thích. Nói người đồng cốt và thợ làm quan tài cũng giống như thế là vì 

đồng  cốt  chỉ  mong  cầu  cúng  cho  người  ta  khỏi  chết,  thợ  đóng  quan  tài  chỉ 

mong người ta chết cho nhiều, không thể nói đồng cốt nhân từ hơn thợ làm 

áo quan! 

848 Từ Thọ Hoài Thâm (1077-1132), là  một  cao tăng đời Tống, quê ở  Lục 

An,  phủ  Thọ  Xuân,  tỉnh  An  Huy,  xuất  gia  năm  14  tuổi.  Vào  đầu  niên  hiệu 

Sùng  Ninh  (1102-1106),  Sư  yết  kiến  Trường  Lô  Sùng  Tín  thiền  sư  ở  chùa 

Tư Thánh tại Gia Hòa (thuộc huyện Gia Hưng, tỉnh Chiết Giang), đắc pháp, 

nối nghiệp Ngài. Sư còn để lại bộ Từ Thọ Thâm Hòa Thượng Quảng Lục (4 

quyển), tác phẩm này đã được đưa vào tập 73 của Vạn Tục Tạng Kinh. 

849 Cơ Tử: Tác giả sách Hồng Phạm. Ông này sống vào đời Thương, là chú 

của  vua Trụ, được phong  làm quan Thái Sử ở đất Cơ (nay thuộc Thái Cốc, 

tỉnh Sơn Tây). Từng  dâng sớ can  gián Trụ Vương,  nhưng  vua không  nghe, 

lại bắt ông bỏ  tù,  mãi đến khi Châu Võ Vương diệt  Trụ  mới được thả khỏi 

tù. Theo truyền thuyết, về già, ông bỏ sang Triều Tiên sống. 



850 Hệ Từ là phần giải thích ý nghĩa của Quái Từ (Quái Từ là phần luận về 

ý  nghĩa  của  mỗi  quẻ  trong  kinh  Dịch).  Hệ  Từ  Truyện  là  phần  giải  thích  ý 

nghĩa của Hệ Từ do Khổng Tử soạn. 

851 Nguyên văn:  “Nguyên thủy yếu chung, cố tri sanh tử nhi thuyết, tinh khí 

 vi vật, du hồn vi biến, thị cố tri quỷ thần chi tình trạng”.  Theo bài viết Đạo 

Giáo Nghiên Cứu của Cái Kiến Dân, giáo sư thuộc khoa Triết Học viện Văn 

Học Hạ Môn, thì câu  “nguyên thủy yếu chung”  đúng ra phải viết là  “nguyên 

 thủy phản chung” , Phản  là suy  ngược  lại,  tìm đến tận cội  nguồn. Như vậy, 

 “nguyên thủy yếu chung”  là truy cầu sự vật từ ban đầu cho đến kết thúc. Nói 

cách  khác,  “nguyên  thủy  yếu  chung”   là  cách  suy  luận  dựa  trên  tình  trạng 

nguyên sơ của sự vật và tình  trạng  lúc chung cục của chúng để quy  nạp  lại 

mà phán đoán, nhận định. Theo chương Nội Nghiệp sách Quản Tử thì  “tinh 

 khí”  phải hiểu là “hồn thần”. Trịnh Huyền giảng câu  “Tinh khí vi vật, du hồn 

 vi  biến”   như  sau:   “Tinh  khí  là  thần,  du  hồn  là  quỷ”.   Tức  là:  Quỷ  thần  là 

hình  thái  do  tinh  khí  biến  hóa  ra.  Sách  Lễ  Ký  cũng  giảng:  Thể  phách  tụ 

xuống đất thành quỷ, bốc lên  không thành thần. Những thứ này có tri  giác, 

hưởng thụ  nhân  gian cúng tế. Hàn  Khang  Bạch đời Tấn còn đi  xa hơn, chú 

giải rằng:  “Khí tụ lại hiển hiện thành vật chất là Thần, phân tán, ẩn kín thì 

 gọi là Hồn”.  Trang Tử, Liệt Tử cho rằng Tinh Khí phải hiểu là hình hài thể 

chất, còn du hồn (linh hồn lãng đãng vô định) chính là tinh thần. Tổng hợp 

những cách giải thích này, ta có thể tạm hiểu như sau:  “Xét từ cội nguồn lẫn 

 chung cục, cho nên biết: Nói đến sanh tử thì tinh khí là thể chất, du hồn biến 

 chuyển.  Do vậy, biết được tình trạng của quỷ thần”.  Nói cách khác, Khổng 

Tử thừa nhận con người gồm hai phần: vật chất và linh hồn (nhà Phật gọi là 

Thức) tồn tại sau khi xác thân đã hư hoại. 

852 Xuân Thu  Tả Truyện còn gọi  là Tả Thị Xuân Thu,  hoặc chỉ  gọi  gọn  là 

Tả  Truyện.  Gọi  như  vậy  để  phân  biệt  với  kinh  Xuân  Thu  (cũng  là  sử  biên 

niên nước Lỗ) do Khổng Tử san định. Đây là bộ biên niên sử cổ nhất Trung 

Hoa do sử quan Tả Khâu Minh (556 trước Công Nguyên – 451 trước Công 

Nguyên)  biên  soạn  thời  Xuân  Thu  (770-476  trước  Công  Nguyên),  chủ  yếu 

chép về lịch sử nước Lỗ và những sự kiện của các vua nhà Châu và chư hầu. 

853  Đây  là  một  câu  trích  từ  kinh  Thi:   “Vĩnh  ngôn  phối  mạng,  tự  cầu  đa 

 phước”.   Trong  Liễu  Phàm  Tứ  Huấn  Giảng  Ký,  hòa  thượng  Tịnh  Không 

giảng như sau:  “Vĩnh là vĩnh hằng, “phối mạng” là hợp với lòng trời”  

854  Dương  Chấn  lúc  làm  Thái  Thú  đất  Kinh  Châu  từng  đề  bạt  Tú  Tài 

Vương Mật giữ chức Ấp Lệnh đất Xương. Về sau, khi Dương Chấn có việc 

đi qua Xương  Ấp, Vương Mật chờ  nửa đêm  mang  mười cân  vàng đến biếu 

Dương Chấn để tạ ơn đề bạt. Dương Chấn cự tuyệt. Vương Mật nói: “Đêm 

khuya thanh vắng, không ai biết chuyện này, xin Ngài hãy yên lòng”. Dương 



Chấn quở:  “Trời biết, đất biết, ta biết, ông biết, sao lại nói là không ai biết, 

 ông  hãy  đem  vàng  về  đi!”   Dương  Chân  cả  đời  liêm  khiết,  thanh  bạch,  nên 

được xưng tụng bằng mỹ hiệu Quan Tây Phu Tử. Câu nói “trời biết, đất biết, 

ta biết, ông biết” của Dương Chấn về sau này được gọi bằng từ ngữ  “Dương 

 Chấn tứ tri”.   

855 Nguyên văn là Tắc, tức là một thứ lúa thân dài đến hơn một trượng, là 

một  giống  lúa  chín  sớm  nhất,  ngày  xưa  cho  là  thứ  lúa  quý  nhất  trong  trăm 

giống lúa. Ở đây tạm dịch là “gạo thơm”. 

856 Hâm hưởng: Quỷ thần hưởng đồ cúng tế bằng cách ngửi hơi nên gọi là 

“hâm hưởng”. 

857 Mỹ hiệu tôn xưng Khổng Tử của Nho Gia, ngụ ý: Khổng Tử là bậc vâng 

giữ,  tiếp  nối  đạo  của  Nghiêu,  Thuấn,  phỏng  theo,  tỏ  rõ  quy  chế,  luật  pháp 

của Văn Vương và Võ Vương, xứng đáng là bậc thầy gương mẫu cho muôn 

đời. 

858 Tức Khổng Tử và Quan Công. 

859 Núi Ngọc Tuyền nằm ở phía Đông Nam huyện Đương Dương, tỉnh Hồ 

Bắc. 

860  Đại  Đới  Lễ  tức  là  sách  Lễ  Ký.  Nguyên  thủy,  Lễ  Ký  là  một  trong  sáu 

kinh trọng yếu của Nho Gia do Khổng Tử biên tập vào thời Xuân Thu Chiến 

Quốc. Sau khi Tần Thủy Hoàng đốt sách Nho, chôn học trò, Lễ Ký chỉ còn 

lại sót lại 130 thiên, được Lưu Hướng thâu thập. Đới Đức đời Hán đã rút gọn 

130 thiên ấy thành 85 thiên, nên người đời sau gọi là Đại Đới Lễ Ký. Về sau, 

cháu của ông là Đới Thánh lại rút gọn bộ Đại Đới Lễ Ký một lần nữa thành 

46  thiên,  thêm  vào  các  thiên  Nguyệt  Lệnh,  Minh  Đường  Vị  và  Nhạc  Ký, 

thành  bộ  Lễ  Ký  gồm  49  thiên,  với  danh  xưng  Tiểu  Đới  Lễ  Ký.  Bộ  Lễ  Ký 

được lưu hành hiện thời chính là bộ Tiểu Đới này. Các thiên sách Đại Học, 

Trung Dung được rút ra từ bộ Lễ Ký, hợp với Luận Ngữ, Mạnh Tử tạo thành 

Tứ Thư. Tuy mang tên gọi là Lễ Ký, nhưng sách này là không chỉ nói đến lễ 

nghi, chế độ, mà là còn bao gồm của những quan điểm nhân nghĩa đạo đức, 

xử thế thời cổ. 

861 Theo Nho lễ, để cúng tế phải dâng ba thứ thịt là bò (hoặc trâu), lợn, dê 

gọi là “tam sanh” (ba loại động vật dùng để hiến tế). “Ngũ đỉnh” là các thứ 

cỗ cúng phải được nấu thành năm món (thuở xưa dùng những cái đỉnh đồng 

không có  nắp để đựng  vật cúng). Về sau từ ngữ “tam sanh  ngũ đỉnh” được 

dùng để chỉ cỗ bàn cúng tế hậu hĩnh. 

862  Nghi  Nhân:  Thời  Minh,  Thanh  vợ  các  quan  thuộc  ngạch  Ngũ  Phẩm 

được phong là Nghi Nhân. Bà Nghi Nhân này họ Phùng, pháp danh là Bình 

Trai. 

863 Thái Tự là vợ của Văn Vương 



864 Đây là đoạn đầu bài thơ Tư Tề trong kinh Thi, nguyên văn:  “Tư Tề Thái 

 Nhậm, Văn Vương chi mẫu, tư mị Thái Khương, kinh thất chi phụ, Thái Tự 

 tự  huy  âm,  tắc  bách  tư  nam”.   Theo  chú  giải  được  đăng  tải  trong  trang  nhà 

Trung Quốc  Khổng Tử Võng (không rõ tác giả) thì đoạn thơ  này phải  hiểu 

như sau:   “Thái  Nhậm  phong  thái  đoan  trang,  mẹ  đẻ  của  Văn  Vương.  Thái 

 Khương đức cao đáng trọng, làm bậc chủ phụ trong vương thất. Thái Tự kế 

 thừa danh tiếng tốt đẹp, nuôi dưỡng con cháu thật đông đảo” . Thái Khương 

chính là bà nội của Văn Vương. 

865 Bất tiếu: Con cái không xứng đáng, không nối được phẩm hạnh của cha 

mẹ, tổ tiên. 

866 Di thể ở đây có nghĩa là cái thân ta do chính cha mẹ ban tặng, để lại cho 

ta nên gọi là “di thể”. 

867 Nguyên văn:  “Tánh tương cận dã, tập tương viễn dã”.  Câu nói này xuất 

phát  từ  thiên  Dương  Hóa,  sách  Luận  Ngữ.  Chúng  tôi  dịch  theo  cách  giải 

thích của sách Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải. 

868  Xin  các  tịnh  nghiệp  hành  nhân  đừng  quá  chú  ý  thăm  dò  hơi  nóng  trên 

thân người lâm chung khiến người sắp chết đau đớn hay sanh ái luyến, khó 

thể vãng sanh. 

869 Xưa kia, người Tàu rất coi trọng chữ viết vì đối với họ, chữ Hán là văn 

tự ghi chép những giáo huấn, đạo đức, luân lý của thánh hiền. Những mảnh 

giấy có  viết chữ Hán đều được thâu  nhặt,  cất giữ cẩn thận. Nếu  giấy đã dơ 

rách thì thiêu đốt nơi lò sạch, đem tro đi chôn, hay đổ xuống sông. 

870 Nguyên văn:  “Ai mạc đại vu tử tâm”.  Câu này trích từ sách Trang Tử, 

thiên Điền Tử Phương:  “Phù ai mạc đại vu tử tâm, nhi nhân tử diệc thứ chi”  

(Buồn  không  gì  lớn  lao  bằng  cõi  lòng  đã  chết,  ngay  cả  cái  chết  của  con 

người cũng chẳng bằng).  “Tử tâm”  tức là cõi lòng nguội lạnh, không mong 

cầu điều gì, thờ ơ, hờ hững, không quan tâm đến gì nữa. Dĩ nhiên sẽ không 

thể lo tấn tu đức hạnh, đạo nghiệp! 

871 Theo Liệt Nữ Truyện, thiên Tiết Nghĩa, khi quân Tề sang đánh nước Lỗ, 

thấy  một  người  đàn  bà  quê  tay  ẵm  một  đứa  con,  tay  dẫn  một  đứa  nữa  bỏ 

chạy. Quân Tề đuổi theo, chợt người đàn bà ấy bỏ đứa bé đang bồng xuống, 

ẵm lấy đứa kia chạy, mặc cho đứa nhỏ khóc lóc chạy theo. Quân Tề lấy làm 

lạ, bắt người đàn bà lại tra hỏi. Bà ta nói: “Đứa lớn là con của người anh tôi 

đã  mất,  đứa  nhỏ  là  con  ruột”  “Sao  bà  lại  bỏ  con  dứt  ruột  đẻ  ra  để  cứu  con 

anh mình?” Bà ta đáp: “Con tôi là tình riêng, còn con anh tôi là nghĩa chung. 

Nếu bỏ nghĩa chung để lo cho tình riêng thì vua chẳng dung, quan chẳng tha 

thứ, người nước Lỗ chẳng nhìn đến tôi nữa. Bỏ con đau đớn lắm chứ, nhưng 

thà bỏ con để trọn nghĩa, chứ vô nghĩa làm sao nhìn mặt người nước Lỗ cho 

được?” Tướng Tề bèn đóng quân lại, sai sứ tâu với vua Tề: “Chưa thể chinh 



phạt  nước  Lỗ được! Người dân  nơi biên cảnh còn trọng đạo  nghĩa  như thế, 

chẳng chịu để lòng riêng tư làm hại đến lẽ công chánh, huống chi triều thần, 

đại phu!” Vua Tề nghe theo, cho rút quân. 

872  Thiên  hòa:  Nói  tắt  của   “thiên  thời,  địa  lợi,  nhân  hòa”   tức  thời  cơ  tốt 

đẹp, thuận lợi về mặt vị trí (hiểu theo nghĩa rộng là về mặt vật chất) và con 

người đồng lòng đoàn kết. 

873 Nguyên văn  “lân chỉ trình tường”  (dấu chân lân hiện điềm lành). Điển 

tích này xuất phát từ bài thơ Chu Nam trong kinh Thi, ca ngợi con cháu Văn 

Vương  đông  đảo  đức  hạnh.  Về  sau,  mỗi  khi  mừng  ai  sanh  con  trai,  người 

Hoa thường tặng bức liễn có bốn chữ này. 

874  Huyện  Ngọc  Điền  nằm  ở  vùng  Tây  Bắc  tỉnh  Hà  Bắc.  Thời  đầu  Dân 

Quốc, đường sá nơi ấy rất hiểm trở. 

875  Tuyền  Châu  là  một  thành  phố  thuộc  vùng  duyên  hải  Đông  Nam  tỉnh 

Phước Kiến, nhìn thẳng qua đảo Đài Loan. 

876  Theo  từ  điển  Từ  Hải,  thiên  Vệ  Linh  Công  của  sách  Luận  Ngữ có  câu: 

 “Hữu sát thân dĩ thành nhân”  và giải thích: Phàm những ai vì chánh nghĩa 

mà  hy  sinh  đều  gọi  là  “thành  nhân”.  Sách  Tứ  Thư  Bạch  Thoại  Chú  Giải 

Giảng:   “Người  có  chí  gọi  là  chí  sĩ,  người có  đức  hạnh  tốt đẹp  gọi  là  nhân 

 nhân. Chí sĩ nhân nhân trọn chẳng vì ham sống mà làm hại đến điều nhân, 

 chỉ bỏ mạng giết thân để thành tựu điều nhân vậy. Sát thân thành nhân là hy 

 sinh bản thân nhỏ bé của chính mình để làm lợi cho mọi người”.  Chúng tôi 

dịch câu này theo cách giải thích của bộ Tứ Thư Bạch Thoại Chú Giải. 

877 Võ Tấn  là  một thị trấn  trực thuộc thành  phố Thường Châu, tỉnh Giang 

Tô. 

878 Vua mới lên ngôi, đổi niên hiệu, gọi là “cải nguyên”. 

879  Thời  Minh  - Thanh,  vợ  các  quan  tứ  phẩm  được  gọi  là  Cung  Nhân.  Bà 

Cung Nhân này họ Trâu nên gọi là Trâu Cung Nhân. 

880 Tự nịch: Gieo mình xuống nước tự tử, còn gọi là tự trầm. 

881  “Y  câu”:  Cái  móc  cài  y  ca-sa.  Ở  đây  được  dùng  chỉ  hành  trạng,  đức 

hạnh của vị xuất gia. 

882 Hữu Tử (khoảng 518 trước Công Nguyên), tên Nhược, tự là Tử Nhược, 

người ở Phì Thành, là học trò của Khổng Tử, từng đề xướng thuyết “dùng lễ, 

coi  trọng  hòa  hiếu”.  Do  ông  này  khí  chất,  hình  dáng  rất  giống  Khổng  Tử, 

nên sau khi Khổng Tử mất, các môn sinh khác rất kính trọng ông. 

883 Tằng tổ: Ta gọi là ông cố. 

884 Tuẫn pháp: Vì pháp mà hy sinh. 

885  Theo  Thái  Thượng  Cảm  Ứng  Thiên  Hội  Biên,  Từ  Mẫu  là  người  xứ 

Mạnh  Dương,  thời  Châu  Ngụy,  là  vợ  sau  của  Mang  Liễu,  sanh  được  ba 

người con. Năm người con của đời vợ trước đều không ưa bà. Bà đối xử thật 



tốt với con chồng, chúng càng thêm căm ghét. Bà dạy con mình chẳng được 

so bì với con bà vợ trước, thứ gì cũng dành phần hơn cho con chồng. Chẳng 

lâu sau, đứa con thứ hai của người vợ trước phạm tội, bị xử tội chết. Từ Mẫu 

hết sức thương xót, sáng tối chạy vạy tìm cách cứu giúp. Có người bảo: “Nó 

đã không thương bà quá đáng như thế! Sao còn phải nhọc nhằn lo toan như 

thế?” Bà đáp: “Dẫu con không thương mình, tôi vẫn phải cứu nó. Nếu không 

như thế, con  người  vợ trước có khác  gì  không có  mẹ. Vì sợ nó cô đơn  nên 

cha  nó  phải  lấy  vợ  kế.  Kế  mẫu  làm  vợ  người  ta  mà  chẳng  thương  con  vợ 

trước  thì  có  gọi  là  Từ  Mẫu  được  chăng?  Thương  con  mình,  bỏ  mặc  con 

chồng, có đáng gọi là Nghĩa hay chăng? Bất từ, bất nghĩa, có đáng sống trên 

đời nữa chăng? Dẫu nó không thương tôi, tôi quên được nghĩa hay sao?” Có 

người thuật chuyện với vua Ngụy, vua cảm động bèn hạ lệnh ân xá. Từ đấy 

năm đứa con chồng đều thương bà như mẹ ruột. Bà dạy dỗ tám đứa con đều 

thành tài, về sau đều thành đại phu khanh sĩ nước Ngụy. 

886 Đất Quảng Đông còn gọi là Việt Đông. 

887 Chế Đài: Chức quan văn đứng đầu một tỉnh thời Minh - Thanh, sau đổi 

thành Tổng Đốc. 

888  Kiến  Nghiệp  chính  là  Kim  Lăng  (Nam  Kinh)  ngày  nay.  Cái  tên  Kiến 

Nghiệp đã có từ thời Hán Hiến Đế (181-234); trước đó, đất này được gọi là 

Kim  Lăng dưới thời  Sở Oai Vương,  Tần  Thủy  Hoàng đổi thành Mạt  Lăng, 

Hán Hiến Đế đổi tên thành Kiến Nghiệp. 

889 Lạc Thanh là một huyện thuộc miền Đông Nam tỉnh Chiết Giang. Liễu 

Thị là một trấn thuộc Lạc Thanh. 

890  Hương  thân:  các  vị  thân  sĩ  (có  địa  vị,  tiếng  tăm,  đạo  đức)  trong  một 

vùng. 

891 Tiểu Tham: Dụng ngữ của nhà Thiền, có nghĩa là tùy thời thuyết pháp, 

khác  với  bài  thuyết  pháp  theo  quy  củ  nhất  định  trong  pháp  đường  (“Đại 

Tham”).  Tiểu  Tham  không  có  nơi  chốn  nhất  định.  Mỗi  tối,  sau  khi  đánh 

chuông thu không, vị phương trượng thấy chúng nhiều hay ít, bèn quyết định 

thuyết pháp tại tẩm đường (nhà nghỉ), pháp đường hay phương trượng.  Lời 

thuyết  pháp  thường  đề  cập  đến  những  điều  trọng  yếu  cũng  như  những 

chuyện  đúng  sai  vụn  vặt  trong  ngày.  Đến  thời  Nam  Tống,  Tiểu  Tham  mới 

được phát triển thành  loại  định  kỳ thuyết  pháp, có  nghi thức  nhất định. Do 

pháp  hội  Thủy  Lục  này  được  tiến  hành  thay  cho  tiệc  sinh  nhật,  nên  gọi  là 

Thọ Diên. 

892 Tức sao Vụ Nữ, ngôi sao tượng trưng cho nữ giới, còn gọi tắt là sao Nữ 

(là  một  ngôi sao trong Nhị Thập  Bát Tú),  thuộc chùm sao  Huyền Vũ (gồm 

các sao Đẩu, Ngưu, Nữ, Hư, Nguy, Thất, Bích). Sao Nữ còn có tên khác là 

Tu Nữ, Chức Nữ. Thật ra, sao Nữ là một chòm sao gồm bốn ngôi sao nhỏ ở 



phương  Bắc. Đạo giáo coi  ngôi sao  này  là con rùa thiêng của  Huyền  Thiên 

Thượng Đế (tức Huyền Vũ Chân Quân). 

893  Thật  ra  Hồng  Phạm  là  một  chương  sách  của  Kinh  Thư,  nhưng  thường 

được tách riêng ra  như một cuốn sách. Tương truyền tác giả của thiên sách 

này là Cơ Tử. 

894  Trong  phẩm  Nhập  Pháp  Giới  của  kinh  Hoa  Nghiêm,  ngài  Văn  Thù 

(Diệu Cát Tường) dạy Thiện  Tài đồng tử  lần  lượt đi  về phương Nam  tham 

học  với 53  vị thiện tri thức để  học cách thành  tựu  Bồ  Tát Đạo. Vị thiện  tri 

thức  thứ  53  là  ngài  Phổ  Hiền  (Biến  Cát)  dạy  Thiện  Tài  dùng  mười  đại 

nguyện  vương  Phổ  Hiền  để  hồi  hướng  vãng  sanh  Cực  Lạc.  Câu  này  ý  nói: 

Sau  khi  được  ngài  Phổ  Hiền  chỉ  dạy  quy  tâm  về  Tịnh  Độ,  đại  chúng  nhất 

tâm  tu  tập  Tịnh  nghiệp,  không  cần  phải  tham  học  với  khắp  các  tri  thức  để 

tìm một pháp môn nào khác thích hợp với căn cơ nữa! 

895  Thanh  Thái:  Tên  khác  của  cõi  Cực  Lạc.  A  Di  Đà  Phật  Cổ  Âm  Thanh 

Vương Kinh gọi cõi Cực Lạc là Thanh Thái. 

896 Tổng Nhung là tên một chức quan võ đời Thanh, còn gọi là Tổng Binh. 

Từ năm 1663 trở đi, chức quan cai quản binh bị toàn một tỉnh được quy về 

tay  quan  Tuần  Vũ  là  chức  quan  văn.  Tổng  Binh  là  người  trực  tiếp  chỉ  huy 

quân  lính theo  mạng  lệnh của quan  Tuần  Vũ. Tuy  không có phẩm trật  nhất 

định, nhưng Tổng Binh là người có thế lực nhất trong một phủ hay một tỉnh. 

Một viên quan Tổng Binh có thể chỉ huy từ một vạn đến một vạn rưỡi quân. 

Dưới triều Thanh, cả nước Trung Hoa chỉ có chừng 83 tổng binh. 

897 Cổ là bắp đùi, Quăng là cánh tay (từ khủy tay đến bàn tay). Từ ngữ “cổ 

quăng” được dùng để chỉ những bầy tôi thân cận hữu ích của vua. 

898 Bạn phương ngoại: Tăng sĩ quen biết cùng người tại gia thường xưng là 

 “phương ngoại hữu”.  Chữ  “phương ngoại”  ngụ ý đã tách ngoài cõi đời. 

899 Lai báo: Quả báo trong đời kế tiếp đời này. 

900  “Phiệt duyệt”  là từ ngữ chỉ những dòng họ, gia đình quyền quý, có danh 

vọng.  Theo  Thiều  Chửu,  viết  công  trạng  vào  ván  hay  giấy,  dán  ngoài  cửa, 

phía bên trái gọi là Phiệt, bên phải gọi là Duyệt. Sách Sử Ký giảng:  “Nêu rõ 

 thứ bực là Phiệt, số ngày tích lại gọi là Duyệt”. 

901 Ba bà Thái là Thái Khương, Thái Tự và Thái Nhậm. Vua Ngu tức là vua 

Thuấn (thuộc dòng họ Đường Ngu). Hai bà phi này tên là Nga Hoàng và Nữ 

Anh.  Khi  vua  Thuấn  đi  tuần  du  lâu  ngày  chưa  về,  hai  bà  theo  dấu  tìm  nhà 

vua, thuyền bị gió đánh lênh đênh trên hồ Động Đình. Nghe tin vua đã mất ở 

Thương  Ngô,  hai  bà  nhìn  mặt  nước  hồ  Động  Đình  mênh  mông,  vịn  những 

cành  trúc  bên  núi  Động  Đình,  khóc  than  đến  chảy  cạn  máu  mắt  mà  chết. 

Tương  truyền  giống  trúc  tại  vùng  Động  Đình  ngày  nay  có  vằn  trắng  là  do 

nước  mắt  của  hai  bà  vẩy  vào  (thường  gọi  là  trúc  Tương  Phi).  Do  hai  bà 



thường  được  gọi  là  Quân  Phi,  Tương  Phi  nên  núi  Động  Đình  được  đổi  tên 

thành Quân Sơn. Hiện còn mộ của hai bà tại đó. 

902  Ông  Cổn  là  cha  vua  Vũ,  theo  truyền  thuyết  ông  Cổn  là  hậu  duệ  của 

Hoàng  Đế.  Khi  Đế  Nghiêu  làm  vua,  ông  Cổn  trông  nom  việc  phòng  lụt, 

nhưng  càng  đắp  đê  ngăn  lụt,  lụt  lội  càng  khốn  khổ  hơn.  Khi  vua  Thuấn  kế 

nghiệp vua Nghiêu đã xử tử ông Cổn vì tội tắc trách trong nhiệm vụ, sai ông 

Vũ tiếp tục công việc trị thủy. Khi chết, ông Cổn hóa thành con ba ba có ba 

chân  sống  trong  vực  núi  Vũ  Uyên.  Nhờ  trị  thủy  thành  công,  Đại  Vũ  được 

vua Thuấn truyền ngôi cho. 

903 Ông Tăng bị điên (phong tăng) ở đây chính là ngài Tế Điên hòa thượng. 

904 Thừa tướng Tần Cối nhà Tống từng được ngài Tế Điên cảnh tỉnh nhưng 

vẫn gian ngoan không chừa, cấu kết với Tống Cao Tông hãm hại Nhạc Phi. 

Trong  khi  đại  quân  của  Nhạc  Phi  đang  đại  thắng,  đánh  cho  tướng  Kim  là 

Ngột Truật thất điên bát đảo, chiếm lại rất nhiều đất đai đã mất vào tay quân 

Kim, thừa thắng vượt Trường Giang (sông Dương Tử) vây hãm Biện Kinh. 

Vua Kim cho người mua chuộc Tần Cối, Cao Tông cũng sợ Nhạc Phi chiến 

thắng sẽ đem Huy Tông và Khâm Tông (đang bị giam lỏng ở Biện Kinh) về 

lại Tống nên cùng nhau một ngày hạ đến 12 tấm kim bài buộc Nhạc Phi phải 

bãi  quân. Nhạc Phi bị tước  hết binh quyền  mà Tần Cối  vẫn chưa  hả dạ,  lại 

còn vu cáo Nhạc Phi mưu phản và ra lệnh cho Đại Lý Tự (cơ quan tư pháp 

của Tống) xử tử Nhạc Phi. Nhạc Phi chết, quân Kim chiến thắng quân Tống 

dễ dàng. Như vậy có khác nào Tần Cối đã hai tay dâng giang sơn nhà Tống 

cho  quân  Kim  nên  người  Trung  Hoa  hết  sức  căm  ghét  Tần  Cối,  tạc  hình 

tượng  Tần  Cối  bằng  sắt  quỳ  trước  cửa  miếu  thờ  Nhạc  Phi.  Người  đến  lễ 

miếu  Nhạc  vương  gia  (Nhạc  Phi)  thường  dùng  chày  sắt  đập  trên  đầu  Tần 

Cối.  Tương  truyền,  loại  bánh  dầu  cháo  quẩy  (du  xao  quỷ:  quỷ  chiên  dầu) 

chính  là  mô phỏng  hình ảnh  vợ chồng  Tần Cối  đang bị quỷ sứ chiên trong 

chảo dầu nơi địa ngục. 

905 Thiện đường: Cơ quan hay tổ chức nhân đạo (charity). 

906 Huân, gọi đủ là huân tân (hăng nồng và cay), chỉ những thứ thực vật có 

mùi hôi nồng, có vị cay. Theo kinh Phạm Võng Bồ Tát Giới quyển hạ, Ngũ 

Huân  (thường  gọi  phổ  biến  hơn  là  Ngũ  Tân)  gồm  đại  toán,  cách  thông,  từ 

thông,  lan  thông  và  hưng cừ (hành,  hẹ,  tỏi, kiệu  và củ  nén).  Theo Tứ Phần 

Luật  quyển  15,  Thập  Tụng  Luật  quyển  17,  Câu  Xá  Luận  quyển  14  và  18, 

Pháp Uyển Châu Lâm quyển 93, đều chép Phật cấm rượu và Ngũ Tân. Theo 

lão hòa thượng Diễn Bồi, rượu ở đây bao gồm tất cả những thứ có men gây 

say,  dù  là  loại  bia  nhẹ  hay  sâm-banh,  vang  nhẹ  đều  không  được  uống;  các 

loại  cây  dù  không  thuộc  trong  danh  sách  Ngũ  Tân  nhưng  hăng  nồng  như 

boa-rô (tỏi  tây),  hành  tây…  chẳng  hạn  cũng  không  nên  dùng.  Hiện  thời  tại 



hải ngoại có một số giảng sư chủ trương không kiêng Ngũ Tân, thậm chí còn 

bảo chuyện kiêng Ngũ Tân là do cổ đức Trung Hoa bịa đặt ra, chứ trong giới 

luật  không có!  Không  rõ những  luận thuyết ấy căn cứ  vào đâu,  vì Tứ Phần 

Luật và Thập Tụng Luật đều nói rất rõ chuyện này. Trong các tự viện Trung 

Hoa khi xưa, trước cổng Tam Quan thường có tảng đá hay bia đá khắc chữ 

to   “bất hứa  huân  tửu  nhập  sơn  môn”   (chẳng  cho  người  uống  rượu,  ăn  thứ 

tanh hôi vào sơn môn). Bia ấy thường được gọi là Cấm Bi Thạch, Giới Đàn 

Thạch, Huân Tửu Bi. 

907 Lậu có nghĩa là rò rỉ, đánh mất, hàm nghĩa do phiền não nên bị rơi rụng 

trong  tam  giới.  Thông  thường  có  Tam  Lậu,  Lục  Lậu,  Thất  Lậu.  Ở  đây  nói 

đến Ngũ Lậu nhằm ám chỉ năm món lậu chính trong Thất Lậu, tức: 1. Kiến 

Lậu  (các  thứ  tà  kiến)  2.  Căn  Lậu  (các  phiền  não  nơi  sáu  căn).  3.  Ác  Lậu 

(những phiền não sanh khởi do ác duyên bên ngoài như vua ác, bạn ác…) 4. 

Thọ Lậu (phiền não tạo bởi các cảm thọ sướng, khổ, xả) 5. Niệm Lậu (phiền 

não do tà niệm sanh khởi). 

908  Ta  thường  gọi  Tiểu  Thực  là  “bữa  lỡ”,  tức  bữa  ăn  nhẹ  trước  bữa  ngọ. 

Đây  là bài Cảnh Sách được treo trong Giới Đường để chư Tăng quán  niệm 

khi dùng bữa lỡ. Thông thường, Giới Đường đối diện với Trai Đường, là nơi 

ở dành cho hàng Sa-di tu tập để cầu được thọ Cụ Túc Giới. 

909 Tam  Tụ Tịnh Giới  (Tri-vidhāni śīlāni), chỉ  giới pháp của Đại  Thừa Bồ 

Tát, còn gọi là Tam Tụ Thanh Tịnh Giới, Tam Tụ Viên Giới. Tụ có nghĩa là 

họp thành loại. Do ba tụ giới pháp này vô cấu thanh tịnh, nhiếp trọn các giới 

Đại Thừa vô ngại viên dung nên gọi là Tam Tụ Tịnh Giới, gồm:  

1. Nhiếp  Luật Nghi Giới (Samvara-śīla):  Đoạn  hết thảy ác, ngăn dứt các ác 

(Chỉ Ác môn) như Ngũ Giới, Bát Giới, Thập Giới, Cụ Túc Giới v.v…  

2.  Nhiếp  Thiện  Pháp  Giới  (Kuśala-dharma-samgrāhaka-śīla):  Bao  gồm  hết 

thảy Bồ Đề đạo giới, thuộc Tu Hành Môn trong Luật Nghi. Đem tất cả điều 

lành  từ thân - khẩu - ý  hồi  hướng  vô thượng  Bồ  Đề, thường siêng  tinh tấn, 

cúng dường Tam Bảo, tâm không phóng dật, nhiếp thủ các căn, hành lục Ba 

La Mật v.v.. Nếu phạm lỗi bèn như pháp sám trừ. 

3. Nhiếp Chúng Sanh Giới (Sattvārtha-kriyā-śīla), còn gọi là Nhiêu Ích Hữu 

Tình Giới, dùng từ tâm nhiếp thọ, lợi ích chúng sanh, tức là Lợi Sanh Môn 

trong Luật Nghi. 

910 Thiền Duyệt: Sự vui sướng, an vui khi nhập Thiền. 

911 Kim Cang (vajra): Còn dịch âm là Phạt Xà La, Bạt Xà La, Bạt Triết La, 

Phạ  Nhật  Ra,  Phạt  Triết  La,  Bạt  Nhật  La.  Thông  thường,  Kim  Cang  được 

hiểu  là  chất  cứng  rắn  nhất  trong  các  kim  loại,  hoặc  loại  bảo  thạch  quý  báu 

nhất,  không  gì  phá  hoại  được,  đốt  không  cháy,  xuyên  thủng  các  vật.  Sách 

Đại Thừa Nghĩa Chương quyển 9 nói Kim Cang có các đặc tính xuyên thủng 



mọi vật, thanh tịnh, cứng rắn, tối thắng, khó suy lường, hiếm có, trong suốt, 

trang nghiêm, không phân biệt v.v… 

912 Khi truyền giới cho người đã mất, giới điệp cấp cho vong linh được gọi 

là U Minh Giới Điệp. 

913 Theo Mạnh Tử, người quân tử có ba điều vui trọng yếu trong cuộc đời:  

1.  Hiếu  kính  cha  mẹ,  gia  đình  hòa  thuận,  cha  mẹ  anh  em  cùng  vui  hưởng 

niềm vui thiên luân. 

2. Dùng lương tâm đối xử người khác, bỏ nhiều lấy ít, nghiêm khắc với bản 

thân, khoan dung với người, hành xử chẳng thẹn với trời. 

3. Giáo dục bậc anh tài không mệt mỏi. 

914 Tư Mã Tương Như (170 trước Công Nguyên - 118 trước Công Nguyên) 

là một văn nhân hữu danh thời Tây Hán, chuyên viết Từ và Phú. Ông tên tự 

là  Trường  Khanh,  người  Thành  Đô,  Thục  Quận  (nay  là  tỉnh  Tứ  Xuyên). 

Thích đọc sách múa kiếm, thời trẻ được Hán Cảnh Đế thường cho theo hầu 

bên kiệu. Cảnh Đế không thích thơ phú nên ông bèn cáo bệnh từ quan, qua 

đất Lương là đất phong của Lương Hiếu Vương, tụ họp cùng những danh gia 

thời  ấy  như  Trâu  Dương,  Mai  Thừa  v.v…  viết  ra  bài  Tử  Hư  Phú  rất  nổi 

tiếng.  Lương  Hiếu  Vương  chết,  Tương  Như quay  về  đất  Thục,  đi  qua  Lâm 

Cung  gặp  được  người  con  gái  góa  là  Trác  Văn  Quân.  Cô  này  nghe  khúc 

Phụng  Cầu  Hoàng  do  Tương  Như  gảy,  say  mê  bỏ  nhà  trốn  theo  về  Thành 

Đô. Do Tương Như quen ăn tiêu phung phí nên không bao lâu gia sản khánh 

kiệt, bị mọi người khinh rẻ, phẫn chí, khi qua cầu Thăng Tiên ở Thành Đô, 

Tương Như đã căm phẫn viết lên trụ cầu:  “Chẳng ngồi xe cao bốn ngựa kéo, 

 chẳng thèm đi qua cầu này nữa!”  Khi Hán Vũ Đế lên ngôi, đọc bài Tử Hư 

Phú  vô  cùng  tán  thưởng  bèn  triệu  Tương  Như  ra  giữ  chức  Trung  Lang 

Tướng. 

915 Theo Hiện Đại Hán Ngữ Từ Điển của Vương Đồng Ức, Câu là con ngựa 

non chưa đầy hai tuổi, hoặc những con ngựa non khỏe mạnh cao từ năm đến 

sáu thước. Ngựa  non chạy khá  nhanh  nên  thường được dùng để  ví  với  thời 

gian  như  trong  câu  thành  ngữ   “bạch  câu  quá  khích”   (con  ngựa  non  trắng 

chạy qua khe cửa), ý nói: Mới thấy đó đã qua mất rồi. 

916  Long  Tuyền: Tên  một thanh  gươm báu thời cổ. Tương  truyền kiếm  ấy 

được đúc từ huyện Long Tuyền thuộc tỉnh Chiết Giang nên mới có tên như 

vậy. Cho đến nay, huyện Long Tuyền vẫn rất nổi tiếng về nghề đúc kiếm và 

binh khí. 

917 Đây là một thành ngữ ý nói: Ta và người không hề kém cạnh nhau. Tỉnh 

Sơn Đông nổi danh là có nhiều danh thần, đại tướng từ thời cổ. Có thể tạm 

nêu: Y Doãn, Quản Trọng, Yến Anh, Gia Cát Lượng, Vương Mãnh, Vương 

Đạo,  Phòng  Huyền  Linh  v.v…  Ngay  cả  người  sáng  lập  ra  nước  Tề  thời 



Chiến Quốc là Khương Tử Nha và người lập ra nước Lỗ là Châu Công Đán 

cũng là người Sơn Đông. 

918  Tức  là  đứng  ra  làm  thực  hiện  họa  phước  ứng  với  nhân  quả  chứ  không 

phải trời cố ý giáng họa hay ban phước! 

919  Chiêu  Minh  Thái  Tử  (499-529),  con  trưởng  của  Lương  Võ  Đế  (Tiêu 

Diễn) thời  Nam  Triều.  Tánh  linh  mẫn,  thông  duệ,  lên  ba  tuổi  đã  đọc  thông 

Hiếu Kinh, Luận Ngữ, Ngũ Kinh Nho Giáo. Năm Thiên Giám nguyên niên 

(502) được phong Hoàng Thái Tử. Thái Tử tín phụng Phật giáo, thọ Bồ Tát 

Giới, giữ giới nghiêm cẩn, đọc rộng các kinh, thấu hiểu ý nghĩa sâu xa. Lập 

cung Huệ Nghĩa để quy tụ danh tăng giảng luận kinh điển. Thái tử nhân ái, 

ra  lệnh  bỏ  hình  ngục,  suốt  hai  năm  không  hề  chứa  nữ  nhạc  trong  cung, 

thường  thích  giảng  luận  kinh  sách  cùng  những  bậc  danh  sĩ.  Trong  Đông 

Cung chứa đến ba  vạn bộ sách.  Tháng  Ba năm Đại  Thông thứ ba,  Thái  Tử 

mắc  bệnh,  đến  tháng  Tư  thì  mất,  hưởng  thọ  31  tuổi.  Trong  triều,  ngoài  nội 

không ai chẳng thương tiếc, vua ban thụy hiệu là Chiêu Minh. Di trước còn 

có  Văn  Tập  20  quyển,  Cổ  Kim  Điển  Cáo  Văn  Ngôn  Chánh  Tự  10  quyển, 

Anh Hoa Tập 10 quyển, Văn Tuyển 10 quyển. 

Lương Thư là biên niên sử triều Lương. 

Quảng  Hoằng  Minh  Tập  gồm  ba  mươi  quyển  được  ngài  Đạo  Tuyên  (596-

667)  soạn  vào  năm  Lân  Đức  thứ  nhất  (644),  được  xếp  vào  tập  52  của  Đại 

Chánh Tân  Tu Đại  Tạng  Kinh. Sách  này  ghi chép  những chuyện  trọng  yếu 

trong đạo Phật. Trước đó, ngài Tăng Hựu soạn bộ Hoằng Minh Tập ghi chép 

những  sự  kiện  hộ  pháp  từ  đời  Đông  Tấn  đến  Tống,  Tề,  Lương.  Đến  đời 

Đường,  ngài Đạo  Tuyên soạn Quảng  Hoằng Minh Tập để chép tiếp  từ thời 

Lục Triều đến đời Đường, ghi lại tiểu sử của hơn ba trăm nhân vật. Nội dung 

bao  gồm  những  chuyện  hưng  phế  của  Phật  giáo  Trung  Hoa  cho  đến  đời 

Đường  và  những  nội  dung  thảo  luận,  tranh  biện  Phật  pháp  trong  các  thời, 

cũng  như  những  luận  thuyết,  văn  thư,  thi  phú,  chiếu  lục  v.v…  của  những 

nhân vật Phật giáo hữu danh. 

Cư Sĩ  Truyện  gồm 56 quyển, do  Bành  Thiệu  Thăng (Bành Tế  Thanh) soạn 

vào  đời  Thanh, chép  ngôn  hạnh của  hơn 200  vị cư sĩ  nổi tiếng từ thời  Hậu 

Hán  đến  thời  Càn  Long  nhà  Thanh,  bắt  đầu  bằng  các  vị  Mâu  Dung,  An 

Huyền…  cho  đến  Châu  An  Sĩ,  Tri  Quy  Tử  kèm  thêm  phần  bình  luận  của 

Uông Đại Thân. 

920 Kinh Thủ Lăng Nghiêm, quyển 4 có chép chuyện chàng Diễn Nhã Đạt 

Đa ở thành Thất La soi gương trông thấy cái đầu của chính mình bèn hoảng 

sợ, phát cuồng, bỏ chạy. 

921 Ý nói những trước tác của Hám Sơn Đại Sư được đưa vào Đại Tạng và 

Tục Tạng quá ít. 



922 Trai ở đây là một căn nhà riêng, hay gian nhà yên tĩnh để đọc sách, hoặc 

để dọn mình trước khi tế lễ. 

923 Thượng đường là thuật ngữ trong Thiền Lâm có nhiều nghĩa khác nhau:  

1. Lên tòa nói lời khai thị tại thuyết pháp đường. Thường do vị trụ trì tự viện 

(hoặc  một  vị  trưởng  lão)  đảm  nhiệm,  có  nhiều  loại  như  đán  vọng  (giảng 

trong mồng Một, ngày Rằm), ngũ tham (mồng 5, 10, 20, 25) v.v… 

2. Các nghi lễ trong lễ nhậm chức của vị tân trụ trì. 

3. Thượng đường  thuyết pháp  xong, tới Trai Đường thọ cúng dường  gọi  là 

Thượng Đường Trai. 

4. Gian trên của Tăng Đường gọi là Thượng Đường, các gian khác gọi là Hạ 

Đường. 

Thông  thường,  từ  ngữ  “thượng  đường”  được  hiểu  theo  nghĩa  thứ  nhất.  Ở 

đây, Tổ giảng thượng đường cho một chủ rạp hát nên dùng nhiều thuật ngữ 

của nghệ thuật tuồng. 

924  “Bình  thiếu”  là  mua  trữ  sẵn  gạo  để  chờ  lúc  gạo  tăng  giá  vì  mất  mùa, 

chiến  tranh  chẳng  hạn,  bèn  tung  ra  bán  cho  dân  với  giá  bình  thường  khiến 

cho giá gạo không tăng lên được. 

925  Tức  hai  bà  Nga  Hoàng  và  Nữ  Anh  đã  được  nhắc  đến  trong  chú  thích 

trong bài 37 “Văn tế bà nội ông Hồ Gia Khoa”. 

926  Khí  giới  là  một  thuật  ngữ  của  Hoa  Nghiêm  Tông,  chỉ  hoàn  cảnh  bên 

ngoài để cho chúng sanh hữu tình nương vào đó mà tồn tại, như sơn hà, đại 

địa v.v… Nói cách khác, khí giới còn gọi là Y Báo. 

927 Tỳ Sa Môn (Vaiśravana), dịch nghĩa là Đa Văn, hoặc Chủng Chủng Văn 

Thiên,  là  một  trong  bốn  Đại  Thiên  Vương,  lãnh  nhiệm  vụ  thủ  hộ  phương 

Bắc cõi Diêm Phù Đề. Cung điện của Ngài ở mặt Bắc tầng trời thứ tư ngang 

hông núi Tu Di. Ngài thống lãnh loài Dạ Xoa, La Sát v.v… Thường thủ hộ 

đạo tràng,  nghe  giảng Phật pháp  nên  mới  có tên  là Đa Văn. Ở Ấn Độ, ngài 

còn được coi  là  vị thần Chiến Thắng  nên rất được  vua chúa sùng bái. Ngài 

thường được tạc tượng mặc giáp trụ, đạp trên hai con quỷ, tay trái bưng bảo 

tháp, tay phải cầm gậy báu. 

928 Càn Thát Bà (Gandharva) là một trong những thiên chúng thuộc quyền 

cai  quản  của  Đông  phương  Đề  Đầu  Lại  Tra  thiên  vương  (Dhṛtarāṣṭra),  là 

nhạc thần của Đế Thích, thích ngửi mùi hương, nên thường được dịch nghĩa 

là Hương Thần. 

Khẩn Na La (Kimnara) cũng là nhạc thần, có đầu chim hình người. 

Ma Hầu La Già (Mahoraga) là loại rắn lớn, có thần thông, nhưng thường hay 

bị chim Ca Lâu La bắt ăn thịt. 



Chấp  Kim Cang  Thần  (Vajrapani): Trong  Mật Giáo, Chấp  Kim Cang Thần 

là danh xưng chung của những vị Kim Cang thần, do các vị này tay thường 

cầm Kim Cang Xử nên có danh xưng như thế. Danh xưng của các vị thường 

được hiểu như sau:  

1. Mười sáu vị Chấp Kim Cang Thần trong hội Thành Thân thuộc Kim Cang 

Giới Mạn Đồ La, gồm: Hư Không Vô Cấu Kim Cang, Kim Cang Luân, Kim 

Cang  Nha,  Tô  Rị  Đa  (Diệu  Trụ)  Kim  Cang,  Danh  Xưng  Kim  Cang,  Đại 

Phận  Kim  Cang,  Kim  Cang  Lợi,  Tịch  Nhiên  Kim  Cang,  Đại  Kim  Cang, 

Thanh Kim Cang, Liên Hoa Kim Cang, Quảng Nhãn Kim Cang, Chấp Diệu 

Kim  Cang,  Kim  Cang  Kim  Cang,  Trụ  Vô  Hý  Luận  Kim  Cang,  Hư  Không 

Vô  Biên  Du  Bộ  Kim  Cang.  Theo  sách  Kim  Cang  Đảnh  Du  Già  Tam  Thập 

Thất  Tôn  Xuất  Sanh  Nghĩa  thì  mười  sáu  vị  Chấp  Kim  Cang  Thần  này  do 

tâm  Bồ  Đề  mạnh  mẽ  của  hết  thảy  Như  Lai  hóa  hiện,  biểu  thị  lúc  đức  Như 

Lai tu hành có vi trần tâm chướng phiền não, Phật dùng trí huệ sắc bén như 

chất Kim Cang đập tan, thành tựu trí môn nhiều như vi trần. Do dùng trí huệ 

Kim Cang đối trị phiền  não  nên các  vị  Kim Cang  này  được tạc  hình tướng 

dữ tợn, hung ác. 

2. Tứ Chấp Kim Cang: Lại gồm hai thuyết:  

a. Những  vị  Kim Cang thần thủ  hộ bốn cửa đàn Quán Đảnh, tức  là Trụ Vô 

Hý Luận Kim Cang ở phương Đông Nam, Hư Không Vô Cấu Kim Cang ở 

phương Tây Nam, Vô Cấu Nhãn Kim Cang ở phương Tây Bắc, Bị Tạp Sắc 

Y  Kim  Cang  ở  phương  Đông  Bắc.  Sách  Đại  Nhật  Kinh  Sớ  giảng:   “Đàn 

 Quán Đảnh hình vuông tượng trưng cho Tâm Vương Kim Cang Giới. Trụ Vô 

 Hý Luận chính là tam  thế vô ngại trí  giới  nơi bản  tánh vốn thanh tịnh. Hư 

 Không  Vô  Cấu  là  nương  vào  trí  giới  không  chướng  ngại,  dứt  trừ  mọi  hý 

 luận,  thanh  tịnh  như  hư  không.  Vô  Cấu  Nhãn  là  giống  như  hư  không  hễ 

 không có cấu chướng thì thấy được hết thảy, giống như Bát Nhã lìa hết thảy 

 tướng,  nhưng  không  gì  chẳng  thấy  nghe  hay  biết.  Bị  Tạp  Sắc  Y giống  như 

 người mắt sáng tự tại làm mọi việc, xem thấy hết thảy các căn duyên, khéo 

 léo chỉ dạy”. 

b. Bốn vị đại thần Đất, Nước, Gió, Lửa trong Kim Cang Giới Hiện Đồ Mạn 

Đồ  La.  Những  vị  thần  này  đứng  ở  bốn  góc  hội  Thành  Thân,  tay  cầm  Kim 

Cang xử nên gọi là Chấp Kim Cang Thần. 

3.  Mười  chín  vị  Chấp  Kim  Cang  Thần  trong  pháp  hội  Đại  Nhật,  là  quyến 

thuộc của Phật Tỳ Lô Giá Na, gồm: Hư Không Vô Cấu, Hư Không Du Bộ, 

Hư  Không  Sanh,  Bị  Tạp  Sắc  Y,  Thiện  Hạnh,  Trụ  Nhất  Thiết  Pháp  Bình 

Đẳng,  Ai  Mẫn  Vô  Lượng  Chúng  Sanh  Giới,  Na  La  Diên  Lực,  Đại  Na  La 

Diên  Lực,  Diệu,  Thắng  Tấn,  Vô  Cấu,  Nhẫn  Tấn,  Như  Lai  Giáp,  Như  Lai 

Câu Sanh, Trụ Vô Hý Luận, Như Lai Thập Lực Sanh, Vô Cấu Nhãn và Kim 



Cang Thủ Bí Mật Chủ. Những vị này tượng trưng cho một khía cạnh đại trí 

đức của Như Lai. Nếu xét kỹ, 18 vị đầu là biệt đức, Kim Cang Thủ Bí Mật 

Chủ là tổng đức. Kim Cang Thủ Bí Mật Chủ là giáo lệnh luân thân của Phổ 

Hiền Bồ Tát theo kinh Kim Cang Phong Lâu Các Du Già Du Kỳ. 

929  Phiên  Ngung  là  một  khu  vực  hành  chánh  thuộc  miền  Đông  Nam  của 

tỉnh  lỵ  Quảng  Châu  thuộc  tỉnh  Quảng  Đông,  nằm  ngay  trên  bờ  sông  Châu 

Giang. Xưa kia, Phiên Ngung thuộc cấp huyện, đã được tổ chức thành quận 

lỵ vào năm thứ 33 đời Tần Thủy Hoàng (214 trước Công nguyên). Năm 204 

trước  Công  Nguyên  trở  thành  kinh  đô  nước  Nam  Việt  của  Triệu  Đà.  Thời 

Đường - Tống, Phiên Ngung bị sát nhập vào huyện Nam Hải, đến năm 1949 

mới tái lập huyện Phiên Ngung như cũ. 

930 Hải Diêm là một huyện thuộc phủ Thiệu Hưng, tỉnh Chiết Giang. Từ Úy 

Như (1878-1937): Tên tự là Văn Úy, hiệu Tàng Nhất, thuộc dòng dõi thế gia 

ở Hải Diêm, Chiết Giang, là một cư sĩ hữu danh thời cận đại. Ông theo mẹ 

tụng kinh lễ Phật từ nhỏ, sau quy y với ngài Đế Nhàn theo lời dạy của tổ Ấn 

Quang,  tự  đặt  trách  nhiệm  hoằng  truyền,  ấn  hành  kinh  Phật.  Ông  xuất  bản 

những  lá  thư  của  tổ  Ấn  Quang  lần  đầu  tiên  vào  năm  1918  nhờ  đọc  được 

những lá thư ấy trên tờ Phật Học Tùng Báo do cư sĩ Cao Hạc Niên đăng tải. 

Từ đó, suốt đời ông tận  lực sưu tập  và biên tập  những  lá thư, trước tác của 

ngài  Ấn  Quang  để  tạo  thành  các  bộ  Ấn  Quang  Pháp  Sư  Văn  Sao  Tăng 

Quảng Chánh Biên, Tục Biên, và Tam Biên. Về sau, ông sáng lập Bắc Kinh 

Khắc Kinh Xứ, Thiên Tân Khắc Kinh Xứ v.v… Năm 1937, quân phiệt Nhật 

chiếm cứ Hoa Bắc, ông cùng các cư sĩ thuộc hội Phật giáo Thiên Tân tận lực 

cứu giúp những người dân tản cư lánh nạn. Do quá nhọc nhằn, ông ngã bệnh 

và mất trong năm ấy, thọ sáu mươi tuổi. 

931  Nguyên  văn:   Nhân  ngã  tình  không,  Kiến  Tư  hoặc  tận,  phương  vu  tam 

 giới, vĩnh ly sanh hấn.  Hấn là cắt cổ muông thú để lấy máu bôi lên chuông, 

trống.  Trước  khi,  Phật  giáo  truyền  sang  Trung  Hoa,  người  Hán  vẫn  tin 

chuông trống nếu không bôi máu loài thú sẽ không kêu! Do giết những loài 

thú  này  khi  chúng  còn  đang  sống  nên  gọi  là  “sanh  hấn”.  Chúng  tôi  dịch 

gượng chữ “sanh hấn” thành sự bỏ thân trong câu này. 

932 Nguyên  văn  là “tấn thân”  (

), cắm cái  hốt  vào đai,  mô tả cách phục 

sức  của  quan  lại.  Do  đó,  chữ  “tấn  thân”  được  hiểu  theo  nghĩa  rộng  là  giới 

quan lại cũng như con cháu nhà quan. 

933 Trà-tỳ (jhāpeti): Đôi khi còn phiên âm là Đồ Tỳ, Xà Tỳ, Xa Tỵ, Tà Duy, 

có nghĩa là hỏa thiêu, tức là dùng lửa thiêu hủy thi hài, rồi thâu nhặt di cốt. 

934 Thù y: Thù là một đơn vị đo lường thời cổ, bằng 1/24 lạng. Thù y là thứ 

áo cực nhẹ, trong kinh Phật thường dùng chữ “thù y” để chỉ áo của chư thiên 

vì nó rất nhẹ. 



935 Tả Bộc Xạ là một chức quan văn. Thời Hán, chức quan này là tùy viên 

của Thượng Thư Lệnh (chuyên coi sóc về xét duyệt tấu chương, chiếu biểu, 

có thể hiểu giống như chức Chánh Thư Ký Văn Phòng Nội Các bây giờ). Từ 

thời Tùy - Đường trở đi, Bộc Xạ tương đương chức Tể Tướng, và chia làm 

Tả Bộc Xạ và Hữu Bộc Xạ. 

936 Từ Khê là một huyện thuộc phủ Khánh Nguyên tỉnh Chiết Giang. 

937 Theo sách Tây Kinh Tạp Kỷ (không rõ tác giả là ai, có thuyết nói là Lưu 

Hâm đời Hán, có thuyết lại nói là Cát Hồng đời Tấn), Khuông Xung tự Trĩ 

Khuê,  người  xứ  Đông  Hải  (nay  là  Tam  Lăng  Trấn,  Thương  Sơn),  nhà  rất 

nghèo, chăm học nhưng không có đèn đuốc, bèn khoét một lỗ nhỏ trên vách 

để  đọc  nhờ  đèn  hàng  xóm.  Trong  xóm  có  một  nhà  giàu  sở  hữu  rất  nhiều 

sách, Khuông Xung bèn đi làm thuê cho nhà ấy không lấy tiền công để được 

đọc sách. Sau này đỗ đạt, giữ chức Bác Sĩ Cấp Sự Trung chuyên giảng kinh 

sách cho hoàng tộc và bá quan, cũng như từng giữ chức Thái Tử Thiếu Bảo 

chuyên dạy hoàng tử. Có lúc ông từng làm quan đến chức Thừa Tướng đời 

Hán  Nguyên  Đế.  Điển  cố   “Khuông  Xung  tạc  bích  thâu  quang”  (Khuông 

Xung khoét vách trộm ánh sáng) được dùng để chỉ gương hiếu học. 

938  Khí  giới ở  đây  là khí thế  gian, tức cảnh  bên  ngoài, bao  gồm cõi  nước, 

thế giới v.v… tức Y Báo. 

939 Tam Đại là ba triều đại Hạ, Thương và Châu. 

940 Nguyên văn “mật tiễn phê sương” (trái cây làm thành mứt, ướp lẫn chất 

arsenic) ngon ngọt, nhưng ăn vào sẽ bị trúng độc chết. 

941  Y  Huấn  là  một  thiên  sách  của  Y  Doãn.  Theo  thiên  Thương  Thư trong 

kinh  Thư,  nhân  ngày  giỗ  vua  Thành  Thang,  Y  Doãn  giáo  huấn  các  quan, 

trong  đó  có  câu:   ‘Tác  thiện  giáng  chi  bách  tường,  tác  bất  thiện  giáng  chi 

 bách  ương’  (làm  điều  lành  thì  trăm  điều  tốt  lành  giáng  xuống,  làm  điều 

chẳng  lành  thì trăm  tai  ương  giáng  xuống). Bài  răn ấy  được  gọi  là Y  Huấn 

(giáo  huấn  của  ông  Y  Doãn),  và  thường  được  biết  đến  dưới  danh  xưng  ‘Y 

Huấn chi bách tường’. 

942 Một Lạng (lượng) gồm 10 Tiền, tùy theo địa phương mà chênh lệch từ 

36g đến 40 g. Hiện thời, tại Trung Hoa Đại Lục quy định một lạng là 50 g, 

trong  khi  Đài  Loan  và  Hương  Cảng  quy  định  một  lạng  là  37.429g  (theo 

Wikipedia) 

943 Một phân là 1/10 tiền, khoảng từ 3.7 đến 0.5 g (tùy theo dùng hệ thống 

đo lường của Trung Quốc hay Đài Loan). 

944 Nhận: Đơn vị đo lường thời cổ, một nhận bằng khoảng chừng tám thước 

Tàu. 

945 Ngày sanh nhật của người già đã mất gọi là Minh Thọ. 



946  Tức  là  viết  chữ  chân  phương,  rõ  ràng,  không  viết  tắt,  không  bớt  nét, 

không viết theo lối thảo. 

947 Tùy theo mỗi xứ sở mà thay đổi danh xưng cho phù hợp! 

948 Xin xem bài luận này trong quyển thứ hai, bài số 7. 

949 Bàn Cổ: Theo thần thoại Trung Quốc là người tạo dựng ra trời đất muôn 

loài từ thuở thế  giới còn  hỗn  độn sơ  khai. Do  vậy, Đạo Giáo đã tôn phong 

Bàn  Cổ  là  hóa  thân  của  Ngọc  Thanh  Nguyên  Thủy  Thiên  Tôn  (một  trong 

Tam  Thanh  của  Đạo  Giáo).  Theo  đó,  khi  vũ  trụ  còn  là  một  khối  hỗn  độn, 

Bàn Cổ bèn tự nhiên sinh ra. Suốt 18.000 năm, Bàn Cổ dùng rìu để tách rời 

trời  đất,  những  chất  nhẹ  và  trong  sạch  bay  lên  thành  trời,  những  chất  nặng 

nề, dơ bẩn chìm xuống thành đất. Sợ trời đất lại sụp xuống trộn lẫn vào nhau 

lần nữa, Bàn Cổ liền đầu đội trời, chân đạp đất, khiến trời mỗi ngày cao lên 

một  thước,  thân  Bàn  Cổ  cũng  mỗi  ngày  cao  thêm  một  thước.  Sau  18.000 

năm,  Bàn  Cổ  chết  đi,  những  bộ  phận  trên  thân  ông  ta  biến  thành  vạn  vật 

trong vũ trụ: Chân tay thân mình biến thành núi non, bắp thịt biến ruộng phì 

nhiêu, máu biến thành sông ngòi, gân xương biến thành đường lớn, răng lợi 

biến thành  ngọc thạch, da lông biến  thành  cây cỏ  v.v… Có nhà  nghiên cứu 

cho  rằng,  truyền  thuyết  Bàn  Cổ  bắt  nguồn  từ  truyền  thuyết  Bàn  Qua  của 

những dân tộc bản địa (như người Việt cổ chẳng hạn) sống ở hạ lưu Trường 

Giang trước khi người Hán tràn vào Trung Nguyên. 

950  Ý  nói  nỗi  hận  day  dứt  suốt  đời  vì  không  thể  phụng  dưỡng  cha  mẹ  khi 

cha mẹ còn sống. 

951 Điển tích này lấy ý từ câu kinh Thi  ‘Tha sơn chi thạch, khả dĩ vi thác’ 

(hòn đá lấy từ núi khác, có thể dùng làm đá mài) : Ý nói bạn bè mượn những 

điều hay lẽ phải của người khác để khuyên răn, rèn giũa cho nhau. 



Document Outline


	Lời Giãi Bày

	Quyển Thứ Nhất

	Phần 1

	I. Thư Từ

	1. Thư gởi Hòa Thượng Thể An chùa Đại Hưng Thiện

	2. Thư bàn luận cùng bạn hữu về cương yếu của việc giảo chánh kinh điển

	3. Thư gởi Dung Minh đại sư

	4. Thư gởi sư Ngộ Khai

	5. Thư trả lời sư Hải Thự

	6. Thư gởi sư Căn Kỳ chùa Tứ Minh Quán Tông

	7. Thư gởi tòa báo Phật Học

	8. Trả lời thư cư sĩ Bộc Đại Phàm

	9. Trả lời thư cư sĩ Tạ Dung Thoát ở Thái Thuận (thư thứ nhất)

	10. Trả lời thư cư sĩ Tạ Dung Thoát ở Thái Thuận (thư thứ hai)

	11. Thư trả lời cư sĩ Đặng Bá Thành (thư thứ nhất)

	12. Trả lời thư cư sĩ Đặng Bá Thành (thư thứ hai)

	13. Trả lời thư cư sĩ Đặng Tân An

	14. Thư gởi cư sĩ Lưu Đình Thành ở Phước Kiến

	15. Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ nhất)

	16. Trả lời thư cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ hai)

	17. Trả lời thư cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ ba)

	18. Thư trả lời cư sĩ Cao Thiệu Lân (thư thứ tư)

	19. Thư gởi cư sĩ Trần Tích Châu









	Phần 2

	20. Thư gởi cư sĩ Tâm Nguyện

	21. Thư gởi cư sĩ Vệ Cẩm Châu

	22. Trả lời thư cư sĩ Lâm Giới Sanh ở Thái Thuận (thư thứ nhất)

	23. Trả lời thư cư sĩ Lâm Giới Sanh ở Thái Thuận (thư thứ hai)

	24. Thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận (thư thứ nhất)

	25. Thư gởi cư sĩ Lâm Chi Phần ở Thái Thuận (thư thứ hai)

	26. Trả lời thư anh em cư sĩ X… ở Vĩnh Gia

	27. Trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất)

	28. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai)

	29. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba)

	30. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tư)

	31. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm)

	32. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu)

	33. Thư gởi nữ sĩ Từ Phước Hiền

	34. Thư gởi sư Khang Trạch

	35. Thư gởi pháp sư Đế Nhàn





	Phần 3

	36. Thư gởi sư Ngọc Trụ

	37. Thư gởi cư sĩ Hứa Khoát Nhiên ở Quảng Đông

	38. Trả lời thư cư sĩ Đinh Phước Bảo luận về chuyện tý hương

	39. Thư gởi hiếu liêm Tiêu Vĩnh Hoa ở Quảng Đông

	40. Thư gởi cư sĩ X… (viết thay sư Liễu Dư)

	41. Thư gởi phu nhân X… ở Hải Diêm

	42. Thư gởi Cố mẫu Từ phu nhân ở Hải Diêm

	43. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất)

	44. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai)

	45. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba)

	46. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tư)

	47. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm)

	48. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu)

	49. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ bảy)

	50. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tám)

	51. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ chín)

	52. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh ở Vĩnh Gia

	53. Trả lời thư sư Hoằng Nhất

	54. Trả lời thư cư sĩ Vưu Tích Âm ở Vô Tích

	55. Thư dự định trả lời vị cư sĩ X…

	56. Thư gởi cư sĩ Cao Hạc Niên

	57. Thư hỏi thăm bệnh pháp sư Đế Nhàn

	58. Trả lời thư thầy Hoằng Nhất (thư thứ nhất)

	59. Trả lời thư thầy Hoằng Nhất (thư thứ hai)

	60. Trả lời thư cư sĩ Uông Mộng Tùng

	61. Trả lời thư cư sĩ Trần Huệ Siêu

	62. Trả lời thư ông Ly Ẩn Tẩu

	63. Trả lời thư cư sĩ Vưu Hoằng Như





	Phần 4

	64. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ nhất)

	65. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ hai)

	66. Trả lời thư cư sĩ Thích Trí Châu (thư thứ ba)

	67. Trả lời thư cư sĩ Phạm Cổ Nông (thư thứ nhất)

	68. Trả lời thư cư sĩ Phạm Cổ Nông (thư thứ hai)

	69. Thư trả lời cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ nhất)

	70. Trả lời thư cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ hai)

	71. Trả lời thư cư sĩ Ngô Hy Chân (thư thứ ba)

	72. Trả lời thư cư sĩ Lục Giá Hiên

	73. Thư trả lời cư sĩ Lưu Trí Không

	74. Trả lời thư cư sĩ Châu Trí Mậu

	75. Trả lời thư cư sĩ X…

	76. Trả lời thư cư sĩ Hoàng Trí Hải

	77. Trả lời thư cư sĩ Phan Đối Phù

	78. Thư gởi cư sĩ Nhiếp Vân Đài

	79. Trả lời thư cư sĩ Kiều Trí Như

	80. Trả lời thư cư sĩ Giang Dịch Viên

	82. Trả lời thư cư sĩ Uông Vũ Mộc

	83. Trả lời thư sư Thịnh Cơ

	84. Trả lời thư cư sĩ Phương Viễn Phàm

	85. Trả lời thư cư sĩ Huệ Lãng

	86. Trả lời thư Bàng Khế Trinh

	87. Trả lời thư cư sĩ Viên Văn Thuần

	88. Trả lời thư cư sĩ Viên Phước Cầu

	89. Thư gởi Châu Pháp Lợi đồng tử

	90. Thư gởi Mã Khế Tây









	Quyển Thứ Hai

	Phần 1

	91. Trả lời thư cư sĩ Bao Hữu Vũ (thư thứ nhất)

	92. Trả lời thư cư sĩ Bao Hữu Vũ (thư thứ hai)

	93. Thư trả lời cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ nhất)

	94. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ hai)

	95. Trả lời thư vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ ba)

	96. Thư trả lời vị cư sĩ X... ở Vĩnh Gia (thư thứ tư)

	97. Trả lời thư vị cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ năm)

	98. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ sáu)

	99. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ bảy)

	100. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ tám)

	101. Trả lời thư cư sĩ X… ở Vĩnh Gia (thư thứ chín)

	102. Trả lời thư cư sĩ Hà Hòe Sanh

	103. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ nhất)

	104. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ hai)

	105. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ ba)

	106. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ tư)

	107. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ năm)

	108. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ sáu)

	109. Trả lời thư cư sĩ Châu Quần Tranh (thư thứ bảy)

	110. Trả lời thư cư sĩ Hồng Quán Lạc

	111. Trả lời thư cư sĩ Uông Cốc Nhân

	112. Trả lời thư cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ nhất)

	113. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ hai)

	114. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ ba)

	115. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ tư)

	116. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ năm)

	117. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ sáu)

	118. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như (thư thứ bảy)

	119. Thư gởi cư sĩ Đinh Phước Bảo

	120. Trả lời thư cư sĩ X… ở Ninh Ba

	121. Thư gởi bạn

	122. Trả lời thư cư sĩ Nhạc Tiên Kiệu

	123. Thư gởi Tịch Sơn Hòa Thượng ở chùa Vạn Thọ, Dương Châu

	124. Trả lời thư cư sĩ Lê Đoan Phủ ở Giang Tây

	125. Thư gởi tổng nhung Trương Liên Thắng (viết thay cho bạn)

	126. Trả lời thư cư sĩ Trương Vân Lôi (thư thứ nhất)

	127. Trả lời thư cư sĩ Trương Vân Lôi (thư thứ hai)

	128. Trả lời thư cư sĩ Trương Bá Nham

	129. Thư gởi cư sĩ Tạ Dung Thoát





	Phần 2

	130. Trả lời thư cư sĩ Cố Hiển Vi

	131. Trả lời thư cư sĩ Tạ Thành Minh ở Tứ Xuyên

	132. Thư gởi cư sĩ Ngô Bích Hoa

	133. Trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ nhất)

	134. Trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ hai)

	135. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ ba)

	136. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ tư)

	137. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ năm)

	138. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ sáu)

	139. Thư trả lời thư cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ bảy)

	140. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ tám)

	141. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ chín)

	142. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười)

	143. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười một)

	144. Thư trả lời cư sĩ Mã Khế Tây (thư thứ mười hai)

	145. Thư gởi đốc quân Trần Bá Sanh ở Thiểm Tây

	146. Thư trả lời cư sĩ X… ở Dũng Giang

	147. Thư gởi cư sĩ Từ Úy Như

	148. Trả lời thư hai vị cư sĩ Từ Ngạn Như và Từ Dật Như

	149. Thư gởi cư sĩ Bao Sư Hiền

	150. Thư gởi Hoằng Nhất thượng nhân

	151. Thư trả lời đại sư Pháp Hải

	152. Thư trả lời cư sĩ Vương Dữ Tiếp

	153. Thư gởi cư sĩ X… ở Vĩnh Gia

	154. Trả lời thư cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ nhất)

	155. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ hai)

	156. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ ba)

	157. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Hàm (thư thứ tư)





	Phần 3

	158. Thư trả lời cư sĩ Hoàng Ngọc Như ở Sùng Minh

	159. Thư trả lời cư sĩ Hà Huệ Chiêu

	160. Thư trả lời cư sĩ Thang Xương Hoằng

	161. Thư gởi hội Phóng Sanh ở Đại Đồng, Tuyền Châu

	162. Thư trả lời hiệu trưởng Vạn An ở An Huy

	163. Thư trả lời cư sĩ Úc Trí Lãng

	164. Thư trả lời cư sĩ X…

	165. Thư trả lời tiên sinh Trương Quý Trực

	166. Thư tuyên ngôn kết xã niệm Phật của chùa Thanh Liên ở Lô Sơn

	167. Thư trả lời ông Dương Minh Trai, Phó Tư Lệnh Đệ Ngũ Quân ở Hà Nam

	168. Trả lời thư anh em ông Châu Mạnh Do

	169. Thư trả lời cư sĩ Phùng Bất Cửu

	170. Thư trả lời cư sĩ Mã Thuấn Khanh

	171. Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh (thư thứ nhất)

	172. Thư trả lời cư sĩ Cừu Bội Khanh (thư thứ hai)

	173. Thư gởi cư sĩ Phương Thánh Dận





	Phần 4

	II. LUẬN

	1. Tịnh Độ Quyết Nghi Luận

	2. Tịnh Độ pháp môn phổ bị tam căn luận

	3. Tông - Giáo Bất Nghi Hỗn Lạm Luận

	4. Phật Giáo Dĩ Hiếu Vi Bổn Luận

	5. Như Lai Tùy Cơ Lợi Sanh Thiển Cận Luận

	6. Trì Kinh Lợi Ích Tùy Tâm Luận

	7. Kiệt Thành Phương Hoạch Thật Ích Luận

	8. Vãn hồi kiếp vận hộ quốc cứu dân chánh bản thanh nguyên luận









	Phần 5

	III. Sớ

	1. Sớ trùng tu ao phóng sanh chùa Cực Lạc ở Nam Tầm

	2. Bài sớ về ao phóng sanh chùa Pháp Vân ở sông Tam Xoa, Kim Lăng

	3. Bài sớ [kêu gọi đóng góp] xây dựng viện mồ côi Phật giáo chùa Pháp Vân ở sông Tam Xoa, Kim Lăng

	4. Sớ phổ khuyến thí tiền khắc in Đại Tạng

	5. Sớ sáng lập chùa Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân, tỉnh Cát Lâm

	6. Sớ duyên khởi thành lập liên xã chùa Di Đà tại Hàng Châu

	7. Sớ trùng tu bảo tháp của Vinh Quốc Thiền Tự ở Nam Cao Phong, Hàng Châu (viết thay cho thầy trụ trì Chấn Cơ)

	8. Sớ mộ duyên làm đàn thủy lục vạn niên ở Phật Đảnh Sơn

	9. Sớ quyên mộ tu bổ điện đường, tăng phòng và vét ao phóng sanh của chùa Di Đà, núi Thạch Kinh, Hàng Châu

	10. Sớ quyên mộ xây bến thuyền cho Phổ Đà Sơn

	11. Sớ quyên mộ tu bổ điện Tam Thánh chùa Thượng Phương Quảng núi Thiên Thai

	12. Sớ quyên mộ tu bổ đại điện Bán Sơn Am ở Phổ Đà Sơn (soạn giùm)

	13. Sớ quyên mộ thiết lập đại đạo tràng Phổ Môn Vô Giá Phổ Độ Thắng Hội (viết giùm)

	14. Sớ khuyên đóng góp cho viện tàn tật ở Thượng Hải

	15. Sớ quyên mộ tu bổ Cảnh Đức Thiền Tự núi La Hán, Vĩnh Gia

	16. Sớ thuật duyên khởi thành lập liên xã chùa Thanh Liên ở Lô Sơn

	17. Sớ quyên mộ tu bổ điện Thiên Vương và lầu trống chùa Pháp Vũ núi Phổ Đà

	18. Sớ thuật duyên khởi mở Niệm Phật Đường chuyên tu Tịnh nghiệp tại chùa Chân Như ở Gia Hưng

	19. Sớ quyên mộ đúc chuông U Minh chùa Pháp Vân sông Tam Xoa, Nam Kinh

	20. Sớ quyên mộ thiếp vàng tượng La Hán chùa Pháp Vũ (viết thay)

	21. Sớ quyên mộ xây dựng Như Ý Liêu chùa Pháp Vũ (viết thay)













	Quyển Thứ Ba

	Phần 1

	IV. Tự

	1. Lời tựa in tặng tranh Cực Lạc (viết thay)

	2. Lời tựa in lại Phật Thuyết A Di Đà Kinh (viết thay)

	3. Lời tựa khắc lại cuốn Di Đà Lược Giải Viên Trung Sao, khuyên nên thọ trì

	4. Lời tựa giảo chánh khắc in lại sách Tùy Tự Ý Tam Muội

	5. Lời tựa bản thạch ấn Phổ Đà Sơn Chí

	6. Lời tựa cho bức khánh đồ (tranh diễn tả chuyện vui mừng) nhà ông Hà Lãng Tiên ở Thiệu Hưng

	7. Lời tựa quyên mộ làm chay cúng dường ngàn vị Tăng

	8. Lời tựa khắc in lại sách Hộ Pháp Lục của Tống Văn Hiến Công đời Minh

	9. Lời đề từ và tựa bản in lại Long Thư Tịnh Độ Văn

	10. Tựa chung cho các sách Phật Học Chỉ Nam, Phật Học Khởi Tín Biên và Lục Đạo Luân Hồi Lục

	11. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ nhất)

	12. Lời tựa tái bản bộ An Sĩ Toàn Thư (lời tựa thứ hai)

	13. Lời tựa đúc bản kẽm lưu thông sách Tứ Huấn của ông Viên Liễu Phàm

	14. Lời tựa tái bản sách Tứ Thư Chú Giải của ngài Ngẫu Ích

	15. Lời tựa sách Pháp Hoa Nhập Sớ

	16. Lời tựa cho tác phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm Sớ Sao Hiệt

	17. Lời tựa cho tác phẩm Kim Cang Thứ Hỗ

	18. Lời tựa cho bản đúc kẽm tác phẩm Kim Cang Kinh Tuyến Thuyết

	19. Lời tựa tái bản bộ Tán Lễ Địa Tạng Bồ Tát Sám Nguyện Nghi

	20. Lời tựa khắc lại bộ Giản Ma Biện Dị Lục









	Phần 2

	21. Lời tựa bản thạch ấn sách Giản Ma Biện Dị Lục

	22. Lời tựa cho sách Tam Thập Nhị Tổ Truyện Tán

	23. Lời tựa sách Tịnh Nghiệp Lương Đạo

	24. Lời tựa sách Phật Học Sơ Giai

	25. Lời tựa sách Thích Giáo Tam Tự Kinh

	26. Lời tựa cho tập Mô Tượng Thi của cư sĩ Lưu Viên Chiếu

	27. Lời tựa cho bản đúc kẽm lưu thông cuốn Phật Học Thuật Yếu

	28. Lời tựa tái bản cuốn Cách Ngôn Liên Bích

	29. Lời tựa tái bản sách Bất Khả Lục

	30. Lời tựa [khuyên] giữ vẹn luân lý cho sách Bất Khả Lục

	31. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ bàn giao Phổ Tế Thiền Tự

	32. Lời tựa cho từ đường mới của Thống Tổ ở Biệt Am

	33. Lời tựa cho Miên Vân Từ Đường

	34. Lời tựa cho từ đường của Thông Trí pháp sư

	35. Lời tựa cho nhà từ đường của con cháu chi phái Lập Sơn lão nhân

	36. Lời tựa quyên mộ dựng thảo xá Dược Vương (viết thay)

	37. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ chùa Pháp Vũ

	38. Lời tựa nhà từ đường Hóa Văn Lão Nhân

	39. Lời tựa cho cuốn pháp phổ am Bạch Hoa

	40. Lời tựa cho bản quy củ Hương Tích Trai Tăng Hội

	41. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ am Viên Thông

	42. Lời tựa cho từ đường của Vĩnh Ngộ hòa thượng

	43. Lời tựa sách Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam

	44. Lời tựa in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện Công Đức

	45. Lời tựa cho bản tu chánh điều lệ quản trị chùa miếu và văn cảo hộ giáo

	46. Lời tựa cho bộ Phóng Sanh Sát Sanh Hiện Báo Lục của tiên sinh Giang Thận Tu

	47. Lời tựa trần thuật duyên khởi của Hạ Môn Phật Kinh Lưu Thông Xứ

	48. Lời tựa cho cuốn Vạn Niên Bạ của am Pháp Như





	Phần 3

	49. Lời tựa sách Phó Đại Sĩ Truyện Lục

	50. Lời tựa khắc lại cuốn Quán Hà Tập

	51. Lời tựa lưu thông bản thạch ấn Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh

	52. Lời tựa cho Phật Quang Nguyệt Báo

	53. Lời tựa quyên mộ tu sửa tháp viện của Vân Cốc thiền sư

	54. Lời tựa tái bản bộ Tây Phương Công Cứ

	55. Lời tựa cho Hồng Kiều Tịnh Độ Đường ở Lạc Thanh

	56. Lời tựa sách A Di Đà Kinh Trực Giải

	57. Lời tựa sách Thập Tam Kinh Độc Bản

	58. Lời tựa dùng phẩm Đoạn Thực Nhục (dứt ăn thịt) của kinh Lăng Già để răn thần đừng hưởng đồ cúng mặn

	59. Lời tựa cho Đồng Giới Lục của chùa Phổ Chiếu ở Dương Châu

	60. Lời tựa khắc lại bộ Thủy Lục Nghi Quỹ

	61. Lời tựa quyên mộ tu bổ, xây dựng ao phóng sanh chùa Đại Phật ở Tân Xương

	62. Lời tựa truyền giới của Kim Sơn Giang Thiên Thiền Tự

	63. Lời tựa cho bộ Trừng Tín Lục Tu Bổ Cầu Cống từ huyện Cận đến Khưu Ải Trấn

	64. Lời tựa sách Tịnh Độ Thích Nghi

	65. Lời tựa cho lần tái bản tác phẩm sớ giải kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật của ngài Thiện Đạo

	66. Lời tựa cho bài Phổ Thuyết Tam Quy Ngũ Giới tại nhà giam thứ nhất ở kinh đô trong ngày Nguyên Đán năm Giáp Tý

	67. Lời tựa khắc kinh Kim Cang lên đá

	68. Lời tựa khắc in lưu thông cuốn Phật Di Giáo Kinh Giải

	69. Lời tựa sách Tâm Kinh Thiển Giải

	70. Lời tựa thuật duyên khởi sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng

	71. Lời tựa in lại sách Giáo Quán Cương Tông Thích Nghĩa Kỷ

	72. Lời tựa cho Phật Học Nghiên Cứu Tùng Thư của Thế Giới Cư Sĩ Lâm tại Thượng Hải

	73. Lời tựa sách Kim Cang Công Đức Tụng





	Phần 4

	74. Lời tựa sách Nho Thích Nhất Quán

	75. Lời tựa sách Cận Đại Vãng Sanh Truyện

	76. Lời tựa cho sách Từ Bi Đạo Tràng Sám Pháp Tùy Văn Lục

	77. Lời tựa sách Nhân Quả Lục

	78. Lời tựa cho sách Sanh Tây Kim Giám

	79. Lời tựa cho đạo tràng niệm Phật quanh năm tại Thê Chân thường trụ

	80. Lời tựa cho đồng tu tịnh nghiệp của Quy Tông tinh xá

	81. Lời tựa trình bày duyên khởi của hội Phật Giáo Đài Loan

	82. Lời tựa Phát Ẩn cho Ngô Tùng Phật Giáo Cư Sĩ Lâm

	83. Lời tựa cho Phật Hóa Tùy San

	84. Lời tựa duyên khởi cho Đôn Bản Học Hiệu ở Phật Xuyên

	85. Lời tụng và lời tựa bức tranh ngàn vị Phật

	86. Lời tựa sách Phật Pháp Yếu Luận

	87. Lời tựa trình bày duyên khởi cho hội Thí Quan Tài Thể Nhân ở Phổ Đà

	88. Lời tựa cho Vạn Niên Bạ của Tam Thánh Đường

	89. Lời tựa cho sách Anh Minh Tập của cư sĩ Sái Bá Luân

	90. Lời tựa sách Giáo Hối Thiển Thuyết

	91. Lời tựa trình bày duyên khởi của Hoành Siêu Liên Xã

	92. Lời tựa khắc lại mộc bản sách Quán Thế Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng

	93. Lời tựa cho sách A Di Đà Kinh Bạch Thoại Giải Thích

	94. Lời tựa phổ khuyến thọ trì lưu thông sách Dục Hải Hồi Cuồng

	95. Lời tựa cho sách Thọ Khang Bảo Giám

	96. Lời tựa cho bài văn quở trách tà thuyết tự do kết hôn

	V. Bạt

	1. Lời bạt cho Quy Tâm Đường

	2. Lời bạt cho sách Phạm Võng Kinh Tâm Địa Phẩm Bồ Tát Giới Sớ Chú Tiết Yếu

	3. Lời bạt cho bản Thạch Ấn bài Tâm Kinh chép bằng lối chữ thảo của vị Tăng lạ lùng là Thủ Tùng

	4. Lời bạt cho bài văn bia ngự chế của Thanh Thế Tông ở chùa Pháp Vũ tại Phổ Đà

	5. Lời bạt cho Lục Độ Thất

	6. Lời bạt cho Tâm Quy Tịnh Xứ

	7. Lời bạt cho sách Định Hải Huyện Giám Ngục Giảng Kinh Tham Quan Ký của Hạng Bá Xuy

	8. Lời bạt cho sách Vãng Sanh Luận Chú

	9. Lời bạt cho bản điều lệ sắc lệnh quản lý chùa miếu của Đại Tổng Thống

	10. Lời bạt cho bản in lại kinh Dược Sư Như Lai Bổn Nguyện

	11. Lời bạt cho Văn Kinh Thất (Căn thất để nghe kinh)

	12. Lời bạt cho sách Tín Nguyện Niệm Phật Quyết Định Vãng Sanh Thiển Thuyết

	13. Lời bạt cho Liên Vinh Đường

	14. Lời bạt cho nghĩa trang của Đặng Bộc Quân













	Quyển Thứ Tư

	Phần 1

	VI. Ký

	1. Bài ký về việc nghênh đón chân thân Xá Lợi của Thích Ca Như Lai

	2. Bài ký lễ rước tượng Thích Ca Như Lai bằng ngọc về điện Tỳ Lô chùa Vạn Niên núi Nga Mi

	3. Bài ký về duyên khởi chuyên tu Tịnh nghiệp của Đại Giác Nham Tây Lâm thảo am tại Nam Ngũ Đài Sơn, tỉnh Thiểm Tây

	4. Bài ký tự trách lỗi trong việc chép kinh Hoa Nghiêm

	5. Bi ký về việc trùng tu tháp Thái Tử và xây lan can quanh hồ sen tại Phổ Đà (viết thay sư Liễu Dư)

	6. Bi ký sáng lập Bi Phường bằng xi-măng bên đường ven biển và trùng tu Hồi Lan Đình (đình ngăn sóng) tại Phổ Đà (viết thay sư Liễu Dư)

	7. Bi ký thuật duyên khởi Vô Trước Lão Nhân sáng lập Thường Minh Am (viết thay thầy Hóa Hoằng)

	8. Bi ký ghi công đức xây giếng Tiên Nhân ở Phổ Đà

	9. Bi ký của Trinh Tiết Tịnh Độ Viện thuộc Lưu Trang Trường tại Hưng Hóa, tỉnh Giang Tô

	10. Bài ký về tịnh nghiệp trinh hiếu của trinh nữ Trần Thánh Tánh

	11. Bi ký lễ phóng sanh nhằm ngày sinh nhật của bà phu nhân cư sĩ Châu Mộng Pha ở Ô Trình

	12. Bài ký nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của Tuần Cai Tiểu Trúc

	13. Bi ký về việc tạo lan can sắt bên đường lên Phật Đảnh Sơn

	14. Bi ký trùng hưng chùa Tịnh Cư ở Tế Nam

	15. Bi ký Vạn Niên Niệm Phật Hội ở Thường Minh Am

	16. Bài ký nơi tháp hóa thân của chùa Phổ Tế tại Phổ Đà

	17. Bài ký nơi tháp hóa thân chùa Pháp Vũ, Phổ Đà

	18. Bài ký về chuyện Lý Thái Phu Nhân ở Trấn Hải thắp đèn soi sáng biển

	19. Bài ký trùng tu tháp viện của ngài Bách Trượng Đại Trí Hoài Hải thiền sư

	20. Bi ký công đức xây lại Ngũ Phật Trấn Mãng Tháp tại Tiểu Bạch Lãnh

	21. Bài ký huấn dụ của Diệu Ngộ Luật Viện ở Kim Lăng

	22. Bi ký thuật duyên khởi của con đường Giáp Thọ

	23. Bi ký thuật duyên khởi Cư Sĩ Niệm Phật Lâm Liên Xã tại Cửu Giang









	Phần 2

	24. Bài ký về chuyện thếp vàng tượng Phật Tiếp Dẫn trong hang đá của Trung Am thuộc Bí Ma Nham núi Ngũ Đài

	25. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Nhạc Vận Sanh

	26. Bài ký về chuyện vãng sanh của phu nhân Uông Hàm Chương

	27. Bài ký về chuyện vãng sanh của Dương Thái Phu Nhân mẹ ông Từ

	28. Bài ký về chuyện cảm ứng của cư sĩ Lục Tây Lâm

	29. Bài ký về chuyện Ô Vưu Sơn Tự dựng Tàng Kinh Các

	30. Bài ký tháp Phổ Đồng ở Ô Vưu Sơn

	31. Bi ký thuật duyên khởi sáng lập Bồ Đề Tinh Xá

	32. Bi ký ghi công đức sáng lập Tây Phương Tam Thánh Điện

	33. Bi ký trùng tu miếu Địa Mẫu của chùa Đông Chiếu ở Loa Đầu Miếu

	34. Bài ký về chuyện vãng sanh của Kim Thái Đại Sư

	35. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Triệu Tôn Nhân

	36. Bài ký về chuyện vãng sanh của cư sĩ Sa Kiện Am

	37. Bài ký về chuyện thoát nạn của cư sĩ Trầm Dực Tiên

	38. Bài ký trùng tu [cầu và đình thờ tượng] Quán Âm và sự linh cảm của Quán Âm Bồ Tát ở Đông Quan thuộc Vĩnh Xuân

	VII. Tạp trước

	1. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 1

	2. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 2

	3. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 3

	4. Diễn thuyết tại phân hội Phật giáo Triều Dương – bài 4

	5. Nói về chuyện bột ngọt có thể vãn hồi kiếp vận

	6. Nói về chuyện ông Nhạc Bộ Vân vì cha mẹ lập Phật đường

	7. Phổ khuyến yêu tiếc sanh mạng loài vật và dùng xà-phòng Thanh Minh chế tạo từ dầu thực vật để giảm sát nghiệp

	8. Đề nghị biện pháp dự phòng để tiêu tai, bảo vệ sanh mạng

	9. Bàn về nhân quả là căn bản của thánh giáo Nho và Thích

	10. Phổ khuyến kiêng giết ăn chay để vãn hồi kiếp vận









	Phần 3

	11. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng về hành trạng của Phùng Bình Trai Nghi Nhân

	12. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Khang Mẫu Vãng Sanh Kỷ Niệm San (viết thay cho Khang Ký Dao)

	13. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của tác phẩm Giang Mẫu Quách Thái Phu Nhân Tây Quy Sự Lược

	14. Sự tích vãng sanh của ưu-bà-di Trần Liễu Thường và nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của Phật Tánh

	15. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn tàng của Đại Từ Bi Thất

	16. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín về sự thực vãng sanh của Diêu Phu Nhân nhà họ Mã

	17. Nêu tỏ ý nghĩa ẩn kín của chuyện cư sĩ Liễu Nghĩa Tào Vân Tốn thí nhà để lập Niệm Phật Lâm

	18. Bày tỏ những ý nghĩa ẩn kín của lời tựa chúc thọ cho tiên sinh Cừu Trác Đình và phu nhân

	19. Nêu bày nghĩa lý ẩn kín về hành trạng của Lâm Phu Nhân mẹ ông Tôn

	20. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín trong chuyện vãng sanh của Tôn phu nhân mẹ ông Thôi

	21. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của bộ sách Từ Bi Kính

	22. Trình bày nghĩa lý ẩn kín của việc xây kèm tháp của ni sư Thanh Liên thuộc am Đại Thành vào phần mộ cha mẹ họ Đường

	23. Bày tỏ ý nghĩa ẩn kín của việc lập trường học trong nhà thờ ông Đường Hiếu Tử

	24. Duyên khởi của Hội Nghiên Cứu Phật Học Cao Châu, tỉnh Quảng Đông

	25. Duyên khởi của Thượng Hải Phật Học Biên Tập Xã

	26. Đề từ và duyên khởi của Thường Trai Hội

	27. Duyên khởi quyên mộ xây dựng Tịnh Độ Đường tại Liễu Thị, Lạc Thanh

	28. Bài văn cung thỉnh pháp sư Tịnh Quyền giảng kinh Pháp Hoa

	29. Bài văn cung thỉnh pháp sư Tịnh Quyền giảng Di Đà Sớ Sao

	30. Quảng cáo khai trương tiệm bán đồ chay của Ninh Ba Công Đức Lâm

	31. Bài Tiểu Tham dành cho lễ cử hành pháp hội Thủy Lục

	(Khải kiến Thủy Lục thọ diên tiểu tham)

	32. Bài Tiểu Tham dành cho các vong linh

	33. Bài Tiểu Tham dành cho vong linh trong trai hội Thủy Lục

	34. Bài Tiểu Tham dành cho vong linh trong lễ cầu siêu cha mẹ ông Trương Tổng Nhung trấn Định Hải





	Phần 4

	35. Văn tế ông Thịnh Dần Hoài

	36. Văn tế cư sĩ Hàn Sơn Hy

	37. Văn tế bà nội ông Hồ Gia Khoa

	38. Tán dương tượng Phật A Di Đà

	39. Bài tán dương bức hình Quán Âm ở đầu cuốn sách Quán Âm Bồ Tát Bổn Tích Cảm Ứng Tụng

	40. Bài tán dương bức hình vị Tăng bị điên

	41. Tịnh Độ Vấn Đáp và Lời Tựa

	42. Vì tại gia đệ tử lược nói Tam Quy, Ngũ Giới, Thập Thiện

	43. Dạy bà tỳ-kheo-ni X…

	44. Giới Đường Tiểu Thực Bảng

	45. U Minh Giới Điệp

	46. Dạy Trần Sanh

	47. Dạy những nghĩa lý về pháp môn Tịnh Độ và cách đối trị nóng giận

	48. Biện định về sự sai ngoa trong việc sát sanh tế lễ tại Chiêu Văn Cổ Hội

	49. Bài chúc tụng nhân việc khánh thành ngôi chùa mới của Thế Giới Phật Giáo Cư Sĩ Lâm

	50. Bài tụng phổ hồi hướng việc quyên mộ khắc kinh Hoa Nghiêm

	51. Đề từ cho tập sách Hám Sơn Đại Sư Lục Vịnh

	52. Đề tại Tâm Phật Các

	53. Đề Minh Tâm Kiến Tánh Trai

	54. Đề từ cho sách Tiên Phật Hợp Tông

	55. Vì chủ rạp hát X…. thượng đường

	56. Lời chúc dành cho dịp xuất bản Đại Vân nguyệt san

	57. Diễn từ hoan nghênh hội Phật giáo Đông Doanh (Nhật Bản) đến thăm núi

	58. Bài minh trên bia mộ của Hoàng Thái Phu Nhân mẹ ông Lý

	59. Bài ca ngợi nhân dịp mừng cư sĩ Phan Đối Phù sắp được bảy mươi tuổi

	60. Ca tụng hạnh cao đẹp của cư sĩ Vương Hân Phủ

	61. Ca ngợi chuyện quy Tây của Tưởng Thái Phu Nhân mẹ ông Vương

	62. Ca ngợi chuyện quy Tây của Uẩn Không Trương Phu Nhân

	63. Ca ngợi hạnh đẹp của Dương Thái Phu Nhân mẹ ông Vương

	64. Ca tụng điềm lành do chép kinh của phu nhân Cung Viên Thường

	65. Nêu bày ý nghĩa ẩn tàng của việc khuyên trì kinh Kim Cang

	66. Nêu bày ý nghĩa ẩn kín của ba mươi hai ứng thân Quán Thế Âm Bồ Tát

	67. Đề từ cho bộ Gia Ngôn Lục

	68. Đề từ cho sách Phật Thuyết Luân Chuyển Ngũ Đạo Tội Phước Báo Ứng Kinh Tập Giải

	69. Bài ca tụng việc nghiền vàng để vẽ những hình tượng thuộc phẩm Phổ Môn

	VIII. Phụ Lục

	1. Bài ký về chuyện Quán Âm Bồ Tát ứng tích tại chùa Viên Quang, Nam Ngũ Đài Sơn

	2. Ghi lại lời sờ voi (nói mò) về Niệm Phật Tam Muội

	3. Khuyên thiêu hủy dâm thư

	4. Phương thuốc thần diệu để cai thuốc phiện

	5. Nguyên bạt

	6. Công đức in tạo kinh tượng

	7. Những điều cần chú ý để giảm thiểu tội lỗi khi lật giở xem đọc kinh sách (phụ chú)

	8. Bài thơ vịnh ngài Tam Tạng Nghĩa Tịnh đời Đường qua Tây Vực thỉnh kinh

	9. Nêu tỏ ý nghĩa in tạo kinh văn

	10. Bài văn cùng thệ nguyện trong Tây Tư Xã của Chứng Thông pháp sư

	11. Cách lưu thông kinh sách hữu ích cho thế đạo nhân tâm


















cover_image.jpg
An-Quang-Phap-
Su-Van-Sao-Tang-
Quang-Chanh-
Bien-Nhu-Hoa-





index-1_1.jpg





